Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift fur Religions- und Kulturgeschichte = Revue
suisse d'histoire religieuse et culturelle = Rivista svizzera di storia
religiosa e culturale

Herausgeber: Vereinigung fur Schweizerische Kirchengeschichte
Band: 100 (2006)

Artikel: Le catholicisme breton et sa mémoire (XIXe-XXe siecle)
Autor: Tranvouez, Yvon
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-130390

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-130390
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Le catholicisme breton et sa mémoire
(XIXe—XXe siecle)

Yvon Tranvouez

«Dans toutes les parties du monde, la Bretagne passe pour le conservatoire tradi-
tionnel du catholicisme frangais», écrivait en 1945 Gabriel Le Bras. «Ce brocard,
ajoutait-il, qui implique une représentation spirituelle et sociale, qui évoque une
imagerie pittoresque et significative, est-il bien justifié?»' Soixante ans aprés, la
question ne se pose apparemment plus, le processus de sécularisation qui s’était
déroulé plus tot et plus lentement ailleurs ayant fini par se produire ici tardive-
ment et précipitamment, un peu comme au Québec. Je voudrais malgré tout la
reprendre & nouveaux frais, réinterroger les évidences apparentes en essayant de
prolonger, a propos du XIX° et surtout du XX° siecle, la réflexion amorcée par
des travaux bien connus, au premier rang desquels il convient naturellement de
citer ceux de Michel Lagrée’. Pour cela, je distinguerai quatre problémes. Pre-
mier probleme, la Bretagne a-t-elle été, a cette époque, une région particuliere-
ment fidele au catholicisme, exemplaire par sa «vitalité religieuse», pour repren-
dre les mots de Le Bras? Deuxieme probléme, le catholicisme breton a-t-il pré-
sent¢ alors des traits spécifiques, une réelle originalité? Troisieme probléme,
comment I’Eglise catholique s’est-elle située face au mouvement breton, I’em-
sav’, qui s’est développé alors, et, plus précisément, quelles ont été les reconfigu-
rations de sa mémoire institutionnelle en fonction de 1’évolution de ce rapport?
Quatriéme probleme, dans quelle mesure la soudaineté des évolutions récentes a-
t-elle contribué a fausser le regard, en figeant des représentations mythiques du
passé qui, quelles que soient leurs orientations respectives, occultent 1’analyse
historique du passage d’hier a aujourd’hui?

Gabriel Le Bras, «La vitalité religieuse de la Bretagne depuis les origines chrétiennes jusqu’a
nos jours», Mémoires de la Société d’histoire et d’archéologie de la Bretagne, tome XXVI,
1945, repris dans Etudes de sociologie religieuse, tome premier, Sociologie de la pratique
religieuse dans les campagnes frangaises, Paris, 1955, p. 72.

En particulier le désormais classique Religion et cultures en Bretagne (1850—1950), Paris,
1992. Voir aussi sa bréve synthése sur «La Bretagne et la religion», dans Jean Balcou et
Yves Le Gallo (dir.), Histoire littéraire et culturelle de la Bretagne, tome 3, De la Troisieme
a la Cinquiéme République, Paris-Geneve, 1987, p. 149-173.

On peut traduire «renaissance» ou «résurrection», un peu comme le Risorgimento italien.

SZRKG, 100 (2006), 287-303



288 Yvon Tranvouez

Prémisses (1): vitalité religieuse de la Bretagne?

Les plus anciennes données chiffrées sérielles sur la pratique religieuse en Bre-
tagne remontent a la fin du XIX° siécle. Elles signalent des comportements quasi
unanimes dans les campagnes, avec un taux de pascalisants de plus de 80% et —
en bien des endroits — de plus de 95%". Au milieu du XX° siécle encore, les car-
tes dressées a la suite des enquétes diocésaines menées sous la direction du cha-
noine Boulard font apparaitre la Bretagne — et plus largement 1’Ouest armoricain
— comme un pays de chrétienté, c’est-a-dire, selon les critéres de Boulard, une ré-
gion caractérisée par un taux de pascalisants globalement supérieur a 40% — et
ict c’est souvent nettement plus — alors que bien d’autres manifestent un déta-
chement plus ou moins prononcé. Rapportés a I’échelle européenne, les forts
taux d’assistance a la messe dominicale — partout plus de 40% — permettent a
Emmanuel Todd de situer la Bretagne parmi les territoires ou «I’Eglise reste la
puissance sociale fondamentale» entre 1945 et 1965 (Figure I). Nous sommes
donc bien dans une zone de pratique majoritaire, ou, jusqu’aux années 1960 au
moins, le conformisme social a poussé au respect des observances.

A le regarder de plus prés, cependant, le paysage se révéle moins simple. Par-
tout, et depuis longtemps, les villes pratiquent moins que les campagnes et la co-
te moins que ’intérieur. Par ailleurs, la carte de la pratique pascale entre 1955 et
1965 montre qu’aucun département breton n’échappe alors aux différenciations
internes (Figures 2 et 3). En Morbihan comme dans les Cotes d’Armor, la tié-
deur occidentale s’oppose a la ferveur orientale. On est dans I’ensemble moins
assidu au nord qu’au sud de [’Ille-et-Vilaine, et il en va de méme en Loire-
Atlantique. Dans le Finistére, le contraste est évident entre le bastion 1éonard et
les zones de faiblesse relative qui s’observent en Trégor ou en Cornouaille. Les
frontieres religieuses sont parfois saisissantes, telle la riviére du Queffleut qui, a
Morlaix, sépare le Léon du Trégor et qui se traduit par exemple, aux yeux du
voyageur curieux des cimetieres, par des €carts significatifs entre les pourcenta-
ges de tombes christianisées de part et d’autre. Ce n’est que depuis une vingtaine
d’années que 1’horizon s’est a nouveau uniformisé, par alignement tendanciel sur
les moyennes nationales de pratique et effacement progressif des distinctions an-
térieures — voire leur inversion, quelques signes de reprise se dessinant aujour-
d’hui dans les villes’.

La vitalité religieuse ne se mesure pas seulement aux forts taux de
pascalisants et de messalisants: elle se repére aussi au grand nombre des
vocations sacerdotales et religieuses. Apres des reprises de rythme inégal au
lendemain de la Révolution francgaise, tous les diocéses bretons connaissent a la
fin du XIX?° siécle une hausse sensible du clergé séculier. La chute consécutive a

Voir Michel Lagrée, «Religion et chocs révolutionnaires en Bretagne», dans Michel Lagrée
(dir.), Chocs et ruptures en histoire religieuse (fin XVIII°>-XIX® siécles), Rennes, 1998, p.
169.

Sur I’évolution récente, voir Laurent Laot, «L’Eglise catholique dans la société bretonne
depuis 1945», communication a la journée d’études Catholicisme et laicité en Bretagne. Un
siecle d’histoire: 1905-2005, Nantes, 26 novembre 2005.



Le catholicisme breton et sa mémoire 289

Figure 1.Le dernier catholicisme ?

Régions ol I'Eglise reste, entre 1945 et 1965,
la puissance sociale fondamentale

Signification sociale de la pratique religieuse dominicale en tenant compte des niveaux de
développement économique. Dans la partie anciennement développée de I'Europe (Belgique,
Allemagne, France}, un taux d’assistance a la messe dominicale de 30 a 40% est considéré comme
significatif d'une imprégnation catholique forte. Dans la partie moins avancée du continent
(Espagne, Portugal, Italie), le méme niveau d'assistance de 30 a 40% n'est pas considéré comme
révélateur d’'une puissance particuliére de I'Eglise.

source :Emmanuel Todd, L'Invention de I'Europe, Paris, Seuil, 1990, p.183



290 Yvon Tranvouez

Figure 2.La Bretagne, carte de situation

Saint-Malo

Lo Saint-Brieuc S \é
EINISTERE COTES DARMOR

o

Cornouuille r\,\,\ ILLE-ET-VILAINE

u—’z /\' WRennes

Pays W Quimper
bigouden \\(
MORBIHAN L _
Lorient (,.,5 Mg
Vannes - ‘\
{K 7

V?“’[‘Af{ LOIRE-ATLANTIQUE j
7=
S &~ S \
X‘ Nantes ;S
W sidge d'évéché . )_f{“)
— limites départementales 50 km \§ \,

cartographie : Gilfes Couix (UBO)

la Séparation des Eglises et de 1’Etat en 1905, puis au choc de la Grande Guerre,
est suivie d’un rattrapage qui porte ses fruits jusqu’a la fin des années 1940.
L’indice de charge pastorale calculé pour 1946 par le chanoine Boulard est de
19,41 pour ’ensemble de la France métropolitaine, mais seulement de 7,09 pour
le diocése de Saint-Brieuc, 6,89 pour Vannes, 6,76 pour Nantes, 6,58 pour
Rennes, 6,24 pour Quimper: il n’y a que le Rouergue ou la Savoie a faire mieux®,
En ce qui concerne le clergé régulier, les statistiques sont dispersées, mais on sait
que la Bretagne a fourni une grande quantité de sujets aux congrégations
religieuses masculines et, surtout, féminines. La seule étude générale, menée par
le Pére Joseph Michel, porte sur les missionnaires bretons outre-mer. Elle montre
I’importance du phénomene, qui place la Bretagne dans la méme catégorie que la
Savoie, le sud du Massif Central et I’Alsace’. La Bretagne est bien une terre a
prétres, 2 missionnaires et & bonnes sceurs, mais la aussi les nuances s’imposent,
et I’on note sans surprise la différenciation géographique du recrutement, qui re-
coupe grosso modo celle de la pratique pascale ou dominicale.

Mende, 2,59; Saint-Jean-de-Maurienne, 4,84; Rodez, 5,90; Annecy, 6,77. L’indice de charge
pastorale est «le produit du nombre d’habitants (en centaines) dont un prétre a la charge, par
le nombre de clochers qui les groupent» (Fernand Boulard, Essor ou déclin du clergé fran-
¢ais?, Paris, 1950, p. 467).

Joseph Michel, Missionnaires bretons d’outre-mer aux XIX° et XX° siécles, Rennes, 1997.



Le catholicisme breton et sa memoire 291

Figure 3.La pratique pascale en Bretagne (1955-1965)

taux des adultes pascalisants des deux sexes

L [V 7777

sans  =qg z85%
renseignement

source : Matériaux pour ['Histoire religieuse du peuple frangais, XIX¢-XX¢ siécle, tome 2, Paris CNRS/EHESS/FNSP, 1987, p.583

Il faut également rappeler ici les comportements modelés par I’appartenance
catholique. La fécondit¢ démographique, combinée au recul de la mortalité in-
fantile, produit a la fin du XIX° et au début du XX° siecle ces familles nom-
breuses du milieu rural qui sont autant de réservoirs pour les vocations évoquées
a I'instant. L école catholique, dont la fréquentation est présentée par le clergé
comme un devoir de conscience, fait presque jeu égal avec I’école publique.
Toujours pour 1946, le chanoine Boulard établissait la part des prétres et reli-
gieux affectés dans I’enseignement par chaque diocese frangais: 17% en moyen-
ne, mais 19% a Nantes, 24% a Quimper, 25% a Vannes, 29% a Saint-Brieuc,
33% a Rennes®. La question scolaire est d’ailleurs I’un des éléments qui font le
vote catholique, généralement orienté a droite ou au centre mais avant tout dé-
terminé par la préoccupation des intéréts de I’Eglise. Pourtant 14 encore il faut se

¥ Fernand Boulard, op.cit., p. 471-472.



292 Yvon Tranvouez

garder des généralisations hatives. Michel Lagrée a montré comment s’est affir-
me a la fin du XIX° siecle, en Cornouaille par exemple, un catholicisme bleu,
rebelle au cléricalisme, dissociant par conséquent ses choix politiques de son
adhésion religieuse et ne craignant pas d’apporter ses suffrages aux républicains
modérés, voire aux radicaux. A la méme époque, dans le Léon voisin, le catholi-
cisme blanc, traditionnellement soumis aux chatelains et donc ancré a droite, vi-
rait au noir dans le sillage des prétres sociaux avant de déboucher dans la dé-
mocratie chrétienne. Mais plus que la vie politique au sens étroit, c’est la force
du mouvement catholique en Bretagne dans le premier XX° siécle qui retient
’attention. (Euvres de toutes sortes d’abord (patronages, mutuelles, caisses de
crédit, coopératives, syndicats), Action catholique ensuite (la JAC en particulier,
qui joue un rdle moteur dans la révolution des campagnes’). Tout cela, bien sir,
ne va pas sans contradictions internes ni limites externes, et ne vaut qu’avant les
années 1970, la décennie de tous les virages, lorsque le militantisme catholique
entre en socialisme ou tombe en déliquescence.

Résumons: la vitalité religieuse de la Bretagne aux XIX° et XX° siécles ne
fait aucun doute. Il n’en reste pas moins qu’elle n’est ni générale ni constante.
Par ailleurs, d’autres régions — la Savoie ou le Rouergue, par exemple — peuvent
s’enorgueillir des mémes caractéristiques. En est-il qui soient propres a la Bre-
tagne?

Prémisses (2): spécificité du catholicisme breton?

Réfléchissant a cette éventuelle singularité de 1’expression bretonne du catholi-
cisme, Gabriel Le Bras suggérait qu’elle pouvait étre a la fois macabre, festive,
cléricale et populaire.

Catholicisme macabre? Les Bretons vont & Dieu par la mort. Les autres aussi,
bien siir — c’est le lot commun — mais ils y pensent moins. Pas de tradition de
confréries funéraires ici, c’est la paroisse tout entiere qui prenait soin des dé-
funts'®. On a résisté en Bretagne plus longtemps qu’ailleurs au déplacement des
cimetiéres''. L’encombrement de I’espace trouvait sa solution dans la translation
des restes les plus anciens vers I’ossuaire. «Chez nous, on ne se soucie guere des
vivants, €crivait Tanguy Malmanche, né en 1875; mais on a, par contre, beau-
coup d’égards pour les morts. On les met d’abord dans la terre, pour qu’ils se
reposent. Puis, quand on estime qu’ils se sont bien reposés — au bout de cent,
deux cents ans — on les remet a I’air pour leur donner un peu de distraction».
Voici seulement vingt ans, les visiteurs pouvaient encore voir les ossements a
Saint-Thégonnec ou les rangées de boites a cranes a la cathédrale de Saint-Pol-

° Voir Robert Fort, Ils ont révolutionné le monde rural. L aventure de la JAC en Bretagne

(1930-1970), Brest, 2001.

' Voir Georges Provost, «La paroisse et ’église», dans Toutes les cultures de la Bretagne,
Morlaix, 2004, p. 115.

"' Sur cette question, voir Philippe Boutry, «Industrialisation et déstructuration de la société ru-
rale», dans Jacques Le Goff et René Rémond (dir.), Histoire de la France religieuse, tome 3,
XVII°-XIX" siécle, Paris, 1991, p. 276sv.



Le catholicisme breton et sa mémoire 293

de-Léon. «La mort est en Bretagne un élément culturel central, de méme qu’elle
est €lément central du catholicisme breton», assurent Alain Croix et Fanch Rou-
daut, qui montrent comment la mise en scéne des fins dernieres a €te cultivée par
le clergé a la suite des missions du Pere Maunoir au XVII® siécle, le message
chrétien se trouvant désormais focalisé sur le couple mort-enfer'”. Assistant a
une messe dans le pays bigouden, a la fin des années 1950, I’écrivain rennais
Jean Sulivan en est encore frappé: «Le prétre monte en chaire, récite on ne sait
quot. 11 dit qu’il va parler résurrection. Je retiens qu’il faut prier pour les défunts
qui sont tous dans d’affreuses souffrances. Il le répéte trois fois. C’est gain'".
C’est vraisemblablement un trait singulier que ce discours morticole en longue
durée.

Catholicisme festif? La Bretagne est connue pour ses nombreux pardons et
pelerinages locaux qui sont aussi I’occasion de réjouissances profanes dont les
débordements ne manquent pas d’inquiéter le clergé'®. En 1912, quatre ans aprés
son arrivée dans le diocese de Quimper, Mgr Duparc préférait cependant en re-
tenir les aspects positifs: «Vous avez confiance dans les Saints innombrables de
votre race, et vous les honorez, dans vos pardons et vos Tromeénies, avec une ten-
dresse originale et touchante, ou la foi des aieux se reconnaitrait toujours vi-
vante»'”. Les saints titulaires, reconnus par I’Eglise universelle, n’ont pas, de
fait, la popularité des saints patrons qui nourrissent le «patriotisme de clocher»
dont Georges Provost a souligné la déclinaison patrimoniale. «En quelle autre
région, avance-t-il, trouverait-on ces courses au clocher le plus haut, a la ban-
niere la plus lourde, au retable le plus spectaculaire, a 1’orfévrerie la plus ri-
che...?»'® Pourtant I’un ou I’autre de ces éléments se voit ailleurs, la concurrence
des retables, par exemple, n’étant pas moins spectaculaire en Savoie, mais peut-
étre en effet leur addition n’a-t-elle pas d’équivalent.

Catholicisme clérical? On dira que I’importance du recrutement y prédispose,
pourtant le lien n’a rien d’automatique. Le clergé du XVI° siécle était assez nom-
breux mais quelque peu débonnaire. L héritage du Pére Maunoir et de ses ému-
les, dans le sillage du concile de Trente, c’est aussi des prétres mieux formes et
plus exigeants vis-a-vis de leurs ouailles. Que le curé soit appelé «recteur» en
Basse-Bretagne, voila qui donne a penser, mais on sait que son autorit¢ dépend
largement de 1’endroit ou elle a a s’exercer: il y a, dans chaque diocese, des Ara-
bies pétrées qui échoient aux clercs rebelles ou incompétents, ou encore — le plus
souvent — intempérants. Il reste que le prestige de la fonction est réel: aux yeux
de la paysannerie dont il est souvent issu, le prétre est quelqu’un qui a fait des
études, qui a réussi. Dans le doyenné de Plougastel-Daoulas, en 1951, «I’idée que
I’on se fait du sacerdoce est souvent celle d’un métier lucratif et facile. Le prétre

"2 Alain Croix, Fanch Roudaut, Les Bretons, la mort et Dieu de 1600 a nos jours, Paris, 1984,
p. 10.

13 Jean Sulivan, Provocation, ou la faiblesse de Dieu, Paris, 1959, p. 140.

'* Voir Georges Provost, La Féte et le sacré. Pardons et pelerinages en Bretagne aux XVII® et
XVIII® siecles, Paris, 1998.

® «Lettre pastorale de Monseigneur I’Evéque de Quimper et de Léon sur 1’état de la vie
chrétienne dans le diocese», La Semaine Religieuse de Quimper et de Léon, 23 février 1912.

e Georges Provost, «La paroisse...», op.cit., p. 115.

1



294 Yvon Tranvouez

est un fonctionnaire, sujet & I’avancement. En iliz e kouez arc’hant»'’. Moins pro-
saique, I’image que propose la méme année le chanoine Favé, curé-archiprétre de
Saint-Pol-de-Léon, en pronongant & Quimper le traditionnel panégyrique de saint
Corentin, est trés révélatrice. Aprés avoir évoqué la geste des évéques et des
moines fondateurs venus d’outre-Manche au V° siecle, il exhorte ses auditeurs a
maintenir «cette Bretagne, fondée par des Saints, conservée dans sa foi par des
générations de Saints — et je fais allusion, précise-t-il, & nos grands-péres et a nos
grands-méres, guidés par des saints prétres»'®. Laissons de coté 1’exagération ora-
toire et retenons que le prétre, magnifié, renvoie immédiatement au peuple, non
moins célébré.

Catholicisme populaire, donc? «Da feiz hon tadou koz, ni pétred Breiz-Izel /
Ni zalc’ho mat atao» («A la foi de nos ancétres, nous gars de Basse-Bretagne /
Nous tiendrons bon toujours»): ainsi commence [’un des cantiques les plus po-
pulaires du répertoire breton, écrit en 1906, dans la tourmente des inventaires
consécutifs a la loi de Séparation des Eglises et de I’Etat'®. La aussi, bien sfir, on
est dans le registre de I’incantation, d’autant plus que, contrairement a ce que
I’on croit souvent, c’est en Basse-Bretagne — a I’exception du Léon — que le recul
de la pratique a ét¢ le plus précoce, mais le cliché a le mérite d’attirer 1’attention
sur la dimension essentiellement communautaire et démonstrative du catholicis-
me breton. «La tradition de la Bretagne bretonnante est presque exclusivement
sentimentale et imaginative, écrivait Gabriel Le Bras. Les idées n’y ont qu’une
faible part, bien que les Bretons soient doués pour le jeu des idées, comme ils le
prouvent surtout hors de leur terroir»>’. Somme toute, en effet, Renan n’est de-
venu Renan qu’a Paris. En tout cas on imagine mal en Bretagne la solitude du
curé de campagne de Bernanos au milieu d’une population indifférente. Mais ne
dirait-on pas la méme chose en Vendée ou au Pays Basque, en Savoie ou en Vé-
nétie, en Flandre ou au Québec, et ainsi de suite?

Les mémoires successives du catholicisme breton

11 faut donc aller plus loin. A la différence de la Vendée, la Bretagne n’est pas
une «région mémoire» dont I’identité reposerait sur le souvenir entretenu d’un
traumatisme historique®’. Elle n’est pas non plus une simple région catholique
parmi d’autres. Comme le Pays Basque, elle associe éloignement géographique,
singularité historique et particularité linguistique, rentrant ainsi dans la catégorie

"7 Littéralement: «a 1’église il y a de I’argent qui tombe» («L’enquéte sur 1’état religieux du
diocese (suite)», La Semaine Religieuse de Quimper et de Léon, 27 février 1953; il s’agit
d’un compte rendu des conférences ecclésiastiques de 1951).

'® «Le Pardon de saint Corentin a la cathédrale», La Semaine Religieuse de Quimper et de Le-
on, 21 décembre 1951.

' L auteur en est I’abbé Louis Abjean. Voir Jean-Louis Le Floc’h, «Les cantiques bretons de
I’évéché de Quimper et de Léon (1800-1950). Approche d’étude historique», Bulletin de la
Société Archéologique du Finistére, tome CXXIV, 1995, p. 375-390.

% Gabriel Le Bras, op.cit., p. 83.

*! Jean-Clément Martin évoque pour la Vendée une «mémoire historique précise, déchiffrable
et méme obsédante» («La Vendée, région-mémoire», dans Pierre Nora (dir.), Les Lieux de
mémoire, 1, La République, Paris, 1984, p. 596.



Le catholicisme breton et sa mémoire 295

de ces «chrétientés périphériques» dont Christian Sorrel écrit que, au contraire de
la Savoie, elles ont pu nourrir un projet idéologique «en instrumentalisant I’alli-
ance de la <langue de nos péres> et de la «foi de nos péres»»*2. Mais cette invoca-
tion récurrente des afeux s’ajuste aux circonstances, et 1’on peut distinguer a cet
égard cinq moments significatifs.

Dans la seconde moitié du XI1X° siecle — premier moment — ’historien Arthur
de la Borderie, haute figure de 1’érudition bretoniste, réagissant au romantisme
dominant jusque-la, s’emploie a forger une nouvelle image de I’ Armorique cel-
tique, moins barbare que civilisée, moins paienne que chrétienne. Il se félicitera,
en 1901, «d’avoir rendu a nos vieux saints cette qualité essentielle et primordiale
de fondateurs temporels et spirituels de la nation bretonne»™. Il y a alors concor-
dance entre les orientations du mouvement breton, majoritairement régionaliste
et catholique, et celles de I’Eglise, inquiéte des influences délétéres apportées par
le monde moderne. Une vulgate historique se met donc en place. Elle a trois
épisodes privilégiés: celui des fondateurs, les saints bretons des V° et VI° siecles;
celui des réformateurs catholiques, les missionnaires du XVII® siécle, Michel Le
Nobletz et le Pére Maunoir; celui des défenseurs de la liberté religieuse, les
chouans. Mais les ducs de Bretagne, Jean V notamment, ne sont pas oubliés™
Par ailleurs, dés les années 1840, I’évéque de Quimper, Mgr Graveran, s’était
persuadé que la langue était le rempart de la foi. En 1844, dans le premier nu-
méro des Lizeriou Breuriez ar Feiz, variante diocésaine en breton des Annales de
la Propagation de la Foi, il expliquait qu’il y a «une intime connexion entre la
langue d’un peuple et son caractére, ses habitudes, ses mceurs et ses croyances».
A sa suite, une partie du clergé répéte volontiers qu’«ar brezoneg hag ar feiz a
zo breur ha c’hoar e Breiz» («le breton et la foi sont frere et sceur en Bretagne»),
adage qui se répand quand bien méme la réalité, on I’a vu, ne le confirme guere.
Au tournant du siecle, on voit se multiplier les périodiques catholiques en breton,
tels que Kroaz ar Vretoned en 1898, Feiz ha Breiz seconde maniere en 1905, ou
Dihunamb en 1905%. La poussée ultramontaine ne freine en rien le développe-
ment de ce courant, dans la mesure ou, dirigée avant tout contre le gallicanisme
(version révolutionnaire et napoléonienne) elle laisse la porte ouverte a la norma-
lisation et & la promotion des dévotions régionales™. Le couronnement de la sta-
tue de sainte Anne d’Auray en 1868 représente a cet égard une étape décisive.
Quarante-cing ans plus tard, en 1913, celui de sainte Anne la Palue permet & Mgr
Duparc, évéque de Quimper, de se réjouir de «ce nouvel hommage rendu a la

* Christian Sorrel, «Identité catholique et identité provinciale. Réflexions sur la Savoie con-
temporaine (XIX°-XX° siecles)», dans Identité et appartenance dans [’histoire du christi-
anisme / Identita e appartenenza nella storia del cristianesimo, Milan, 2005, p. 327.

3 Cité par Jean-Yves Guiomar, Le Brefonisme. Les historiens bretons au XIX® siécle, Mayen-
ne, 1987, p. 213.

* Voir Christian Brunel, «La réédification du tombeau de saint Yves: ’histoire au service de
I’Eglise», dans Jean-Christophe Cassard et Georges Provost (dir.), Saint Yves et les Bretons.

_ Culte, images, mémoire, Rennes, 2004, p. 111-123.

* Pour une vision globale, voir Francis Le Squer, Les Espoirs, les efforts et les épreuves du

y mouvement breton catholique de 1891 a 1945, Lille, 1997.

= Voir Michel Lagrée, «Religion et chocs...», op.cit., p. 171.



296 Yvon Tranvouez

Patronne de la Bretagne», dont Pie X vient par ailleurs d’autoriser 1’introduction
du nom dans les litanies des saints®’. Il y a pourtant des limites a cette bre-
tonnisation du catholicisme local. Elles tiennent a la concurrence d’autres
chantiers du zéle. Christian Brunel a bien montré qu’au grand séminaire de
Quimper le groupe de I’ Académie bretonne a moins de succes que la conférence
des ceuvres, ot s’exprime 1’enthousiasme social de la génération Léon XIIT*.

C’est surtout entre 1902 et 1914 — deuxiéme moment — que la conjonction
entre 1’idée bretonne et 1’appartenance catholique semble aller de soi, face a la
République laique et jacobine. Dans le contexte de I’affrontement entre I’Eglise
et I’Etat sur le terrain religieux, la circulaire du ministére Combes contre 1’usage
du breton dans le catéchisme et la prédication fait I’effet d’une provocation sup-
plémentaire qui justifie plus encore, s’il en était besoin, la résistance des catholi-
ques bretons”. Les grands rassemblements fournissent alors, jusqu’en 1914,
’occasion de discours hyperboliques qui font parfois quasiment des Bretons un
peuple élu. «Sans doute le divin Maitre n’a-t-1l pas voulu naitre, vivre et mourir
chez nous, parce qu’il n’y eit point trouvé de traitres et de bourreaux», lance
Mgr Pichon, natif de Saint-Urbain dans le Finistére, archevéque coadjuteur de
Port-au-Prince, a I’issue du Congres marial du Folgoét, en 1913. «Sans doute
aussi, ajoute-t-il, il n’a point établi chez nous le tréne de son Vicaire, pour le mé-
me motif». Et aprés avoir salué Pesprit d’apostolat et ’esprit de sacrifice des
Bretons, il conclut en annongant le jour ou, «sous la banniere catholique large-
ment déployée, sous la conduite de nos chefs naturels, nous marcherons contre
I’envahisseur de notre sol catholique, nous briserons les liens qui ligotent notre
Bretagne, nous laverons les souillures de sa face, nous lui rendrons sa jeunesse,
sa fierté et sa foin’’. Echauffement de circonstance, dira-t-on, devant une foule
de pelerins dont le prélat ne peut, au surcroit, se faire entendre qu’en forgant une
voix contrariée par le vent, mais il y a tout de méme 1a un langage qui ne peut
que combler d’aise la minorité nationaliste du mouvement breton. «La Bretagne
sera catholique ou elle ne sera pas», s’exclame de son c6té 1’évéque de Vannes,
Mgr Gouraud. Au terme d’un long discours qui évoque les saints fondateurs, ré-
concilie Blois et Montfort (les adversaires de la guerre de succession) et salue la
piété des ducs de Bretagne, il remercie le ciel — en "occurrence la Vierge et
sainte Anne — d’avoir épargné le protestantisme et le jansénisme a la Bretagne et
de ’avoir protégée «aux jours néfastes de la Révolution»’'.

%7 «Lettre pastorale de Monseigneur I'Evéque de Quimper et de Léon annongant e couronne-
ment de Sainte Anne la Palue», La Semaine Religieuse de Quimper et de Léon, 18 avril
1913.

¥ Christian Brunel, «L’Académie bretonne au grand séminaire de Quimper», dans Michel
Lagrée (dir.), Les Parlers de la foi. Religion et langues régionales, Rennes, 1995, p. 31-45.

¥ Voir Fanch Broudic, L Interdiction du breton en 1902. La Troisiéme République contre les
langues régionales, Spézet, Coop Breizh, 1997. Yvon Tranvouez «Les catholiques bretons
face a la Séparation des Eglises et de I’Etat», dans Jean Balcou, Georges Provost, Yvon
Tranvouez (dir.), Les Bretons et la Séparation, 1795-2005, Rennes, 2006.

0 «Les fétes du Folgoét. Le XXV° anniversaire du Couronnement» La Semaine Religieuse de
Quimper et de Léon, 19 septembrel913.

*! «La mission mariale de la Bretagne. Discours de Mgr Gouraud au Folgoéts, La Semaine
Religieuse de Quimper et de Léon, 26 septembrel913.



Le catholicisme breton et sa mémoire 297

Le ton change — troisitme moment — au lendemain de la Premiere Guerre
mondiale. L’Eglise est toujours la seule a pouvoir gérer la mémoire collective de
la province, comme le montre 1’érection a Sainte-Anne-d’Auray du Mémorial
aux victimes bretonnes du conflit’*. Mais, dans le mouvement breton, ce sont dé-
sormais les autonomistes de Breiz Atao, plus enclins a raviver la mythologie
celtique ou a forger une culture nouvelle qu’a invoquer les racines chrétiennes de
la Bretagne, qui occupent le devant de la scéene. Au moment ou Pie XI condamne
I’Action francgaise, Mgr Duparc met en garde le bouillant abbé Perrot et les
dirigeants du Bleun Brug contre les risques d’une dérive nationaliste™. L’évéque
de Quimper n’a pourtant rien d’un jacobin. Trés attaché a la langue bretonne, il
en viendra méme, en 1930, a imposer un programme d’histoire et de géographie
de la Bretagne dans les écoles confessionnelles, ou les maitres jouent plutdt la
carte de la francisation, facteur d’ascension sociale et d’identification positive
pour leurs éléves®®. Mais passé le regain des tensions au moment du Cartel des
Gauches, 1'Eglise catholique voit s’aplanir une partie de son contentieux avec la
Reépublique. En 1932, dans un discours a ["occasion du quatriéme centenaire de
I’'union de la Bretagne a la France, Mgr Duparc rectifie donc la mémoire bre-
tonne de son défunt confrére de Vannes. Partant comme lui des saints fondateurs,
attribuant a la grace divine «une indépendance nationale prolongée pendant pres
de dix siecles», il veut pourtant voir aussi la main de Dieu dans le traité de 1532
qul, entre les deux puissants voisins, la France et 1’Angleterre, qui devaient tot
ou tard 1’absorber, a li¢ la Bretagne «au plus solidement catholique». «Deux ans
apres ’union, remarque-t-il, en 1534, Henri VIII entrainait son peuple dans le
schisme et dans 1’hérésie. Sans doute ’'union avec la France ¢tait sous bien des
rapports pénible a consentir, puisque, sans nous décapiter, elle abaissait notre
couronne. Mais le bienfait providentiel de cette union, c’est le protestantisme an-
glais évité. C’est, un siecle plus tard, la main de Cromwell écartée. C’est le sort
religieux du pays de Galles épargné au pays d’Arvor». Apres, bien siir, tout se
gatera, notamment avec la politique antireligieuse de la Révolution, mais les
chouans sauront préserver la liberté des catholiques bretons, et, somme toute, «ce
ne sont pas ces orages passagers qui empécheront 1’union de cceur entre la Fran-
ce et la Bretagne»™”. S’en tenant rigoureusement a cette dialectique de la petite
patrie et de la grande patrie, Mgr Duparc condamnera sévérement les menées sé-
paratistes pendant la Seconde Guerre mondiale™.

* Voir Frédéric Le Moigne, «Le Mémorial régional de la Grande Guerre 4 Sainte-Anne-
d’Auray, Le monument de la commémoration de masse catholique (1921-1937)», a paraitre
dans les Annales de Bretagne et des Pays de [’Ouest.

> Voir Michel Lagrée, Religion..., op.cit., p. 282sv.

* Sur la langue bretonne comme langue stigmate et élément d’identité négative, voir Michel
Denis, «L’identit¢ bretonne, identité modele pour le XXI° siecle?», dans Alain Croix (dir.),
Bretagne 2100. Identité et avenir, Rennes, 2001, p. 11-23. \

* «Discours prononcé par Son Exc. Monseigneur Duparc, 4 Vannes, pour le 4™ centenaire de
I’union de la Bretagne a la France», La Semaine Religieuse de Quimper et de Léon, 12 aoit
1932,

3 Voir Yvon Tranvouez, «Les catholiques et la question bretonne (1940-1944)», dans Chris-
tian Bougeard (dir.), Bretagne et identités régionales pendant la Seconde Guerre mondiale,
Brest, 2002, p. 285-306.



298 Yvon Tranvouez

Déconsidéré par les engagements collaborationnistes de sa frange la plus
extréme, le mouvement breton se replie apres 1945 — quatrieme moment — sur le
terrain culturel. L’Eglise y retrouve un role de premier plan, comme [’atteste par
exemple le grand succes des fé€tes du Bleun Brug en 1950 a Saint-Pol-de-Léon.
C’est dans ce contexte apparemment porteur que se situe le discours du chanoine
Favé, évoqué plus haut. Prenant comme fil conducteur un verset du Psaume 147
— Non fecit taciter omni nationi — propice a une lecture providentialiste de 1’his-
toire, il rajuste a son tour la mémoire, mettant 1’accent sur la geste des saints fon-
dateurs et des autres que, par la suite, a travers les dges, Dieu a envoyés «chez ce
peuple qu’il voulait conserver comme un noyau de chrétienté et un foyer puis-
sant de rayonnement spirituel dans le monde»®’. Plus de rois, plus de ducs non
plus: le temporel s’efface devant le spirituel, comme 1’emsav politique devant
I’emsav culturel. Cependant, le chanoine Favé n’est pas représentatif du clergé
breton de 1’époque. Les années 1950 sont celles du passage massif au frangais, et
ce sont les éléments les plus dynamiques du mouvement catholique — les jeunes
gens, et plus encore les jeunes filles, de la JAC et de la JACF par exemple — qui
y contribuent activement. Dix ans plus tard, le concile Vatican II enfonce le clou:
le frangais est revendiqué comme la langue de I’émancipation religieuse, face au
latin de la tradition, mais le breton est hors jeu’®. Aussi, lorsque la premiére va-
gue de renouveau du mouvement breton se produit, dans les années 1970, les
énergies catholiques sont employées ailleurs. Lorsque la deuxieme vague sur-
vient, dans les années 1990, elles ne sont plus que résiduelles. Les observateurs
ne savent plus alors que penser de I’avenir d’une liaison dont nul ne conteste la
force dans le passé. En 1993, Francis Favereau estime que «le charme est sans
doute définitivement rompu» entre I’Eglise et le mouvement breton®”. Ronan Le
Coadic suggere malgré tout, en 1998, que la force du lien social en Bretagne
tient 4 «des réminiscences de catholicisme»*’. Mais pour Michel Denis, interrogé
en 2000 sur les perspectives du XXI° siecle, la religion n’est plus un marqueur
de I’identité bretonne®'. Au reste, les publications religieuses représentent moins
de 5% de la production écrite en breton®

Or, tandis que ’on hésite ainsi a interpréter 1’évident affaissement du catholi-
cisme ordinaire, un réveil religieux d’affirmation bretonne commence a appa-
raitre — cinquieme moment — au milieu des années 1990. En témoignent, par
exemple, 1’intérét pour le patrimoine religieux et la réactivation des pardons lo-
caux (souvent avec costumes et bannieres d’autrefois), le rayonnement croissant
de la communauté bretonnante du Minihi Levenez, dans le Finistére, mais sur-
tout le succes du remake contemporain d’une vieille tradition médiévale, le Tro
Breiz (Tour de Bretagne), pelerinage joignant, par étapes annuelles d’une se-

37 «Le Pardon de saint Corentin...», op.cit..

¥ Voir Job an Irien, «Célébrer en langues?», dans Landévennec et la Bretagne religieuse du
XX® siécle, Landévennec, 2001, p. 45-56.

% Francis Favereau, Bretagne contemporaine. Langue, culture, identité, Morlaix, 1993, p. 195.

* Ronan Le Coadic, L 'Identité bretonne, Rennes, 1998, p. 418.

* Michel Denis, op.cit..

* Voir Michel Lagrée, «La littérature religieuse dans la production bretonne imprimée: aspects
quantitatifs», dans Michel Lagrée (dir.), Les Parlers..., op.cit., p. 93.



Le catholicisme breton et sa mémoire 299

maine estivale, les villes épiscopales des sept saints bretons fondateurs (Figure
4). Tout se passe comme si ’emploi de langue bretonne dans la liturgie, le caté-
chisme, la prédication, etc., €tait désormais un €lément susceptible d’attirer a
nouveau vers I’Eglise les jeunes de la région®™. On s’explique ainsi 1’écho, fin
2003, de la lettre pastorale de Mgr Gourves sur «le renouveau de la culture bre-
tonne»**. «Faisons d’abord mémoire de notre histoire», écrit-1l dans ce document

Figure 4.Le Tro Breiz

St Tréguier
aint-Fol- ® 3
de-Léon< (St-Tugdual) Saint-Malo
: *
\.

Dol

e (St-Samson)
Saint-Brieuc

Quimper
o (St-Corentin)

cartographie : Gilles Couix (UBO)

flanqué d’un sous-titre — «un défi pour I'Eglise» — qui montre bien que le catho-
licisme n’est plus en position de force”. Commengant, comme de coutume, par
I’évocation des saints fondateurs, I’évéque de Vannes fait, de maniére significa-
tive, une place a part aux sept saints bretons «bien connus», auxquels, précise-t-
il, «I’on peut ajouter» les évéques gallo-romains fondateurs des évéchés de Ren-
nes et de Nantes. Par la suite rien n’est dit sur le conflit récurrent de I’Eglise et
de I’Etat, mais la politique linguistique de la République jacobine est vivement
dénoncée. Le changement est frappant: une mémoire bretonne du catholicisme
s’est substituée a la mémoire catholique de la Bretagne.

* Voir Yvon Tranvouez, «Le tabernacle dans la cathédrale? Le catholicisme breton entre culte
et culture (1978-2003)», dans Lucie K. Morisset et Patrick Dieudonné (dir.), Mémoires pour
le XX1 siecle, Québec, 2006.

*“ Voir Hervé Jégouzo, «L’Eglise catholique encourage I’enseignement du breton», Le Monde,
25 novembre 2003.

¥ L’Eglise qui était encore en 1945 «la clef de tout dans une partie importante de la Bretagne»,
n’est plus aujourd’hui «/a clef de rien, sauf en matiére strictement religieuse», écrit Laurent
Laot, op.cit., p. 1.



300 Yvon Tranvouez

Mémoire d'une rupture, histoire d'un passage

On débat toujours de la force présumée du catholicisme breton d’hier et de la
faiblesse supposée de celui d’aujourd’hui, mais nul ne conteste la profondeur du
changement religieux dans la région depuis une cinquantaine d’années. Cepen-
dant, ce sentiment partagé recouvre des souvenirs contrastés. Les uns, négatifs,
alimentent une mémoire que je qualifierais volontiers de «noire», par allusion a
la perception québécoise de la «grande noirceur» cléricale précédant la «révo-
lution tranquille» des baby-boomers. On la repére a une certaine fagon d’insister
sur le coté étouffant ou répressif de I’Eglise préconciliaire, de souligner la culpa-
bilité entretenue par la confession, de mettre I’accent sur ses contraintes morales,
notamment en mati¢re sexuelle. Les femmes, longtemps considérées, a juste ti-
tre, comme le pilier du catholicisme breton, sont sans doute aujourd’hui les plus
critiques par rapport a ce passé, développant une sorte d’anticléricalisme a retar-
dement. A Iinverse, une mémoire «blanche» se construit sur fond de nostalgie,
célébrant prétres, pardons et offices d’autrefois, quand le sacré enveloppait le
profane. En témoigne, entre autres, ’audience posthume des ceuvres de Xavier
Grall, figure éponyme du réenracinement breton de la foi catholique. «Il y avait
dans le rituel une incroyable allégresse, écrit-il dans I'une de ses dernieres
chroniques, évoquant les dimanches de son enfance. On chantait. On n’avait pas
peur de chanter. Qu’ils fussent paysans, ouvriers, commergants, je vous assure
que le latin passait trés bien par le gueuloir des paroissiens a qui il et été faire
offense de prétendre qu’ils ne savaient pas ce qu’ils disaient. La langue bretonne
se chantait encore mieux car elle était le parler de leurs travaux, de leurs jours et
de leurs fétes. [...] «Je croirai aux chrétiens quand ils auront des airs de sauvés)
disait Frédéric Nietzsche, fils de pasteur protestant et théoricien douloureux de la
mort de Dieu. Il aurait dd venir en Bretagne, un dimanche, et attendre sous le
porche d’un village 4 la sortie d’une grand-messe...»*®. Et puis mémoire «grise»
aussi, hésitant entre dénégation d’un pass¢ et revendication d’une origine. La
génération 68, arrivée au bout de I’individualisme et de ’hédonisme, redécouvre
la religion de son enfance et emprunte volontiers le chemin commodément am-
bigu de I’ironie. «Années 50, une famille catho dans une Bretagne catho, tel est
le theme affiché d’une bande dessinée largement autobiographique de René Pé-
tillon, né en 1945, ancien éléve de ’école des Freres de Lesneven. Mais faut-il
interpréter le titre, Super catho, au premier ou au second degré? Les deux, sans
doute*’. On a un peu la méme impression de détachement et de reconnaissance a
la lecture des pages qu’Erwan Vallerie consacre a 1’Eglise dans un guide humo-
ristique renforcé par le piquant des dessins de Nono™.

Noire, blanche ou grise, la mémoire entretient avant tout 1’image d’une cou-
pure radicale entre hier et aujourd’hui, comme si un séisme s’était produit sans
qu’on cherche a approfondir les formes et les raisons du changement. On songe a

* Xavier Grall, «Dimanches», La Vie, 26 juin 1980, repris dans Les Vents m’ont dit, Paris,
1982, p. 107. ‘ ‘

*" René Pétillon, dessins de Florence Cestac, Super catho, Paris, 2004, Les 2°™ et 3™ de
couverture sont illustrées par un florilege d'images pieuses.

8 Brwan Vallerie, Nono, s sont fous ces Bretons! Trousse de survie pour découvreur des Ar-
moriques, Spézet, 2003 («Faut-il un certificat de baptéme?», p. 153—173).



Le catholicisme breton et sa mémoire 301

cette scéne des «Invasions barbares», le film de Denys Arcand, ol un respon-
sable de I’archidiocese de Montréal demande a une jeune antiquaire si les statues
et le mobilier religieux entreposés dans les caves de I’archevéche, a la suite de
désaffectations et de ventes d’églises, ont une valeur marchande. Alors qu’elle
lui explique que cela n’a qu’une valeur de mémoire du catholicisme québécois, il
I’interrompt pour s’étonner que brusquement, «en 1966», les Québécois aient
cessé de pratiquer. On pourrait avancer de maniére aussi hasardeuse ou symbo-
lique une date de rupture dans I’histoire du catholicisme breton: ce serait con-
forter I’idée d’une sorte de coup du destin, d’un phénomeéne simplement subi.
Mais les acteurs de cette mutation ont ét¢ les catholiques eux-mémes. Comme
Yves Lambert I’a démontré en étudiant 1’évolution de la paroisse de Limerzel, la
sécularisation de la Bretagne a été autant endogéne qu’exogéne®. Comme au
Québecso, le clergé et les militants des mouvements de jeunesse de 1’ Action ca-
tholique ont joué un role décisif dans un processus de modernisation accompli au
nom méme d’une nouvelle conception de leur christianisme, privilégiant les va-
leurs éthiques et [’engagement social au détriment des pratiques rituelles. C’est
ce qui explique que les paroisses autrefois les plus pratiquantes soient devenues
en quelques années les plus touchées par le détachement des formes anciennes de
la religion, décrochant parfois au-dela des paroisses traditionnellement tiédes,
selon un processus analogue a celui qu’Alain Gérard a minutieusement analysé
pour la Vendée®'. Le chanoine Favé I’avait pressenti dés 1951: «L’humanité est
en pleine évolution, en pleine croissance sous la poussée du progrés scientifique
et mécanique, sous l'influence de I'instruction, des voyages, de 1’aisance maté-
rielle et du confort. Cette évolution se fait a une cadence d’autant plus rapide
chez nous que notre population s’est longtemps attardée au long des chemins
creux et qu’il lui faut maintenant doubler les étapes, servie en ce sens par un tem-
pérament ardent, pour ne pas dire violent, impulsif, généreux et d’'une logique
implacable. Elle est comme un bel adolescent frondeur qui découvre le monde et
veut secouer toute tutelle»””.

Alors, feiz hon tadou koz, qu’est-ce donc? Un cliché, un mythe mobilisateur daté,
lié¢ aux grandes manifestations catholiques de la premiere moitié du XX° siecle.
Aux yeux de I’historien, professionnel de la démolition, le catholicisme en Bre-
tagne a toujours €t€ une realité complexe, différenciée et changeante. En dehors
d’une évidente accentuation du culte des morts, on ne voit guere de traits qui lui
soient spécifiques. Sans doute a-t-il eu, a certains moments, partie liée avec le
mouvement breton, mais moins qu’on ne 1’imagine, peut-étre parce que la Bre-
tagne, a la différence d’autres provinces, n’a pas de frontiere religieuse externe:

* Voir Yves Lambert, Dieu change en Bretagne. La religion a Limerzel de 1900 a nos jours,
Paris, 1985.

> Voir Louise Bienvenue, Quand la jeunesse entre en scéne. L’Action catholique avant la Ré-
volution tranquille, Montréal, 2003. Jean-Philippe Warren et Eric Martin Meunier, Sortir de
la Grande Noirceur, Québec, 2002.

1 Voir Alain Gérard, «En Vendée, la fin des vocations?», dans Alain Gérard (dir.), Des curés

_aux entrepreneurs. La Vendée au XX® siécle, La Roche-sur-Yon, 2004, p. 425-497.

** «Le Pardon de saint Corentin...», op.cit..



302 Yvon Tranvouez

Vendée, Anjou ou Basse-Normandie relevent du méme univers enchanté. La
recomposition périodique de la mémoire du catholicisme breton traduisait le sou-
ci de faire prévaloir 1’orthodoxie religieuse sur ’appartenance régionale. Mais la
conjugaison, depuis les années 1950, de la modernisation, de la francisation et de
I’effondrement numérique de ce catholicisme, a transformé une telle articulation
en dissociation, si bien qu’aujourd’hui il apparait en position subordonnée
lorsqu’il cherche dans un ralliement a la culture bretonne renaissante le chemin
d’une reconquéte. La langue parlée continue pourtant de lui faire une place: si la
radio et la télévision en langue bretonne ouvrent leurs émissions par un profane
demad (littéralement «bonjour»), les locuteurs traditionnels, méme les plus
laiques d’esprit, continuent a user naturellement du traditionnel bennoz Doue
deoc’h («que Dieu vous bénisse»). Il n’en reste pas moins que le catholicisme
breton n’est plus aujourd’hui qu’un souvenir dépassionné et non un enjeu de
mémoire. L’indifférence polie ou I’intérét patrimonial a quoi il est de plus en
plus réduit témoignent du processus décrit par Pierre Nora, ce «basculement du
mémoriel a ["historique, d’un monde ou ['on avait des ancétres a un monde du
rapport contingent a ce qui nous a faits»>

Le catholicisme breton et sa mémoire (XIXe et XX siéecle)

La Bretagne a longtemps pass¢ pour une terre de chrétienté marquée d’une certaine ori-
ginalité régionale. Apres avoir réexamin€ — et pour une part relativisé — les fondements de
cette réputation, cette étude en développe surtout la dimension mémorielle. On est ainsi
amené a mettre en évidence la recomposition de cette mémoire dans ’institution catho-
lique, en fonction du rapport que celle-ci entretient avec le mouvement breton. Il apparait
que ce processus se développe en cing moments s1gmﬁcat1fs qui suscitent autant de
relectures des €léments essentiels d’une vulgate historique. On s’interroge enfin sur 1’effet
réducteur de la perception de |’effondrement récent de la pratique religieuse comme séis-
me d’origine externe, au détriment d’une analyse des mécanismes internes du chan-
gement.

Der bretonische Katholizismus und sein Geddchtnis (19. und 20. Jahrhundert)

Lange wurde die Bretagne als christliche Region mit einer gewissen regionalen Origina-
litdit erachtet. Nachdem einer Reexaminierung und einer teilweisen Relativierung der
Grundlagen dieser Zuschreibung, werde ich vor allem die Gedichtnisdimension unter-
suchen. Es wird die Zusammensetzung dieses Geddchtnisses im Katholizismus 1m Ver-
hiltnis zur bretonischen Bewegung dargelegt. Dabei zeigt sich, dass dieser Prozess in finf
signifikativen Momenten ablief, welche eine Re-Lektiire der zentralen Elemente eines
populdren Geschichtsbildes hervorrufen. Schliesslich wird nach dem reduktionistischen
Effekt der Wahmehmung des Sinkens religidser Praktiken in der neuesten Zeit als Er-
schiitterung mit einem externen Ursprung gefragt gegeniiber einer Analyse der internen
Mechanismen der Verdnderung.

Breton Catholicism and its memory (19" " and 20" century)

For a long time, the Bretagne was regarded as Christian region with a kind of regional
specificity. After re-examining and partially re-evaluating the foundations of this view, 1
will especially concentrate on the dimension of memory. The composition of this memory
within Catholicism shall be analysed with regard to its relationship to the Breton mo-

2 Pierre Nora, «Entre Mémoire et Histoire. La problématique des lieux», dans Pierre Nora
(dir.), op.cit., p. XXV.



Le catholicisme breton et sa mémoire 303

vement. This process developed in five significant moments which bring about a re-
reading of the central elements of a popular image of history. Finally, the reduction effect
of the perception of the recent decrease in religious practice as depending on external
factors compared to an analysis of the internal mechanisms of change.

Mots clés — Schliisselbegriffe — Keywords

Bretagne, catholicisme, mémoire, mouvement breton, régionalisme, pratique religieuse,
sécularisation

Yvon Tranvouez, Professeur d’Histoire contemporaine a 1’Université de Bretagne Occi-
dentale (Brest)



	Le catholicisme breton et sa mémoire (XIXe-XXe siècle)

