Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift fur Religions- und Kulturgeschichte = Revue
suisse d'histoire religieuse et culturelle = Rivista svizzera di storia
religiosa e culturale

Herausgeber: Vereinigung fur Schweizerische Kirchengeschichte
Band: 100 (2006)

Artikel: Les mémoires fluctuantes d'une institution religieuse : I'Eglise
catholique et la régulation de la sexualité conjugale (vers 1815-1968)

Autor: Langlois, Claude

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-130387

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-130387
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Les mémoires fluctuantes d’une institution religieuse:
I’Eglise catholique et la régulation de la sexualité conjugale
(vers 1815-1968)

Claude Langlois

La dimension mémorielle du catholicisme est centrale comme en témoigne le
«faites ceci en mémoire de moi» de la liturgie. Centrale aussi est la place de la
tradition, hissée un long temps au rang de source de la Révélation au méme titre
que les Ecritures saintes. Important encore le poids d’une longue histoire, objet
de controverses dés la Réforme, puisque celle-ci se veut délégitimation de ce qui
a abouti au présent que dénonce véhémentement Luther: et cette mise en cause
du passé chrétien est reprise 4 son compte par la philosophie frangaise des Lu-
mieéres, puis par 1’anticléricalisme du XIXe siecle, pointant, selon les cas, ’in-
quisition et les croisades, la condamnation de Galilée ou celle du chevalier de la
Barre. Prét a faire la part du feu dans cet héritage contesté, Jean-Paul Il a voulu
instaurer une sorte de droit d’inventaire, qui s’est traduit en une pratique de re-
pentances a répétition. Pratique contestée en interne, imitée en externe. Elle
suscite au moins deux interrogations: n’est-elle point une forme ultime de mo-
dernisation de I’apologétique, destinée & s’opposer efficacement aux usages polé-
miques de I’histoire? une telle pratique ne repose-t-elle pas sur une dissociation
problématique entre les comportements antérieures €ventuellement condam-
nables, et les croyances, intouchables, qui en sont, méme indirectement, a I’ori-
gine? Cette récente fagon de faire conduit au moins a s’interroger sur les rapports
complexes que le catholicisme entretient avec sa mémoire et son histoire. Je
voudrais, pour ma part, revenir sur ce sujet important, non pour le traiter de ma-
niére globale, mais pour en montrer le fonctionnement complexe en prenant un
exemple précis, emprunté a la limitation des naissances, domaine pour lequel le
discours pontifical actuel est celui de 1’intangiliblité d’un discours du refus de la
légitimité de la pratique contraceptive.

A TDorigine d’une telle attitude, se trouve le refus de I’histoire au sens ou
celle-ci se constitue comme gestion argumentée du changement, suceptible de
mettre en évidence des mutations repérables. Refus que I’on pourrait résumer par

SZRKG, 100 (2006), 245-257



246 Claude Langlois

I’emblématique formule «Quod semper, [quod] ubique...»' Sur quoi repose le
refus d’historicisation en ce domaine? Avant tout sur le fait que la morale — selon
la tradition scolastique — repose sur deux principes qui sont donnés comme
immédiats et intangibles, la loi naturelle et la conscience’. Or la loi naturelle est
assimilable a la loi divine; et le pape, de par sa fonction, a le devoir de rappeler
I’une et 1’autre avec toute la solennité requise quand celles-ci sont gravement
violées. Telle est le fondement de I’intervention de Pie XI dans Casti connubii’,
pour condamner la limitation des naissances. Et la conscience? Celle-ci, dans la
perspective pontificale de 1930, est traitée par prétérition, au mieux elle est ren-
voyée, en 1968, dans Humance vitee a une gestion pastorale qui consiste a restitu-
er une ancienne distinction entre thése et hypothese, car, pris individuellement
les individus concernés peuvent ne pas entendre le rappel solennel de cette loi, et
collectivement, les couples catholiques, ne pas recevoir un tel discours®. Dans
une telle perspective, il n’y aurait donc pas d’histoire, sinon celle de la vigilance
pontificale intervenant pour sanctionner les graves défaillances morales. En
I’occurrence, en 1930, I’historien peut indiquer sans peine les cibles visées: I'Eg-
lise anglicane qui vient d’adopter une position pastorale plus compréhensible’,
des théologiens catholiques qui penchent dans ce sens, des confesseurs qui se
refusent a inquiéter les couples qui pratiquent la limitation des naissances’, les
couples eux-mémes enfin... Pourtant, sans entrer dans une inutile polémique,
sans méme évoquer ’histoire de la condamnation du prét a intérét, rappelons que
le commandement central «tu ne tueras pas» a fait 1’objet d’interprétations pour
le moins divergentes voire contradictoires au cours des siécles: pour faire bref,
I’écart est grand entre le recours ecclésial au bras séculier pour éliminer les
hérétiques et le récent militantisme en vue d’abolir la peine de mort. Ajoutons
aussi que les domaines auxquels le «tu ne tueras pas» furent appliqués ont pen-
dant un long temps concerné le coitus interruptus, pratique marginale mais an-
cienne. Ecoutons la position sans équivoque de Calvin, qui partageait sur ce

On connait le critére fameux de Vincent de Lérins pour définir une «vérité catholique»
(Commonitorium, 438): «Quod semper, ubique et ab omnibus creditur». Réutilisé au XIXe
siécle pour légitimer une tradition intangible, cette formule postule implicitement 1’absence
de changement, donc d’histoire.

Les traités classiques de théologie morale commencent invariablement par de longs dévelop-
pements sur ces deux notions. Voir I’ouvrage de référence que j’ai publié sur le sujet, Le
crime d'Onan. Le discours catholique sur la limitation des naissances (1816-1930), Paris,
2005, 502 p. Je citerai ultérieurement cet ouvrage en abrégeant, CO.

Casti connubii, n° 57. La pratique de la limitation des naissances «offense la loi de Dieu et la
loi naturelle».

Martine Sévegrand, Les enfants du bon Dieu. Les catholiques frangais et la procréation au
XXe siecle, Paris, 1995, p. 338 sq.

André Dumas, Le contréle des naissances. Opinions protestantes, Les Bergers et les Mages,
1965, p. 41 sq.

On n’a pas assez souligné la véhémence de la condamnation des confesseurs qui continuent a
refuser d’interroger les couples qualifiés d’aveugles conduisant des aveugles selon Math
15,14, Casti conubii, n° 58.

[



Les mémoires fluctuantes d’une institution religieuse 247

point les convictions de certains théologiens catholiques de son temps: une telle
pratique est un «double monstre», «car c’est éteindre I’espérance du lignage et
meurtrir [tuer] ’enfant qu’on espérait avant qu’il soit nay»’.

En fait, il serait inexact d’affirmer que le discours théologique catholique n’a
pas de perspective historique. Disons plutét qu’il s’est forgé une maniére bien
particuliére de se référer a ’histoire qui est d’abord celle de la révélation et de
I'Eglise. Avec Giuseppe Ruggieri®, il importe en effet de redonner toute leur im-
portance aux «lieux théologiques» que Melchior Cano a défini au XVle siecle.
Ces lieux théologiques, faut-il le rappeler, identifient les autorités grace aux-
quelles on peut définir une vérité a croire, voire une praxis a suivre. Enumérons-
les: autorité de la sainte écriture, tradition apostolique, autorité de 1’Eglise catho-
lique, des conciles, du Saint Siege, des Peres de I’Eglise, des docteurs scolas-
tiques et des canonistes A ces autorités de base (écriture et tradition) s’en
ajoutent trois autres, de statut différent, la raison naturelle, les philosophes et
[’histoire humaine. Cette systématisation, opérée dans le cadre de la seconde
scolastique de I’Ecole de Salamanque, ne nous éloigne pas de notre sujet. En
effet quand on lit avec attention I’ouvrage que le grand canoniste américain,
John-T. Noonan, a consacré en 1966 a la limitation des naissances — Contra-
ception. A history af its traiment by the catholic theologians and canonist’ — on
identifie parfaitement les lieux théologiques classiques (de I’Ecriture sainte aux
positions pontificales), mais on voit aussi combien cette somme, qui a servi de
référence dans les débats qui ont conduit & Humanee vitee, entend se déployer
comme une histoire dont 1l faut tirer les legcons. La dualité de sa perspective se
remarque notamment dans celles des origines prises en compte: perspective
historique, «la contraception dans I’Empire romain», perspective théologique:
«la structure scripturaire» de la doctrine. Cette ambiguité explique que le méme
livre a pu étre lu comme une invitation au changement et comme une justi-
fication du statu quo.

Ma démarche concernant Le crime d'Onan — ainsi qualifiait-on la limitation
des naissances par coitus interruptus, par retrait, au XIXe siecle — consiste a
historiciser entiérement Le discours catholique sur la limitation des naissances
de trois fagons conjointes. La premiere est sans doute la plus fondamentale: elle
reprend celle qui a été proposée comme une €vidence par les historiens médié-
vistes qui ont mis en rapport le débat nouveau sur ’'usure avec les débuts du ca-
pitalisme marchand. Il faut, en ce domaine, rompre avec la perspective théolo-
gique et prendre en compte [’histoire de la démographie qui impose sa tempora-
lité propre. La contraception moderne comme pratique sociale durable et efficace
pour limiter les naissances et donc pour réduire le taux de natalité, est un phé-
nomeéne identifiable dans le temps (seconde moitié du XVIlle siécle) et dans I’es-
pace (France principalement). Mais paradoxalement la Révolution en a masqué

7 CO, p. 353.
* Giuseppe Ruggieri, «Lo statuto della teologia nel Novecento» in Massimo Faggioli et
Alberto Melloni (eds.), Religious Studies in the 20th Century, Berlin, 2006, p. 151 sq.

° Harvard University Press. Traduction frangaise en 1969, Paris, 722 p.



248 Claude Langlois

la réalité aux acteurs eux-mémes tout en en diffusant largement la pratique dans
la société francaise. La conscience d’un changement durable des pratiques des
couples s’est opérée, des la Restauration, alors qu’ont pris fin les grands boule-
versements de la Révolution et de I’Empire. En 1816, pour la premiére fois, un
prétre savoyard interroge Rome sur ce sujet'’. Dans le méme temps, la démo-
graphie, science encore balbutiante, avait changé de paradigme avec Malthus
(1798)'". Le risque, selon lui, n’était plus la pénurie d’hommes, mais un «trop
d’hommes» au regard de la capacité de la terre a les nourrir. La limitation des
naissances devenait, pour tous, c’est-a-dire, selon Malthus, pour chacun, une
éventualité, voire une nécessité. En me situant ainsi résolument en 1816, je
n’ignore ni Onan (qui donne son nom a la nouvelle pratique), ni Augustin, ni les
grands moralistes de la Contre-Réforme, de Concina a Alphonse de Liguori,
mais je remets cette histoire sur ses pieds en m’interrogeant pour savoir com-
ment le catholicisme a réagi a une pratique démographique nouvelle, a ’'usage
systématique du retrait par les couples aux fins de limiter la taille de leur
famille'.

Le second €lément, central, de ma démarche, a été d’identifier la maniere dont
s’est mis en place un discours catholique sur la limitation des naissances. On
peut résumer 1’essentiel de ma recherche en quatre propositions. 1) La prise en
compte de la pratique nouvelle est le fait essentiellement d’un théologien, pro-
fesseur de séminaire, puis évéque du Mans, Jean-Baptiste Bouvier qui, a partir de
1827, fait connaitre ses positions dans un traité destiné aux confesseurs et con-
sacré aux problémes de la sexualité, notamment de la sexualité conjugale'. 2)
Jean-Baptiste Bouvier, faute d’autorité¢ théologique compétente en France, se
tourne vers la Sacrée Pénitencerie pour faire avaliser ses positions avant de les
faire connaitre a ses collégues théologiens et de les diffuser auprés des con-
fesseurs. 3) Jean-Baptiste Bouvier a proposé successivement deux approches
pastorales de la limitation des naissances. La premiére, en 1822-1823 visait a la
déculpabilisation conditionnelle de la femme qui, dans I’acte contraceptif, sub-
issait la volonté de son mari: celui-ci en effet, comme Onan, «se retirait pour
répandre sa semence». Cette approche casuiste (la femme était absoute pourvu
qu’il y ait des causes graves qui ’excusent) permettait & 1'Eglise catholique de
maintenir le contact avec les femmes, seul lien fort entre elle et le corps social',
La seconde maniere de Bouvier, mise en ceuvre vingt ans plus tard, en 18421843,

' Co, p. 131.

"'Sila premiere €dition de son Essay on principle of population date de 1898, les historiens de
la démographie donne 1'édition de 1803 comme la premiére ou I’argumentation I’emporte
sur la polémique. En 1809 puis en 1823 (5° édition), son ouvrage fait I’objet de traduction en
frangais.

'* La nouveauté — et la gravité — provient, dans la perspective catholique, du fait que le mariage
est le seul lieu légitime de I'usage de la sexualité; et aussi que le retrait introduit dans la vie
sexuelle des couple une pratique «non naturelle» de la sexualité.

" Dissertatio in sextum decalogii preeceptum et Supplementum ad tractatum de matrimonio,
lére édition, Le Mans 1827, 18° édition, Paris, 1864. Voir notamment les éditions de 1843,
1849 et 1852.

' COp. 103-143.



Les mémoires fluctuantes d'une institution religieuse 249

¢était beaucoup plus radicale, puisque I’évéque du Mans demandait rien moins
que la dépénalisation du crime d’Onan. Prévoyant le refus de la sacrée Péni-
tencerie de s’engager sur ce terrain, il obtint au moins la déculpabilisation du
couple en mettant en avant une bonne foi1 qui justifiait que les confesseurs ne
’interrogent pas sur ce qui a trait a la limitation des naissances. Sa premiére
position rallia toute I’Eglise de France, sa seconde la divisa, mais fut sans doute
suivie par une majorité de confesseurs'>. 4) Au début des années 1850, dans un
contexte de romanisation forcée de I’Eglise de France'®, entrainant une condam-
nation de I’ecclésiologie gallicane, a laquelle Bouvier adhérait, il se produisit un
double changement. D’abord I'introduction du Saint-Office qui en 1851 con-
damne le crime d’Onan, bien que de maniere modérée. Rome maintenant parle
avec deux «voix» qui ne sont pas concordantes sur ce sujet sensible. En second
lieu, deux nouveaux moyens contraceptifs apparaissent comme potentiellement
efficaces, le préservatif grace au caoutchouc, et la période inféconde de la
femme, qui vient d’étre découverte dans les années «1840». La sacrée Péni-
tencerie, interrogée sur le second, approuve cette nouvelle possibilité; le saint-
office, consulté sur le premier, le condamne. Quand Bouvier meurt en 1854, tous
les éléments du débat du XXe siécle sont en place'’.

Le troisieme moment de ma réflexion historique a consisté a remettre en
perspective ce qui s’est passé apres et qui est mieux connu. Il faut, pour
comprendre |’évolution ultérieure, d’abord avoir présent a |’esprit deux nou-
veautés qui se font jour a partir des années 1870. D’abord la baisse des nais-
sances qui, en France, pese de plus en plus sur la démographie: la limitation des
naissances devient un phénoméne politique et social, objet de débats publics
dans lesquels des autorités ecclésiastiques sont amenées a prendre position
contre des pratiques néo-malthusiennes. D’autant plus que celles-ci concernent
directement 1’Eglise, dans la mesure ot la diminution des familles nombreuses
réduit dangereusement la base démographique du recrutement clérical. Deuxi-
¢me changement: bientot «le mal frangais» devient un mal européen, la limita-
tion des naissances gagne de fait les autres pays de I’Europe industrialisée. Dans
cette perspective, la réaction romaine se marque par le développement d’une
ligne n€o-rigoriste dont on peut marquer les trois étapes essentielles: en 1886, la
Sacrée Pénitencerie est contrainte de s’aligner sur la position du saint Office; de
1909 a 1922, les épiscopats européens prennent positions contre la contraception;
enfin a partir de 1930, la contraception est au centre du discours pontifical sur la
famille avec la publication de I’encyclique Casti connubii. En un siécle, de 1827
a 1930, le discours catholique sur la limitation des naissances est passé des théo-
logiens frangais aux Souverains pontifs. C’est a ce niveau maintenant que 1’his-
toire parait se jouer, mais I’histoire, comme compréhension argumentée du
passé, se situe justement dans ce passage d’une autorité légitimatrice a une autre.
Au bénéfice de cette mise en perspective, la condamnation de la «pillule» par

'* Idem, p. 177-219.

'* Austin Gough, Paris et Rome. Les catholiques francais et le pape au XIXe siécle, préface et
traduction de Michel Lagrée, Paris, 1996. Edition anglaise, 1986.

'7.CO, p. 221-247.



250 Claude Langlois

Paul VI en 1968 (Humane vitae), pour étre comprise, doit tenir compte de trois
¢clairages conjoints. D’abord I’importance de ’enjeu ecclésiologique, marqué
par le désaisissement du Concile au profit de la papauté, présent déja dans les
années 1850 et aussi en 1930'%; en second lieu, le poids d’une innovation tech-
nique (la pillule) qui a fait croire a I’opinion publique que la contraception était
une pratique nouvelle alors qu’en France elle avait presque deux cents ans
d’existence; enfin et surtout, une nouvelle répartition des roles au sein de la
hiérarchie: le refus de Paul VI de dépénaliser la pratique contraceptive a conduit
les épiscopats occidentaux et notamment 1’épiscopat frangais a proposer une ges-
tion pastorale acceptable d’une pratique qui était le fait trés majoritaire des coup-
les catholiques, quitte pour lui, mais sans le savoir, a revenir au positionnement
de Bouvier au milieu du XIXe siécle'”.

Cette histoire remise en perspective, méme trés sommairement, venons-en a la
démonstration que je souhaite faire. Cette histoire met en cause trois «mémoires»
la premiere que j’appellerai théologique, la seconde, institutionnelle, la troi-
sieme, pontificale.

Je qualifie de théologique la maniére de se référer a 1’Ecriture pour étayer la
condamnation de la limitation des naissances. Bouvier écrit en 1827, ce qui alors
va de soi pour tout théologien ou confesseur: «Ce péché [...] tire son nom
d’Onan [...] qui fut forcé d’épouser Thamar, veuve de son frére mort san pos-
térité afin de perpétuer la lignée pour son frére». Et de citer, a ’appui, Genése
38, 9-10 dans la version de la vulgate: Onan «sachant que les enfants qui naitraient
ne seraient pas les siens, quand il allait vers sa femme, rependait sa semence a
terre, afin de ne pas donner naissance a des enfants qui porteraient le nom de son
frere. C’est pourquoi le Seigneur 1’a frappé parce qu’il commettait une action
détestable.»** Jérome dans la traduction de la Vulgate a durci le lien de cause &
effet’’ et Augustin, le premier, a appliqué la condamnation d’Onan au couple qui
ne veut pas avoir d’enfant tout en ayant des rapports sexuels*. On parlera donc
couramment au XIXe siecle d’Onanisme conjugal pour qualifier le nouveau mal
qui frappe les couples.

Pourtant le «crime d’Onan» est I’objet d’une double contestation. La premiére
a lieu des le XVIIle siecle. Pour ne prendre qu’un exemple, Voltaire, dans son
Dictionnaire philosophique se demande en quoi consiste précisément le geste

" 11 va sans dire que cet aspect récurrent mériterait d’étre mieux analysé. Dans les années
1850, il y a plutdt coincidence: si Bouvier est mis en cause pour son ecclésiologie gallicane,
ses positions sur la limitation des naissances ne sont pas contestées. A une remarque pres,
c’est trés probablement Bouvier qui, pour une raison qui n’est pas claire, consulte le Saint
Office et obtient son premier avis en 1851.

lz Martine Sevegrand, Op. cit., p. 338 sq.

=IO, g 117

' précise la matérialité du fait (c’est la semence qui est répandue) et la qualification de I’acte

- (action détestable).

~ Noonan souligne I’antécédence manichéenne d’Augustin mais non sa formation rhétorique
qui le conduit a chercher pour condamner de telle pratiques des «effets» faciles: la femme
qui se conduit ainsi est la prostituée de son mari.



Les mémoires fluctuantes d’une institution religieuse 251

d’Onan: masturabation préalable ou retrait effectif”*? Questionnement qui n’est
pas strictement spéculatif, dans la mesure ou, venant d’Angleterre, passant sur-
tout par Geneve (Tissot, 1760), déferle sur la France et sur I’Europe un nouveau
mal, I’«onanisme», juvénile celui-la, masturbation dangereuse susceptible de
conduire les jeunes au tombeau en quelques années®*. Onan reste emblématique,
mais [’onanisme a changé de contenu et surtout sa gestion, tout au long du XIXe
siecle, devient ’affaire des médecins. De ce fait, sous couvert d’Onan, s’est
opérée une importante sécularisation de la régulation des comportements sexu-
els. Paradoxalement la mise en avant, au milieu du XIXe siecle, de I’ «onanisme
conjugal» constitue a la fois un déplacement nouveau de ’objet (de la sexualité
juvénile a celle des couples) et une opération de reconquéte catholique du com-
portement €thique.

Mais la victoire est bréve, car le mouvement biblique va conduire a une
interrogation autrement plus grave: peut-on «faire dire» cela (la condamnation
du retrait) a Genese 38,910 ? Dés 1849, Bouvier, bien informé sur le sujet, en
doute et I'écrit discrétement. Il devient, au fil des décennies, de plus en plus
¢vident que le fexte utilis€ se comprend dans un contexte précis (le I€virat) et
surtout dans une histoire (les tribulations de Tamar) dont la finalité est tout autre.
[l n’empéche, en 1930, Pie XI remplace I’autorit¢ défaillante de la Genese par
celle d’Augustin, dont on célébre de 1500° anniversaire de la mort” ce qui per-
met malgré tout de citer encore Onan. En 1956, la premiére édition de la Bible de
Jérusalem est le témoin embarrassé d’une persistance d’interprétation avec passa-
tion de témoin: «Dieu condamne a la fois ’égoisme d’Onan et sa faute contre la
loi naturelle et donc divine du mariage»™. En 1963, les textes produits depuis
1816 par les deux dicasteéres romains, Sacrée Pénitencerie et Saint-Office, font
une tardive apparition dans le «Denzinger»®’, le manuel de référence des théolo-
giens, afin d’informer les péres conciliaires qui devraient étre amenés a débattre
du sujet. Chaque position des dicasteres romains depuis 1816 est publiée dans
I’ordre historique mais, pour singulariser le sujet traité, on a introduit cette iden-
tification surprenante: «de usu ononistico matrimonii». Et en 1966, Noonan, dans
sa somme théologico-historique, prend Onan comme «origine» de cette histoire.
Le cordon ombilical est coupé par Paul VI, en 1968. Onan a tardivement disparu
de I’horizon catholique. La philosophie (Pour Paul VI la doctrine du mariage est
«fondée sur la loi naturelle», «éclairée et enrichie par la révélation divine») a

** Dictionnaire philosophique, article Onan, Onanisme: «Or il reste a savoir si ¢’était dans la
copulation avec sa femme qu'il trompait ainsi la nature, ou si c’était au moyen de la
masturbation qu’il éludait le devoir conjugal; la Genése ne nous apprend point cette
particularité. Mais aujourd’hui ce qu’on appelle communément le péché d'Onan, c’est 1’abus
de soi-méme avec le secours de la main, vice assez commun aux jeunes gargcons et méme aux

y jeunes filles qui ont trop de tempérament.»

“CO, p. 44 sq.

¥ CO, p. 400,

** La Sainte Bible traduite en francais sous la direction de I’Ecole biblique de Jérusalem,
Paris, 1956, note d, p. 46.

*" Heinrich Denzinger, Enchiridion symbolorum et definitionum quee de rebus fidei et morum a
conciliis cecumenicis et summis pontificis emanaverunt, 32° édition, 1963. CO, p. 434 sq.



252 Claude Langlois

remplacé la théologie et son fondement biblique®®. La mémoire d’Onan s’est
évanouie. Celle de Sodome, comparativement, est restée plus longtemps au de-
vant de la scéne®.

Une seconde «mémoire» s’est mise progressivement en place sur ce sujet,
celle justement de 1’institution. On a vu que Bouvier, et les autres confesseurs et
théologiens, consultaient la Sacrée Pénitencerie a laquelle ils proposaient, de
maniere classique, des «cas de conscience» pour lesquels ils demandaient si la
solution qu’ils pronaient étaient ou non la bonne. Un débat a eu lieu immédia-
tement entre théologiens pour savoir comment comprendre les avis de la Sacrée
Pénitencerie. Incontestablement pour Bouvier, ¢’était une caution apportée a sa
prise de position, mais au dela d’une véritablement co-gestion qu’il instaurait
avec ce dicastére romain, il revendiquait le droit de «dire le droit», c’est-a-dire
de justifier par lui-méme, comme théologien, puis comme évéque théologien, des
propositions personnelles adaptées a la situation du terrain. Les théologiens
ultramontains, qui étaient ses contemporains, comme le futur cardinal Gousset,
estimaient que, méme au travers de ces réponses modestes d’un dicastere,
«Rome avait parlé», et donc 1’avis valait loi*". Il faut attendre les années «1880»
pour que des revues ecclésiastiques fassent connaitre des décisions romaines jus-
qu’alors a la discrétion de ceux qui avaient consulté. C’est aussi en 1889 que le
Saint-Office, pour la premiere fois, envoie aux archevéques frangais, des do-
cuments romains de la Sacrée Pénitenceries et du Saint-Office, de 1823 a 1853,
comme corpus de référence pour contrer la propagande des médecins néo-mal-
thusiens’'. C’est toutefois plus tard, en 1919, qu’un jésuite, Pierre Bouvier, re-
groupe les documents romains qu’il connait sous le titre suivant: Les décisions
du saint-Siége et le devoir des confesseurs circa abusu matrimonii. Et parado-
xalement, c’est au lendemain de Casti connubii, sans doute pour étayer ses prises
de positions mal recues, qu’a Rome méme, un bénédictin, Hartmann Batzill,
publie en 1937 les Decisiones sancte sedis de usu et abusu matrimonii’’. En
1963 I’ensemble de ces «décisions» est introduit dans le Denzinger, ouvrage de
référence des grands textes conciliaires et pontificaux. Enfin, dans le Document
de la minorité, di au cardinal Ottaviani, auquel Paul VI s’est rallié en 1968, on
peut lire: «Il faut noter qu’entre 1816 et 1929, le saint Siége a, par la curie
romaine, répondu dix-neuf fois sur le sujet [...]. Le substrat au moins implicite
de ces réponses a toujours été la contraception est gravement mauvaise»™.

Or la construction, tardive mais efficace, de cette généalogie historique (dix-
huit fois en fait de 1816 a 1929) et an-historique tout a la fois (condamnation
systématique) se heurte a deux graves problemes qui mettent en cause la fiabilité
de cette construction tardive. En premier lieu, la nature méme des dits avis. Pour

* Humance vitee, n°4.

* Daniel A Helminiak, Ce que la Bible dit vraiment de I'homosexualité, Paris, les Empécheurs
de penser en rond, 2005, 218 p. trad. Gille Didier.

.CO p. 418-9.

' Idem, p. 421

2 Ibidem, p. 422-434.

3 Ibidem, p. 440,



Les mémoires fluctuantes d’une institution religieuse 253

I’essentiel, il s’agit en effet de réponses a des cas de conscience par lesquels un
prétre interroge un dicastére romain pour avoir un avis, positif ou négatif. Au fil
des ans — et Bouvier donne I’exemple dés 1843’ — celui qui interroge dresse le
contexte, fait connaitre ’importance de la question, propose sa solution et le
dicastere concerné, tel un oracle, répond par oui ou par non. Le demandeur, on
[’a dit, publie ou non la réponse, 1’utilise a son gré pour proposer un cours nou-
veau, plus accommodant ou plus rigoriste. On peut étre surpris de voir ce «profil
bas» de Rome au regard de la rafale des propositions condamnées au temps du
rigoriste dominant (XVIle et XVIIle siécle)’ et plus encore des interventions
pontificales fort explicites en ce domaine comme en d’autres a partir de 1930.
Quoiqu’il en soit faire une doctrine cohérente a partir d’'une série d’avis ponc-
tuels posait évidemment probléme.

D’autant plus que, comme je I’ai dit plus haut, les positions ont varié sur le
sujet. Aussi a-t-1l €té nécessaire d’habiller cette série d’avis pour lui donner plus
de consistance. Les méthodes ont vari€, retenons les deux plus importantes. En
1937, la série des avis romains commence non en 1816, comme il se devait, mais
en 1679, par le rappel de la condamnation, par le pape Innocent XI, d’une asser-
tion laxiste selon laquelle les époux qui cherchent le seul plaisir dans 1’acte de
chair ne péchent pas. Ce rappel d’une condamnation qui n’a qu’un rapport loin-
tain avec le sujet a pour but de déconnecter paradoxalement les prises de position
de la Sacrée Pénitencerie de I’actualité démographique qui les suscite et de mont-
rer que la papauté avait produit, sur le mariage, des avis de plus de poids que
ceux d'un simple dicastére’®. Mais la manipulation la plus importante a été le
travestissement de la demande de Mgr Bouvier en 1842 de dépénaliser le geste
contraceptif. Tres précisément, I’évéque du Mans demandait en premier lieu si
I’on pouvait déqualifier le crime d’Onan: An conjuges [...] actum per se morta-
liter malum exerceant? Est-ce que les époux, pratiquant la contraception, «com-
mettent un acte mauvais de soi mortel».”” C’est évidemment le de soi mortel qui
¢tait en jeu. Pour parler un langage plus actuel, Bouvier pensait que cette pra-
tique restait un désordre (actus malus) mais un désordre qui pouvait ne étre pas
étre intrinséquement (per se) condamnable gravement (mortaliter, a classer dans
la catégorie des péchés mortels)™. Dans les recueils de Pierre Bouvier et de
Batzill le mortaliter est devenu moraliter; de méme dans le «Denzinger». Ce qui
ne veut plus rien dire. Des 1857, au lendemain de la mort de Bouvier, est appa-
rue cette lecture fautive qui permettait de désamorcer la radicalité de la demande
de I’évéque du Mans et de masquer I’importance du compromis auquel la Sacrée

* Ibidem, p. 178—179. Bouvier prend a son compte la position des couples catholiques.

< Jean-Louis Quantin, Le rigorisme chrétien, Paris, Cerf, 2001.

** CO, p. 430. Ne pas négliger aussi la nécessité de symétrie, maintenant que Pie XI s’était
exprimé sur le sujet. Un pape terminait le recueil, un autre se devait de I’ouvrir.

*7 Et Bouvier récidive dans sa deuxiéme question: «Si actus habendus sit ut per se mortaliter
malus». Si, dit il en substance, on ne déqualifie pas le geste contraceptif, [littéralement, «si
I’acte mauvais doit étre considéré comme de soi mortel»], est-ce au moins que les époux qui
n’ont pas conscience de cette faute [Bouvier dit qui ne s 'en accusent pas] ne peuvent pas étre
considérés comme de bonne foi?

* Pour les théologiens, faute grave et péché mortel s’équivalent.



254 Claude Langlois

Pénitencerie avait consenti en contrepartiec du refus de répondre sur le fond.
Ainsi a-t-on travesti un document essentiel pour faire croire a 'unanimité des
positions des dicastéres romains. Or ces petits et grands arrangements avec la
vérité historique ont joué leur réle pour conduire un pape anxieux a choisir de
maintenir la condamnation de ce qui ne s’appelait plus le crime d’Onan, depuis
peu, il est vrai. Quod semper...

On est frappé de voir combien ces deux mémoires, la théologique et I’institu-
tionnelle, fonctionnent a contre-sens I’une de ’autre. Alors que la premiere se
fragilise progressivement jusqu’a disparaitre complétement en 1968, la seconde
au contraire se renforce par un phénomene fort compréhensible de compensation.
Pour employer le langage de Cano, il faut trouver, a I’autorité défaillante de la
Bible, une « autorité » de substitution. Paradoxalement ce double phénomene de
délitement de la qualification biblique (crime d’Onan) et de mise en perspective
des décisions des dicastéres romains depuis le début du XIXe siécle va bientot
étre masqué par un phénoméne nouveau, bien connu, et sur lequel je serai, a
cause de cela, plus bref, I’envahissement de la parole pontificale comme réfé-
rence obligée sinon unique du discours catholique.

11 faut, pour comprendre comment ce phénomene se produit, partir de la prise
de position de Pie XI en 1930 dans I’encyclique Casti connubii. L’intervention
de Pie XI, quand on restitue I’historique des positions théologiques des dicaste-
res romains, est dans le droit fil de décisions néo-rigoristes accentuées depuis
1916>. Elle se situe dans une perspective intransigeante et intégraliste tout a la
fois; elle répond & une prise de position nouvelle de I’Eglise anglicane. Mais le
pape, dans ce premier texte public, masque les filiations besogneuses aux posi-
tions des dicastéres romains*’. Ce dont il entend parler, c’est de la famille et des
maux qui la frappent. Placé a cette hauteur de vue, la généalogie qu’il invoque
est celle d’un de ses prédécesseurs, Léon XIII, qui dans Arcanum divince Sapien-
tice en 1880 — cinquante ans plus tot exactement — se livrait au méme exercice en
visant essentiellement des législations étatiques condamnables. Le choix d’un
grand angle (nouvelle encyclique sur la famille) permet de déplacer ’attention a
un demi siecle de distance et de focaliser ici, en 1880, sur le divorce, 1a en 1930,
sur la limitation des naissances. Ainsi la «premiére fois» de Pie XI sur la contra-
ception se donne-t-elle & voir comme une intervention pontificale itérative. Casti
connubii aurait pu s appeler fort justement Quinquagesimo anno®'.

Le lien historique entre la prise de position de Pie XI et celle de Paul VI est
plus évident, bien que toute cette histoire ne nous soit également connue. Grootaers
et Jans ont récemment montré, preuves abondantes a I’appui*’, comment en no-
vembre 1965, ’aile conservatrice du Concile a obtenu, en présentant au nom du
pape de nouveaux modi, d’infléchir la position conciliaire de maniére a inclure,

*CO, p. 380-395.

‘" Allusions seulement dans quelques notes.

"' L’encyclique Quadragesimo anno est publiée le 15 mai 1931; Casti connubii, le 31
décembre 1930.

2 Jan Grootaers et Jan Jans, La régulation des naissances a Vatican II: une semaine de crise.
Louvain-Paris, 2002.



Les mémoires fluctuantes d'une institution religieuse 255

sur le mariage, la référence aux positions pontificales de Pie XI et de Pie XII sur
la hiérarchie des fins du mariage. Le résultat d’une telle intervention, sans étre
négligeable, est resté limité et Vatican Il dans Gaudium et spes a tenu des propos
jugés novateur sur le mariage et sur I’amour conjugal. Une seconde offensive fut
plus efficace, puisqu’il s’agissait de savoir dans quel sens Paul VI pencherait,
maintenant que la pillule contraceptive modifiait profondément les modalités de
la contraception. Il consulta, une majorité et d’experts et de théologiens lui
proposait de changer de position. Les avis de la minorité ont finalement prévalu.
Ceux-ci jouaient sur plusieurs registres. Paradoxalement, I’ouvrage de Noonan
permettait de dérouler a bon compte un «quod semper» rassurant; mais surtout la
minorité insistait sur la place stratégique de Pie XI qui avait soutenu la bonne
doctrine contre les anglicans. Modifier la doctrine traditionnelle, celle de Pie X1,
conduirait donc a «admettre que 1’Eglise s’est fourvoyée dans I’exercice de sa
charge et que le Saint-Esprit a prété davantage assistance a I’Eglise anglicane».
L’appel a la solidarité pontificale, étayée par un chantage a la désertion du Saint-
Esprit‘”, a fonctionné pleinement. Humanae vitae peut se lire, dans cette
perspective comme le Non possumus d’un homme anxieux. Nous ne pouvons pas
rompre la chaine du discours pontifical.

L’histoire du discours pontifical qui maintenant occupe toute la scene catholi-
que se nourrit d’harmoniques, chez Pie XII et chez Jean-Paul II, qu’il faudrait
sans doute expliciter davantage. Je me contenterai d’une seule remarque con-
cernant la prise de position de Pie XII en 1951, faisant savoir aux sages-femines
la «bonté» — et 1’efficacité — de la méthode Ogino, permettant aux époux d’avoir
des rapports pendant la période inféconde du cycle féminin. Cette prise de po-
sition fut mal regue par les théologiens classiques, dans la mesure ou, faite au
cours d’une allocution suscitée par un colloque professionnel, elle représentait le
degré zéro de 1'autorité dans la panoplie complexe des productions textuelles
pontificales™. Cette prise de position était pourtant novatrice, par rapport a Pie
X1, dans la mesure ou elle s’inscrivait dans une perspective pastorale et aussi par
la volonté de Pie XII, en s’adressant aux sages-femmes, de «décléricaliser» le
conseil en matiere de sexualité conjugale. Avec les sages-femmes, s’agissant de
sexualité, des laics parlent aux laics. Mais pour notre propos, I’essentiel con-
cernant cette prise de position est ailleurs. Il va sans dire, pour I’opinion publique
ecclésiale que Pie XII «invente» en quelque sorte la possibilit¢ des rapports
sexuels durant la période inféconde de la femme, au méme titre que la pillule,
vingt ans plus tard, aux yeux de I’opinion publique, «inventait» la contraception.
Or depuis 1853, et plus explicitement depuis 1880%, la sacrée Pénitencerie
s’était exprimée clairement en faveur de cette possibilité. La nouveauté de 1951
réside d’abord dans la réalité du progres scientifique (la justesse du diagnostic
d’Ogino sur la période inféconde de la femme) et dans le fait que Pie XII inter-

¥ Sévegrand, Op. cit., p. 251. Le rapport de la minorité se terminait ainsi, si I'Eglise changeait
d’avis: «on serait contraint a penser s€rieusement que I’assistance du saint-esprit lui aurait
fait défaut».

4% D’ou sa longue absence dans le Denzinger.

* Demande de I’abbé Lecomte, CO, p. 311-339.



256 Claude Langlois

vient directement & ou auparavant avaient prévalu deux avis de la Sacrée
Pénitencerie d’autant plus facilement oubliés que la détermination précise du
temps de I'infécondité féminine périodique demeurait inexacte en 1853 comme
en 1880. L’intervention de Pie XII montre, sur un mode mineur, comment
s’opere le processus de réécriture de ['histoire par la papauté. Il n’est plus
maintenant de discours catholique que pontifical. La prise de position de Pie XII,
qui s’inscrit dans la perspective «pastorale» de la sacrée Pénitencerie, apparait
comme une novation hardie, alors qu’une mise en perspective historique révéle,
sur ce sujet, deux €léments troublants. D’abord la découverte tardive (les années
1840) du cycle périodique féminin: ce qu’on nous vante actuellement comme
une pratique «naturelle» est le fruit d’une invention fort récente et d’une utili-
sation encore plus récente; et d’autre part, la rapidité de I’intervention des coup-
les scrupuleux, conseillés par des médecins: il leur faut moins d’une dizaine
d’années pour se saisir de cette possibilité nouvelle afin de faire avaliser un
moyen légitime (avis de la Sacrée pénitencerie de 1853) de limiter les naissan-
ces, alors que le Saint-Office venait d’intervenir pour rappeler la réalité du crime
d’Onan (1851).

A dire vrai, au terme de cette réflexion, 1’approche que j’ai menée sur la décom-
position (approche théologique du crime d’Onan) et les recompositions (position
des dicasteres romain, prise de position pontificale) des «mémoires» divergentes
qui ont nourri le discours catholique sur la limitation des naissance appelle sans
aucun doute une ultime remise en perspective historique. On est en effet frappé
de I’existence de deux régimes différent d’historicité, a partir du moment ou la
limitation des naissances est devenue une pratique courante en France, ou si I’on
préfere de deux moments référenciels: le premier moment repose sur la trilogie
confesseur/théologien/Sacrée Pénitencerie. Jean-Baptiste Bouvier s’est constitué
alors comme le p6le de référence d’une saisie cléricale discréte et innovante dans
une France «gallicane» et révolutionnaire ou le crime d’Onan a une large
existence sociale et une évidente incidence démographique. Le temps de
référence de ce premier moment se situe entre 1816 et 1854. Le second moment
est constitué par la mise en place d’un discours pontifical public néo-rigoriste
entre 1930 et 1968. Le questionnement de I’historien conduit alors a se demander
comment on est passé de I’un a 1’autre et aussi pourquoi. Mais aussi comment —
et pourquoi encore — le second moment a recouvert presque totalement le pre-
mier de telle sorte que cette histoire «primitive» reléve d’un véritable travail
archéologique®® pour étre remise au jour.

* La qualification d’archéologique se justific a la fois parce que les positions de Bouvier
étaient véritablement «enfouies» pour des raisons que j’ai indiquées, mais aussi parce que
lui-méme a évolué et qu’il convient de repérer les éditions successives de son manuel
comme autant de «couches» de sa propre pensée qui se recouvrent |’une 1autre.



Les mémoires fluctuantes d’une institution religieuse 257

Les mémoires fluctuantes d'une institution religieuse: I’Eglise catholique et la régulation
de la sexualité conjugale (vers 1815-1968)

Le propre du catholicisme, parmi les autres religions chrétiennes, est d’afficher la nor-
mativité de sa «mémoire» en la désignant comme la «tradition». J’examine dans cet ar-
ticle comment a joué le rapport a cette «tradition» en 1968, au moment ou Paul VI, par
I’encyclique Humanae vitae, a décidé de maintenir la condamnation de 1’usage des
moyens anticonceptionnels. Je voudrais montrer comment trois «mémoires» ont été alors
en jeu: I'une que j’appellerai théologique, puisqu’il s’agit de maintenir des fondements
bibliques (Onan) d’une condamnation ancienne; ’autre, pontificale ou ecclésiologique,
dans la mesure ou il s’agit avant tout de ne pas désavouer la position prise par Pie XI en
1930 dans Casti connubii; et enfin une troisi¢me, que j’appellerai institutionnelle, dans la
mesure ou elle fait apparaitre, sur ce sujet nouveau, le temps d’une intervention réitérés
depuis 1816 des dicastéres romains (Sacrée Pénitencerie, Saint Office). Je voudrais
montrer comment ces «mémoires» fonctionnent, comment elles entrent en concurrence, et
quelles sont les raisons de leur usage malgré leur évidente fragilité.

Die fluktuierenden Erinnerungen einer religiosen Institution: Die katholische Kirche und
die Regulierung der Sexualitdt (1815-1968)

Ein Proprium des Katholizismus im Verhiltnis zu den anderen christlichen Konfessionen
besteht darin, dass sie die Normativitit ihres «Gedichtnisses» als «Tradition» bezeichnet.
In diesem Artikel gehe ich der Frage nach, wie das Verhiltnis zu dieser «Tradition» im
Jahr 1968 spielte, als Pius V1 in der Enzyklika Humanae vitae beschloss, die Verurteilung
der Verwendung empfiangnisverhiitender Mittel beizubehalten. Ich mochte aufzeigen, wie
dabei drei Erinnerungsstriange eine Rolle spielten: eine, die ich als theologische bezeich-
ne, da es sich darum handelte, biblische Grundlagen einer alten Verurteilung beizube-
halten (Onan); eine weitere, papstliche oder ekklesiologische, insofern als es vor allem
darum ging, die Position Pius VI aus dem Jahr 1930 in Casti connubii nicht zu des-
avouieren; und schliesslich eine dritte, welche ich als institutionell bezeichnen mochte,
insofern als sie in Bezug auf dieses neue Thema die Zeit von wiederholten Interventionen
seitens der romischen Dikasterien seit 1816 (Ponitentiarie, Heiliges Offizium) aufzeigt.
Ich mochte zeigen, wie diese «Erinnerungskonstruktionen» funktionierten, wie sie
miteinander in Konkurrenz traten und welches die Ursachen ihrer Verwendung trotz ihrer
offensichtlichen Zerbrechlichkeit waren.

The fluctuating memories of a religious institution: The Catholic Church and the regula-
tion of conjugal sexual activity (1815-1968)

Catholicism, unlike other Christian religions, displays the normativity of its memory by
characterising it as tradition. This talk examines how this came into play in 1968, when
Paul VI, with the encyclical Humanae vitae, decided to maintain the Church’s condem-
nation of the use of contraceptives. At this moment three different «memories» were in
play: the first I will call theological memory, as it sought to maintain Biblical foundations
(Onan) for an ancient condemnation; the second may be called pontifical or
ecclesiological, since it was primarily an effort not to abrogate the position taken by Pius
X1 in 1930 in Casti connubii; finally the third memory 1 shall call institutional, because,
although with reference to this new theme, it recalls the period of repeated interventions
after 1816 by the Roman dicasteries (Sacred Penitentiary, Holy Office). I will try to show
how these memories function, how they compete with one another, and why they are
brought into play, despite their evident fragility.

Mots clés — Schliisselbegriffe — Keywords

Histoire, mémoire, éthique, contraception, ecclesiologie, bible, lieux-théologiques, Jean-
Baptiste Bouvier, PieXI, Paul VL.

Claude Langlois, directeur d’études a I’EPHE-Sciences religieuses



	Les mémoires fluctuantes d'une institution religieuse : l'Eglise catholique et la régulation de la sexualité conjugale (vers 1815-1968)

