
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Religions- und Kulturgeschichte = Revue
suisse d'histoire religieuse et culturelle = Rivista svizzera di storia
religiosa e culturale

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 100 (2006)

Artikel: Les mémoires fluctuantes d'une institution religieuse : l'Eglise
catholique et la régulation de la sexualité conjugale (vers 1815-1968)

Autor: Langlois, Claude

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-130387

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-130387
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Les mémoires fluctuantes d'une institution religieuse:
l'Église catholique et la régulation de la sexualité conjugale
(vers 1815-1968)

Claude Langlois

La dimension mémorielle du catholicisme est centrale comme en témoigne le

«faites ceci en mémoire de moi» de la liturgie. Centrale aussi est la place de la

tradition, hissée un long temps au rang de source de la Révélation au même titre

que les Ecritures saintes. Important encore le poids d'une longue histoire, objet
de controverses dès la Réforme, puisque celle-ci se veut délégitimation de ce qui
a abouti au présent que dénonce véhémentement Luther: et cette mise en cause

du passé chrétien est reprise à son compte par la philosophie française des

Lumières, puis par l'anticléricalisme du XIXe siècle, pointant, selon les cas,

l'inquisition et les croisades, la condamnation de Galilée ou celle du chevalier de la

Barre. Prêt à faire la part du feu dans cet héritage contesté, Jean-Paul II a voulu
instaurer une sorte de droit d'inventaire, qui s'est traduit en une pratique de

repentances à répétition. Pratique contestée en interne, imitée en exteme. Elle
suscite au moins deux interrogations: n'est-elle point une forme ultime de

modernisation de l'apologétique, destinée à s'opposer efficacement aux usages
polémiques de l'histoire? une telle pratique ne repose-t-elle pas sur une dissociation

problématique entre les comportements antérieures éventuellement condamnables,

et les croyances, intouchables, qui en sont, même indirectement, à

l'origine? Cette récente façon de faire conduit au moins à s'interroger sur les rapports
complexes que le catholicisme entretient avec sa mémoire et son histoire. Je

voudrais, pour ma part, revenir sur ce sujet important, non pour le traiter de

manière globale, mais pour en montrer le fonctionnement complexe en prenant un
exemple précis, emprunté à la limitation des naissances, domaine pour lequel le

discours pontifical actuel est celui de l'intangiliblité d'un discours du refus de la

légitimité de la pratique contraceptive.
A l'origine d'une telle attitude, se trouve le refus de l'histoire au sens où

celle-ci se constitue comme gestion argumentée du changement, suceptible de

mettre en évidence des mutations repérables. Refus que l'on pourrait résumer par

SZRKG, 100 (2006), 245-257



246 Claude Langlois

l'emblématique formule «Quod semper, [quod] ubique...»1 Sur quoi repose le

refus d'historicisation en ce domaine? Avant tout sur le fait que la morale - selon
la tradition scolastique - repose sur deux principes qui sont donnés comme
immédiats et intangibles, la loi naturelle et la conscience2. Or la loi naturelle est

assimilable à la loi divine; et le pape, de par sa fonction, a le devoir de rappeler
l'une et l'autre avec toute la solennité requise quand celles-ci sont gravement
violées. Telle est le fondement de l'intervention de Pie XI dans Casti connubii5,

pour condamner la limitation des naissances. Et la conscience? Celle-ci, dans la

perspective pontificale de 1930, est traitée par prétérition, au mieux elle est

renvoyée, en 1968, dans Humanœ vitœ à une gestion pastorale qui consiste à restituer

une ancienne distinction entre thèse et hypothèse, car, pris individuellement
les individus concernés peuvent ne pas entendre le rappel solennel de cette loi, et

collectivement, les couples catholiques, ne pas recevoir un tel discours4. Dans

une telle perspective, il n'y aurait donc pas d'histoire, sinon celle de la vigilance
pontificale intervenant pour sanctionner les graves défaillances morales. En

l'occurrence, en 1930, l'historien peut indiquer sans peine les cibles visées: l'Eglise

anglicane qui vient d'adopter une position pastorale plus compréhensible5,
des théologiens catholiques qui penchent dans ce sens, des confesseurs qui se

refusent à inquiéter les couples qui pratiquent la limitation des naissances6, les

couples eux-mêmes enfin... Pourtant, sans entrer dans une inutile polémique,
sans même évoquer l'histoire de la condamnation du prêt à intérêt, rappelons que
le commandement central «ta ne tueras pas» a fait l'objet d'interprétations pour
le moins divergentes voire contradictoires au cours des siècles: pour faire bref,
l'écart est grand entre le recours ecclésial au bras séculier pour éliminer les

hérétiques et le récent militantisme en vue d'abolir la peine de mort. Ajoutons
aussi que les domaines auxquels le «ta ne tueras pas» furent appliqués ont
pendant un long temps concerné le coitus interruptus, pratique marginale mais
ancienne. Ecoutons la position sans équivoque de Calvin, qui partageait sur ce

On connaît le critère fameux de Vincent de Lérins pour définir une ((vérité catholique»
(Commonitorium, 438): «Quod semper, ubique et ab omnibus creditur». Réutilisé au XIXe
siècle pour légitimer une tradition intangible, cette formule postule implicitement l'absence
de changement, donc d'histoire.
Les traités classiques de théologie morale commencent invariablement par de longs développements

sur ces deux notions. Voir l'ouvrage de référence que j'ai publié sur le sujet, Le
crime d'Onan. Le discours catholique sur la limitation des naissances (1816-1930), Paris,
2005, 502 p. Je citerai ultérieurement cet ouvrage en abrégeant, CO.
Casti connubii, nc 57. La pratique de la limitation des naissances «offense la loi de Dieu et la
loi naturelle».
Martine Sévegrand, Les enfants du bon Dieu. Les catholiques français et la procreation au
XXe siècle, Paris, 1995, p. 338 sq.
André Dumas, Le contrôle des naissances. Opinions protestantes, Les Bergers et les Mages,
1965, p. 41 sq.
On n'a pas assez souligné la véhémence de la condamnation des confesseurs qui continuent à

refuser d'interroger les couples qualifiés d'aveugles conduisant des aveugles selon Math
15,14, Casti conubii, n° 58.



Les mémoires fluctuantes d'une institution religieuse 247

point les convictions de certains théologiens catholiques de son temps: une telle

pratique est un «double monstre», «car c'est éteindre l'espérance du lignage et

meurtrir [tuer] l'enfant qu'on espérait avant qu'il soit nay»7.

En fait, il serait inexact d'affirmer que le discours théologique catholique n'a
pas de perspective historique. Disons plutôt qu'il s'est forgé une manière bien

particulière de se référer à l'histoire qui est d'abord celle de la révélation et de

l'Église. Avec Giuseppe Ruggieri8, il importe en effet de redonner toute leur
importance aux «lieux théologiques» que Melchior Cano a défini au XVIe siècle.
Ces lieux théologiques, faut-il le rappeler, identifient les autorités grâce
auxquelles on peut définir une vérité à croire, voire une praxis à suivre. Enumérons-
les: autorité de la sainte écriture, tradition apostolique, autorité de l'Eglise catholique,

des conciles, du Saint Siège, des Pères de l'Eglise, des docteurs scolas-

tiques et des canonistes A ces autorités de base (écriture et tradition) s'en

ajoutent trois autres, de statut différent, la raison naturelle, les philosophes et

l'histoire humaine. Cette systématisation, opérée dans le cadre de la seconde

scolastique de l'École de Salamanque, ne nous éloigne pas de notre sujet. En

effet quand on lit avec attention l'ouvrage que le grand canoniste américain,
John-T. Noonan, a consacré en 1966 à la limitation des naissances - Contraception.

A history af its traiment by the catholic theologians and canonist - on
identifie parfaitement les lieux théologiques classiques (de l'Écriture sainte aux

positions pontificales), mais on voit aussi combien cette somme, qui a servi de

réféience dans les débats qui ont conduit à Humanœ vitœ, entend se déployer
comme une histoire dont il faut tirer les leçons. La dualité de sa perspective se

remarque notamment dans celles des origines prises en compte: perspective
historique, «la contraception dans l'Empire romain», perspective théologique:
«la structure scriptaraire» de la doctrine. Cette ambiguïté explique que le même

livre a pu être lu comme une invitation au changement et comme une
justification du statu quo.

Ma démarche concernant Le crime d'Onan - ainsi qualifiait-on la limitation
des naissances par coitus interruptus, par retrait, au XIXe siècle - consiste à

historiciser entièrement Le discours catholique sur la limitation des naissances
de trois façons conjointes. La première est sans doute la plus fondamentale: elle

reprend celle qui a été proposée comme une évidence par les historiens médiévistes

qui ont mis en rapport le débat nouveau sur l'usure avec les débuts du

capitalisme marchand. Il faut, en ce domaine, rompre avec la perspective théologique

et prendre en compte l'histoire de la démographie qui impose sa temporalité

propre. La contraception moderne comme pratique sociale durable et efficace

pour limiter les naissances et donc pour réduire le taux de natalité, est un
phénomène identifiable dans le temps (seconde moitié du XVIIIe siècle) et dans

l'espace (France principalement). Mais paradoxalement la Révolution en a masqué

CO, p. 353.
Giuseppe Ruggieri, «Lo statuto della teologia nel Novecento» in Massimo Faggioli et

Alberto Melloni (eds.), Religious Studies in the 20th Century, Berlin, 2006, p. 151 sq.
Harvard University Press. Traduction française en 1969, Paris, 722 p.



248 Claude Langlois

la réalité aux acteurs eux-mêmes tout en en diffusant largement la pratique dans

la société française. La conscience d'un changement durable des pratiques des

couples s'est opérée, dès la Restauration, alors qu'ont pris fin les grands
bouleversements de la Révolution et de l'Empire. En 1816, pour la première fois, un
prêtre savoyard interroge Rome sur ce sujet10. Dans le même temps, la
démographie, science encore balbutiante, avait changé de paradigme avec Malthus
(1798)". Le risque, selon lui, n'était plus la pénurie d'hommes, mais un «trop
d'hommes» au regard de la capacité de la terre à les nourrir. La limitation des

naissances devenait, pour tous, c'est-à-dire, selon Malthus, pour chacun, une
éventualité, voire une nécessité. En me situant ainsi résolument en 1816, je
n'ignore ni Onan (qui donne son nom à la nouvelle pratique), ni Augustin, ni les

grands moralistes de la Contre-Réforme, de Concina à Alphonse de Liguori,
mais je remets cette histoire sur ses pieds en m'interrogeant pour savoir comment

le catholicisme a réagi à une pratique démographique nouvelle, à l'usage
systématique du retrait par les couples aux fins de limiter la taille de leur
famille12.

Le second élément, central, de ma démarche, a été d'identifier la manière dont
s'est mis en place un discours catholique sur la limitation des naissances. On

peut résumer l'essentiel de ma recherche en quatre propositions. 1) La prise en

compte de la pratique nouvelle est le fait essentiellement d'un théologien,
professeur de séminaire, puis évêque du Mans, Jean-Baptiste Bouvier qui, à partir de

1827, fait connaître ses positions dans un traité destiné aux confesseurs et
consacré aux problèmes de la sexualité, notamment de la sexualité conjugale13. 2)

Jean-Baptiste Bouvier, faute d'autorité théologique compétente en France, se

tourne vers la Sacrée Pénitencerie pour faire avaliser ses positions avant de les

faire connaître à ses collègues théologiens et de les diffuser auprès des
confesseurs. 3) Jean-Baptiste Bouvier a proposé successivement deux approches
pastorales de la limitation des naissances. La première, en 1822-1823 visait à la

déculpabilisation conditionnelle de la femme qui, dans l'acte contraceptif,
subissait la volonté de son mari: celui-ci en effet, comme Onan, «se retirait pour
répandre sa semence». Cette approche casuiste (la femme était absoute pourvu
qu'il y ait des causes graves qui l'excusent) permettait à l'Église catholique de

maintenir le contact avec les femmes, seul lien fort entre elle et le corps social14.

La seconde manière de Bouvier, mise en œuvre vingt ans plus tard, en 1842-1843,

10
CO, p. 131.

" Si la première édition de son Essay on principle ofpopulation date de 1898, les historiens de
la démographie donne l'édition de 1803 comme la première où l'argumentation l'emporte
sur la polémique. En 1809 puis en 1823 (5e édition), son ouvrage fait l'objet de traduction en
français.

12 La nouveauté - et la gravité - provient, dans la perspective catholique, du fait que le mariage
est le seul lieu légitime de l'usage de la sexualité; et aussi que le retrait introduit dans la vie
sexuelle des couple une pratique «non naturelle» de la sexualité.
Dissertatio in sextum decalogii prœceptum et Supplementum ad tractatum de matrimonio,
1ère édition, Le Mans 1827, 18e édition, Paris, 1864. Voir notamment les éditions de 1843,
1849 et 1852.

14 CO p. 103-143.



Les mémoires fluctuantes d'une institution religieuse 249

était beaucoup plus radicale, puisque l'évêque du Mans demandait rien moins

que la dépénalisation du crime d'Onan. Prévoyant le refus de la sacrée Péni-
tencerie de s'engager sur ce terrain, il obtint au moins la déculpabilisation du

couple en mettant en avant une bonne foi qui justifiait que les confesseurs ne

l'interrogent pas sur ce qui a trait à la limitation des naissances. Sa première
position rallia toute l'Église de France, sa seconde la divisa, mais fut sans doute
suivie par une majorité de confesseurs13. 4) Au début des années 1850, dans un
contexte de romanisation forcée de l'Église de France16, entraînant une condamnation

de l'ecclésiologie gallicane, à laquelle Bouvier adhérait, il se produisit un
double changement. D'abord l'introduction du Saint-Office qui en 1851

condamne le crime d'Onan, bien que de manière modérée. Rome maintenant parle
avec deux «voix» qui ne sont pas concordantes sur ce sujet sensible. En second

lieu, deux nouveaux moyens contraceptifs apparaissent comme potentiellement
efficaces, le préservatif grâce au caoutchouc, et la période inféconde de la

femme, qui vient d'être découverte dans les années ((1840». La sacrée Péni-

tencerie, interrogée sur le second, approuve cette nouvelle possibilité; le saint-

office, consulté sur le premier, le condamne. Quand Bouvier meurt en 1854, tous
les éléments du débat du XXe siècle sont en place17.

Le troisième moment de ma réflexion historique a consisté à remettre en

perspective ce qui s'est passé après et qui est mieux connu. Il faut, pour
comprendre l'évolution ultérieure, d'abord avoir présent à l'esprit deux
nouveautés qui se font jour à partir des années 1870. D'abord la baisse des

naissances qui, en France, pèse de plus en plus sur la démographie: la limitation des

naissances devient un phénomène politique et social, objet de débats publics
dans lesquels des autorités ecclésiastiques sont amenées à prendre position
contre des pratiques néo-malthusiennes. D'autant plus que celles-ci concernent
directement l'Église, dans la mesure où la diminution des familles nombreuses
réduit dangereusement la base démographique du recrutement clérical. Deuxième

changement: bientôt «le mal français» devient un mal européen, la limitation

des naissances gagne de fait les autres pays de l'Europe industrialisée. Dans

cette perspective, la réaction romaine se marque par le développement d'une
ligne néo-rigoriste dont on peut marquer les trois étapes essentielles: en 1886, la
Sacrée Pénitencerie est contrainte de s'aligner sur la position du saint Office; de

1909 à 1922, les épiscopats européens prennent positions contre la contraception;
enfin à partir de 1930, la contraception est au centre du discours pontifical sur la

famille avec la publication de l'encyclique Casti connubii. En un siècle, de 1827
à 1930, le discours catholique sur la limitation des naissances est passé des

théologiens français aux Souverains pontifs. C'est à ce niveau maintenant que l'histoire

paraît se jouer, mais l'histoire, comme compréhension argumentée du

passé, se situe justement dans ce passage d'une autorité légitimatrice à une autre.
Au bénéfice de cette mise en perspective, la condamnation de la «pillule» par

15
Idem, p. 177-219.
Austin Gough, Paris et Rome. Les catholiques français et le pape au XIXe siècle, préface et
traduction de Michel Lagrée, Paris, 1996. Edition anglaise, 1986.

17

CO, p. 221-247.



250 Claude Langlois

Paul VI en 1968 (Humane vitae), pour être comprise, doit tenir compte de trois
éclairages conjoints. D'abord l'importance de l'enjeu ecclésiologique, marqué
par le désaisissement du Concile au profit de la papauté, présent déjà dans les

années 1850 et aussi en 193018; en second lieu, le poids d'une innovation
technique (la pillule) qui a fait croire à l'opinion publique que la contraception était
une pratique nouvelle alors qu'en France elle avait presque deux cents ans

d'existence; enfin et surtout, une nouvelle répartition des rôles au sein de la

hiérarchie: le refus de Paul VI de dépénaliser la pratique contraceptive a conduit
les épiscopats occidentaux et notamment l'épiscopat français à proposer une gestion

pastorale acceptable d'une pratique qui était le fait très majoritaire des couples

catholiques, quitte pour lui, mais sans le savoir, à revenir au positionnement
de Bouvier au milieu du XIXe siècle'9.

Cette histoire remise en perspective, même très sommairement, venons-en à la

démonstration que je souhaite faire. Cette histoire met en cause trois «mémoires»
la première que j'appellerai théologique, la seconde, institutionnelle, la
troisième, pontificale.

Je qualifie de théologique la manière de se référer à l'Écriture pour étayer la
condamnation de la limitation des naissances. Bouvier écrit en 1827, ce qui alors
va de soi pour tout théologien ou confesseur: «Ce péché [...] tire son nom
d'Onan [...] qui fut forcé d'épouser Thamar, veuve de son frère mort san
postérité afin de perpétuer la lignée pour son frère». Et de citer, à l'appui, Genèse

38, 9-10 dans la version de la vulgate: Onan «sachant que les enfants qui naîtraient
ne seraient pas les siens, quand il allait vers sa femme, rependait sa semence à

terre, afin de ne pas donner naissance à des enfants qui porteraient le nom de son
frère. C'est pourquoi le Seigneur l'a frappé parce qu'il commettait une action
détestable.»20 Jérôme dans la traduction de la Vulgate a durci le lien de cause à

effet21 et Augustin, le premier, a appliqué la condamnation d'Onan au couple qui
ne veut pas avoir d'enfant tout en ayant des rapports sexuels22. On parlera donc
couramment au XIXe siècle d'Onanisme conjugal pour qualifier le nouveau mal
qui frappe les couples.

Pourtant le «crime d'Onan» est l'objet d'une double contestation. La première
a lieu dès le XVIIIe siècle. Pour ne prendre qu'un exemple, Voltaire, dans son
Dictionnaire philosophique se demande en quoi consiste précisément le geste

Il va sans dire que cet aspect récurrent mériterait d'être mieux analysé. Dans les années
1850, il y a plutôt coïncidence: si Bouvier est mis en cause pour son ecclésiologie gallicane,
ses positions sur la limitation des naissances ne sont pas contestées. A une remarque près,
c'est très probablement Bouvier qui, pour une raison qui n'est pas claire, consulte le Saint
Office et obtient son premier avis en 1851.

19 Martine Sevegrand, Op. cit., p. 338 sq.
20

CO, p. 117.

Il précise la matérialité du fait (c'est la semence qui est répandue) et la qualification de l'acte
(action détestable).
Noonan souligne l'antécédence manichéenne d'Augustin mais non sa formation rhétorique
qui le conduit à chercher pour condamner de telle pratiques des «effets» faciles: la femme
qui se conduit ainsi est la prostituée de son mari.



Les mémoires fluctuantes d'une institution religieuse 251

d'Onan: mastarabation préalable ou retrait effectif23? Questionnement qui n'est
pas strictement spéculatif, dans la mesure où, venant d'Angleterre, passant
surtout par Genève (Tissot, 1760), déferle sur la France et sur l'Europe un nouveau
mal, r«onanisme», juvénile celui-là, masturbation dangereuse susceptible de

conduire les jeunes au tombeau en quelques années 4. Onan reste emblématique,
mais l'onanisme a changé de contenu et surtout sa gestion, tout au long du XIXe
siècle, devient l'affaire des médecins. De ce fait, sous couvert d'Onan, s'est
opérée une importante sécularisation de la régulation des comportements sexuels.

Paradoxalement la mise en avant, au milieu du XIXe siècle, de 1' «onanisme
conjugal» constitue à la fois un déplacement nouveau de l'objet (de la sexualité
juvénile à celle des couples) et une opération de reconquête catholique du

comportement éthique.
Mais la victoire est brève, car le mouvement biblique va conduire à une

interrogation autrement plus grave: peut-on «faire dire» cela (la condamnation
du retrait) à Genèse 38,9-10 Dès 1849, Bouvier, bien informé sur le sujet, en
doute et l'écrit discrètement. Il devient, au fil des décennies, de plus en plus
évident que le texte utilisé se comprend dans un contexte précis (le lévirat) et

surtout dans une histoire (les tribulations de Tamar) dont la finalité est tout autre.
Il n'empêche, en 1930, Pie XI remplace l'autorité défaillante de la Genèse par
celle d'Augustin, dont on célèbre de 1500e anniversaire de la mort"5 ce qui permet

malgré tout de citer encore Onan. En 1956, la première édition de la Bible de

Jérusalem est le témoin embarrassé d'une persistance d'interprétation avec passation

de témoin: «Dieu condamne à la fois l'égoïsme d'Onan et sa faute contre la

loi naturelle et donc divine du mariage»26. En 1963, les textes produits depuis
1816 par les deux dicastères romains, Sacrée Pénitencerie et Saint-Office, font
une tardive apparition dans le «Denzinger»27, le manuel de référence des théologiens,

afin d'informer les pères conciliaires qui devraient être amenés à débattre
du sujet. Chaque position des dicastères romains depuis 1816 est publiée dans

l'ordre historique mais, pour singulariser le sujet traité, on a introduit cette
identification surprenante: «de usu ononistico matrimonii». Et en 1966, Noonan, dans

sa somme théologico-historique, prend Onan comme «origine» de cette histoire.
Le cordon ombilical est coupé par Paul VI, en 1968. Onan a tardivement dispam
de l'horizon catholique. La philosophie (Pour Paul VI la doctrine du mariage est
«fondée sur la loi naturelle», «éclairée et enrichie par la révélation divine») a

Dictionnaire philosophique, article Onan, Onanisme: «Or il reste à savoir si c'était dans la
copulation avec sa femme qu'il trompait ainsi la nature, ou si c'était au moyen de la
masturbation qu'il éludait le devoir conjugal; la Genèse ne nous apprend point cette
particularité. Mais aujourd'hui ce qu'on appelle communément le péché d'Onan. c'est l'abus
de soi-même avec le secours de la main, vice assez commun aux jeunes garçons et même aux
jeunes filles qui ont trop de tempérament.»

24
CO, p. 44 sq.

25
CO, p. 400.
La Sainte Bible traduite en français sous la direction de l'Ecole biblique de Jérusalem,
Paris, 1956, note d, p. 46.
Heinrich Denzinger, Enchiridion symbolorum et definitionum quœ de rebus fidei et morum a
conciliis œcumenicis et summispontificis emanaverunt, 32e édition, 1963. CO, p. 434 sq.



252 Claude Langlois

remplacé la théologie et son fondement biblique28. La mémoire d'Onan s'est
évanouie. Celle de Sodome, comparativement, est restée plus longtemps au de-

vant de la scene
Une seconde «mémoire» s'est mise progressivement en place sur ce sujet,

celle justement de l'institution. On a vu que Bouvier, et les autres confesseurs et

théologiens, consultaient la Sacrée Pénitencerie à laquelle ils proposaient, de

manière classique, des «cas de conscience» pour lesquels ils demandaient si la

solution qu'ils prônaient étaient ou non la bonne. Un débat a eu lieu immédiatement

entre théologiens pour savoir comment comprendre les avis de la Sacrée

Pénitencerie. Incontestablement pour Bouvier, c'était une caution apportée à sa

prise de position, mais au delà d'une véritablement co-gestion qu'il instaurait
avec ce dicastère romain, il revendiquait le droit de «dire le droit», c'est-à-dire
de justifier par lui-même, comme théologien, puis comme évêque théologien, des

propositions personnelles adaptées à la situation du terrain. Les théologiens
ultramontains, qui étaient ses contemporains, comme le futur cardinal Gousset,
estimaient que, même au travers de ces réponses modestes d'un dicastère,
«Rome avait parlé», et donc l'avis valait loi30. Il faut attendre les années «1880»

pour que des revues ecclésiastiques fassent connaître des décisions romaines
jusqu'alors à la discrétion de ceux qui avaient consulté. C'est aussi en 1889 que le

Saint-Office, pour la première fois, envoie aux archevêques français, des

documents romains de la Sacrée Pénitenceries et du Saint-Office, de 1823 à 1853,

comme corpus de référence pour contrer la propagande des médecins
néo-malthusiens31. C'est toutefois plus tard, en 1919, qu'un jésuite, Pierre Bouvier,
regroupe les documents romains qu'il connaît sous le titre suivant: Les décisions
du saint-Siège et le devoir des confesseurs circa abusu matrimonii. Et
paradoxalement, c'est au lendemain de Casti connubii, sans doute pour étayer ses prises
de positions mal reçues, qu'à Rome même, un bénédictin, Hartmann Batzill,
publie en 1937 les Decisiones sanctœ sedis de usu et abusu matrimonii3''. En
1963 l'ensemble de ces «décisions» est introduit dans le Denzinger, ouvrage de

référence des grands textes conciliaires et pontificaux. Enfin, dans le Document
de la minorité, dû au cardinal Ottaviani, auquel Paul VI s'est rallié en 1968, on

peut lire: «Il faut noter qu'entre 1816 et 1929, le saint Siège a, par la curie
romaine, répondu dix-neuf fois sur le sujet [...]. Le substrat au moins implicite
de ces réponses a toujours été la contraception est gravement mauvaise»11.

Or la construction, tardive mais efficace, de cette généalogie historique (dix-
huit fois en fait de 1816 à 1929) et an-historique tout à la fois (condamnation
systématique) se heurte à deux graves problèmes qui mettent en cause la fiabilité
de cette construction tardive. En premier lieu, la nature même des dits avis. Pour

Humanœ vitœ, n°4.
Daniel A Helminiak, Ce que la Bible dit vraiment de l'homosexualité. Paris, les Empêcheurs
de penser en rond, 2005, 218p. trad. Gille Didier.

30 CO p. 418-9.
31

Idem, p. 421
32

Ibidem, p. 422-434.
33

Ibidem, p. 440.



Les mémoires fluctuantes d'une institution religieuse 253

l'essentiel, il s'agit en effet de réponses à des cas de conscience par lesquels un

prêtre interroge un dicastère romain pour avoir un avis, positif ou négatif. Au fil
des ans - et Bouvier donne l'exemple dès 184334 - celui qui interroge dresse le

contexte, fait connaître l'importance de la question, propose sa solution et le

dicastère concerné, tel un oracle, répond par oui ou par non. Le demandeur, on
l'a dit, publie ou non la réponse, l'utilise à son gré pour proposer un cours
nouveau, plus accommodant ou plus rigoriste. On peut être surpris de voir ce «profil
bas» de Rome au regard de la rafale des propositions condamnées au temps du

rigoriste dominant (XVIIe et XVIIIe siècle)35 et plus encore des interventions

pontificales fort explicites en ce domaine comme en d'autres à partir de 1930.

Quoiqu'il en soit faire une doctrine cohérente à partir d'une série d'avis ponctuels

posait évidemment problème.
D'autant plus que, comme je l'ai dit plus haut, les positions ont varié sur le

sujet. Aussi a-t-il été nécessaire d'habiller cette série d'avis pour lui donner plus
de consistance. Les méthodes ont varié, retenons les deux plus importantes. En

1937, la série des avis romains commence non en 1816, comme il se devait, mais

en 1679, par le rappel de la condamnation, par le pape Innocent XI, d'une assertion

laxiste selon laquelle les époux qui cherchent le seul plaisir dans l'acte de

chair ne pèchent pas. Ce rappel d'une condamnation qui n'a qu'un rapport lointain

avec le sujet a pour but de déconnecter paradoxalement les prises de position
de la Sacrée Pénitencerie de l'actualité démographique qui les suscite et de montrer

que la papauté avait produit, sur le mariage, des avis de plus de poids que
ceux d'un simple dicastère36. Mais la manipulation la plus imporrante a été le

travestissement de la demande de Mgr Bouvier en 1842 de dépénaliser le geste

contraceptif. Très précisément, l'évêque du Mans demandait en premier lieu si

l'on pouvait déqualifier le crime d'Onan: An conjuges [...] actum per se morta-
liter malum exerceant? Est-ce que les époux, pratiquant la contraception,
«commettent un acte mauvais de soi mortel».37 C'est évidemment le de soi mortel qui
était en jeu. Pour parler un langage plus actuel, Bouvier pensait que cette
pratique restait un désordre (actus malus) mais un désordre qui pouvait ne être pas
être intrinsèquement (per se) condamnable gravement (mortaliter, à classer dans

la catégorie des péchés mortels)38. Dans les recueils de Pierre Bouvier et de

Batzill le mortaliter est devenu moraliter; de même dans le «Denzinger». Ce qui
ne veut plus rien dire. Dès 1857, au lendemain de la mort de Bouvier, est apparue

cette lecture fautive qui permettait de désamorcer la radicalité de la demande
de l'évêque du Mans et de masquer l'importance du compromis auquel la Sacrée

34 Ibidem, p. 178-179. Bouvier prend à son compte la position des couples catholiques.
''" Jean-Louis Quantin, Le rigorisme chrétien, Paris, Cerf, 2001.
"' CO, p. 430. Ne pas négliger aussi la nécessité de symétrie, maintenant que Pie XI s'était

exprimé sur le sujet. Un pape terminait le recueil, un autre se devait de l'ouvrir.
37

Et Bouvier récidive dans sa deuxième question: «Si actus habendus sit ut per se mortaliter
malus». Si, dit il en substance, on ne déqualifie pas le geste contraceptif, [littéralement, «si
l'acte mauvais doit être considéré comme de soi mortel»], est-ce au moins que les époux qui
n'ont pas conscience de cette faute [Bouvier dit qui ne s 'en accusent pas] ne peuvent pas être
considérés comme de bonne foi?

38 Pour les théologiens, faute grave et péché mortel s'équivalent.



254 Claude Langlois

Pénitencerie avait consenti en contrepartie du refus de répondre sur le fond.

Ainsi a-t-on travesti un document essentiel pour faire croire à l'unanimité des

positions des dicastères romains. Or ces petits et grands arrangements avec la

vérité historique ont joué leur rôle pour conduire un pape anxieux à choisir de

maintenir la condamnation de ce qui ne s'appelait plus le crime d'Onan, depuis

peu, il est vrai. Quod semper...
On est frappé de voir combien ces deux mémoires, la théologique et

l'institutionnelle, fonctionnent à contre-sens l'une de l'autre. Alors que la première se

fragilise progressivement jusqu'à disparaître complètement en 1968, la seconde

au contraire se renforce par un phénomène fort compréhensible de compensation.
Pour employer le langage de Cano, il faut trouver, à l'autorité défaillante de la

Bible, une « autorité » de substitution. Paradoxalement ce double phénomène de

délitement de la qualification biblique (crime d'Onan) et de mise en perspective
des décisions des dicastères romains depuis le début du XIXe siècle va bientôt
être masqué par un phénomène nouveau, bien connu, et sur lequel je serai, à

cause de cela, plus bref, l'envahissement de la parole pontificale comme
référence obligée sinon unique du discours catholique.

Il faut, pour comprendre comment ce phénomène se produit, partir de la prise
de position de Pie XI en 1930 dans l'encyclique Casti connubii. L'intervention
de Pie XI, quand on restitue l'historique des positions théologiques des dicastères

romains, est dans le droit fil de décisions néo-rigoristes accentuées depuis
191639. Elle se situe dans une perspective intransigeante et integraliste tout à la

fois; elle répond à une prise de position nouvelle de l'Église anglicane. Mais le

pape, dans ce premier texte public, masque les filiations besogneuses aux positions

des dicastères romains40. Ce dont il entend parler, c'est de la famille et des

maux qui la frappent. Placé à cette hauteur de vue, la généalogie qu'il invoque
est celle d'un de ses prédécesseurs, Léon XIII, qui dans Arcanum divince Sapien-
tice en 1880 - cinquante ans plus tôt exactement - se livrait au même exercice en

visant essentiellement des législations étatiques condamnables. Le choix d'un
grand angle (nouvelle encyclique sur la famille) permet de déplacer l'attention à

un demi siècle de distance et de focaliser ici, en 1880, sur le divorce, là en 1930,

sur la limitation des naissances. Ainsi la «première fois» de Pie XI sur la
contraception se donne-t-elle à voir comme une intervention pontificale itérative. Casti
connubii aurait pu s'appeler fort justement Quinquagesimo anno

Le lien historique entre la prise de position de Pie XI et celle de Paul VI est

plus évident, bien que toute cette histoire ne nous soit également connue. Grootaers

et Jans ont récemment montré, preuves abondantes à l'appui42, comment en
novembre 1965, l'aile conservatrice du Concile a obtenu, en présentant au nom du

pape de nouveaux modi, d'infléchir la position conciliaire de manière à inclure,

39
CO, p. 380-395.

40 Allusions seulement dans quelques notes.

L'encyclique Quadragesimo anno est publiée le 15 mai 1931; Casti connubii, le 31

décembre 1930.
" Jan Grootaers et Jan Jans, La régulation des naissances à Vatican II: une semaine de crise.

Louvain-Paris, 2002.



Les mémoires fluctuantes d'une institution religieuse 255

sur le mariage, la référence aux positions pontificales de Pie XI et de Pie XII sur
la hiérarchie des fins du mariage. Le résultat d'une telle intervention, sans être

négligeable, est resté limité et Vatican II dans Gaudium et spes a tenu des propos
jugés novateur sur le mariage et sur l'amour conjugal. Une seconde offensive fut
plus efficace, puisqu'il s'agissait de savoir dans quel sens Paul VI pencherait,
maintenant que la pillule contraceptive modifiait profondément les modalités de

la contraception. Il consulta, une majorité et d'experts et de théologiens lui
proposait de changer de position. Les avis de la minorité ont finalement prévalu.
Ceux-ci jouaient sur plusieurs registres. Paradoxalement, l'ouvrage de Noonan
permettait de dérouler à bon compte un «quod semper» rassurant; mais surtout la

minorité insistait sur la place stratégique de Pie XI qui avait soutenu la bonne
doctrine contre les anglicans. Modifier la doctrine traditionnelle, celle de Pie XI,
conduirait donc à «admettre que l'Eglise s'est fourvoyée dans l'exercice de sa

charge et que le Saint-Esprit a prêté davantage assistance à l'Eglise anglicane».
L'appel à la solidarité pontificale, étayée par un chantage à la désertion du Saint-
Esprit43, a fonctionné pleinement. Humanae vitae peut se lire, dans cette

perspective comme le Non possumus d'un homme anxieux. Nous ne pouvons pas
rompre la chaîne du discours pontifical.

L'histoire du discours pontifical qui maintenant occupe toute la scène catholique

se nourrit d'harmoniques, chez Pie XII et chez Jean-Paul II, qu'il faudrait
sans doute expliciter davantage. Je me contenterai d'une seule remarque
concernant la prise de position de Pie XII en 1951, faisant savoir aux sages-femmes
la «bonté» - et l'efficacité - de la méthode Ogino, permettant aux époux d'avoir
des rapports pendant la période inféconde du cycle féminin. Cette prise de
position fut mal reçue par les théologiens classiques, dans la mesure où, faite au

cours d'une allocution suscitée par un colloque professionnel, elle représentait le

degré zéro de l'autorité dans la panoplie complexe des productions textuelles
pontificales44. Cette prise de position était pourtant novatrice, par rapport à Pie

XI, dans la mesure où elle s'inscrivait dans une perspective pastorale et aussi par
la volonté de Pie XII, en s'adressant aux sages-femmes, de «décléricaliser» le

conseil en matière de sexualité conjugale. Avec les sages-femmes, s'agissant de

sexualité, des laïcs parlent aux laïcs. Mais pour notre propos, l'essentiel
concernant cette prise de position est ailleurs. Il va sans dire, pour l'opinion publique
ecclésiale que Pie XII «invente» en quelque sorte la possibilité des rapports
sexuels durant la période inféconde de la femme, au même titre que la pillule,
vingt ans plus tard, aux yeux de l'opinion publique, «inventait» la contraception.
Or depuis 1853, et plus explicitement depuis 188045, la sacrée Pénitencerie
s'était exprimée clairement en faveur de cette possibilité. La nouveauté de 1951

réside d'abord dans la réalité du progrès scientifique (la justesse du diagnostic
d'Ogino sur la période inféconde de la femme) et dans le fait que Pie XII inter-

43
Sévegrand, Op. cit., p. 251. Le rapport de la minorité se terminait ainsi, si l'Église changeait
d'avis: «on serait contraint à penser sérieusement que l'assistance du saint-esprit lui aurait
fait défaut».
D'où sa longue absence dans le Denzinger.

45 Demande de l'abbé Lecomte, CO, p. 311-339.



256 Claude Langlois

vient directement là ou auparavant avaient prévalu deux avis de la Sacrée
Pénitencerie d'autant plus facilement oubliés que la détermination précise du

temps de l'infécondité féminine périodique demeurait inexacte en 1853 comme
en 1880. L'intervention de Pie XII montre, sur un mode mineur, comment
s'opère le processus de réécritare de l'histoire par la papauté. Il n'est plus
maintenant de discours catholique que pontifical. La prise de position de Pie XII,
qui s'inscrit dans la perspective ((pastorale» de la sacrée Pénitencerie, apparaît
comme une novation hardie, alors qu'une mise en perspective historique révèle,
sur ce sujet, deux éléments troublants. D'abord la découverte tardive (les années

1840) du cycle périodique féminin: ce qu'on nous vante actuellement comme
une pratique «naturelle» est le fruit d'une invention fort récente et d'une
utilisation encore plus récente; et d'autre part, la rapidité de l'intervention des couples

scrupuleux, conseillés par des médecins: il leur faut moins d'une dizaine
d'années pour se saisir de cette possibilité nouvelle afin de faire avaliser un

moyen légitime (avis de la Sacrée pénitencerie de 1853) de limiter les naissances,

alors que le Saint-Office venait d'intervenir pour rappeler la réalité du crime
d'Onan (1851).

A dire vrai, au terme de cette réflexion, l'approche que j'ai menée sur la
décomposition (approche théologique du crime d'Onan) et les recompositions (position
des dicastères romain, prise de position pontificale) des «mémoires» divergentes
qui ont nourri le discours catholique sur la limitation des naissance appelle sans

aucun doute une ultime remise en perspective historique. On est en effet frappé
de l'existence de deux régimes différent d'historicité, à partir du moment où la
limitation des naissances est devenue une pratique courante en France, ou si l'on
préfère de deux moments référenciels: le premier moment repose sur la trilogie
confesseur/théologien/Sacrée Pénitencerie. Jean-Baptiste Bouvier s'est constitué
alors comme le pôle de référence d'une saisie cléricale discrète et innovante dans

une France «gallicane» et révolutionnaire où le crime d'Onan a une large
existence sociale et une évidente incidence démographique. Le temps de

référence de ce premier moment se situe entre 1816 et 1854. Le second moment
est constitué par la mise en place d'un discours pontifical public néo-rigoriste
entre 1930 et 1968. Le questionnement de l'historien conduit alors à se demander
comment on est passé de l'un à l'autre et aussi pourquoi. Mais aussi comment -
et pourquoi encore - le second moment a recouvert presque totalement le
premier de telle sorte que cette histoire «primitive» relève d'un véritable travail
archéologique46 pour être remise au jour.

La qualification d'archéologique se justifie à la fois parce que les positions de Bouvier
étaient véritablement «enfouies» pour des raisons que j'ai indiquées, mais aussi parce que
lui-même a évolué et qu'il convient de repérer les éditions successives de son manuel
comme autant de «couches» de sa propre pensée qui se recouvrent l'une l'autre.



Les mémoires fluctuantes d'une institution religieuse 257

Les mémoires fluctuantes d'une institution religieuse: l'Église catholique et la régulation
de la sexualité conjugale (vers 1815-1968)
Le propre du catholicisme, parmi les autres religions chrétiennes, est d'afficher la nor-
mativité de sa «mémoire» en la désignant comme la «tradition». J'examine dans cet
article comment a joué le rapport à cette «tradition» en 1968, au moment où Paul VI, par
l'encyclique Humanae vitae, a décidé de maintenir la condamnation de l'usage des

moyens anticonceptionnels. Je voudrais montrer comment trois «mémoires» ont été alors
en jeu: l'une que j'appellerai théologique, puisqu'il s'agit de maintenir des fondements
bibliques (Onan) d'une condamnation ancienne; l'autre, pontificale ou ecclésiologique,
dans la mesure où il s'agit avant tout de ne pas désavouer la position prise par Pie XI en
1930 dans Casti connubii; et enfin une troisième, que j'appellerai institutionnelle, dans la
mesure où elle fait apparaître, sur ce sujet nouveau, le temps d'une intervention réitérés
depuis 1816 des dicastères romains (Sacrée Pénitencerie, Saint Office). Je voudrais
montrer comment ces «mémoires» fonctionnent, comment elles entrent en concurrence, et
quelles sont les raisons de leur usage malgré leur évidente fragilité.

Die fluktuierenden Erinnerungen einer religiösen Institution: Die katholische Kirche und
die Regulierung der Sexualität (1815-1968)
Ein Proprium des Katholizismus im Verhältnis zu den anderen christlichen Konfessionen
besteht darin, dass sie die Normativität ihres «Gedächtnisses» als «Tradition» bezeichnet.
In diesem Artikel gehe ich der Frage nach, wie das Verhältnis zu dieser «Tradition» im
Jahr 1968 spielte, als Pius VI in der Enzyklika Humanae vitae beschloss, die Verurteilung
der Verwendung empfängnisverhütender Mittel beizubehalten. Ich möchte aufzeigen, wie
dabei drei Erinnerungsstränge eine Rolle spielten: eine, die ich als theologische bezeichne,

da es sich darum handelte, biblische Grundlagen einer alten Verurteilung beizubehalten

(Onan); eine weitere, päpstliche oder ekklesiologische, insofern als es vor allem
dämm ging, die Position Pius VI aus dem Jahr 1930 in Casti connubii nicht zu
desavouieren; und schliesslich eine dritte, welche ich als institutionell bezeichnen möchte,
insofern als sie in Bezug auf dieses neue Thema die Zeit von wiederholten Interventionen
seitens der römischen Dikasterien seit 1816 (Pönitentiarie, Heiliges Offizium) aufzeigt.
Ich möchte zeigen, wie diese «Erinnerungskonstruktionen» funktionierten, wie sie
miteinander in Konkurrenz traten und welches die Ursachen ihrer Verwendung trotz ihrer
offensichtlichen Zerbrechlichkeit waren.

The fluctuating memories of a religious institution: The Catholic Church and the regulation

ofconjugal sexual activity (1815-1968)
Catholicism, unlike other Christian religions, displays the normativity of its memory by
characterising it as tradition. This talk examines how this came into play in 1968, when
Paul VI, with the encyclical Humanae vitae, decided to maintain the Church's condemnation

of the use of contraceptives. At this moment three different «memories» were in
play: the first I will call theological memory, as it sought to maintain Biblical foundations
(Onan) for an ancient condemnation; the second may be called pontifical or
ecclesiological, since it was primarily an effort not to abrogate the position taken by Pius
XI in 1930 in Casti connubii; finally the third memory I shall call institutional, because,
although with reference to this new theme, it recalls the period of repeated interventions
after 1816 by the Roman dicasteries (Sacred Penitentiary, Holy Office). I will try to show
how these memories function, how they compete with one another, and why they are
brought into play, despite their evident fragility.

Mots clés - Schlüsselbegriffe - Keywords

Histoire, mémoire, éthique, contraception, ecclesiologie, bible, lieux-théologiques, Jean-
Baptiste Bouvier, PieXI, Paul VI.

Claude Langlois, directeur d'études à l'EPHE-Sciences religieuses


	Les mémoires fluctuantes d'une institution religieuse : l'Eglise catholique et la régulation de la sexualité conjugale (vers 1815-1968)

