
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Religions- und Kulturgeschichte = Revue
suisse d'histoire religieuse et culturelle = Rivista svizzera di storia
religiosa e culturale

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 100 (2006)

Artikel: Irre - Gauklerin - Heilige? : Inszenierung und Instrumentalisierung
frommer Frauen im Katholizismus des 19. Jahrhunderts

Autor: Pahud de Mortanges, Elke

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-130385

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-130385
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Irre - Gauklerin - Heilige?
Inszenierung und Instrumentalisierung frommer Frauen
im Katholizismus des 19. Jahrhunderts

Elke Pahud de Mortanges

Von frommen Frauen zu handeln, ist ein weites Feld. Wenn wir im Rahmen
dieses Beitrages dem weiblichen Ringen um religiöse Selbstvergewisserung im
19. Jahrhundert nachgehen, dann wollen wir uns auf zwei Typen frommer Frauen

beschränken, die damals aber in markanter Häufung anzutreffen waren. Man
hat deshalb das 19. Jahrhundert auch zu recht als das «âge d'or»1 der mariani-
schen Seherinnen und stigmatisierten Jungfrauen bezeichnet. In der liberal-aufgeklärten

Theologie gilt es eher als unfein, sich mit denen zu beschäftigen, die
von so vielen ihrer Zeitgenossen als Irre, Gauklerinnen oder gar geistliche
Betrügerinnen betrachtet wurden. Zu befremdend sind diese Gestalten, deren Körper

in ekstatische Verzückung gerieten, die sich vom Teufel und Dämonen in
Versuchung geführt fühlten, die die Wundmale Christi aufwiesen und gar
«Stecknadeln, Nähnadeln, spiralförmig gewundene Drähte, Glasscherben,
Roßhaare und Nägel»" ausspieen. Überhaupt schon sie als fromme Frauen zu
bezeichnen erscheint problematisch, entsprechen diese in ekstatischer Verzückung
sich Verkrampfenden, doch in keinster Weise der Konvention und den Stereotypen

des Frommen, wie die hehre Doktrin der dogmatischen Hand- und
Lehrbücher es vorsieht. Die Theologie des 20. Jahrhunderts gibt sich äusserst
reserviert', überlässt das Thema lieber den traditionalistischen Kreisen und fasst,

wenn überhaupt, das Thema nur mit spitzen Fingern an. Und neigt dann eher dazu

jene Sichtweise zu teilen, die bereits im 19. Jahrhundert gewichtig ins Spiel
gebracht wurde. Man betrachtet die religiöse Selbstvergewisserung dieser frommen

Frauen weitgehend als hysterische Verirrang, die unter dem Deckmantel des

Joachim Bouflet, Les stigmatisés, Paris 1996, 89.
Theodor Griesinger, Die heilige Maria von Mörl oder das glaubenstreue Tyrol. Ein Beitrag
zur Kenntniß des jesuitisch-pfaffischen Theaterapparats, Stuttgart 1868, 52.
Positive Ausnahmen gibt es im frankophonen Sprachraum. Hier sind vor allem die Arbeiten
von Joachim Bouflet hervorzuheben (vgl. Anm. 1 sowie Anm. 20).

SZRKG, 100 (2006), 203-225



204 Elke Pahud de Mortanges

Religiösen daherkommt.4 Wobei man heute wenigstens die überaus stossende

geschlechterspezifische Diskriminierung des 19. Jahrhunderts, wonach die «Hysterie

bei den «Frauenzimmern» bekanntlich mit den «geschlechtlichen Trieben»5

zusammenhänge, fallen gelassen hat.6

Es sei denn, die Seherin oder Jungfrau wurde zur Ehre der Altäre erhoben;
dann ist ihr bis heute die Anerkennung ihrer Frömmigkeit als Frömmigkeit
gewiss, dann gilt sie als «kostbare Blume» im Garten der Kirche. Dass aber die
eine Frau als belächelte Irre und Betrügerin endete und die andere zur Ehre der
Altäre erhoben wurde, das hing nicht davon ab, ob ihre Visionen, ihre Stigmata
«echter» oder «weniger echt» waren, sondern von anderen Faktoren. Bevor diese
und damit die Inszenierungen und Instrumentalisierungen weiblicher Frömmigkeit

im Katholizismus des 19. Jahrhunderts in den Blick kommen, muss nach den

gesellschaftlichen und kirchlichen Rahmenbedingungen gefragt werden, um zu
eruieren, welche Handlungsräume das 19. Jahrhundert für Frauen überhaupt
bereit hielt.

Welche Handlungsräume standen Frauen im 19. Jahrhundert offen?

Die Moderne ist gekennzeichnet durch spezifische Dissoziations- und
Ausdifferenzierungsvorgänge, die auf den ersten Blick zu einem Bedeutungsverlust des

Religiösen geführt haben.7 Die funktionsspezifische Ausdifferenzierung der
Gesellschaft führte zur Entstehung vieler verschiedener Segmente und Subsysteme
mit je eigenen Regeln, Normen und Zweckrationaliäten: Wirtschaft, Politik,
Wissenschaft, Kunst, Recht, Religion.8 Der Religion, den christlichen Konfessionen

kam keine Deutungshoheit und schon gar kein Deutangsmonopol mehr

Paradigmatisch sind hier die unzähligen Arbeiten von Josef Hanauer, der unter anderem der
Seherin von Konnersreuth schwere Hysterie traumatischen Ursprungs attestiert. Josef
Hanauer, Konnersreuth als Testfall. Kritischer Bericht über das Leben der Thérèse Neumann.
Mit einem Anhang: Unveröffentlichte Akten des bischöflichen Archivs in Regensburg, München

1972, 364 oder ders., Wunder oder Wundersucht? Erscheinungen, Prophezeiungen,
Visionen, Besessenheit, Aachen 21992.

Griesinger, Maria von Mörl (wie Anm. 2), 85-86.
Symptomatisch hier Art. Erscheinungen IV. In der Mystik, in: LThK3 3, Sp.831-832 (Udo
Zelinka).
Zur Problematik der Säkularisierungsthese und ihrer Korrektur respektive Ergänzung durch
die Rekonfessionalisierungsthese vgl. Rudolf Schlögl, Glaube und Religion in der Säkularisierung.

Die katholische Stadt: Köln, Aachen, Münster (1700-1840), München 1995; Olaf
Blaschke, Das 19. Jahrhundert. Ein zweites konfessionelles Zeitalter?, in: Geschichte und
Gesellschaft, 26 (2000), 38-75; Olaf Blaschke (Hg.), Konfessionen im Konflikt. Deutschland

zwischen 1800 und 1970. Ein zweites konfessionelles Zeitalter, Gottingen 2002; Henning

Pfahl, Folgen der Säkularisation. Zum Stellenwert der Religion in der ländlichen
evangelischen Gesellschaft des 19. Jahrhunderts, in: Rottenburger Jahrbuch für Kirchengeschichte,

23 (2004), 141-156.
Vgl. hierzu Matthias Woiwode, Heillose Religion? Eine fundamentaltheologische Untersuchung

zur funktionalen Religionstheorie Niklas Luhmanns (Studien zur systematischen
Theologie und Ethik 10), Münster 1997, 135-142.



Irre - Gauklerin - Heilige? 205

über diese Subsysteme zu. Sie war(en) selber zu einem Subsystem neben anderen

Subsystemen der Gesellschaft geworden. Ein den Subsystemen vorgeordnetes

Ordnungsprinzip gab es nicht mehr.
Die Ausdifferenzierung und Segmentierung der Gesellschaft hatte Folgen für

die Frauen. Sie kamen in den meisten Subsystemen respektive Lebenswelten
nicht vor. Während die Männer je nach Stand mindestens zwei «öffentliche»
Räume bewohnten - den der Ökonomie und der Politik - waren die Frauen auf
den «privaten» Raum der bürgerlichen Ehe reduziert.9 Die Kirche(n), sie waren
einer der wenigen öffentlichen Räume, die Frauen offen standen.10 Dieser
kirchlich-religiöse Raum wurde zunehmend und zusehends feminisiert. Die «Feminisierung

des Religiösen»" ist mittlerweile zum modischen Schlagwort geworden.
Gemeint damit ist, dass sich zum einen die Männer aus dem Bereich des Religiösen

vermehrt zurückgezogen haben12 und dass zum anderen die religiöse
Symbolwelt des 19. Jahrhunderts, speziell des Katholizismus, weiblich aufgeladen
war. Norbert Busch spricht hier von der «geschlechterspezifische(n) Attraktivität
der ultramontane(n) Religiosität».11 So eingängig und auch so stimmig die Rede

von der Feminisierung der Religion ist, eine Gefahr birgt sie doch: die Gefahr
nämlich, Geschlechterstereotype des 19. Jahrhunderts zu reproduzieren, wonach

es die spezifische anthropologische Grandausstattang und Disponiertheit der
Frau ist, die ein besonderes Sensorium für das Gefühlvolle, die Transzendenz,
die Religionsdinge eben bewirkt. Es ist deshalb stimmiger, die Feminisierung als

Norbert Busch hat daraufhingewiesen, dass und wie im «Zuge von ökonomischen, sozialen
und kulturellen Modernisierungsprozessen» es «seit dem ausgehenden 18. Jahrhundert zur
Trennung von Wohn - und Arbeitsplatz, von männlicher und weiblicher Lebensphäre» kam.
Norbert Busch, Die Feminisierung der ultramontanen Frömmigkeit, in: Irmtraud Götz von
Olenhusen (Hg.), Wunderbare Erscheinungen. Frauen und katholische Frömmigkeit im 19.

und 20. Jahrhundert, Paderborn 1995, 203-220, hier 207.

Hugh McLeod, Weibliche Frömmigkeit - männlicher Unglaube? Religion und Kirche im

bürgerlichen 19. Jahrhundert, in: Bürgerinnen und Bürger. Geschlechterverhältnisse im 19.

Jahrhundert, hg. von Ute Frevert (Kritische Studien zur Geschichtswissenschaft 77),
Göttingen 1988, 134-156, hier 144-145; Lucian Hölscher, «Weibliche Religiosität»? Der Einfluß

von Religion und Kirche auf die Religiosität von Frauen im 19. Jahrhundert, in: Margret
Kraul - Imbke Behnken (Hg.), Erziehung der Menschen-Geschlechter. Studien zur Religion,
Sozialisation und Bildung in Europa seit der Aufklärung (Frauen- und Geschlechterforschung

in der historischen Pädagogik 1), Weinheim 1996, 45-62.
1 ' Bernhard Schneider, Feminisierung der Religion im 19. Jahrhundert. Perspektiven einer These

im Kontext des deutschen Katholizismus, in: Trierer theologische Zeitschrift 111 (2002)
123-147; Irmtraud Götz von Olenhusen, Die Feminisierung von Religion und Kirche im 19.

und 20. Jahrhundert. Forschungsstand und Forschungsperspektiven, in: Diess., (Hg.), Frauen
unter dem Patriarchat der Kirchen. Katholikinnen und Protestantinnen im 19. und 20.
Jahrhundert, Stuttgart 1995, 9-21.

12 Rudolf Schlögl, Sünderin, Heilige oder Hausfrau? Katholische Kirche und weibliche
Frömmigkeit um 1800, in: Irmtraud Götz von Olenhusen (Hg.), Wunderbare Erscheinungen. Frauen

und katholische Frömmigkeit im 19. und 20. Jahrhundert, Paderborn 1995, 13-50, hier
26.

1' Busch, Die Feminisierung der ultramontanen Frömmigkeit (wie Anm. 9), 219.



206 Elke Pahud de Mortanges

Familialisierang14 zu beschreiben, zumindest was die bürgerliche Frau angeht.
Die Feminisierung und Überrepräsentiertheit des Weiblichen im Katholizismus
des 19. Jahrhunderts gründet demnach nicht in der vermeintlichen grösseren
«anthropologischen Affinität» der Frau zum Religiösen, sondern darin, dass die
anderen gesellschaftlichen Segmente im Gegensatz zur Religion für Frauen ausser
der bürgerlichen Ehe und Familie weder «Sinnressource noch Handlungsspielraum»15

bereithielten.1

Fromme (Kind-)Frauen zwischen Selbst- und Fremdinszenierung

Wenn gesagt wurde, dass die Religion einer der wenigen Räume war, der Frauen

im 19. Jahrhundert Sinnressource und Handlungsspielraum bot, dann muss

gleichwohl einschränkend hinzugefügt werden: «Wenn katholische Frauen [...]
ohne die Vermittlung von Männern Heilsgewißheit suchten oder überhaupt aktiv
in Erscheinung treten wollten»17, blieb ihnen innerhalb des gesellschaftlichen
Segmentes Katholizismus nur der Rückgriff auf vormoderne Vorstellungsmodelle

der Wirklichkeitsbewältigung und der religiösen Selbstvergewisserung. Um
es mit Otto Weiss zu sagen: Die Frauen waren, wollten sie ihr Leben nicht in der

wenig attraktiven Rolle der Hexe fristen, im 19. Jahrhundert auf Wunder oder
zumindest wunderbare Erscheinungen angewiesen.18

14

Vgl. hierzu Rebecca Habermas, Weibliche Religiosität - oder: Von der Fragilität bürgerlicher

Identitäten, in: Klaus Tenfelde (Hg.), Wege zur Geschichte des Bürgertums (Bürgertum
Bd. 8), Göttingen 1994, 125-148, hier 130.

15 Thomas Mergel, Die subtile Macht der Liebe. Geschlecht, Erziehung und Frömmigkeit in

katholischen rheinischen Bürgerfamilien 1830-1910, in: Irmtraud Götz von Olenhusen
(u.a.), Frauen unter dem Patriarchat der Kirchen. Katholikinnen und Protestantinnen im 19.

und 20. Jahrhundert (Konfession und Gesellschaft Bd.7), Stuttgart 1995, 22^17, hier 43.
16

Fraglich erscheint deshalb die apodiktische Behauptung, dass die ultramontane Kirche des

19. Jahrhunderts «allein der Verfügungsraum des Priesters» war, ((aus deren Mitte er das

konfessionelle Milieu selbstsicher monopolartig und beinahe konkurrenzlos organisierte».
Olaf Blaschke, Die Kolonialisierung der Laienwelt. Preister als Milieumanager und die
Kanäle kurialer Kuratel, in: ders./Frank-Michael Kuhlemann (Hg.), Religion im Kaiserreich.
Milieus - Mentalitäten - Krisen (Religiöse Kulturen der Moderne Bd.2), Gütersloh 1996,
93-135, hier 133.

17 Irmtraud Götz von Olenhusen, Fundamentalistische Bewegungen im Umkreis der Revolution

von 1848/49 - Zur Vorgeschichte des badischen Kulturkampfes in: Olenhusen, Wunderbare

Erscheinungen. Frauen und katholische Frömmigkeit im 19. und 20. Jahrhundert, Paderborn

1995, 131-170, hier 170; vgl. auch Lucian Hölscher, «Weibliche Religiosität»? Der
Einfluß von Religion und Kirche auf die Religiosität von Frauen im 19. Jahrhundert, in:

Margret Kraul/Imbke Behnken (Hg.), Erziehung der Menschen-Geschlechter. Studien zur
Religion, Sozialisation und Bildung in Europa seit der Aufklärung (Frauen- und
Geschlechterforschung in der historischen Pädagogik 1), Weinheim 1996, 45-62, hier 59.

18 Otto Weiss, Seherinnen und Stigmatisierte, in: Irmtraud Götz von Olenhusen (Hg.), Wunderbare

Erscheinungen. Frauen und katholische Frömmigkeit im 19. und 20. Jahrhundert,
Paderborn 1995, 51-82, hier 79. Als weitere Alternative zum «modernen» Entwurf der bürgerlichen

Ehe bot sich der Rückgriff auf vormoderne Vergesellschaftungsformen (Kloster,
Kongregationen) an. Dort war eine genossenschaftlich, religiös motivierte Lebensweise jenseits
der Ehe- und Familienmodelle möglich. Vgl. dazu Relinde Mewes, Religiosität und Arbeit
als Lebensform für katholische Frauen. Kongregationen im 19. Jahrhundert, in: Irmtraud
Götz von Olenhusen (u.a.) (Hg.), Frauen unter dem Patriarchat der Kirchen. Katholikinnen



Irre - Gaukler in - Heilige? 207

Nachfolgend soll anhand von zwei Massenphänomenen - dem Typos der

jugendlichen (marianischen) Seherin und dem der stigmatisierten Jungfrau - das

kindlich-weibliche «Ringen um religiöse Selbstvergewisserung»19 beleuchtet
werden. Die (Kind-) Frauen waren nicht nur religiöse Objekte und Gegenstand

von Fremdinszenierangen, die sie zum religiösen Anschauungsobjekt, zur
«frommen Ikone» (halb)öffentlicher Verehrung werden Hessen. Sie waren auch

religiöse Subjekte (fromme Frauen eben), die religiös-biographische Selbstentwürfe

und -bilder abgaben und aktive Bewohnerinnen der religiösen
Vorstellungswelt waren. Dass und inwieweit sie in ihrer Selbstinszenierung geprägt waren

durch Konventionen, Mentalitäten, religiöse Vorstellungen ihres Ursprangs-
milieus, wird es zu klären gelten. Auf dem Papier und sozusagen theoretisch
lassen sich die «Subjekt - Objekt - Perspektive» recht luzide voneinander
unterscheiden, respektive abgrenzen. De facto und in der Praxis aber sind beide engs-
tens miteinander verwoben und lediglich verschiedene Phasen mit Wechselwirkung

in einem einzigen Lebensprozess. Dabei gilt es zu beachten: die
Wechselwirkung und die Rezeptionsprozesse spielen auf beiden Seiten. Der
Interferenz zwischen Selbst- und Fremdbildem, den Verschiebungen und den Korrekturen,

die durch sie vorgenommen werden, wird im Rahmen dieses Beitrags unser

Augenmerk gelten.

Der Typus derjugendlichen (marianischen) Seherin und der Typus der

stigmatisierten Jungfrau

Die Zahl der jugendlichen und erwachsenen weiblichen Seherinnen im Europa
des 19. Jahrhunderts ist enorm.20 Allein über 100 Marienerscheinungen lassen

sich nach Blackboum im 19. Jahrhundert für Frankreich nachweisen, wiewohl
nur einige wenige die kirchliche Approbation gefunden haben.21 Das seherische

Kindermodell, wie es 1830 in Catherine Labouré (Paris, Rue du Bac)22 und 1846

und Protestantinnen im 19. und 20. Jahrhundert (Konfession und Gesellschaft Bd. 7), Stuttgart

1995, 69-88, hier 88.
19 Nicole Priesching, Maria von Mörl (1812—1868). Leben und Bedeutung einer (stigmatisierten

Jungfrau) aus Tirol im Kontext ultramontaner Frömmigkeit, Brixen 2004, 33.
20

Vgl. hierzu Joachim Bouflet - Philippe Boutry, Un signe dans le ciel. Les apparitions de la

Vierge, Paris 1997, 95-208; Gottfried Hierzenberger/Otto Nedomansky, Erscheinungen und
Botschaften der Gottesmutter Maria. Vollständige Dokumentation durch zwei Jahrtausende.

Augsburg 1993; Heinrich Petri, Marienerscheinungen, in: Wolfgang Beinert/Heinrich Petri

(Hg.), Handbuch der Marienkunde, Regensburg 1997 Bd. II, 31-59.
21 Die allgemeine Dramaturgie der Marien-Erscheinungen lässt sich nach Blackboum wie folgt

beschreiben: Am Anfang (1.) stand das lokale Ereignis, das Kreise zog und (2.) auf eine

grössere Resonanz traf. Der Klerus war bald mal überfordert, andere Kräfte wussten das

Ganze kommerziell auszunutzen. Ein Grossteil der Erscheinungen brach hier ab, sei es

aufgrund klerikaler Eingriffe respektive Verbote, sei es aufgrund politischer Aktionen. Nur ganz
wenige (3.) wurden von der Kirche schliesslich anerkannt und in einen offiziellen Kult
überführt. Vgl. David Blackboum, Marpingen. Apparitions of the Virgin Mary in Bismarckian
Germany, Oxford 1993, 19-20.

22 Geboren am 2. Mai 1806 in Fain les Moutiers (Burgund), gestorben am 31. Dezember 1876.

Am 23. Mai 1933 Seligsprechung, am 27. Juli 1947 Heiligsprechung. Maria Cuylen, Katharina

Labouré. Die Seherin der Wunderbaren Medaille, Fribourg 1952; René Laurentin - P.



208 Elke Pahud de Mortanges

in Maximin Giraud und Melanie Calvat (La Salette)23 präfiguriert ist, wurde
1858 schliesslich durch Bernadette Soubirous (Lourdes)24 zum Mittelpunkt eines
Kultes und nachgerade zum «Trendsetter»25.

Nicht nur die marianische Seherin, sondern auch die stigmatisierte Jungfrau
war ein Massenphänomen26, etwa in den «entlegenen Gebirgsgegenden des

heutigen Südtirol»27 in Zeiten des Vormärz, dem grosser Zulauf und öffentliches
Interesse gewiss war.28 Zeitgenössische Beobachter wie der Tiroler Benediktiner
Beda Weber sprachen gar vom «Kreuzzug der Verrückten».29 Im Jahr 1833

pilgerten im Laufe von drei Monaten 40'000 Menschen nach Kaltem zu Maria von
Mörl (1812-1868). Zur stigmatisierten Karoline Beller (1833-1863) im preussischen

Westfalen pilgerten 1845 über 20'000 Menschen «nicht bloß Westfalin-
ger», sondern «aus weiter Feme» auch «Hessen, Braunschweiger, Hannoveraner,
Thüringer».30 Warum das eine eine Erfolgsgeschichte wurde, das andere eine
Geschichte des Scheiterns, dazu später.

Verschiedene Typen stigmatisierter Jungfrauen entsprachen unterschiedlichen
religiösen Bedürfnissen. Zum einen der Typos der Jungfrau, die sozusagen «nur»
durch die Wundmale Christi ausgezeichnet war. Er wird nachgerade idealtypisch

Roche, Catherine Labouré et la médaille miraculeuse. Documents authentiques 1830-1876,
Paris 1976; René Laurentin, Vie authentique de Catherine Labouré. Voyante de la rue du
Bac et servante des pauvres 1806-1876, Paris 1980; Ida Lüthold-Minder, Siegeszug der
wunderbaren Medaille, Jestetten 19917; Maria Cuylen, Die heilige Katharina Labouré und
die wunderbare Medaille der Unbefleckten. 7. Auflage, neu bearbeitet von Anke Unger,
Fribourg 2000; Petri, Marienerscheinungen (wie Anm. 20), 35-36 (Lit.).

23 Melanie Calvat (geb. 7.11.1831 in Corps, gest. 15.12.1904 in Castellamare di Stabio,
Italien), Maximin Giraud (1835-1875). Vgl. Bouflet/Boutry, Un signe (wie Anm. 20), 145-
147, 457-^158 sowie Petri, Marienerscheinungen (wie Anm. 20), 36.
Geboren am 7. Januar 1844 in Lourdes, gestorben am 16. April 1879 in Nevers. 14. Juni
1925 Seligsprechung, 8. Dezember 1833 Heiligsprechung. Vgl. René Laurentin, Sens de

Lourdes, Paris 1955; ders., Lourdes. Dossier des documents authentiques. 6 Vol., Paris

1957-1961; ders., Lourdes. Histoire authentique des apparitions. 6 Vol., Paris 1961-1964;
ders., Bernadette vous parle. Vie de Bernadette par ses paroles. 2 Vol., Paris 1972; ders., Les
apparitions de Lourdes. Récit authentique. Paris 1976; Art. Soubirous, Bernadette, in: BBKL
X (1995) Sp.839-943 (Hubertus R. Drobner) mit reichen Literaturangaben; Bouflet/Boutry,
Un signe (wie Anm. 20), 151—158, 458—459; Ruth Harris, Lourdes. La grande histoire des

apparitions, des pèlerinages et des guérisons, Lattes 2001; Patrick Dondelinger, Die Visionen
der Bernadette Souborius und der Beginn der Wunderheilungen in Lourdes, Regensburg
2003.
Dondelinger, Die Visionen (wie Anm. 24), 69.

Vgl. Elke Pahud de Mortanges, Fromm oder hysterisch? Stigmatisierte Frauen im Katholizismus

des 19. Jahrhunderts, in: Angela Kaupp (u.a.), Frauenforschung - feministische
Theologie - Gender Studies. Frauen an der Theologischen Fakultät der Albert-Ludwigs-Univer-
sität Freiburg (im Druck).
Weiss, Seherinnen und Stigmatisierte (wie Anm. 18), 63.
Bisweilen wird die Zahl der «Leidenspersonen» im Tirol bis auf 110 hochdatiert. So Maria
Höcht, Träger der Wundmale der bedeutendsten Stigmatisierten von Franziskus bis zur
Gegenwart. Bd. II, Wiesbaden 1952, 151.

Zitiert nach Priesching, Maria von Mörl (wie Anm. 19), 92.
Rudolf Muhs, Die Stigmata der Karoline Beller. Ein katholisches Frauenschicksal des
Vormärz im Spannungsfeld von Volksreligiosität, Kirche, Staat und Medizin, in: Irmtraud Götz
von Olenhusen (Hg.), Wunderbare Erscheinungen. Frauen und katholische Frömmigkeit im
19. und 20. Jahrhundert, Paderborn 1995, 83-130, hier 127.



Irre - Gauklerin - Heilige? 209

repräsentiert durch die bereits erwähnte Maria von Mörl, die über dreissig Jahre

lang zur «stumme[n] Ikone», zum Andachtsbild einer stigmatisierten Jungfrau
wurde/' Zum anderen der Typus einer Jungfrau, die dazu hin noch als visionäre
Seherin und damit als Medium wirkte, wie etwa die 2004 selig gesprochene
Anna Katharina Emmerick (1774-1824)32 oder Louise Beck (1822-1879)33.

Eine Mischform aus marianischer Seherin einerseits und stigmatisierter Jungfrau

andererseits stellt die aus La Pierraz im Kanton Fribourg stammende

Marguerite Bays (1815-1879)34 dar. Ihr erschien am Tag der Dogmatisierung der
Unbefleckten Empfängnis Mariens - am 8. Dezember 1854 - die Jungfrau
Maria, die sie auf der Stelle von ihrem schweren Krebsleiden heilte. In der Folge
traten bei Marguerite Bays die Wundmale Christi jeden Freitag und während der
Karwoche auf.

Es ist vor allem David Blackboum gewesen, der in seiner Arbeit über Mar-
pingen, das sogenannte «deutsche Lourdes», gezeigt hat, dass neben den
individuellen Faktoren ganz wesentlich überindividuelle Faktoren des Milieus, des

geographischen, ökonomischen und politischen Kontextes das Gedeihen des Typos
der marianischen Seherin bedingen. Die für die Seherinnen auszumachenden
Faktoren können mit einigen kleineren Abweichungen auch für die stigmatisierten

Jungfrauen geltend gemacht werden.
1. Die marianischen Seherinnen und stigmatisierten Jungfrauen sind meist

Kind-Frauen, auf der Schwelle zwischen Mädchen und Frau.36 Interessant ist,
dass oftmals die erste Menstruation im Umfeld der Erscheinungen Erwähnung
findet. So wird von Louise Lateau berichtet, dass ihre Stigmatisierung fünf Tage
nach der ersten Menstruation begann.37 Bei Karoline Beller stellt der Arzt fest,
dass sie bereits seit einem Jahr menstruiert.38 Bei stigmatisierten Jungfrauen ist -
zugegebenermassen eher selten - aber auch von verheimlichten oder abgebrochenen

Schwangerschaften die Rede.39 Markant häufen sich bei ihnen jedoch die
Berichte über die Nahrungsabstinenz.40

" Priesching, Maria von Mörl (wie Anm. 19), 424.
12

Anna Katharina Emmerick (1774-1824), vgl. Joachim Bouflet, Anne-Catherine Emmerick.
Celle qui patagea la Passion de Jésus, Paris 2004; dies., Les Stigmatisés (wie Anm. 1), 81-
87; Weiss, Seherinnen und Stigmatisierte (wie Anm. 18) 56-62; Marie-Thérèse Loutrel,
Anne-Catherine Emmerich racontée par elle-même et par ses contemporains. Pans 1980.

11
Zu Luise Beck vgl. Otto Weiss, Die Redemptoristen in Bayern (1790-1909). Ein Beitrag zur
Geschichte des Ultramontanismus, St. Ottilien 1983, 550-671; ders., Der Ultramontanismus.
Grundlagen - Vorgeschichte - Struktur, in: Zeitschrift für bayerische Landesgeschichte 41

(1978) 821-877, bes. 869 f. sowie ders., Seherinnen und Stigmatisierte (wie Anm. 18), 66-
72.

Vgl. die Literatur unten Anm. 81.
35

Blackboum, Marpingen (wie Anm. 21), 19-30 sowie Dondelinger, Die Visionen (wie Anm.
24), 68 ff (Exkurs I: Konstanten der Muttergotteserscheinungen im 19. Jahrhundert oder
Lourdes als Trendsetter) sowie 77-78 (anthropologische Konstanten der Marienvisionen).
Weiss, Seherinnen und Stigmatisierte (wie Anm. 18), 80.

Blackboum, Marpingen (wie Anm. 21), 24—25; Weiss, Seherinnen und Stigmatisierte (wie
Anm. 18), 74-75.

38 Muhs, Die Stigmata der Karoline Beller (wie Anm. 30), 103-104.
39 So bei Louise Beck (vgl. Weiss, Seherinnen und Stigmatisierte [wie Anm. 18], 69) oder bei

Margaretha Peter (Griesinger, Die heilige Maria von Mörl [wie Anm. 2], 130). Der Fall der



210 Elke Pahud de Mortanges

2. Seherinnen wie auch stigmatisierte Jungfrauen sind von einem weithin
geschlossenen katholischen Milieu umgeben. Bezogen auf Deutschland gibt es

ein starkes Nord-Süd-Gefälle. Während im liberalen Süden die aufgeklärte
Tradition des ehemaligen Bistums Konstanz nachwirkt und wunderbare Erscheinungen

im Grossherzogtam Baden spärlich gesät sind41, kommt es in Preussen und
im Rheinland früh zur Formierung des katholischen Milieus. Hier häufen sich
die Stigmatisierangen, so in Westfalen, wo wir gleich drei Frauenschicksale kennen:

Anna Katherina Emmerick42 aus Dülmen in Westfalen, Karoline Beller43

aus Lütgeneder in Westfalen sowie Theresia Winter44, ebenfalls Westfalen.
Interessant ist der aus diesem Raster ganz und gar herausfallende Casus der Marga-
retha Peter45 aus dem Kanton Zürich - sie ist einer der wenigen Fälle einer
stigmatisierten Jungfrau im Protestantismus des 19. Jahrhunderts.

3. Jugendliche Seherinnen wie auch stigmatisierte Jungfrauen stammen
respektive leben in dörflichen Strukturen und ländlichen Randzonen.46 Allein in
Südtirol lassen sich mehrere stigmatisierte Frauen ausmachen.47 Nur schon in
Kaltem sind es drei48, darunter die Berühmteste unter ihnen, Maria von Mörl.
Oder denken sie an Lourdes, am Nordrand der Pyrenäen, im Windschatten einer
aufstrebenden Region gelegen. Es war umgeben von acht oder neun etablierten
Marienwallfahrtsstätten, einige davon beruhten gar auf wunderbaren Legenden.49

Katharina Cadière im 18. Jahrhundert, der bisweilen als Vorbild für Kaltem gilt, wäre ebenfalls

zu erwähnen. Sie war von ihrem Beichtvater geschwängert worden, der ihr ein «rotes
Pulver» gab und so den Abortus herbeiführte (vgl. Griesinger, Die heilige Maria von Mörl
[wie Anm. 2], 88 ff).

40 Von Karoline Beller heisst es, sie habe nur «Milch und Eigelb» (Muhs, Die Stigmata der
Karolina Beller [wie Anm. 30], 104) zu sich genommen. Von Maria von Mörl wird im Vorfeld
der Stigmatisierung von fast völliger Nahmngslosigkeit berichtet (Weiss, Seherinnen und

Stigmatisierte [wie Anm. 18], 64). Die stigmatisierte Jungfrau Domenica Lazzari magerte
schliesslich bis aufs Skelett ab, alle Körperfunktionen stellten sich ein und sie schrumpfte
«bis zur Kleinheit eines Kindes» (Priesching, Maria von Mörl [wie Anm. 19], 95).

41 Götz von Olenhusen, Fundamentalistische Bewegungen im Umkreis der Revolution von
1848/49 (wie Anm. 17), hier 133.

42
Vgl. oben Anm. 32.

43 Karoline Beller (1830-1863), vgl. Muhs, Die Stigmata der Karoline Beller (wie Anm. 30).
44

Vgl. ebenda, 91.
45

Margaretha Peter (geb. 1794), stammt aus Wildisbuch, unweit des Pfarrdorfes Trüllikon im
Kanton Zürich. Ihr Fall soll an anderer Stelle verfolgt werden.

46
« the youthful visionaries came predominantly from poor rural backgrounds». Blackboum,

Marpingen (wie Anm. 21), 21.
47

Hieronyma Strobl - Vinzentinerin aus Kaltem; Ursula Mohr - Bauemtochter aus Eppan; das

«Schusterkind» (namenlos); Theresia (Agnes) Steiner - Bauemtochter aus Taisten im
Pustertal; Krescentia Niglutsch aus Tscherms, Domenica Lazzari aus Capriana im Fleimstal.
Friesching, Maria von Mörl (wie Anm. 19), 92 sowie Antoine Imbeit-Gourbeyie, La
Stigmatisation. L'extase divine et les miracles de Lourdes. Réponse aux libres-penseurs. Tome I.
Paris 1895, 481-513 (zu den Tiroler Jungfrauen).

48
Hieronyma Strobl und Berta von Posch aus Kaltem, Ursula Mohr im Nachbardorf und das

«Schusterkind» ebenfalls in unmittelbarer Nähe. Vgl. Priesching, Maria von Mörl (wie Anm.
19), 92.

49
Blackboum, Marpingen (wie Anm. 21), 32.



Irre - Gaukler in - Heilige? 211

4. Die Erscheinungen (nicht so offenkundig jedoch die Stigmatisierungen)
fallen oftmals mit Krisenzeiten zusammen, d.h. es gibt einen Zusammenhang mit
dem ökonomischen Zyklus.50

5. Die Kind-Frauen gehören zumeist - wiewohl auch hier Ausnahmen zu nennen

sind51 - der armen ländlichen Bevölkerung an, sie haben eine niedrige
gesellschaftliche Stellung und geringe Bildung.52

6. Die religiöse Bilder- und Vorstellungswelt der späteren Seherinnen und

stigmatisierten Jungfrauen war reich dekoriert. Sie standen in narrativen
Kontexten, wo etwa durch die Pfarrgeistlichen vor Ort die Geschichten berühmter
Stigmatisierten vorgelesen wurden, wie im Fall Karoline Bellers, die die
Lebensgeschichte und die Visionen der Emmerick und der Hl. Katharina von Siena
vorgelesen bekam und der Pfarrer ein Bild der stigmatisierten Hl. Katharina von
Siena in der Kirche von Lütgeneder anbringen Hess.5 Im Fall der Bernadette
Soubirous wurde gerade mal zwei Tage vor der Identifizierung des gesehenen
«Etwas» mit der Unbefleckten Empfängnis in der Pfarrkirche eine Marienstatue
aufgestellt.54 Selbst die Marienmedaille55, die in Folge der Marienerscheinung
der Catherine Labouré seit 1832 mit Erlaubnis des Erzbischofs von Paris geprägt
worden war, war ihr wohl bekannt, betete sie doch jeden Abend vor dem
Schlafengehen das Gebet, das Catherine Labouré bei ihrer Marienvision übermittelt
bekam - «O Maria, ohne Sünde empfangen, bitte für uns, die wir unsere
Zuflucht zu dir nehmen» - und das als Umschrift die Marienmedaille zierte.56
Anders gesagt: die religiöse Ikonographie stellte «weibliche Vorbilder in überbordender

Symbolkraft zur Verfügung», die einerseits den jungen Frauen
Identifikationsmöglichkeiten bot, die aber andererseits auch «normative Standards» weiblicher

Heiligmässigkeit formulierte.57
7. Von grosser Bedeutung waren männliche Protektoren, die im Bann der

stigmatisierten Jungfrauen und Seherinnen standen und durch diese Tatsache nicht
nur zur Popularisierung und Publizität beitragen, sondern als «pressure group»

50 Den Erscheinungen in der Rue de Bac 1830 korrespondiert die Pariser Revolution selbigen
Jahres, denen von La Salette die Hungersnöte und Spannungen im Vorfeld der 1848er
Revolution. Lourdes kann in Zusammenhang mit dem grosse kollektive Emotionen
auslösenden Attentat auf Kaiser Napoleon III. gebracht werden. Bezüglich der Marienerscheinungen

im «deutschen Lourdes» Marpingen wirken sich Kulturkampf, Wirtschaftskrise und
industrielle Rezession im Saarland aus. Vgl. hierzu Dondelinger, Die Visionen (wie Anm.
24), 71, Blackboum, Marpingen (wie Anm. 21), 32 sowie Bouflet/Boutry, Un signe (wie
Anm. 20), 108f. 151 f. Bei den erwachsenen Seherinnen liegen die Dinge etwas vertrackter,
interessant ist aber auch hier, dass die Stigmatisierung der Louise Lateau beginnt, als die

Cholera-Epidemie ausbricht. Vgl. Blackboum, Marpingen (wie Anm. 21), 22. 25.
51 Louise Beck ist der Sonderfall schlechthin, sie gehörte zu den Honoratioren Altöttings, war

hochbegabt und hatte eine gute Ausbildung genossen. Vgl. Weiss, Seherinnen und
Stigmatisierte (wie Anm. 18), 66. Auch bei Maria von Mörl trifft die Zuschreibung nicht zu, sie

stammt aus verarmtem Adel.
52 Die Lebensumstände der Karoline Beller sind nachgerade exemplarisch. Ausfuhrlich dazu

Muhs, Die Stigmata der Karoline Beller (wie Anm. 30), 85 ff.
53

Ebenda, 89, 95.
54

Dondelinger, Die Visionen (wie Anm. 24), 131.
"s Ida Lüthold-Minder, Siegeszug der wunderbaren Medaille, Jestetten 71991.
56

Dondelinger, Die Visionen (wie Anm. 24), 135.
57

Mergel, Die subtile Macht (wie Anm. 15), 27.



212 Elke Pahud de Mortanges

(Priesching)58 auch schützend die Hand über sie hielten. Der Mystikfachmann
Joseph Görres und der Franziskanerpater Johannes Kapristan nahmen sich der
Maria von Mörl an, Clemens von Brentano sass fünf Jahre am Bett der Anna
Katharina Emmerick und zeichnete ihre Visionen auf. Einer Karoline Beller fehlte
diese männlich-geistliche Unterstützung respektive sie wurde ihr entzogen59, was
ganz wesentlich für ihr Scheitern war.

8. Bei den marianischen Seherinnen ist signifikant die «Mutterlosigkeit» der
Kinder - sei es im Sinne der tatsächlichen Absenz der leiblichen Mutter60, sei es

im Sinne einer Vernachlässigung oder Zurückweisung durch die leibliche Mutter61.

Aber auch bei den stigmatisierten Jungfrauen fällt bisweilen das Fehlen der
leiblichen Mutter auf.62

Zwei stigmatisierte Jungfrauen -
eine Erfolgsgeschichte, eine Geschichte des Scheiterns

((Wunder», «wunderbare Erscheinungen», ((Visionen» sind und waren Paradigmen

eines vormodernen Weltbildes. Wo sie behauptet wurden, mussten sie in
Kollision geraten mit dem ((modernen» Weltbild und seinem Zugriff auf und
seiner Erklärung von Welt. Die Segmentierung der Gesellschaft und der Ausfall
einer übergeordneten Interpretationsinstanz führte dazu, dass die aussergewöhn-
lichen, vormodernen Phänomene ins Kreuzfeuer verschiedener Deutungsmodelle
gerieten: es war nicht mehr allein die Kirche, die nach theologischen Kriterien
über die Echtheit von Visionen und Stigmatisierungen zu entscheiden hatte,
sondern ihre Interpretation konkurrenzierte mit denen der weltlichen Behörden (Betrug

und Sicherheitsrisiko für die öffentliche Ordnung) und der medizinischen
Wissenschaft (patholgisches Nervenleiden, Hysterie). Das Gerangel um die
Deutungshoheit spiegelt die Konkurrenz der Weltbilder wieder.

Hinzu kam, dass die kirchlichen Reihen keineswegs geschlossen waren,
sondern im Gegenteil, weit entfernt von einer einmütigen Beurteilung dieser Phänomene.

Der Klerus - vom Ortspfarrer bis zum Ortsbischof - war meist überaus

skeptisch und versagte nicht nur den Visionärinnen und Stigmatisierten die

Anerkennung, sondern untersagte in mehreren Fällen auch den Zulauf des

Priesching (Maria von Mörl [wie Anm. 19], 428) spricht von der Notwendigkeit einer

((pressure group», die gerade nicht die Amtskirche war, sondern sich aus Verehrern im Umfeld

der Stigmatisierten zusammensetzte.
Muhs, Die Stigmata der Karoline Beller (wie Anm. 30),123.
So im Fall des deutschen Lourdes (Marpingen), aber auch bei Catherine Labouré (Paris, Rue
de Bac 1830), deren leibliche Mutter stirbt als Catherine 9 Jahre alt war und die darauf hin
die Statue der Maria als ((neue Mutter» umarmt. Auch die Seherin Mathilde Sack (Mettenbusch)

war mutterlos. Vgl. Blackboum, Marpingen (wie Anm. 21), 23-26.
So bei der späteren Thérèse von Lisieux, aber auch bei Bernadette Soubirous. Vgl. ebenda,
25-26.
So bei Karoline Beller (vgl. Muhs, Die Stigmata der Karoline Beller [wie Anm. 30], 88).
Maria von Mörls Mutter starb, als sie noch nicht 15 Jahre alt war. Ignaz Grandi, Maria von
Mörl - die Stigmatisierte aus Kaltem in Südtirol. Ein Lebensbild nach geschichtlichen Quellen,

Hautevüle/Schweiz 1977, 11.



Irre - Gauklerin - Heilige? 213

Volkes.63 Doch das Ganze war heikel: einerseits suchte man der Gefahr des

Aberglaubens zu wehren, andererseits fürchtete man die Eigendynamik der
Geschehnisse und den möglichen kirchlichen Kontrollverlust.64 Zumal der Kampf
um die kirchliche Anerkennung ja nicht nur eine Frage der theologisch-kirchenpolitischen

Richtung (aufgeklärt oder ultramontan), sondern zudem ein Politi-
kum war. «Wenn die Heilige Jungfrau heute einem Tagelöhnerkind erscheint, so

tut sie's zu einem ausgesprochen politischen Zweck. Sie tat es, um der Kirche
einen neuen Antrieb zu geben»65, wie Franz Werfel den kaiserlichen Staatsanwalt

Vital Dutour im «Lied von Bernadette» sagen lässt.

Fragen wir: was war es, das der einen Jungfrau wenn nicht kirchlich-öffentliche

Anerkennung, so doch zumindest Tolerierung sicherte und das die andere

als geistliche Betrügerin enden liess? Dies kann deshalb gut am Beispiel der beiden

stigmatisierten Jungfrauen Maria von Mörl, der «stummen Ikone», und
Karoline Beller, die als «geistliche Betrügerin» endete, gezeigt werden, weil beide
Fälle ausserordentlich gut erforscht sind.

Bei der 1812 geborenen Maria von Mörl66 traten seit 1832/34 an Händen und
Füssen die Wundmale Christi auf. Während über 35 Jahren wurde Kaltem in

Südtirol, südwestlich von Bozen gelegen, zum Anziehungspunkt für Besucher,

Pilger und Schaulustige aus ganz Europa. Unter ihnen waren Bischöfe, Adlige,
Politiker und allen voran der ultramontane Klerus.67 Die Kirche hielt sich in
ihrem Urteil über sie offiziell zurück, will sagen: sie sprach sie nicht heilig. Aber
auch wenn Maria von Mörl nie heiliggesprochen wurde, war ihr doch die kirchliche

Tolerierang gewiss. Wieso sie Erfolg hatte? Nun, zum einen gab es keine

Gegner der Erscheinungen im österreichischen Tirol, zum anderen war sie eingebettet

und getragen von Personen (ihrem Beichtvater Pater Johannes Kapristan)
und einem Milieu, das die religiöse Deutung der Phänomene nicht nur reklamierte,

sondern auch zu behaupten und durchzusetzen wusste. Dazuhin machte sie es

diesen Kreisen leicht, sie als «stumme Ikone» zu verehren, da sie selber keinen

Anspruch auf Deutung ihrer religiösen Begabung erhob. Anders gesagt: sie fügte
sich ganz und gar der Aussenperspektive und störte die Bemühungen nicht, ein

63 Als im Lauf des Jahres 1833 über 40'000 Menschen nach Kaltem zu Maria von Mörl
gepilgert waren, verboten die kirchlichen und die weltlichen Behörden im Herbst 1833 den
Zulauf. Vgl. Grandi, Maria von Mörl (wie Anm. 62), 46. Im deutschen Mettenbusch
untersagte der Regensburger Bischof Senestrey durch einen Hirtenbrief die Wallfahrt,
vermochte aber den Volksglauben nicht zu ersticken. David Blackboum, «Die von der Gottheit
überaus bervorzugten Mägdlein». Marienerscheinungen im Bismarckreich, in: Irmtraud Götz
von Olenhusen (Hg.), Wunderbare Erscheinungen. Frauen und katholische Frömmigkeit im
19. und 20. Jahrhundert. Paderborn 1995, 171-202, hier 190.

64
Ebenda, 180. Die Wallfahrer strömten ohne den Segen der Gemeindepriester nach Marpingen.

Ebenda, 188.
65 Franz Werfel, Das Lied von Bernadette. (Stockholm 1941), Hamburg 1980, 117.

Die nachfolgende Darstellung stützt sich auf die ausgezeichnete Dissertation von Priesching,
Maria von Mörl (wie Anm. 19) sowie Diess., Art. Mörl, Maria von, in: BBKL 15 (1999)
1015-1017; Weiss, Seherinnen und Stigmatisierte (wie Anm. 18), 62-66.

6 Minutiös dargestellt bei Priesching, Maria von Mörl (wie Anm. 19), 278-358: Die Besucher
der Maria von Mörl.



214 Elke Pahud de Mortanges

«religiöses Anschauungsobjekt» aus sich machen zu lassen.68 Allein schon die

Art, wie sie sich präsentierte, machte sie zum Andachtsbild: sie zeigte sich als
«die ekstatische Jungfrau mit den gelösten Haaren, in vorgeneigter Haltung auf
den Knien, die Hände mit den Wundmalen zum Gebete gefaltet, den Blick
regungslos zum Himmel gerichtet, bald in schmerzliches, bald in wonniges Schauen

versenkt. Jeden Morgen verharrte sie im ekstatischen Anhören der heiligen
Messe, jeden Freitag sah sie ihren Heiland am Kreuze sterben und starb mit ihm
den mystischen Tod des Mitleidens.»69 Das war das Bild, das sie zu Lebzeiten
abgab. Erst nach ihrem Tod blockierten sich die um die Deutangshoheit ringenden

Parteien, was wohl auch letztlich ihre Seligsprechung be- resp. verhinderte.70

Ganz anders sah die Situation bei Karoline Beller71 aus Lütgeneder im
preussischen Westfalen aus. Im Frähsommer 1845 wurde bekannt, dass die 14-jährige
Karoline die fünf Wundmale Christi zeige, nachdem sie zuvor durch wiederkehrende

Krämpfe geplagt wurde und seit Anfang Mai keine feste Nahrung mehr zu
sich genommen hatte.72 Der öffentliche Zulauf - immerhin ist von insgesamt
20'000 Menschen die Rede - wurde bereits nach zwei Wochen unterbunden.73

Eine religiöse Deutung ihres Zustandes konnte sich nicht durchsetzen, eine
kirchliche Einbindung oder gar Anbindung unterblieb. Die Kirchenfuhrang
anerkannte vielmehr «unter Desavouierung der Gläubigen die Erstzuständigkeit der
Ärzte»74. Die amtlich mit dem Fall befassten Priester hatten nur Geringschätzung
für solch geartete «Auswüchse der Volksfrömigkeit» und die sie portierenden
«ultramontanen Eiferer» übrig.75 Zwar versuchte eine «unterlegene Fraktion von
Klerikern»76 sich an die Spitze des Volkes zu stellen, jedoch vergeblich. Die
weltlichen Behörden kamen zu dem Schluss, «das Kind müsse nötigenfalls unter
Anwendung von Waffengewalt zum hiesigen Krankenhaus geschafft werden»
und dürfe auf gar keinen Fall einem schwärmerischen, phanatischen Priester'7

überlassen werden. Während die Mörl in ihrem Primärumfeld belassen wurde -
wenn man sie auch ins Kloster transferierte -, entriss man Karoline Beller ihrer
gewohnten Umgebung und ihrem geistlichen Betreuer78 mit der Begründung, sie
sei eine Verführte. So stellte das Gericht fest, dass es sich, wenn auch nicht um
eine «betrügliche Gaukelei», so doch um ein «schweres Nervenleiden der
Pflegebefohlenen im religiösen Wahne» handle.79 Den religiösen Instanzen entzogen
war Karoline Beller der Deutangshoheit der Medizin und der Ärzte überlassen.

68
Ebenda, 276.

69
Grandi, Maria von Mörl (wie Anm. 62), 84-85.

70
Priesching, Maria von Mörl (wie Anm. 19), 204-237.
Auch ihr Casus ist anhand der Quellen gut erforscht. Die nachfolgende Darstellung ihres
Falles stützt sich auf Muhs, Die Stigmata der Karoline Beller (wie Anm. 30).

75
Ebenda, 123.

76
Ebenda, 86.

77
Ebenda, 106-107.

78 Ebenda. 119.
79

Ebenda, 101.



Irre - Gauklerin - Heilige? 215

Sie wurde ins Krankenhaus gesteckt und medikalisiert. Während ihres 15-mona-

tigen Krankenhausaufenthaltes erfuhr sie aber keine medizinische Behandlung,
sondern befand sich faktisch in «Isolationshaft ohne Gerichtsverfahren»80. Das

ganze endete im Fiasko, sie versank, nun in anderer Weise stigmatisiert, in der

Bedeutungslosigkeit.

Marguerite Bays - eine stigmatisierte Jungfrau im Dienst der Sache

des Kulturkampfes

Als ein weiteres «Glied in der goldenen Kette der Stigmatisierten» kann die
seherisch begabte und stigmatisierte Jungfrau Marguerite Bays (1815-1879)81 gelten.

Auch ihre Geschichte ist eine Erfolgsgeschichte. Die aus La Pierraz, einem
kleinen Weiler im Kanton Fribourg stammende Näherin galt bereits vor ihrer
Stigmatisierung als «fromme Seele»''*2. Von ihr wird berichtet, sie habe täglich,
bei jedem Wind und Wetter, die Heilige Messe in La Siviriez83 besucht, und
habe die Pfarreikinder im Beten und Singen unterrichtet. Am Tag der Dogma-
tisierung der Unbefleckten Empfängnis Mariens, am 8. Dezember 1854, erschien
ihr die Jungfrau Maria, die sie auf der Stelle von ihrem schweren Krebsleiden
geheilt habe.84 In der Folge traten jeden Freitag und während der Karwoche bei

Marguerite Bays die Wundmale Christi auf.

Im Gegensatz zu anderen Stigmatisierten, die Prozessionen von Abertausenden

von Menschen anzogen wie Maria von Mörl oder Karoline Beller, lebte

Marguerite Bays auch nach ihrer Stigmatisierung doch eher zurückgezogen ihr
«altes» Leben in dem kleinen Weiler La Pierraz. Einer ihrer Hagiographen hebt
aber hervor, dass sie nicht nur von den «einfachen Leute(n) des Volkes»,
sondern auch von «Persönlichkeiten von glänzendem Wissen und großer Frömmigkeit»

um Rat angegangen worden sei.85

m Ebenda, 128.

Eine historisch-kritische Biographie zu ihr respektive zur Rezeptions- und Seligsprechungsgeschichte

fehlt. Die verfügbare Literatur ist von hagiographischen und/oder kulturkämpferischen

Interessen durchsetzt. Ausnahmen sind Francis Python, Art. Bays, Marguerite, in:
HLS 2, 126; François Rime, Das Glaneland der Marguerite Bays. Elemente zu einer
Geografie der Sakralität, in: «Wer seine Heiligen kennt ...». Katalog des Museums für Kunst
und Geschichte Freiburgs. Pro Museo 2003, 80-99; Die Stigmatisirten des neunzehnten
Jahrhunderts. Nach authentischen Quellen herausgegeben von einem Curatpriester. Regensburg

1877, 133-138; Robert Loup, Margrit Bays. Die stigmatisierte Näherin 1815-1879,
Freiburg i.Ue. 1955; Humbert-Thomas Conus, Margit Bays. Strassbourg 1995; Ders., Ein
Vorbild der Heiligkeit im Laienstand: Magnt Bays, in: Paulus-Ruf, 42 (1995), Heft 3, 2-4;
Patrice Favre, Der Presseapostel und die Heilige von Siviriez, in: Paulus-Ruf, 42 (1995),
Heft 3, 5-8.

82
Loup, Margrit Bays (wie Anm. 81), 38.

83
Ebenda, 19.

84
Ebenda, 47-49. Um was für eine Art von Krebsleiden es sich handelte, darüber divergieren
die Berichte. Laut Loup (wie Anm. 81), 47 handelte es sich um «Darmkrebs», andere

sprechen von «Brustkrebs». Vgl. Die Stigmatisirten (wie Anm. 81), 135.
85

Loup, Margrit Bays (wie Anm. 81), 78-79.



216 Elke Pahud de Mortanges

Marguerite Bays Stigmatisierung fällt nicht nur zusammen mit der Dogmati-
sierung der Unbefleckten Empfängnis Mariens, sondern auch in die politisch
aufgeladene Zeit nach dem Sonderbundskrieg. Dieser hatte Spuren hinterlassen:
bei der katholischen Bevölkerung der Eidgenossenschaft herrschte Untergangsstimmung,

man fühlte sich im neuen Bundestaat nicht heimisch und sah die eigene

religiös fundierte Identität durch die freisinnige Umwelt bedroht.86 Bays
Stigmatisierung kam im Kampf um die religiöse und politische Identität der Katholiken,

um die katholische Identität des Kantons Freiburg gelegen, nicht nur im
19. Jahrhundert, sondern auch noch im 20. Jahrhundert.

So hat nicht nur der Chorherr Joseph Schorderet, der Gründer des Paulus-
Werkes und der Tageszeitung «La Liberté» sein eigenes Anliegen geschickt mit
der Näherin aus La Pierraz verknüpft: «Wenn auch unsere Schwester, die heilige
Stigmatisierte, in La Pierraz bleibt, so lebt sie doch mit uns das Leben der
Töchter des Paulus-Werkes.» Und die Hagiographen Bays' - noch ganz in der

Kulturkampfmentalität gefangen - wollen wissen, dass Schorderet, der «von der

Vorsehung gerade in dem Augenblick auf die Bühne der Öffentlichkeit gerufen»
wurde, «wo der Kanton Freiburg, wie zur Zeit der Reformation, Gefahr» lief,
«seiner Mission untreu zu werden», dass Schroderet sich vorgängig bei Marguerite

Bays den ,Segen' für sein grosses Paulus-Werk geholt habe. «Ich suchte [...]
die Stigmatisierte von Siviriez auf, um zu wissen, was zu tan sei. Ich hatte zu
Maria gesagt: (Wenn Gothon [sc. der ortsübliche Name für Bays] zustimmt, wird
man vorwärtsmachen, sagt sie nein, dann eben nicht).»87

Nachdem ein erster Versuch, sie durch Rom selig sprechen zu lassen, 1930

scheiterte, haben das Pauluswerk und die Zeitung «La Liberté» mit allen Kräften
den Seligsprechungsprozess der Marguerite Bays vorangetrieben. 1943 erscheint
im Paulusverlag eine Hagiographie aus der Feder von Robert Loup, 1953 ruft die
«Liberté» zu einer Spendenaktion für den Seligsprechungsprozess Marguerite
Bays auf. Bis 1970 gingen dort Jahr für Jahr über tausend Spenden ein. Dass die
Näherin aus La Pierraz im zweiten Anlauf, im Jahr 1995 von Papst Johannes
Paul II. selig gesprochen werden konnte, wurde dem «Seilwunder vom Dent de

Lys»88 zugeschrieben. Dieses soll sich am Ostersonntag im Jahr 1940 zugetragen
haben. In den freiburgischen Alpen ereignete sich am Dent de Lys ein tragischer
Bergunfall. Von der Vierer-Seilschaft kamen drei Menschen ums Leben, wohingegen

der 19-jährige Marcel Menétry dank seines Stossgebetes zu Marguerite
Bays mit dem Leben davonkam. Die Seligsprechung Bays wurde in der
Vierteljahreszeitschrift des Paulus-Werkes «Paulus-Ruf» gefeiert und ein eigener Artikel

dem Verhältnis des Freiburger «Presseapostel(s)» - Chorherrn Schorderet -
zu der «Heiligen von Siviriez» gewidmet.89

Urs Altermatt, Katholizismus und Moderne. Zur Sozial- und Mentalitätsgeschichte der
Schweizer Katholiken im 19. und 20. Jahrhundert. Zürich 1989, 132-145.
Favre, Der Presseapostel (wie Anm. 81), hier 7.

Marguerite Bays - die Selige von Siviriez. Die Schneiderin und das «Seilwunder vom dent
de Lys», in: Neue Zürcher Zeitung, 7. August 2000, 12.

Favre, Der Presscapostel (wie Anm. 81).



Irre - Gauklerin - Heilige? 217

« Vous me montrez comme un boeufgras» -
die marianische Seherin Bernadette Soubirous

Zum Abschluss soll die zumindest wirkungsgeschichtlich bedeutsamste marianische

Seherin in den Blick kommen, auf die geradezu idealtypisch alle die oben

beschriebenen individuellen und überindividuellen Faktoren des Milieus sowie
die geographischen, sozialen und ökonomischen Parameter zutreffen, die den

Typus der marianischen Seherin ausmachen.

Die Rede ist von Bernadette Soubirous90. Sie war gerademal 14 Jahre alt, als

sie zwischen dem 11. Februar und dem 16. Juli 1858 in der Grotte von Massabielle

insgesamt achtzehn Erscheinungen hatte. Ihre leibliche Mutter war wenig
präsent in ihrem Leben. Bereits mit 10 Monaten wurde sie einer Amme anvertraut,

wo sie bis zu ihrem zweiten Lebensjahr verblieb. Bildung im eigentlichen
Sinn wurde ihr nicht zuteil. Im Alter von 13 Jahren kehrte sie zu ihrer ehemaligen

Amme als Haushaltshilfe und Schafhirtin zurück. '

Der Ort Lourdes, wo
Bernadette aufwuchs, war gekennzeichnet durch die geographische Randlage der

Pyrenäen, wo die sozialen und ökonomischen Verhältnisse schon immer schwierig

waren, sich in den fünfziger Jahren des 19. Jahrhunderts aber nachgerade zur
sozialen und ökonomischen Krise ausgewachsen haben.92 Dazu kam 1855 die

Cholera-Epedemie. Für die Familie Soubirous bedeutete das den sozialen
Abstieg aus eh schon kleinen Verhältnissen. 1854 mussten ihre Eltern die bis dahin
betriebene Mühle aufgeben und sich seither als Tagelöhner verdingen.

Es kann und soll hier nicht der Ort sein, das Handbücher füllende Thema
«Lourdes und Bernadette» erschöpfend zu behandeln. Wir wollen uns an dieser
Stelle auf einen einzigen, im Horizont unsrer Fragestellung liegenden Aspekt
beschränken und fragen, wie sich im Fall der Bernadette Soubirous Selbst- und
Fremdbild einer marianischen Seherin entwickeln und bedingen, respektive welche

Verschiebungen und «interpretative Induktionen» (Patrick Dondelinger)
vorgenommen werden mussten, damit sie und das, was sie gesehen hatte, im «Garten

der Kirche» gepflanzt und der «orthodoxen» marialen Ikonographie konform
werden konnte, sodass sie schliesslich am 14. Juni 1925 seliggesprochen und

genau 80 Jahre nach der Dogmatisierung der Unbefleckten Empfängnis Mariens,
am 8. Dezember 1934, heilig gesprochen werden konnte. Denn auch bei ihr
bestand - zumindest theoretisch - die Möglichkeit, als Irre oder Kranke zu enden,

wie es Franz Werfel den Bischof von Tarbes, Monsieur Bertrand Sévère

Laurence, in der literarischen Fiktion pointiert fomulieren lässt: «Die Kommission
[sc. zur Überprüfung der Echtheit ihrer Visionen] [...] kann nur drei
Urteilssprüche fällen. Entweder wird sie sprechen: Du bist eine Gauklerin, kleine
Soubirous, folglich gehörst du in die Korrektionsanstalt. - Oder wird sie sprechen:

90 Die Literatur zu ihr vgl. oben Anm. 24.
91 Hubertus R. Drobner, Art. Soubirous, Bernadette, in: BBKL X (1995) Sp. 839-843, hier Sp.

839.
92

Harris, Lourdes (wie Anm. 24), 53-54.
93 Drobner, Art. Soubirous (wie Anm. 91), Sp. 839.



218 Elke Pahud de Mortanges

du bist eine Irre, kleine Soubirous, folglich gehörst du ins Irrenhaus. - Oder wird
sie sprechen: die Allerseligste Jungfrau hat dich begnadigt, kleine Soubirous.
Von deiner Quelle gehen Wunder aus.»94

Damit aus Bernadette Soubirous eine «Blume der Kirche» werden konnte,
durch deren Visionen der am Nordrand der Pyrenäen gelegenen Ort Lourdes jäh
ins Zentrum der «religiösen Geographie»95 katapultiert wurde, waren mehrere
«Korrekturen» an ihrem Selbstbild und ihrem Selbstverständnis notwendig. Eine
erste Verschiebung respektive «interpretative Induktion» lässt sich hinsichtlich
der Frage feststellen, wer denn Bernadette während der 18 Erscheinungen
erschienen ist. Bernadette hat von den Erscheinungen nur als diesem «weissen
Etwas» (Aqueró) bzw. der ((schönen Dame» bzw. «dem weissen Fräulein» gesprochen.96

Übereinstimmend wird berichtet, Bernadette habe zunächst weder
ausschweifende Ausschmückungen noch das Geschehene expressis verbis mit der
Jungfrau Maria identifiziert.97 Wenn, dann habe sie nur von «Jungfrau»
gesprochen. Dass diese die Jungfrau Maria sei, wurde «wohl zuerst von einer Frau
behauptet, die Bernadette bei der dritten Erscheinung begleitet hat».98 Anlässlich
der Verhöre durch die Zivilautoritäten protestierte Bernadette ausdrücklich gegen
die Unterstellung, sie habe behauptet, die Jungfrau Maria gesehen zu haben.99

Auch beharrte sie nicht nur im Rahmen dieser Verhöre, sondern ihr Leben lang
darauf, dass die ikonographische Repräsentation und Umsetzung dessen, was sie

gesehen habe, nicht korrekt erfolgt sei, weil «zu gross» und «zu alt».100 Erst auf
beharrliches Nachhaken der Geistlichkeit habe, so Dondelinger, das «Etwas»
mehr und mehr Gestalt angenommen und sei mit den von jeder Lourdesgrotte
bekannten Accessoires versehen worden: Rosenkranz, blauer Gürtel, Rosen auf
den Füssen.1 ' Erst nach langen 44 Tagen wurde das «Auqeró», das «Fräulein»,
die «Dame» zur «Unbefleckt Empfangenen».102 Erwähnenswert dabei ist, dass

101

102

Werfel, Das Lied von Bernadette (wie Anm. 65), 328.

Dondelinger, Die Visionen (wie Anm. 24), 71.
Es ist die Rede von «Aquéro», ((une fille blanche, pas plus grande que moi», (da fille», la
«petite demoiselle», (da dame à robe blanche». Vgl. dazu «Premier mémoire Clarens sur les

Apparitions», in: Laurentin, Lourdes. Documents (wie Anm. 24), I, 190-204, hier 197, 198,
211 Anm. 2 sowie Laurentin, Sens de Lourdes (wie Anm. 24), 40 mit Anm. 57-60, 80, 81 ;

Dondelinger, Die Visionen (wie Anm. 24), 102, 130; Petri, Marienerscheinungen (wie Anm.
20), 46.

Dondelinger, Die Visionen (wie Anm. 24), 97.

Petri, Marienerscheinungen (wie Anm. 20), 37.
Anlässlich der Befragung auf dem Polizeikommissariat in Lourdes am 27. Februar, spielte
sich folgender Dialog ab: «Tu dis que c'est la Sainte Vierge qui f apparaît? Je ne sais pas si
c'est elle, elle ne me l'a pas dit.» Zitiert nach Laurentin, Sens de Lourdes (wie Anm. 24), 63.

Harris, Lourdes (wie Anm. 24), 109 sowie Laurentin, Sens de Lourdes (wie Anm. 24), 40-
42.

Dondelinger, Die Visionen (wie Anm. 24), 96, 101.

Die etwas sperrige Formulierung der Selbstidentifizierung der Erscheinung, die nicht in der
französischen Hochsprache, sondern im «Lourder Platt» erfolgte, lautet korrekt: «Ich bin die
Unbefleckt Empfangene» und nicht wie oftmals zu lesen ist «Ich bin die Unbefleckte
Empfängnis» (so bei Petri, Marienerscheinungen [wie Anm. 20], 37 und Helmut Moll, Art.
Soubirous, Bernadette, m: LThK3 9, Sp.747). Vgl. Dondelinger, Die Visionen (wie Anm.
24), 136 ff, 139.



Irre - Gauklerin - Heilige? 219

zwei Tage zuvor die Statue der Unbefleckten Empfängnis im Beisein von 600

Personen mit Pomp in der Grotte von Massabielle installiert worden war.103 Das

heisst: die Unbefleckte Empfängnis wurde ikonographisch bereits in die Grotte

gebracht, bevor sich die Erscheinung als solche identifiziert hatte. Diese Identifizierung

geschah zudem noch am Fest Maria Verkündigung, am 25. März, weshalb

man sagen kann, die Erscheinung hat sich sozusagen an den Kirchenkalender

gehalten.104 «La Dame attendait la fête de l'Annonciation - 25 mars 1858

- pour révéler le secret qui donnait sens et poids au reste des apparitions.»1,5

Dondelingers Deutung, wonach diese Selbst-Identifizierung der Erscheinung
die notwendige Bedingung für die soziale Akzeptanz der Visionen war, ist

überzeugend. Durch ihre Namensnennung - «Ich bin die Unbefleckt Empfangene» -
überführte das «Etwas» und damit die Zweideutigkeit der Erscheinung in die
Eindeutigkeit106, was einen doppelten Bestätigungsprozess in Gang setzte. Das

Mariendogma vom 8. Dezember 1854 über die Unbefleckte Empfängnis
Mariens107 bestätigte die Echtheit der Vision der Bernadette und ihre Vision
bestätigte die Echtheit des vier Jahre zuvor verkündeten Dogmas.108 Der
Kapuzinerpater Fulgence formulierte diese Sicht in seiner Predigt in Lourdes wie folgt:
(([...] les deux lieux ou fut proclamé l'Immaculée conception sont Rome et Lour-
des»

Eine weitere Verschiebung respektive «interpretative Induktion» ist erkennbar,

die ebenfalls notwendig war, damit aus Bernadette eine Heilige werden
konnte. Es ist dies die Verschiebung vom Selbstbild als Seherin hin zum Fremd-

respektive Aussenbild der wunderbaren Heilerin.110 Die Erwartungen der Gläubigen,

die die Visionen Bemadettes verfolgten, waren gross. Man hoffte auf Wunder.

Doch diese Erwartungen auf ein die Erscheinungen begleitendes Wunder
wurden (zunächst) nicht erfüllt, weshalb die Geschichte einer wunderbaren Heilung

eines Mädchens in Umlauf gebracht wurde.1" Dieser zufolge war Eugénie

Troy, die kaum das Licht einer Lampe hatte sehen können, durch die umarmende

103
Dondelinger, Die Visionen (wie Anm. 24), 131.

104
Ebenda, 133-134.

105 Laurentin, Sens de Lourdes (wie Anm. 24), 49.
106

Dondelinger, Die Visionen (wie Anm. 24), 186.
107 Pius IX., Bulle «Ineffabilis Deus» vom 8. Dezember 1854, in: Heinrich Denzmger/Peter

Hünermann (Hg.), Enchiridion symbolorum definitionum et declarationum de rebus fidei et

morum, Freiburg i. Br. ,71991, Nr. 2800-2804.
108

Dondelinger, Die Visionen (wie Anm. 24), 137-138.
09 Zitiert nach: La vierge Marie dans l'enseignement de la théologie et la catéchèse mariale

adulte. Communications présentées à la 58""'mc session de la Société Française d'Etudes
Mariâtes, Sanctuaires Notre-Dame-de-Lourdes (2001), réunies par Jean Longére, Paris 2002,
220.

110
Harris, Lourdes (wie Anm. 24), 200-201. Diese Fokusverlagemng, so Dondelinger, wird
deutlich «an Hand der offiziellen Darstellung der vom Bischof eingesetzten Untersuchungskommission.

Hier wird an erster Stelle die Abklärung der erfolgten Heilungen angeordnet,
und erst an zweiter Stelle diejenigen der Visionen Bemadettes.» Dondelinger, Die Visionen
(wie Anm. 24), 171-172.

'" Harris, Lourdes (wie Anm. 24), 200. Vgl. dazu auch: «Premier mémoire Ciarens sur les

Apparitions», in: Laurentin, Lourdes. Documents (wie Anm. 24), Vol. I, 203.



220 Elke Pahud de Mortanges

Begegnung mit Bernadette geheilt, sprich sehend geworden. Bernadette aber,
darüber von staatlicher Seite befragt, verneinte dies. «Je ne crois pas avoir guéri
qui que soit, conclut Bernadette, je n'ai au reste rien fait pour cela.»"2 Wenn
auch Bernadette zu ihren Lebzeiten das Aussenbild Heilerin abgelehnt hatte,
verschob sich der Akzent und die Aussenwahrnehmung zunehmend auf diesen
Aspekt. Dies wohl deshalb, weil die Wunderheilungen systemimmanent gesprochen
die Funktion einer Art übernatürlichen (göttlichen) Beglaubigung ihrer Visionen
hatten und darüber hinaus das Lourder Geschehen öffneten und anthropologisch
universalisierten. ' '3

Was nachfolgend als Zähmung respektive Reklusion zu beschreiben ist, stellt
zwar keine interpretatorische Induktion im Sinne Dondelingers dar, ist aber doch
als drittes, wichtiges Moment beim Vorgang der Verschiebung vom Selbstbild
der Bernadette hin zum popularisierten und populären Fremdbild festzuhalten.
Bei den Visionen zeigte Bernadette ein ausgeprägtes und gar nicht standesge-
mässes Selbstbewusstein, was unter anderem dadurch belegt wird, dass sich
anwesende Bürgersfrauen überaus konsterniert durch ihr unstandesgemässes
Verhalten zeigten. Doch als es darum ging, die kirchliche Anerkennung für ihre
Visionen zu erhalten und damit auch den kirchlichen Schutz, musste sie dafür einen
hohen Preis zahlen. Denn, wenn sie «eine von den auserwählten Sterblichen»

war, «die Ansprach auf die Ehre der Altäre erheben» konnte, dann, so formuliert
es Werfel in der literarischen Fiktion, «mußt du, Bernadette verschwinden, hörst
du, denn eine Heilige lassen wir nicht in der Welt herumlaufen. Eine Heilige, die
sich vielleicht mit jungen Burschen abgibt und einen Mann nimmt und Kinder
bekommt, das wäre freilich eine hübsche Neuerung [...]. Darum, kleine Soubirous,

nimmt dich die Kirche in ihre Obhut. Darum [...] pflanzt dich die Kirche als
kostbare Blume in einen ihrer besten Gärten, bei den Karmeliterinnen, bei den

Kartäuserinnen, wo die Regel sehr streng ist, ob du willst oder nicht [...].»"4
«Du bist der Mittelpunkt einer Geschichte, wie man sie in unserer Zeit noch
nicht vernommen hat. Glaubst du, dies alles liege im üblichen Lauf der Welt,
und du könntest nun sagen: ich hab das meinige getan, nun laßt mich mein Leben
leben? [...]. Aber ich habe doch das Meinige getan! sagt Bernadette, der das Blut
aus den Lippen weicht.» Der Dechant antwortete: «Du bist wie eine Kugel, die

man abgeschossen hat, Bernadette. Niemand kann deine Bahn mehr ändern.»115

Wenn auch Werfeis literarische Fiktion den Aspekt der kirchlichen Reklusion
zu deutlich und zu hoch veranschlagt und den Aspekt des Schutzes, den die
Klostermauern (zumindest später in Nevers) boten, unterschlägt, so ist daran
doch folgendes richtig: Lourdes konnte erst zu dem werden, was es heute ist, als

Bernadette Lourdes verlassen hatte. Ab einem gewissen Zeitpunkt hatten sich die

112

113
Harris, Lourdes (wie Anm. 24), 201.

Dondelinger, Die Visionen (wie Anm. 24), 160-161, 171 f., 186. Zu bedenken wäre in
diesem Zusammenhang auch, dass es faktisch zu einer weiteren Verschiebung innerhalb des

Heilungsparadigmas kam, insofern als der Topos heilende Begegnung mit Bernadette durch
den Topos Heilung durch das Wasser von Lourdes abgelöst wurde.
Werfel, Das Lied von Bernadette (wie Anm. 65). 328-329.
Ebenda, 373.



Irre - Gauklerin - Heilige? 221

Ereignisse um Bernadette verselbständigt und waren ihrer Kontrolle und ihrer
Deutungshoheit entzogen. Ihr blieb nichts anderes übrig, als sich zurückzuziehen.

Die Geschichte nahm ihren Lauf. Die kirchliche Hierarchie, sprich der zuständige

Ortsbischof Laurence von Tarbes, setzte am 28. Juli 1858 eine Kommission
zur Überprüfung der Geschehnisse ein und bestätigte vier Jahre später die Echtheit

der Marienerscheinungen."6 Die nach Lourdes kommenden Pilger bedrängten

Bernadette, sie wollten sie sehen und sie anfassen."7 Wohnte diese zunächst
noch bei ihren Eltern in der Mühle, wechselte sie 1860 zu den Schwestern des

Lourder Hospizes, wo sie lesen, schreiben und nähen lernte. Die Grotte durfte sie

nur mit Genehmigung aufsuchen, auch war sie unter ständiger Bewachung. Als
sie 1866 wieder einmal von der Menge bedrängt wurde und sie sich hinter den

Klostermauern zu verstecken suchte, befahl ihr die Superiorin, sich zu zeigen,
was Bernadette zur bitteren Äusserung veranlasst haben soll: «Vous me montrez
comme un boeuf gras»."8

Hergezeigt wurde Bernadette noch auf andere Weise. Sie war die erste mari-
anische Seherin, die «Dank» der Errungenschaften der Moderne - der
Photographie - auf neue Weise medial inszeniert und publiziert wurde."9 Zunächst

waren es Priester, dann lokale Photographen, für die sie posieren musste und die
sie zu inszenieren wussten, indem sie ihre bäuerliche Einfachheit betonten und
die harten Seiten ihrer Persönlichkeit sowie den körperlichen Verfall ausblendeten.120

«On l'avait fait poser avec les symboles de la pratique religieuse orthodoxe:

chapelets, statues de l'Imaculée Conception et prie-Dieu.»1 ' Dem Ansinnen,

sich in voller Ekstase photographieren zu lassen, verweigerte sich Bernadette

allerdings.122

Im Mai 1866 kehrte Bernadette Lourdes den Rücken und siedelte ins feme St.

Gildard in Nevers über, wo sie bis zu ihrem Tod lebte.123 Damit war auch räumlich

dokumentiert, dass die Deutungshoheit über ihre eigene Person sowie über
das Geschehene schon lange nicht mehr bei ihr selber lag. Mehr noch: sie musste
sich hinsichtlich ihres weiteren Lebens dem Regime der Reklusion unterwerfen.

116
Drobner, Art. Soubirous (wie Anm. 91), Sp. 840; Petri, Marienerscheinungen (wie Anm.
20), 37.

117
Harris, Lourdes (wie Anm. 24), 194-195.

118
Ebenda, 194.
«Peu de personnages du XIX e siècle ont été photographiés autant que Bernadette. (A ma
connaissance, 54 clichés échelonnés de 1860 à 1879). Réunir la collection est un gros
travail. La débrouiller est un vrai casse-tète. Les clichés originaux sont généralement
perdus.» Laurentin, Lourdes. Document (wie Anm.24), Vol. V, 61 sowie die Abbildungen
auf Seite 60.61 sowie Vol. Ill, 28; vgl. auch Harris, Lourdes (wie Anm. 24), 205.208 sowie
die Abbildungen auf den Seiten 206-207.

120
Harris, Lourdes (wie Anm. 24), 210.

121 Ebenda.
122

Ebenda, 207.
Die Ordensleitungen vieler Klöster waren gar nicht besonders erpicht auf die «Aufnahme
von proletarischen Bergseherinnen», fürchteten sie doch Komplikationen wie im Fall der
Seherin von La Salette, Catherine Labouré. Dondelinger, Die Visionen (wie Anm. 24), 207-
208 Anm. 190.



222 Elke Pahud de Mortanges

Hinter sicheren Klostermauern, weit weg von ihrer Heimat, war sie einerseits
geschützt vor dem Zugriff und den Bedrängungen durch die Pilgermassen.124 «Le
problème pour les supérieures est d'éviter que Bernadette ne redevienne la ,bête

curieuse', le (poisson rouge> que tout le monde observait dans l'aquarium de la
maison-mère.»125 Andererseits konnte sie, weit weg von Lourdes, den Gang der

Dinge nicht mehr stören. So wurde sie in die «Konvention der Heiligmässig-
keit»126 eingebunden und das klösterliche Leben sollte zum «Goldschmied ihrer
Seele»127 werden.

Die kirchliche Anerkennung nur vier Jahre nach ihren Visionen, die verehrende

Bemächtigung durch Pilger und Gläubige, die mediale Inszenierung ihrer
zu einem Heiligenbild - all das lediglich als Instrumentalisierung zu beschreiben,
wäre zu kurz gegriffen. Denn faktisch setzten diese Aneignungen auch Prozesse
in Gang, die durchaus als emanzipativ zu bezeichnen sind, wenn auch nicht im
Sinne der Frauenemanzipation. Denn: zwar entkam Bernadette der traditionellen
Frauenrolle, zwar gelang ihr der «stataserhöhende Brach»128 mit ihrem
Ursprungsmilieu, aber der Preis dafür war die Übernahme einer anderen Rolle: die
der Heiligen. Und diese Rolle brachte nicht nur die Stataserhöhung für sie selber,
sondern auch für ihre Sippe, darüberhinaus aber auch für eine ganze Region,
denn nicht nur der lokale Dialekt des Lourder Platt war durch die Visionen
aufgewertet worden, sondern Lourdes trat aus dem Schatten der anderen Badeorte
im Umkreis und erlebte unter anderem auch Dank der frühen Eisenbahnan-

bindung einen wirtschaftlichen Aufschwung.129 Lourdes wurde nicht nur zum
Zentrum einer Massenwallfahrt, die bis heute Millionen von Menschen anzieht.
Lourdes wurde auch vor allem im 20. Jahrhundert zum «Exportschlager».130 Wer
aufgrund politischer oder wirtschaftlicher Gründe nicht nach Lourdes reisen

konnte, sollte die Gelegenheit haben, gleichwohl am Wunder von Lourdes
teilzuhaben. Allein im Kanton Fribourg zählen wir heute 52 Lourdesgrotten.131

Laurentin, Lourdes. Dossier (wie Anm. 24) Vol. II, 115: «[...] à mesure que Lourdes
avance, Bernadette s'efface Le 4 juillet 1866, elle ,quitte Lourdes pour toujours'! Il ne
lui reste plus que la vie cachée.»

125
Laurentin, Bernadette vous parle (wie Anm. 24), Vol. 11,10.

126
Werfel, Das Lied von Bernadette (wie Anm. 65), 397.
Ebenda, 396. Vgl. Dondelinger, Die Visionen (wie Anm. 24) 61: «Die Jahre in Nevers
werden jedoch für Bernadette zu einer Art Kreuzzug, verursacht durch die systematischen
Demütigungen der Klosterzucht.»

128
Ebenda, 60-61 sowie 207 Anm. 188.

129
Vgl. Altermatt, Katholizismus und Moderne (wie Anm. 86), 70. Der Marienkult in Lourdes
«steht in engem Zusammenhang mit der damaligen technologisch-industriellen Entwicklung».

130 Den Auftakt machte Papst Leo XIII., der in den Vatikanischen Gärten eine Nachbildung der
Grotte von Massabielle anbringen liess.
Jean-Pierre Anderegg, Une histoire du paysage fribourgeois. Espace, territoire et habitat.
Fribourg 2002, Ì62-165 sowie die Übersicht auf S.355; Matthias Arbogast, Lourdesgrotten
in Deutschfreiburg. 1. Teil, in: Freiburger Volkskalender 2004, 90-96, 2. Teil, in:
Freiburger Volkskalender 2005, 52-60.



Irre - Gauklerin - Heilige? 223

Schluss

Ob die marianischen Seherinnen und die stigmatisierten Jungfrauen als Irre,
Gauklerinnen oder Heilige endeten, das entschieden die Zeitumstände und vor
allem die zeitgenössischen Rezeptions- und Interpretationsprozesse. Ob es zum
privaten Fiasko kam und das Ganze eine Geschichte des Scheiterns wurde oder
aber zum positiv gewendeten, überindividuellen sozial-religiösen Drama mit
dem Potential der Multiplikation und des Exports, darüber entschied, ob die
Seherin respektive stigmatisierte Jungfrau bereit war, die Deutangshoheit über ihre
Person und das damit verbundene Geschehen abzugeben; sodann wer die
Deutungshoheit an sich reissen und sie auch öffentlich durchsetzen konnte - die
Medizin, die Justiz oder eine «prämodernen» Mentalitäten zugewandte kirchliche
((peer group»132, die meist nicht identisch war mit der Amtskirche. Darüber
entschied auch die Adaptierbarkeit des Geschehens in das religiöse System. In
Abwandlung des berühmt gewordenen Aperçus von Simone de Beauvoir könnte
man versucht sein zu formulieren: Als Heilige wird man nicht geboren, zur
Heiligen wird man gemacht.

Irre - Gauklerin - Heilige? Inszenierung und Instrumentalisierung frommer Frauen im
Katholizismus des 19. Jahrhunderts

Die funktionsspezifische Ausdifferenzierung und Segmentierung der Gesellschaft in der
Moderne hatte Folgen für die Frauen. Sie kamen in den meisten Subsystemen respektive
Lebenswelten nicht vor. Während Männer je nach Stand mindestens zwei «öffentliche»
Räume bewohnten - den der Ökonomie und der Politik -, waren Frauen auf den
«privaten» Raum der bürgerlichen Ehe reduziert. Die Kirche(n) waren einer der wenigen
öffentlichen Räume, die Frauen offenstanden. Allerdings: «Wenn katholische Frauen [...]
ohne die Vermittlung von Männern Heilsgewißheit suchten oder überhaupt aktiv in
Erscheinung treten wollten» (Götz von Olenhusen), blieb ihnen in der katholischen Kirche
nur der Rückgriff auf vormoderne Vorstellungsmodelle der Wirklichkeitsbewältigung
(Wunder und wunderbare Erscheinungen).

Anhand von zwei Massenphänomenen (dem Typos der jugendlichen [marianischen]
Seherin und dem der stigmatisierten Jungfrau) soll das kindlich-weibliche Ringen um
religiöse Selbstvergewisserung im Katholizismus des 19. Jh.s. beleuchtet werden. Die (Kind-)
Frauen waren nicht nur religiöse Objekte und Gegenstand von Fremdinszenierungen, die
sie zum religiösen Anschauungsobjekt, zur «frommen Ikone» (halb)öffentlicher Verehrung

werden liessen. Sie waren auch religiöse Subjekte (fromme Frauen), die religiös-biographische

Selbstentwürfe und -bilder abgaben und aktive Bewohnerinnen und Produzentinnen

der religiösen Vorstellungswelt waren. Inwieweit sie in ihrer Selbstinszenierung
geprägt waren durch Konventionen, Mentalitäten, religiöse Vorstellungen ihres Ursprungsmilieus,

wird es zu klären gelten.
Vor allem die Wechselwirkung zwischen Selbst- und Fremdinszenierung, die Prozesse

der «interpretatorischen Induktion» (Dondelinger) und Überformung, der kirchlichen
Aneignung respektive Ausgrenzung werden zu beachten sein. Ob eine stigmatisierte Jungfrau

oder Seherin als Irre, Gauklerin oder Heilige endete, hing nicht davon ab, ob ihre
Stigmata oder ihre Visionen «echter» oder ((weniger echt» waren als die anderer Frauen.
Von welchen Faktoren, Umständen, Konstellationen hing es dann ab, dass die stigma-

132
Es zeigen sich hier auffällige Parallelen zum Mittelalter respektive zur frühen Neuzeit, wo

«peer groups» respektive «pressure groups» ebenfalls eine herausgehobene Bedeutung bei
der Zuschreibung und Anerkennung von ((Heiligkeit» hatten. Vgl. Peter Dinzelbacher, Heilige

oder Hexen? Schicksale auffälliger Frauen in Mittelalter und Frühneuzeit, Zürich 1995,
280-283.



224 Elke Pahud de Mortanges

tisierte Jungfrau Karoline Beller im preussischen Westfalen medizinalisiert, pathologisiert
und kriminalisiert wurde und als Betrügerin endete, während eine Maria von Mörl zur
«stumme Ikone» avancieren konnte? Welche Prozesse interpretatorischer Induktion
brauchte es, um die widerspenstige Bernadette Soubirous zu zähmen und sie «als kostbare
Blume» im Garten der Kirche zu pflanzen? Dürfen oder müssen gar die Überführung der
weiblichen Selbstinszenierung(en) in die kirchlich legitimierte respektive forcierte
Fremdinszenierung als klerikale Instrumentalisierung gedeutet werden oder gibt es Anzeichen
dafür, dass die kirchliche Aneignung auch emanzipative (wenn auch nicht fraueneman-
zipative) Prozesse freisetzte?

Folie - imposteur - sainte? Mise en scène et instrumentalisation des femmes pieuses dans
le catholicisme du 19ème siècle

La différenciation spécifique et fonctionnelle et la segmentation de la société dans les
Temps Modernes a eu des conséquences sur les femmes. Elles n'étaient pas présentes
dans la plupart des sous-systèmes et domaines de vie. Alors que les hommes occupaient,
selon les couches sociales, au moins deux espaces «publiques» - ceux de l'économie et de
la politique - les femmes étaient réduites à l'espace «privé» de l'épouse bourgeoise. L(es)
église(s) constituaient l'un des espaces les moins publiques ouverts aux femmes. Toutefois:

«Quand les femmes catholiques [...] cherchaient une assurance de salut sans
l'intervention des hommes ou voulaient, en général, mettre activement un pied sur le devant de
la scène» (Götz von Olenhusen), il ne leur restait, dans l'Église catholique, que le recours
à des modèles pré-modernes de représentations de la réalité (miracles et apparitions
miraculeuses).

La lutte infantilo-féminine pour l'assurance de soi sur le plan religieux dans le catholicisme

du 19ème siècle sera examinée au moyen de deux phénomènes de masse, le type de
la jeune prophétesse [marianique] et celui de la vierge stigmatisée. Les femmes(-enfants)
n'étaient pas seulement des objets religieux et une matière à mise en scène par autrui qui
les transformaient en objets de contemplation religieuse, en «pieuses icônes» de
vénération (semi-)publique. Elles étaient aussi des sujets religieux (de pieuses femmes), qui
donnaient des biographies et des portraits religieux et qui étaient d'activés productrices du
domaine de représentation religieux. Il s'agira d'éclaircir jusqu'à quel point elles étaient
marquées, dans la mise en scène de soi, par les conventions, les mentalités, les
représentations religieuses de leur milieu d'origine.

Avant tout ce sont l'effet de changement entre la mise en scène de soi et celle de
l'autre, les processus de «l'induction interprétative» (Dondelinger) et du modelage
excessif, celui de l'appropriation respektivement de l'exclusion religieuses qui devront être
examinés. Qu'une prophétesse ou une jeune femme stigmatisée passe pour folle, imposteur

ou sainte, ne dépendait pas de la «véracité plus ou moins grand» de ses stigmates ou
de ses visions par rapport à celles d'autres femmes.

De quels facteurs, circonstances, situations cela dépendait-il donc, que, dans la West-
phalie prussienne, la jeune stigmatisée Caroline Bélier ait été médicalisée, pathologisée et
criminalisée et ait fini par passer pour une trompeuse, alors qu'une Marie von Mörl était
promue au rang d'«icône muette»? De quels processus d'induction interprétative avait-on
besoin pour apprivoiser l'indocile Bernadette Soubirous et en faire une «précieuse fleun>
dans le jardin de l'Eglise? La transformation de(s) mise(s) en scène de soi féminine(s) en
mise en scène par autrui religieusement légitimée, respektivement forcée, peuvent-elles ou
doivent-elles être interprétées comme une instrumentalisation cléricale ou y'a-t-il des
signes que l'appropriation religieuse ait aussi dégagé des processus d'émancipation (si ce
n'est des processus d'émancipation féminine)?

Madwoman - charlatan - saint? Production and instrumentation ofpious women in 19th
century Catholicism

In the modem period the functional differentiation and segmentation of society had
consequences for women. In most of the subsystems, or life worlds, they were simply not
present. In line with their status in society, men participated in at least two public spaces,
the economic and the political sphere, while women were reduced to the private space of
bourgeois man'iage. The church(es) represented one of the few areas of public space
which was open to women. However «if women sought the certainty of salvation without



Irre - Gauklerin - Heilige? 225

mediation by men or sought to become active and evident» (Götz von Olenhusen), in the
Catholic Church they had to fall back on pre-modem conceptions such as miracles and
wondrous apparitions.

The struggle of child-women for religious self-realization within the Catholicism of
the 19th century will be illuminated by an examination of two mass phenomena: the typos
of the young female seer and that of the virgin with stigmata. The child-women were not
only religious objects open to manipulation and staging processes which made them a

religious object of attention, a «pious icon» for semi-public reverence. They were also
religious subjects (pious women), who actively inhabited and produced the religious
world of the imagination. We may enquire to what extent their self-staging was characterized

by the conventions, mentalities and religious ideas of their milieu of origin.
An important role is played by the mutual interplay between self-staging and staging

by others, especially the processes of «interpretative induction» (Dondelinger) leading to
appropriation or exclusion by the Church. Whether a young woman with stigmata, or with
prophetic powers, ended as a madwoman, a charlatan, or a saint, was not dependent on
whether the stigmata were more or less genuine, or the visions more or less true, than
those of other women. What factors, conditions and constellations determined that, in
Prussia-dominated Westphalia, Karoline Beller, a virgin with stigmata, was made into a

medical case, treated as suffering from a pathology and criminalized, while Maria von
Mori attained the status of a «dumb icon»? What processes of interpretative induction were

necessary to tame the rebelliousness of Bernadette Soubirous and plant her in the garden

of the Church as a «precious flower»? How is the transformation of a woman's self-
staging^) into an 'other' staging legitimized or required by the Church to be understood?
Must it be seen as clerical instrumentation? Or is there evidence that appropriation by the
Church also set free processes emancipatory in nature, though not emancipating women?

Schlüsselbegriffe - Keywords - Mots clés

Katholizismus des 19. Jahrhunderts, weibliche Religiosität im 19. Jahrhundert,
Marienerscheinungen, stigmatisierte Frauen, vormoderne Mentalitäten, Maria von Mörl, Bernadette

Soubirous, Marguerite Bays, Karoline Beller

Elke Pahud de Mortanges, PD Dr. theol. habil., Privatdozentin für Dogmatik und
Dogmengeschichte an der Katholisch-theologischen Fakultät der Universität Freiburg i. Br.


	Irre - Gauklerin - Heilige? : Inszenierung und Instrumentalisierung frommer Frauen im Katholizismus des 19. Jahrhunderts

