
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Religions- und Kulturgeschichte = Revue
suisse d'histoire religieuse et culturelle = Rivista svizzera di storia
religiosa e culturale

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 100 (2006)

Artikel: Grabmal und Erinnerung

Autor: Reinhardt, Volker

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-130384

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-130384
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Grabmal und Erinnerung

Volker Reinhardt

Dass die Grabmäler der Mächtigen deren Herrschaft verklärend verewigen, ja
mehr noch: dass das Wesen ihrer Herrschaft in ihren Grabmonumenten fortlebt,
ist selbstverständliche Gemeinauffassung der Neuzeit. Auf diese Weise schreiben

Grabmäler Herrschaft geradezu fort; solange sie ungebrochen den Ruhm
vergangener Machtausübung verkünden, sind politische Systemwechsel nicht
gesichert, da nicht legitimiert. Die rituelle Zerstörung der französischen Königs-
grabmäler in der Abteikirche von St-Denis auf dem Höhepunkt der jakobinischen

Revolution macht diesen Zusammenhang sinnfällig. Aufrufe zu einem
solchen politischen Ikonoklasmus zwecks totaler Erinnerungstilgung wurden im
übrigen auch in der revolutionären Schweiz des Frühjahrs 1798 erlassen; so
wollte der Waadtländer Jakobiner Louis Reymond - einer von einem guten halben

Dutzend authentischer Robespierre-Anhänger auf dem Gebiet der Eidgenossenschaft1

- die Grabdenkmäler der Aristokraten aus der Kathedrale von
Lausanne entfernen lassen: als Zeugnisse einer parasitischen Ausbeuterklasse und
damit als Tradierung einer falschen Geschichte nebst Aufforderung zur Nachahmung

fataler Fehlentwicklungen. Doch darf man diese ideologischen Verdammungen

getrost als Semirationalisierungen tiefer liegender Profanierungsbedürfnisse

ansprechen. Grabmäler sind eben nicht nur Spiegel der Geschichte, sie halten

Werte und eben auch Personen am Leben, die diese verkörpern, Grabmäler
sind im Rahmen frühneuzeitlicher Mentalitäten unheimliche Auswüchse der

Vergangenheit, die sich mit der Gegenwart in nicht annehmbarer Weise
verschlingt und diese fortlaufend weiter prägt. So aber muss man Grabmäler
zerstören, um vergessen und damit neu anfangen zu können. Diese Denk- oder bes-

?°r: Fühlweise ist geradezu ein Gemeincharakteristikum der älteren Neuzeit, in
der die befohlene Erinnerungsauslöschung als ein Mittel der Befriedung vor
allem nach Bürgerkriegen regelmässige Anwendung fand.

Vgl. Lucas Chocomeli, Jakobiner und Jakobinismus in der Schweiz. Wirken und Ideologie
einer radikalrevolutionären Minderheit 1798-1803, Bern 2006, zu Reymond vor allem S.

157-182.

SZRKG, 100(2006), 193-202



194 Volker Reinhardt

Man kann hinter solchen Geistes- und Bewusstseinshaltungen, zunehmend

spekulativ, Vorstellungen vom Fortleben der Toten finden, die sich mit christlichen

Dogmen schwer in Übereinstimmung bringen lassen. Gerade in Sachen Tod
aber gehen die verbreiteten Ideenwelten Europas seit jeher eigene, allenfalls
notdürftig mit konfessioneller Doktrin harmonisierbare Wege. So liegt den

Familienkapellen, wie sie ab dem 13. Jahrhundert in ganz Europa, und zwar vor allem
in Bettelordenskirchen, ihren Siegeszug antreten, die tief verwurzelte Auffassung
zugrunde, dass die Toten schon vor der Auferstehung zusammenbleiben wollen,
dass es also eine Art schwer (und schon gar nicht dogmenkonform) definierbares
Leben im Schlaf der Verstorbenen gibt. Mit anderen Worten: Grabmäler sind
durch alle Renaissancen und Aufklärungen hindurch magische Zeichen, ihre iko-
nologische Ausstattung ist daher bedeutungshaltiger, aussagekräftiger und damit
auch potentiell irritierender, provokanter als die gewöhnlicher Statuen oder Bilder.2

Diese Brisanz erschliesst sich nicht zum geringsten daraus, dass man die
Text- und Bildbotschaften von Sepulchralmonumenten als letzte Worten des

Verewigten, ja als das authentischste Monument letzter Hand, als unmittelbares
Treten vor Gott, als Ausweis und Rechtfertigung für das Endgericht auslegt.
Dadurch mussten die Aussagen solcher Erinnerungszeichen besonders kritisch
überprüft, ja geradezu auf die Goldwaage gelegt werden. Damit gilt für sie eine
allgemeine Gesetzmässigkeit in dramatisch, ja potentiell alarmierend erhöhtem
Ausmass: dass man die darin angelegte Botschaft zu Herrscher und Herrschaft
mit der eigenen, selbst gemachten Erfahrung dieser Herrschaft vergleicht, also
auf Kongruenz oder zumindest Kompatibilität oder aber Divergenz hin
kontrolliert. Fiel die Kluft zwischen der Erinnerungsbildung qua eigener Zeitzeugenschaft

und der Präsentation des Monuments unüberbrückbar tief aus, dann waren
die Monumente ihres steinernen Fortlebens nicht mehr sicher - und mussten vor
Schändungen geschützt werden.

Allerdings sind gewaltsame Profanierungen authentischer Grabmäler selten,
weil sie im Moment der Abrechnung, der in der Regel mit dem Tod des Mächtigen

zusammenfällt, noch nicht fertig, nicht selten kaum oder gar nicht in
Angriff genommen sind. Akut gefährdet waren stattdessen zu Lebzeiten aufgestellte
Statuen, welche die Regierenden in effigie oder symbolisch repräsentierten.
Derartige Racheakte sind im Rom des 16. Jahrhunderts so häufig und so gewaltsam,
dass man in weise vorausschauender Selbstbeschränkung von der Errichtung
solcher Monumente schliesslich weitgehend absieht und sich mit Wappen und
Grabmälern begnügt.3

Solche rituellen Zerstörungen machen über die dahinter stehenden Mentalitäten

der Ikonoklasten hinaus einen Grundkonflikt deutlich, der sich für das

frühneuzeitliche Europa wiederum verallgemeinem lässt: zwischen der gezielten,
gesteuerten, man wäre versucht zu sagen: manipulierten Erinnerung und dem von

Zu diesem theoretischen Ansatz vgl. Horst Bredekamp/Arne Karsten/Volker Reinhardt/Philipp

Zitzlsperger, Vom Nutzen des Todes fur Zeit und Ewigkeit. Anmerkungen zu den
römischen Papst- und Kardinalsgrabmälem der frühen Neuzeit, in: Kritische Berichte 29
(2001), 7-20.

3
Vgl. Volker Reinhardt, Rom. Kunst und Geschichte 1480-1650, Freiburg/Würzburg 1992.



Grabmal und Erinnerung 195

unten in Anspruch genommenen Recht, dieses Ewigkeitsurteil selbst zu fallen.
Denn dieses Recht, Erinnerung autonom auszugestalten, gehört zu den moral
politics, die Unterschichten bei jedem Regierungsantritt eines neuen Herrschers als

Basispakt geschlossen betrachten. Dahinter wiederum ist die uralte Vorstellung
lebendig, dass die Armen als pauperes Christi heilsnäher bzw., wenn sie für
einen Mächtigen beten, heilsmächtig sind. Als Spiegel dieser Mentalität
beauftragten die Päpste der Neuzeit ausgewählte Unterschichtenangehörige mit einer
solchen Dauerfürbitte zugunsten des Pontifex maximus und seiner Regierung.'1
Den finalen Urteilsspruch über Pflichterfüllung oder Pflichtverletzung, Würdigkeit

oder Machtmissbrauch behielten sich die Untertanen also ausdrücklich selbst

vor. Das gilt gewiss mit besonderer Akzentuierung für den Herrschaftssonderfall
Rom, doch darüber hinaus grundsätzlich überall. Vor diesem Hintergrund mussten

Sepulchralmonumente von Herrschern und Eliten mit besonders ausgeprägten

Merkmalen des Personenkults als Zeugnisse der sozialen Verachtung und
damit der - von unten betrachtet - Todsünde der Mächtigen verdächtigt werden.
Das gilt in gesteigertem Masse dann, wenn der Verewigte den Urteilsspruch des

Jüngsten Gerichts bereits vorwegzunehmen scheint, wie in der in dieser Hinsicht
später nirgendwo mehr übertroffenen Grabkapelle des Filippo Strozzi in der flo-
rentinischen Kirche S. Maria Novella.5 Dort nämlich verkünden nicht nur
notdürftig chiffrierte Heiligenfresken den ewigen Ruhm des Auftraggebers, sondern
die ganze Anlage ähnelt einer regelrechten Heiligsprechung, fällt doch der
Sarkophag des Verstorbenen mit dem Altar der Kapelle zusammen. Kritik strenger
denkender Kirchenreformer wie etwa der Einspruch Savonarolas gegen solche

Ruhmesselbstzeugnis.se war daher vorprogrammiert.
Besonders heikel aber musste diese ikonologische Gratwanderung in Rom, im

Falle der Grabmonumente der kirchlichen Führungselite der Kardinäle und Päpste,

ausfallen. Die Päpste nämlich waren in der Wahrnehmung durch das Volk
aufgrund ihrer unvergleichbar dastehenden Herrschaftsbegrändung zur Erfüllung
eines minutiösen Pflichtenkodex angehalten. In einer sehr direkten Fortschreibung

von Normen waren die Nachfolger Petri und damit Christi auf Erden
zwecks Nachweis ihrer Legitimität zur bruchlosen Fortsetzung von Handlungen
verurteilt, wie sie der Gottessohn auf Erden verrichtete: Hunger zu stillen, ja gar
nicht erst aufkommen zu lassen, so wie Christas die Menge durch die
Vervielfältigung von Brot und Fischen nährte, ist die wichtigste Klausel dieses ehernen
Gesetzes. Dabei wurde diese Regel so rigoros wie möglich ausgelegt. Konjunkturen,

Ernteausfalle, Preisentwicklung: das alles zählte in diesem Zusammenhang

nicht; der Vicarius Christi musste, wenn er legitim sein wollte, über den
Gesetzen dieser Welt stehen, in die doch die übergeordneten Einflüsse des Himmels

mühelos hineinwirken konnten. Natur und Übematur durchdringen sich in
der Sicht von unten wechselseitig. Die religiösen Bilder des Konfessionellen

Vgl. Volker Reinhardt. Überleben in der frühneuzeitlichen Stadt. Annona und Getreideversorgung

in Rom 1563 bis 17907, Tübingen 1991, 46-60.
" Vgl. Volker Reinhardt, Individualisierungsprozesse? Programme und Propaganda florentmi-

scher Quattrocento-Kapellen, in: Michael Borgolte (Hg.), Stiftungen und Stiftungswirklichkeiten.

Vom Mittelalter bis zur Gegenwart, Berlin 2000, 133-143.



196 Volker Reinhardt

Zeitalters mit interagierender Sphäre der Erde und des Himmels machen diese

Supraposition schliesslich vor. Und zudem haben sich die Päpste vom 15.

Jahrhundert an leitmotivisch als gelassene Abrafer der in Krisenzeiten stets
interventionsbereiten himmlischen Heerscharen hundert- und tausendfach malen lassen.

Mit anderen Worten: sie standen unter selbst erzeugtem Erwartungsdruck.
Dieser wurde weiter dadurch gesteigert und internalisiert, dass die Päpste
spätestens seit der Mitte des 16. Jahrhunderts ihre weltliche Macht als Modell und

bald auch als eine Mahnung und Warnung an die übrigen Mächtigen Europas
verstanden, die, aus römischer Perspektive betrachtet, den Sirenengesängen der

nackten Staatsräson nachgaben, d.h. sich der Säkularisierung der Macht und

damit der Vergötzung des Machtstaats ergaben. Der Kirchenstaat wurde in der

Auffassung seiner Regenten so zu einem Gegenexerzitium, zu einem konträren
Muster ewig gültiger Machtwahrheiten.6

Diese in Europa unverwechselbare Ausgangslage musste die Ikonologie und

Instrumentalisierung von Sepulchralmonumenten im Zentrum der katholischen
Kirche entscheidend prägen.7 Kennzeichnend für das frühneuzeitliche Rom
allgemein, trafen zwei extrem widersprüchliche Grandströmungen aufeinander.

Zum einen war der Pontifex maximus aus den umrissenen Gründen an sich,
wollte er seine Herrschaft in conspecta mortis verewigen, zu einer extremen hu-

militas, ja letztendlich zum Schweigen verurteilt. Als unmittelbarer Stellvertreter
des Gottessohns, der seine Macht im Konklave durch das Einwirken des

Heiligen Geistes erhielt, hatte er das Urteil seinem Auftraggeber, Gott allein, zu
überlassen - bzw. den Armen, welche sich als dessen Sprachrohr verstanden.

Auf der anderen Seite war keine Machtelite so vital wie Päpste und Kardinäle
darauf angewiesen, Propagandazeichen in eigener Sache zu hinterlassen - war
ihre Stellung doch nicht gesichert, sondern befristet und daher von der permanenten

Revisualisierung ihrer Legitimität, Würdigkeit, ja Vorherbestimmung
zum Dienst der Kirche abhängig. Der theologisch eigentlich nahegelegte
Verzicht auf das Instrument der Erinnerungssteuerung par excellence, das Grabmal,
war daher kaum praktizierbar.

Vgl. dazu Veit Elm, Die Moderne und der Kirchenstaat. Aufklärung und römisch-katholische

Staatlichkeit im Urteil der Geschichtsschreibung vom 18. Jahrhundert bis zur Postmoderne,

Berlin 2001.
Die nachfolgenden Überlegungen sind eine subjektive Teilauswertung des interdisziplinären
Forschungsprojekts requiem (www.requiem-projekt.de), innerhalb dessen ich verschiedenen
Personen für anregende Gespräche und Ideen zu Dank verpflichtet bin, in erster Linie Arne
Karsten, Philipp Zitzlsperger und Almut Goldhahn sei hier gedankt. An Basispublikationen,
die als Einzel- oder Gemeinschaftsarbeiten aus dieser stimulierenden Zusammenarbeit

hervorgegangen sind, seien genannt: Horst Bredekamp/Volker Reinhardt (Hg. in Zusammenarbeit

mit Arne Karsten u. Philipp Zitzlsperger), Totenkult und Wille zur Macht. Die
unruhigen Ruhestätten der Päpste in St. Peter, Darmstadt 2004; Arne Karsten/Philipp Zitzlsperger

(Hg.), Tod und Verklärung. Grabmalskultur in der frühen Neuzeit, Köln u.a. 2004;
Arne Karsten, Gianlorenzo Benini. Der Schöpfer des barocken Rom, München 2006.



Grabmal und Erinnerung 197

Und doch war dieser Verzicht zumindest zeitweise, wenn es das Zeitklima
nahelegte, potentiell prestigeträchtig, d.h. auffällig durch Differenzbildung. Das

gilt etwa für den am sichersten bezeugten Fall der Grabdenkmalsverweigerung
überhaupt, für Papst Klemens XL, der von 1700 bis 1721 regierte, und zwar

permanent im Zeichen gravierender Machtkrisen.8 Hier bot sich eine schlichte

Steinplatte an, um Macht als martyriumsgleiche Treuhänderschaft zum Nutzen
der Armen und Schwachen, als einen Kreuzweg im Zeichen der Uneigennützig-
keit für alle Ewigkeit zu versiegeln. Problemlos umsetzbar aber wurde dieser

Monumentverzicht nicht zuletzt dadurch, dass die Geschicke der Albani, der

Verwandten des verstorbenen Papstes, so solide gesichert wie nur möglich
erschienen; zwei noch relativ junge Kardinalnepoten und ein in zwei Jahrzehnten

solide ausgespanntes Netzwerk nützlicher Beziehungen des wechselseitigen
Gebens und Nehmens mussten die Fortsetzung kurialer Präsenz und Karrieren für
lange Zeit als gewährleistet erscheinen lassen. Vor diesem Hintergrund einer
Fülle familienbezogener Statusvisualisierungen und Erinnerungszeichen musste

sich der Verzicht auf Personenkult durch ein Grabmal als sorgfaltig erwogen, da

die spirituelle Dignität des Papstes und seiner Verwandten mehrend, darstellen.

Und zwar so sehr, dass die Seltenheit dieser Strategie im römischen Umfeld
überrascht.

Erklärbar ist diese Quasiabsenz der ostentativen Selbstverherrlichungsverwei-

gerang im Angesicht der Ewigkeit nur dadurch, dass man mit Elias von
überwältigend intensiv internalisierten Normen ausgeht: dass man in Sachen des Fa-

milienstatas nichts dem Zufall überlassen, sondern statt dessen die gesamte
Bandbreite adäquater Propagandamedien und -Strategien ausschöpfen musste,
und dies obwohl hier, bezogen auf die Mentalitäten der Adressaten, eine nüchterne

Erfolgskontrolle wahrscheinlich weniger als mehr ausgewiesen hätte.

Schliesslich hatte - fassen wir die gewonnenen Motive noch einmal zusammen -
der Vicarius Christi gerade der ideologisch beanspruchten unmittelbaren
Machtübertragung durch Gott wegen so erinnerangszeichenarm wie möglich zu bleiben,

würde ihn die Fülle der Ruhmeszeichen doch potentiell dem Verdacht
aussetzen, den Urteilsspruch am Jüngsten Tage beeinflussen, den Richter bestechen

zu wollen; ganz abgesehen davon, dass man im spezifisch römischen
Herrschaftsmilieu schnell zur Argumentation verfuhrt werden konnte, dass der so

glorios Verewigte dergleichen Ruhmredigkeit nötig hatte. Und schliesslich
beanspruchte das römische Volk, in christlicher Tradition, doch nahtloser Anknüpfung

an altrömische Memoria-Bildung, selbst das letzte Wort in Sachen irdischer

Ewigkeit. Wie stark die Gegengründe gewesen sein müssen, d.h. wie sehr die

meisten Päpste und Kardinäle der Neuzeit in einem theologisch alles andere als

unproblematischen Verhältnis zu den geltenden religiösen Normen bestrebt

waren, eine andere, handfestere Art irdischer Ewigkeit in Form fortdauernder
aristokratischer Grösse ihrer eigenen Familie zu gewährleisten, wird aus der überwälti-

Vgl. Horst Bredekamp/Arne Karsten/Volker Reinhardt/Philipp Zitzlsperger, Einleitung:
Formung und Formen der Erinnemng, in: Bredekamp/Reinhardt (Hg.), Totenkult (wie Anm. 7),
9-18.



198 Volker Reinhardt

genden Präsenz und mehr noch: aus der propagandaträchtigen Monumentalität
der kirchenfürstlichen Sepulchralkunst ersichtlich. Wiederum charakteristisch für
das Rom der Päpste ist es eine tiefe innere Gespaltenheit, welche die künstlerische

Produktivität hervorbringt.
Möglich wird sie nicht zuletzt durch den Kunstgriff der Umwidmung. Die

grosse Mehrheit der römischen Kardinals- und Papstgrabmäler ist, legt man die

angebrachten Inschriften zugrunde, als pietas der Kreaturen ausgewiesen, d.h.

von Personen in Auftrag gegeben, die dem Verewigten verehrungsvollen Dank
schulden. Sie dürfen rühmen, weil sie es zwar indirekt durchaus zur Mehrung
des eigenen Ruhmes, doch nicht in eigener Sache tan. Ihren Ruhm mehren sie

deshalb, weil sie Verdienst erweisen, wem Ehre gebührt; zur Erkenntnis und
Anerkennung wahrer Grösse aber sind nur die selbst Tugendhaften in der Lage.
Das Wechselspiel zwischen Widmendem und Verewigten gestaltet sich also

symbiotisch, und zwar in komplexer Weise. Der Widmende ist durch die
Erfüllung der pietas-Pflicht als würdig ausgewiesen, der Verstorbene aber bezieht
Ruhm dadurch aus lauterster Quelle, nämlich aus dem Munde des selbst
Verdienstvollen. Zudem ist er als guter Herrscher dadurch ausgewiesen, dass er die

Würdigsten gefördert hat - Lob und Verehrangswürdigkeit bedingen sich
wechselseitig, sind zirkelhaft. Was es bedeutete, wenn dieser Kreis durchbrochen wurde,

d.h. wenn ein Papst es wagte, sich abweichend von der vorgeschriebenen
Form zu verewigen und damit seine Vorgänger zu delegitimieren, wird so
abschätzbar: ein System verlor den Boden unter den Füssen.

Dieser Fall trat ein, als die Kardinäle Benedikts XIV. diesem ein Denkmal
errichteten,9 an dessen Flanke die Allegorie der Uneigennützigkeit Gold und
Geschmeide zurückweist, das ein eilfertiges Teufelchen aus den Schlünden der
Hölle heranschleppt. Durch diese durchsichtige Chiffre des Nepotismus waren
fast alle Vorgänger kompromittiert - und nicht zuletzt der während der Errichtung

des Monuments regierende Nachfolger. Aufs engste verknüpft mit diesen
Gesetzen der Denkmalssetzung ist die zentrale Rechtfertigungskategorie der
Kurie überhaupt: Meritokratie.10 Sie als alleiniges Rekrutierungsmerkmal des

cursus honorum abzusichern, ja allenthalben einzuschärfen, um nicht zu sagen:
einzuhämmern, ist also nicht zum geringsten aus Gründen der memoria-Gewähr-
leistang unabdingbar. Diese Omnipräsenz des Wertsystems allein - so halten wir
fest - macht die Widmung von Grabmalserinnerungszeichen durchgehend
unverdächtig. In diesem Sinn etwa ist - um ein berühmtes Beispiel anzuführen - das

alle damaligen Dimensionen sprengende Bronzemonument Sixtas' IV.," das mit
seinen 19 Tugendallegorien wahrhaft ruhmredig ausfällt, durch die Inschrift
regelrecht entschärft; diese nämlich weist ausdrücklich darauf hin, dass der Papst
selbst schmucklos begraben werden wollte, sein Kardinalneffe Giuliano della

Vgl. Almut Goldhahn, Papst ohne Familie. Das Grabmal Benedikts XIV. Lambertini (1740-
1758), in: Bredekamp/Reinhardt (Hg.), Totenkult (wie Anm. 7), 225-240.
Dazu: Marzio Bernasconi, Il cuore irrequieto dei papi. Percezione e valutazione ideologica
del nepotismo sulla base dei dibattiti curiali del XVII secolo, Bern 2004.
Vgl. Philipp Zitzlsperger, Von der Sehnsucht nach Unsterblichkeit. Das Grabmal Sixtus' IV.
della Rovere (1471-1484), in: Bredekamp/Reinhardt (Hg.), Totenkult (wie Anm. 7), 19-38.



Grabmal und Erinnerung 199

Rovere diesem Willen jedoch nicht folgte, sondern sich zur Verewigung der

überragenden Verdienste des Oheims verpflichtet wusste. Dem Letzten Willen
eines Sterbenden nicht zu gehorchen, musste an sich ein dubioser Akt sein. Doch
wird dieses Nichtwillfahren durch eine in diesem Fall höhere Normsetzung
legitimiert: durch die Verpflichtung zum Lob der Tugend als Ansporn zur Nachahmung,

ein humanistisches Kemcredo. Bemerkenswert bleibt diese Dialektik von
Regelbrach und Regelhaftigkeit dennoch.

Zwischen Fremdwidmung und Selbstsetzung gibt es Zwischenformen. Sie

sind dann gegeben, wenn Monumente gleich zu Beginn der Regierang in Auftrag
gegeben und dann später mit rein formeller Rückwirkung von Kreaturen, meistens

dem Kardinalnepoten, beschriftet werden. Dann nämlich ist zumindest für
ein bis zwei Generationen die Selbstreferentialität des Werks eindeutig. Und es

scheint, als ob diese gemischte, ja hybride Ausgangslage nicht ohne konkrete

Rückwirkungen auf die Ikonologie und damit auf die Botschaft des Monuments
bleibe. Zumindest im Falle der ähnlich angelegten Tatenberichtsschauwände
Pius' V. und Pauls V. vom Anfang des 17. Jahrhunderts sticht dieser Sachverhalt
ins Auge.12 Jeweils zu Pontifikatsbeginn in Angriff genommen, sind sie
eigentümliches work in progress, denn parallel zur Regierangszeit wächst das Monument

um erinnerangswürdige Begebenheiten, die - sorgfältig ausgewählt - am
Ende eine Bild-Summe ergeben. Ganz im Sinne katholischer Reform setzen sie

den Akzent auf gute Werke, Bewährung für die Untertanen, was vor allem rastlose

Erneuerung der Kirche bedeutet und den doppelten Primat in temporalibus
und saecularibus einschärft. Der - wie gesagt zumindest für eine gewisse Zeit
mündlich tradierte - Direktbezug der Verherrlichungsbotschaft zum Verherrlichten

als Auftraggeber wird dabei nur durch den Ansprach der Reliefszenen
aushaltbar, historische Wahrheit, nichts als pure unverstellte und unverfälschte
Geschichte abzubilden. Nur durch dieses Siegel der Historizität wird es erträglich,
dass ein Papst vor Gott Ruhmestitel vorweist - sie sind des Verdachts der
Ruhmredigkeit durch diese Faktizität enthoben.

Umso mehr analytisches Interesse verlangen die Monumente ab, die auf diese

Brechung oder auch Vermeidungsstrategie verzichten und den direkten Weg
wählen: sich selbst als Papst zu verewigen, und zwar ohne verbrämende

Widmungstexte. Am unproblematischsten geht diese diffizile Gratwanderung ab,

wenn im Monument der Ausdruck der Demut überwiegt wie im Grabmal
Alexanders VII.,13 das wie im Falle Pauls V. gleich am Beginn des Pontifikats vom
Papst selbst in Auftrag gegeben wird. Es zeigt den Chigi-Papst kniend und im
Gebet, die Tiara neben ihm auf dem Boden. Das liess sich als Bitte eines

sündigen Menschen um Gnade, ja als Ausdruck von Gleichheit im Angesicht des

Herrn auslegen - und sollte ohne Frage auch so verstanden werden. Dass dabei

12 Volker Reinhardt, Metahistorische Tatenberichte. Die Papstgrabmäler der Capella Sistina in
S. Maria Maggiore, in: Bredekamp/Reinhardt (Hg.), Totenkult (wie Anm. 7), 141-158;
Michail Chatzidakis, «Imagines Pietatis Burghesianae». Die Papstgrabmäler Pauls V. und
Clemens' VIII. in der Cappella Paolina in S. Maria Maggiore, in: Ebenda, 159-178.

13 Arne Karsten, Triumph und Trauma. Das Grabmal für Alexander VII. Chigi (1655-1667),
in: Bredekamp/Reinhardt (Hg.), Totenkult (wie Anm. 7), 197-210.



200 Volker Reinhardt

Verherrlichungsbotschaften mit einfliessen, ist unübersehbar: die humilitas des

Mächtigen ist ja Ausweis seiner Legitimität, da Ausdruck seines adäquaten,
uneigennützigen Amtsverständnisses. Nur so wird das verklärende Beiprogramm
akzeptabel. Vier weibliche Allegorien verkörpern Wahrheit, Gerechtigkeit, Caritas

und prudentia, d.h. die kluge Vorsicht der Mässigung, alles Qualitäten im
Interesse der Untertanen und damit Ausdruck eines äussersten Altruismus.
Normenkonform konnte dieses Lob, das von keiner dritten Person signiert war und
deshalb potentiell dem Dargestellten als Selbstlob ausgelegt werden musste,
durch eine geniale Inszenierung werden: Der Tod erhebt sein Stundenglas in die
Szenerie hinein und wird auf diese Weise zumindest ansatzweise als dynamisches

Element, ja als Urheber der Szene angedeutet. Nicht der Pontifex maximus
selbst, sondern eine wahrhaft höhere Macht verbürgt so die Tugenden - und ihre
überzeitliche Dauer und Ausstrahlungskraft. Dass diese ewige memoria
ausgerechnet vom Knochenmann, dem Symbol der Hinfälligkeit, garantiert wird, ist
ein grandioser Kunstgriff.

Ganz ähnlich das gewaltige Schauspiel im Sepulchralmonument Urbans
VIII.,14 von dem die Römer gleichfalls wussten, dass es in den letzten zwölf
Jahren des Barberini-Pontifikats entstand, ergo weitgehend funktionsfertig bei
dessen Tod bereit stand. Und auch hier fehlt jede fremde Zueignung. Abgefedert,
normenkonform gemacht aber wird die unerhört intensive Verherrlichungsbotschaft

dieser wohl machtvollsten aller Papststataen - wie Alexander VII. von der
Hand Berninis - durch den Tod als Historiographen. Denn hier lüftet der Sensenmann

nicht nur Vorhänge, er schreibt sogar Geschichte, d.h. er schreibt den

Papst ins laufende Buch der Geschichte ein. Die Würdigkeits-, d.h. Objektivi-
tätsverhältaisse waren damit wiederhergestellt, vorausgesetzt, man liess sich in
den Sog dieses Spektakels hineinziehen. Doch gibt es dazu noch einen Epilog.
An einem wenig hervorstechenden Winkel des gewaltigen Monuments ist ein
Tatenbericht eigener Art verewigt: dass nämlich ein ebenso unprominenter wie
treuer Kardinal namens Giori, loyaler Diener des Hauses Barberini, die
Fertigstellung des Grabmals überwacht und am Ende gewährleistet habe. Ehre, wem
Ehre gebührt - oder doch auch eine nachträgliche Entschärfung einer ungeheuren
Ruhmesbotschaft in ziemlich eigener Sache? Lassen wir diese Nebenfrage in
diesem Fall offen.

Der Bogen liesse sich leicht in die Gegenwart schlagen. So war der letzte

Papst, dem ein monumentales Grabmal errichtet wurde, wohl nicht zufälligerweise

Pius XII., der für Rom die letzten Ausläufer des Konfessionellen Zeitalters
verkörperte. Seine Nachfolger sind monumentlos, schlicht und nur mit Amtsnamen,

d.h. ohne Familienbezug, beigesetzt. Das mag damit zusammenhängen,
dass sie keine Familie mehr förderten. Doch ist vor allem die Konformität zu
einer Strömung des Zeitgeistes ins Auge stechend, die gegenläufig zu den
Tendenzen der Konsum- und Trophäengesellschaften des 20. und 21. Jahrhunderts

Carolin Behrmann, Die Rückkehr des Lebenden Toten. Berninis Grabmal Urbans VIII.
Barberini (1623-1644), in: Bredekamp/Reinhardt (Hg.), Totenkult (wie Anm. 7), 179-196;
Karsten, Gianlorenzo Bernini (wie Anm. 7), passim.



Grabmal und Erinnerung 201

Würdigkeit zeichenlos, der Zeichen nicht bedürftig, als reine, unvisualisierbare
Innerlichkeit versteht - und die Bilder denen überlässt, die es nötig haben. Nach
dem Muster: wahres Verdienst, mehr noch: Heiligkeit lebt von innen - und wer
sich rühmt, macht sich verdächtig. «Hie cinis, pulvis et nihil», diese Grabinschrift

gab es schon inmitten des angeblich so barocken 17. Jahrhunderts.
Und noch ein letztes Nachwort, was die Wirksamkeit der Werbung in Grab-

mälern betrifft. Alles spricht dafür, dass die Erinnerungsbildung des römischen
Volkes das letzte Wort hatte. So lange man sich der Päpste politisch erinnerte,
d.h. so lange eine solche Erinnerung in einem Staat der Kirche potentiell
herrschaftsrelevant war, dürfte diese memoria unbeeinflusst, nach den Kriterien der
moral politics vonstatten gegangen sein. In guter Erinnerung als gute Herrscher
bleiben die Päpste, die keine Steuern erhöhten und billiges Brot verkaufen lassen

konnten, weil klimatische Umstände und ökonomische Konjunkturen mitspielten.

Und auch die Erinnerung der Kurie selbst dürfte von Ruhmeszeichen kaum

geprägt worden sein; hier schlugen die unfälschbaren Bilanzen des Gebens und
Nehmens von Familien und Netzwerken allein zu Buche.

So sind Grabmonumente unter dem Strich als weitgehend erfolglose Investitionen

einzustufen. Doch gibt es produktivere Irrtümer?

Grabmal und Erinnerung
In diesem Aufsatz wird allgemein nach der Steuerbarkeit von Erinnerung im Europa der
Frühen Neuzeit, d.h. in einem intensiv konfessionalisierten Kontext, gefragt - welche
Faktoren bestimmen die Prägung von memoria der Mächtigen «oben», d. h. auf die herr-
schaftsrelevante Elitenzielgruppe bezogen, und «unten», in den unteren Schichten?
Präzisiert wird die Problemstellung im Sinne einer provisorischen Zwischenbilanzierung des
internationalen Forschungsprojekts «requiem» (Berlin-Fribourg) am Beispiel von Papst-
grabmälern des 15. bis 18. Jahrhundert: Wie viel Selbstdarstellung im Angesicht der
Ewigkeit ist theologisch tolerabel, welche Umgehungsstrategien werden gewählt, um das
Grabmal als demütiges Bekenntnis vor Gott und zum prestigeträchtigen Statusfest für die
Lebenden zugleich werden zu lassen, wann werden Monumente dieser Art kontraproduktiv,

welche Chancen der Distanzierung und Eigenprofilierung sind darin beschlossen,
welche Erfolgserwartungen werden daran geknüpft - und wie lassen sich Wirkungen
dieser Versuche, Langzeiterinnerung geschichtsmächtig zu prägen, überhaupt bemessen?
Am Ende steht eine überwiegend skeptische Bilanz: Grabmäler gelten europäischen Eliten
bis zur Französischen Revolution (und nicht selten darüber hinaus) als unverzichtbare
memoria- und damit Ruhmeszeichen, doch dürfte ihre Rezeption eher selten den
vorgesehenen Bahnen gefolgt sein.

Tombeau et mémoire

D'une façon générale, on s'interrogera dans cette conférence sur la maniabilité de la
mémoire dans l'Europe du début des Temps Modernes, c'est-à-dire dans un contexte
intensément confessionnalisé - quels facteurs déterminent la marque de la mémoire des
puissants «en haut» c'est-à-dire relativement à la cible des élites significatives sur le plan
du pouvoir, et «en bas», dans les couches inférieures? Les données du problème seront
précisées dans le sens de l'établissement d'un bilan provisoire du projet de recherche
international «requiem» (Berlin-Fribourg) par l'exemple des tombeaux de papes du XVe au
XVIIle siècle: Jusqu'à quel degré la représentation de soi face à l'éternité est-elle
tolerable sur le plan théologique, Quelles stratégies de contournement sont choisies pour
permettre au tombeau de devenir à la fois une humble profession de foi devant Dieu et un
maintien de statut hautement prestigieux pour les vivants? A quel moment les monuments
de ce genre sont-ils contre-productifs? Quelles chances de distanciation et de profilage



202 Volker Reinhardt

sont décidées par ce biais, quelles attentes de succès y sont attachées - et comment les
effets de ces tentatives parviennent-ils à empreindre de façon puissamment historique la
mémoire à long terme? Comment se laissent-ils somme toute mesurer? Au bout du
compte le bilan est la plupart du temps sceptique: jusqu'à la Révolution française (et
fréquemment par la suite), les tombeaux passent aux yeux des élites européennes pour un
indispensable signe de mémoire et de gloire, cependant leur réception a plutôt rarement
suivi le chemin attendu.

Tomb and memory
To what extent could memory be shaped in the Early Modern period, an intensively con-
fessionalized context? What factors determine the shaping of memorials, first at the upper
levels, those to powerful members of the dominant power elite, and then at lower levels of
society? This talk presents provisional interim findings from the international research
project «requiem» (Berlin-Fribourg) which examines the case of papal monuments from
the 15th to the 18th centuries. How much self-representation for eternity was tolerable
from a theological point of view, and what strategies to avoid this problem were chosen,
so that the memorial was at one and the same time a humble homage to God and a

prestigious celebration of status for the living? When do monuments of this kind become
counterproductive? What are the opportunities they present for distancing and profiling
oneself? What expectations of success are linked to them? And how can one at all
measure the effects of these attempts to impact on history by shaping long-term memory?
Finally one is left with a great deal of scepticism. Up until the French Revolution (and
often beyond) these monuments to the dead were for European elites an essential sign of
memory and thus of fame. But their reception seldom followed the planned course.

Schlüsselbegriffe - Keywords - Mots clés

Rom, Papsttum, Frühe Neuzeit, Grabmäler, memoria, Statusbehauptung, theologische
Normen, Hoheit der Erinnerung

Volker Reinhardt, Professor für Allgemeine und Schweizer Geschichte der Neuzeit an der
Universität Fribourg


	Grabmal und Erinnerung

