
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Religions- und Kulturgeschichte = Revue
suisse d'histoire religieuse et culturelle = Rivista svizzera di storia
religiosa e culturale

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 100 (2006)

Artikel: Jerusalem, Babylon und andere Orte der Erinnerung : über das Woher
und Wohin in der jüdischen Geschichtsschreibung : für Branco Weiss,
in Verbundenheit

Autor: Picard, Jacques

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-130379

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 26.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-130379
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Jerusalem, Babylon und andere Orte der Erinnerung.
Über das Woher und Wohin in der jüdischen
Geschichtsschreibung

Für Branco Weiss, in Verbundenheit

Jacques Picard

Im Oktober 1954 begannen David Ben-Gurion, der erste Ministerpräsident des

Staates Israel, und Simon Rawidowicz, der erste Vorsitzende des Departementes
für Jüdische und Nahöstliche Studien der Brandeis Universität in Massachussetts,

USA, einen Briefwechsel, den sie sehr bald auch im Hinblick auf eine Veröffentlichung

gezielt weiter führen sollten. 1957 ist dann der Hebräisch geführte
Briefwechsels in einem Band mit dem Titel «Babylon und Jerusalem» abgedruckt
worden, weit später dann eine englische Übersetzung.' In diesem Briefwechsel
geht es um den Begriff Israel, und es geht um grundlegende Deutungen und auch

Inanspruchnahmen der jüdischen Geschichte. Ausgelöst hatte den Briefwechsel
die Zusendung eines Aufsatzes von Rawidowicz an Ben Gurion. Darin stiess

sich Rawidowicz am Namen des jungen jüdischen Staates, am Gebrauch des

Wortes «Israel» zum Zweck eines Staatsnamens. Wenn der Name des Staates

«Israel» sei, so mache es dies unmöglich, die Juden ausserhalb dieses Staates als

«Israel» zu bezeichnen.
In seinen Briefen führt Rawidowicz unterschiedliche Begründungen an.

Erstens, das Volk Israel sei die gesamte Gemeinschaft aller, die sich zum Judentum
zählen würden, und dies in allen Sprachen und an allen Orten der Welt, wo
«Israel» in Gebet, Literatur oder in der Erinnerung für das ganze Haus stehe. «Wenn
<Israel> [nur] das Volk im Staat meint, dessen Name <Israel> ist, dann sind das

Volk Israel, die Diaspora Israel, die Kinder Israels, die Gemeinde Israel und so

weiter, notwendigerweise verknüpft mit Israel als Staat.»" Zweitens führt Rawi-

Simon Rawidowicz, Babylon and Jerusalem, London/Waltham 1957, 872-909; in englischer
Übersetzung auszugsweise in: Arthur A. Chiel (Hg.), Perspectives on Jews and Judaism,
Essais in Honor of Wolfe Kelman, New York 1978, 335-368, sowie in: Simon Rawidowcz,
State of Israel, Diaspora, and Jewish Continuity, hg. Benjamin C.I. Ravid, Hannover/London
1998, 194-203.
Simon Rawidowicz, State of Israel, Diaspora, and Jewish Continuity, Hannover/London
1986, 229-39 (Jerusalem and Babylon) und S. 194-204 (Briefwechsel mit Ben Gurion);
zitiert: S. 196, Rawidowicz an Ben Gurion 14.11.1954.

SZRKG, 100 (2006), 89-104



90 Jacques Picard

dowicz an, dass der Staat, der den Namen Israel trage, eine Bevölkerung habe,
die nicht nur Juden sondern Christen und Muslime umfasse. Gleichzeitig schlies-

se dieser Umstand aus, dass nun Juden ausserhalb dieses Staates sich selbst nicht
mehr als «Israel» - im Sinne des Hauses Israel - verstehen dürfen. Der Begriff
«Israel» ausserhalb des Staates musste damit verschwinden, das heisst an allen
Orten der Diaspora, wo der Name immer zentral in Gebrauch gewesen sei. Diese

Diaspora trägt bei Rawidowicz eine biblische Chiffrierang: «Bablyon», also
jener Ort, der in der Deutung jüdischer Geschichte für das Exil steht, aber auch fur
die Genese des talmudischen Textkorpus und die damit einhergehende rabbini-
sche Traditionsbegründung. In dieser Diktion umfasst der Name «Israel» sowohl

Babylon wie Jerusalem, das für ihn das Land Israel symbolisiert.
Ben-Gurion verstand die Empörung Rawidowicz's nicht - oder genauer, er

verstand sie nur allzu gut, war ihm doch die Auseinandersetzung durchaus
willkommener Anlass, die zionistische Sicht der Geschichte zu markieren. Der
Ministerpräsident schrieb: «Der Name Israel unterscheidet zwischen einem souveränen

jüdischen Volk in seiner Heimat, gerufen nach seinem Namen Israel, und
dem jüdischen Volk in der Welt in allen Generationen und Ländern, welches das

jüdische Volk oder auch das <Volk Israeh gerufen wurde, aber nicht <Israel>.

Dieser Name <Israel> ist seit 16.30 Uhr des 14. Mai 1948 kennzeichnend für den

jüdischen Staat.»3 Die nüchtern das scheidende Faktum hervorhebende Rhetorik,
mit Angabe des präzisen Zeitpunkts, ist ein bekanntes Element in Ben-Gurions
Reden. Doch Ben-Gurion schloss als Rechtfertigung auch die verbreitete Etymologie

Israels als «Gottesstreiter» aus der Bibel an: «Der Erste, der diesen Namen

trag, war unser Patriarch Jakob, und ihm wurde dieser Name gegeben, denn <du

hast mit Gott und mit Menschen gestritten und hast obsiegb [1 Mose 32, 28].
Der jüdische Staat unserer Tage hat sich aus den gleichen Gründen diesen
Namen genommen.» Ben Gurion schliesst, dass alle [Jakobs] Kinder des jüdischen
Volkes seien, aber nur die Bürger des jüdischen Staates nunmehr «Israel» sein
können.

Der hier zitierte Streit ist nicht neu, verweist aber auf eine paradigmatische
Qualität. Es geht um differente Erinnerungsbezüge, die in zionistischen und
diasporischen Haltungen rezent sind. Ben-Gurion lässt sich den Namen Israels nicht
von Gott geben, wie es Jakob in der Bibel zugemessen wird, sondern er begreift
bzw. greift ihn sich als legitimes Verdienst, das einem langen politischen Ringen
um nationale Emanzipation und staatliche Unabhängigkeit entspricht. Gleichzeitig

will er diesem Akt der jüngsten Geschichte der Juden und des Judentums eine

teleologische Qualität entnehmen. Während Ben-Gurion von Souveränität spricht,
befürchtet auf der anderen Seite Rawidowicz, dadurch werde zwischen den
jüdischen Bewohnern im Staat Israel, den Israelis, und den Juden ausserhalb dieses

Staates, den Juden in der Diaspora, ein Keil getrieben, der letztlich die bislang
ungebrochene Kette der Tradition entzweie und damit Sinn und Zweck jüdischer
Existenz und Geschichte zerstöre. Zu verhindern, dass «Herz und Zunge» ihren

gemeinsamen Nenner verlören, ist Kern dieses Streites, der in der Geschichte des



Jerusalem. Babylon und andere Orte der Erinnerung 91

Zionismus in den Debatten um Kultur schon früher feststellbar ist, etwa in der
Gestalt und Nachfolge des Achad Ha'am. Hier wird in der Auseinandersetzung
um den Namen «Israel» dessen doppelter Erinnerungsbezug angeführt: die
Identifizierung einmal mit «Jerusalem» und einmal mit «Babylon» als einander

entgegen gesetzten und sich bedingenden historisch-politischen Chiffren.
Was bei der Evokation der Babylon-Chiffre durch Rawidowicz nicht explizit

lesbar sein mag, ist die Annahme, dass der Diasporabegriff sich abhebt vom
überkommenen Exil- bzw. vom rabbinischen Galutbegriff, der von einer negativen

Bewertung beschattet wird. Auch Ben-Gurion geht von einer negativen
Wertung der Diaspora aus, wenn eben in säkularer wie politischer Fortschreibung

des alten Galutbegriffs. Der negative Exilbegriff ist in religiöser Diktion
von Vorstellungen der Sünde und der Katastrophe - durch Erinnerung an die

Zerstörung des Tempels in Jerusalem und die Verschleppung an die «Wasser

Babylons» - geprägt gewesen; und er war gleichzeitig mit der hcilsgeschicht-
lichen Hoffnung auf Erlösung verknüpft, eine Erlösung, die jedoch gemäss der
rabbinischen Fortschreibung des biblischen Kanons in unerreichbare Zukunft
verschoben und dennoch mit messianischen Vorstellungen angehaucht erscheint.
Ben-Gurion's Sicht der Dinge ist national, und die religiöse Aufladung der
Geschichte ist ihm ein Gewand der als abnorm geltenden Galut, das es zionistisch
zu entkleiden gilt, um die Perspektive des konkreten «Jerusalem» an seine Stelle
treten zu lassen. In diesem Sinne hat zum Beispiel Gershom Scholem das Ende
des Messianismus in den Chassidsimus verlegt, um dadurch das dieser Epoche
folgende zionistische Projekt, für das Ben-Gurion politisch steht, von messianischen

Utopien zu reinigen - von jenen Illusionen, die ihm, von Paulus ausgehend
und in Shabbetai Zwi kulminierend, noch im liberalen wie marxistischen
Fortschrittsoptimismus eines individualisierten Judentums des 19. Jahrhundert
anschaulich schienen: «Der Grossartigkeit der messianischen Idee [im Judentum]
entspricht die endlose Machtlosigkeit in der jüdischen Geschichte durch all die
Jahrhunderte des Exils, während derer sie nicht bereit war, auf die Bühne der

Weltgeschichte zu treten.»4 Der Staat Israel war jetzt der Akteur in dieser
Neuerzählung der Geschichte auf der politischen Weltbühne.

Die Chiffren von «Jerusalem» und «Babylon» sind keineswegs die einzige
Möglichkeit, das teleologische Problem der jüdischen Geschichte zu problemati-
sieren. Das jüdische Alexandria im hellenistischen Kulturraum, das mit Jerusalem,

also dem in der Antike existierenden Tempel als Idealort kontrastiert, wäre
ein anderes Angebot für den Deutangsstreit gewesen. Es hätte die Kluft
zwischen Ideal und Wirklichkeit ebenso rezent in sich tragen können.5 In der Differenz

zwischen der Anwesenheit in Jerusalem (das heisst beim Tempel) und der

Siehe Gershom Scholem, Zum Verständnis der messianischen Idee im Judentum, in: Judaica,
1, Frankfurt a.M. 1963, 7-74, zitierte Stelle 73.
Gemäss Philo, In Flaccum 46, ist das heilige Jerusalem die «Mutterstadt» (metropolis) der
Juden, das Vaterland (patris) jeweils der Ort, an dem sie und ihre Vorfahren aufwuchsen.
Zum allegorischen System Philos vgl. zusammenfassend Ronald Williamson, Jews in the
Hellenistic World: Philo, Cambridge (Cambridge UP) 1989,144-175. Ich danke an dieser
Stelle René Bloch für die Hinweise.



92 Jacques Picard

Anwesenheit in der ganzen «oikumené» (das heisst in der bewohnbaren Welt)
wäre allerdings die negative Diktion der Galut nicht gegeben gewesen. In
historischer Perspektive ging es in der Antike darum, eine Erklärung zu liefern,
durch die der reale Tempel in die Seele des Menschen verlegt und durch
Allegorese lebendig gemacht werden konnte. Das lässt sich natürlich auch von
Babylon sagen, wenn nur ein kleiner Teil des Volkes Israel aus dem

babylonischen Exil zurückkehrte, um den Tempel von neuem zu errichten. Aber
erst die spätere Erodierung und der Verlust staatlicher Existenz mitsamt der

Zerstörung des Zweiten Tempels stellten das Problem für den Erzähler der
Geschichte endgültig und neu: das Exil schien jetzt bis auf die fernen Tage des

Messias unwiderruflich.
An der Chiffrierang, wie sie in unserem Beispiel vorgeführt wird, zeigt sich

offenkundig das menschliche Bedürfnis, die Welt in Entgegensetzungen, in
Geschichten und Gegengeschichten zu denken. In solcher Denkstruktur sind die
Rollen der Akteure und die Rolle des Geschichtenerzählers zwar nicht ungeschieden,

aber dennoch aufeiander bezogen. «Menschen nehmen ebenso als beteiligte
Akteure wie auch als Erzähler Anteil am Gang der Geschichte», merkt Michel-
Rolph Trouillot über das Erinnern und Vergessen an.6 Diese Bedingungen sind
konstitutiv für die Art und Weise, wie sich über Geschichte und Geschichten
schreiben lässt. Mit gutem Recht könnte man sagen, dass dies gerade auch für
den erzählten Ort gilt - die Orte der Erinnerung, die den Akteur und den Erzähler
vereint, sei es real oder sei es imaginär. Wenn die erzählte Geschichte und mit
ihr die Erzähler von der theologischen Arena sich in eine der politischen
Emanzipation wandelten, so lautete die immer wieder hin- und her gewendete Frage
umso drängender: Wo sind die Juden, das Judentum zu Hause? Wie lautet die
Adresse ihres Domizils? Ist ihr Weg dahin eine «Rückkehr nach Zion», die
utopisch oder restaurativ zu denken ist? Ist der Exodus ein Auszug in ein neues oder
altes «gelobtes Land», nach Palästina oder in die «Neuen Welten» in Übersee -
und ist nun dieser neue Gang durch die Weltgeschichte als profan oder religiös
zu deuten? Ist das jüdische Exil eine Geschichte der «galut» und «ge'ula», der
aus Ohnmacht und Selbstverschulden resultierenden, tränenreichen Vertreibungen

mit der gleichzeitigen Hoffnung auf Erlösung; oder handelt es sich, im
Gegenteil, um eine Geschichte des saeculums, in der die Diaspora selbst das zutiefst
gewünschte Homeland, die gelingende Oikumené und die fruchtbare «Einwebung»

in die Geschichte der Welt darstellt? Handelt es sich im 20. Jahrhundert
um einen Auszug aus Europa, aus einer Welt der Scheidung - und wohin?

Durch diese Fragen und die Bezugnahme auf unterschiedliche Orte der

Erinnerung entsteht in der jüdischen Historiografie und in den jüdischen Debatten um
das Telos der Geschichte eine Weltkarte, eine Topografie des jüdischen Gedächtnisses.

Das V/o und Wozu enthält wesentlich das Woher und Wohin. Die immer
und immer wieder strittigen Deutungen über dieses Woher und Wohin durchziehen

die jüdische Historiografie als ein zeitgenössisches Metier der Historiker und

Michel-Rolph Trouillot. Silencing the Past, Power and the Production of History, Boston
1995,2.



Jerusalem, Babylon und andere Orte der Erinnerung 93

Historikerinnen, indem «eine Globalisierung jüdischer Historiografie [stattfindet],

einhergehend mit häufigen internationalen Symposien und der Wanderung
der Historiker von einer Sphäre zur anderen».7 Dabei wird der religiös
aufgeladene Gehalt der Chiffren und Orte in eine säkular gedachte Symbolisierang
finden politischen Orientierungshorizont gewandelt, um einer Geschichtsdeutung in
der jüdischen Moderne zu dienen. Und dies wird vielleicht bedeuten, dass die

Demarkationslinien, wie sie im Streit zwischen Ben-Gurion und Rawidowicz
noch rezent waren, zunehmend verwischt werden und der historiografischen
Konvergenz weichen. Alte Abgrenzungen scheinen fortzufallen, und deshalb ist

es ja auch reizvoll, die Demarkationen selbst bereits als historisch zu betrachten
und sie als geschehen und vergangen herauszustreichen. Ob dem wirklich so ist,

wage ich nicht als fest und gewiss zu bezeichnen; dem Reiz der Erkundung
hingegen widerstehe ich nicht. Wir sollten gerade deshalb nicht vergessen, dass im
Gebrauch historischer Symbole immer eine Bildsprache vorliegt, ein Reden in

Metaphern und über symbolhaft gehandelte Geschichtsorte. Deren Funktion ist

es, Autorität und Kontinuität zu propagieren, die Imaginierung zum Zwecke
politischer Legitimität zu üben und unsere Deutungen der in Ansprach genommenen

Geschichte machtvoll zu bedienen. Diese Einsicht ist bewusst zu halten,
denn nur allzu schnell verkennt man das teleologische Problem in der Moderne,
in deren wirkmächtigen Bildern uns der Widerschein politischer Theologien
entgegen tritt.

In der Moderne wird für die jüdische Geschichte eine zumindest doppelte
Möglichkeit sichtbar. Einerseits der Zionismus als eine profane Einlösung der

kolonisierbaren Utopie, andererseits die emanzipierte Diaspora als ein Reich der

Freiheit, das in Nordamerika Gestalt annimmt.8 In der Konsequenz drehte sich,
wie wir gesehen haben, der Streit zwischen Ben-Gurion und Rawidowicz darum,
ob der Staat Israel oder Amerika als wichtigstes Zimmer im Haus Israels das

neue «gelobte Land» sind oder ob es beide auf ihre je eigene Weise sein können.
Die Privilegierung Amerikas als positiv gewerteter Diasporaexistenz macht den

Befund Yosef Chaim Yerushalmi's, dass das Exil in der jüdischen Geschichte
schon lange zum erwünschten «Domizil» geworden sei, besonders einsichtig.9
Auch die Wiederbelebung «Babylons» im Erinnerangsbezug revidiert die negative

Bedeutung des Exils letztlich zu einer positiven Bestimmung der Diaspora

Michael A. Meyer, Streitfragen in der zeitgenössischen jüdischen Historiografie, in: Michael
Brenner/David N. Myers (Hg.), Jüdische Geschichtsschreibung heute: Themen, Positionen,
Kontroversen, München 2002, 41.
Zur neuesten Diasporaliteratur: Jana Evans Braziel/Anita Mannur (Hg.), Theorizing Diaspora,

Key Works in Cultural Studies, Maiden MA/Oxford 2003, vereint die Bandbreite
postmoderner transnationaler Gemeinschaften. Spezifisch auf den traditionellen jüdischen
Diasporabegriff vgl. Debora Dash Moore/S. Han Troen (Hg.), Divergent Jewish Cultures, Israel
and America, Studies in Jewish Culture and Society, New Haven/London 2001; dieser Band
illustriert die Gegenüberstellung von Israel und Nordamerika.
Yosef Hayim Yerushalmi, Ein Feld in Anatot, Versuche über jüdische Geschichte, Berlin
1993,21-38.



94 Jacques Picard

um, und dies hinsichtlich jüdischer wie allgemeiner Existenz.10 Mit nicht wenig
Grund lässt sich Franz Rosenzweigs Frankfurter Lehrhaus auf den Felsen Babylons

stellen.
Ein weiterer Erinnerungs- und Bezugsort ist die Entgegensetzung von «Massada»

und «Jabne», beides Chiffren, die keineswegs neu sind, sondern schon
eine Fülle an Kontroversen auf sich zogen. Sie stehen für eine kantige Dicho-
thomie: einerseits heroisch-staatliche, andereseits intellektuell-diasporische
Vorstellung jüdischer Geschichte. Die Texte von Daniel und Jonathan Boyarin aus
den 1990er Jahren sind dazu ein Beleg aus vielen für jene Debatte, die bei Ben-
Gurion und Rawidowicz anklang und in Israel ihre Fortsetzung gefunden hat."
Massada, eine Festung am Toten Meer zur Zeit der römischen Herrschaft, ist
jener Ort im nationalen israelischen Geschichtsnarrativ, welcher als Symbol der

unbedingten Wehrhaftigkeit, der verweigerten Kapitulation und des Martyriums
gilt. Jabne dagegen steht für die Flucht des Jochanan Ben Sakkai aus dem
belagerten Jerusalem, den Verzicht auf staatliche Souveränität und die Gründung
einer Lehrakademie, aus der während der späten Antike der Geist der Diaspora
in Gestalt des babylonischen und palästinischen Talmuds geflossen ist.

Eine neuzeitliche Besonderheit des Redens in Metaphern und Symbolen ist
die Zumessung angeblich «männlicher» Qualitäten für die zionistische Perspektive

und angeblich «weiblicher» Qualitäten für die diasporische Existenz. Hebräisch

als «männliche» Sprache, Jiddisch als «weibliche» Sprache war ein Argument,

das seit der frühen Neuzeit bis in die erste Hälfte des 20. Jahrhunderts die
Vorurteile und Debatten nicht wenig prägte. Das Jiddische galt, im Gegensatz
zum Hebräischen, als «Weibersprache», wurde aber mit dem Prozess der
«Kultivierung» von seinen modernen Propagandisten gleichsam «vermännlicht» und

politisch akzeptabel gemacht. Auch die Weltkarte ist in dieser Hinsicht im 19.

und frühen 20. Jahrhundert geschlechtlich aufgeladen worden. Wilna, so hiess es

zum Beispiel, war die «männliche» Stadt der hebräischen Haskalah (Aufklärung)
mit ihrem Rationalismus, während das «weibliche» Warschau die Emotionalität
des Chassidismus und dann der bürgerlichen Romantik emblematisierte.12 Solche

Imaginierungen des Geschlechtlichen als Sprache trugen ebenfalls zur Weltkarte
des Gedächtnisses bei; einzelne Orte, die dem jüdischen Erinnerungsbezug dienten

oder als zukunftsfähige Ziel- und Sammlungspunkte der Migration verstanden

wurden, konnten in einer bestimmten Art und Weise charakterisiert werden.

Siehe William Safran, Diaspora in Modern Societies: Myths of Homeland and Return, in:

Diaspora, A Journal of Transnational Studies, 1.1 (1991), 83-99; und Khachig Tölölyan,
Rethinking Diaspora(s): Stateless Power in the Transnational Moment, in: Diaspora, A Journal
of Transnational Studies, 5.1 (1996), 8-36.
Daniel Boyarin/Jonathan Boyarin, Generation and the Ground of Jewish Identity, in: Critical
Inquiry, 19, summer 1993, 693-725; dies., Powers of Diaspora, Two Essays on the
Relevance of Jewish Culture, Minneapolis and London 2002; Daniel Boyarin, Massada or Yav-
ne? Gender and the Arts of Jewish Resistance, in: Daniel Boyarin/Jonathan Boyarin, (Hg.),
Jews and Other Differences, The New Jewish Cultural Studies, Minneapolis and London
1997, 306-29.
Siehe Naomi Seidman, A Marriage Made in Heaven, The Sexual Politics of Hebrew and
Yiddish, Berkeley/Los Angeles 1997.



Jerusalem, Babylon und andere Orte der Erinnerung 95

Die hier gemachten Beobachtungen zur Topografie verweisen auf die Dialektik
der Zeiten, auf das Verhältnis von «Zukunft» und «Vergangenheit» in den
Imaginationen. Diese Dialektik ist dem spannungsgeladenen Faszinosum von Exil
und Erlösung als mythischen Kategorien geschuldet, wirkt aber in der Sprache
des saeculums, in der politischen Rhetorik des Weltlichen. Beschleunigung der
Zeit und Verkleinerung des Raumes dank technischer Mittel sind zwar Komponenten

bürgerlicher und profaner Tätigkeit, provozieren jedoch das Verlangen
nach Sinndeutung und Kanalisierung von Krisenerfahrungen. Die Zumessung
von Bedeutung scheint mit der Evokation heiliger Orte zu korrespondieren. Es

wäre ja weit einfacher und nüchterner, von Tel Aviv und New York zu sprechen
(beide übrigens mit einer gleich grossen Anzahl jüdischer Einwohner); oder auch

vom Negev und von New Mexico zu reden (beides Frontierzonen am Wüstenrand)

- ganz zu schweigen vom Kibbutz Kfar Blum (nach Leon Blum) im oberen
Gali! und zum anderen Beth-El, Pennsylvania, oder Palestine, Kentucky (um nur
zwei von zahlreichen neuen «biblischen» Orten in den USA zu erwähnen). Nur
wirken diese Ortsnamen irgendwie kraftlos, auch wenn oder gerade weil sie
höchst profane Orte des realen Geschehens unserer Tage sind. Sie sind denn
auch heute vom Bild Europas in der amerikanischen-jüdischen Ethnografie
überlagert worden, ein Bild, das nicht weniger auch für die populären und öffentlichen

Vorstellungen der Israelis funktional sein dürfte. Anders gesagt: Was

«Europa» ausmachen soll, entstammt einem gemeinsamen Bildvorrat, aus dem in
den konkurrierenden jüdischen Zentten Nordamerika und Israel die Geschichtsund

Vergangenheitsbezüge mobilisiert werden. Namentlich der Holocaust, aber
auch die 5te?/-Nostalgien haben in der populären Kultur, aber auch in historio-
grafischen Präsentationen ohne Zweifel einen hohen Stellenwert.13 Insofern das

Bild Europas sowohl israelische wie amerikanische Phantasien belebt, könnten
wir darin das Babylon der Moderne, gleichsam als die Urstadt des neuzeitlichen
Gedächtnisses, sehen. Ein europäisch-jüdischer Intellektueller, Daniel Cohn-
Bendit, bedient sich der Chiffre Babylon - bezogen auf den biblischen Turmbau

- als Anker für seinen Begriff von «Heimat», die ihm als Ort der
«multikulturellen Demokratie» in einem Zeitalter der Migrationen gilt.14

Biblische und europäische Bilder - wir finden also auch hier jene merkwürdige

Entgegensetzung von Geschichten und Gegengeschichten, wenn Akteure
und Erzähler vom gleichen Brot zu leben scheinen. Ich bespreche indessen
nachfolgend nicht den Bildvorrat, den Europa und europäische Orte für die

Erinnerung in den USA oder in Israel bieten, sondern gehe für diesen Zusammenhang

lediglich von den Imaginierungen des Biblischen aus. Es stellen sich zwei
Fragen: Was macht innerhalb der amerikanischen und damit auch der
amerikanisch-jüdischen Geschichte den teils religiösen, teils mythischen Charakter aus,

Siehe Barbara Kirshenblatt-Gimblett, Imagining Europe: The Popular Arts of American
Jewish Ethnography, in: Debora Dash Moore/S. Ilan Troen (Hg.), Divergent Jewish
Cultures, Israel and America, Studies in Jewish Culture and Society, New Haven/London 2001,
155-191.

14 Daniel Cohn-Bendit/Thomas Schmid, Heimat Babylon, Das Wagnis der multikulturellen
Demokratie, Hamburg 1992.



96 Jacques Picard

der von nicht wenigen Beobachtern festgestellt wird? Und danach: Wie stehen

heute im Staat Israel, der ja geografisch das Land der Bibel bedeckt, die
Gedächtaisimaginationen und die gesellschaftlichen Realitäten zueinander?

Die allgemeine Disposition des amerikanischen Staats- und Gesellschaftsverständnisses

in zeitgenössischen Theorien ist durchaus «biblisch» im überkonfessionellen

Sinn intoniert. Es sind ja nicht gerade wenige Orte auf der
nordamerikanischen Landkarte, die biblische Namen tragen und offenkundig neben jenen
ebenfalls nicht wenigen Orten stehen, die europäisch bezogen sind. Wie und
warum in den Vereinigten Staaten Staat die Politik und die Religionen zwar strikt
getrennt, aber die Begründungen der amerikanischen Nation letztlich religiös
blieben und dadurch mythisch überhöht wurden, ist jedenfalls nicht wenig
abgehandelt worden; diese Frage kann hier nicht beantwortet werden. Immerhin so

viel: Das Paradox der amerikanischen Konstellation liegt meines Erachtens in
einer doppelten Denkbewegung - einerseits liegt die Weigerung vor, im herme-
neutischen Zirkel biblischer und europäischer Legitimierung zu verbleiben,
anderseits wird die darin enthaltene Sehnsucht nach Parusie und Nostalgie
keineswegs aufgelöst. So erscheint politisches Verständnis religiös eingefârbt,
gleichzeitig aber staatliche und religiöse Sphäre strikt getrennt. Die Rhetorik der
amerikanischen Aufklärung konnte sich eben in der «Religion» einer streng
persönlichen Sache bedienen und zugleich deren Bildvorrat als höchst inspirierende
Quelle für eine historische Erfahrung ausschöpfen. Indem Werte wie Freiheit,
Gleichheit, Gerechtigkeit oder die «rule of law» (was auch immer darunter
verstanden wird) im amerikanischen Demokratieverständnis als Zitierung aus der

Offenbarung vermittelt wurden, doch unter dem Leitstern einer bürgerlichen
Verfasstheit der Gesellschaft standen, sollten die Worte dieser Offenbarung, also

die biblischen Schriften, durch zeitgeschichtliche Exegesen eine zivile und
zivilisierende Bedeutung für Bürger und Bürgerinnen erlangen. Ihre Bedeutung resultierte

aus dem «Auszug aus Europa». Timothy Smith hat 1978 festgestellt: Die
historische Migration über den Atlantik nach Nordamerika war eine durch und
durch «theologisierende Erfahrung - gerade so wie einst Abraham das Land
seiner Väter verliess, das Volk des Exodus Mose durch das gespaltene Meer in
die Wüste folgte oder Jeremiah an den Wassern Babylons die Exilanten tröstete,
indem er den Gott ihrer Vergangenheit zur Hoffnung auf ihre Zukunft machte.»15

Die Verwendung theologischer bzw. biblischer Bildsprache in vielen Quellen
ist offenkundig, ganz zu schweigen von postbiblischen Geschichtstypologien, die

aus dem Vorrat der Bibel die Deutungen der «Neuen Welt» während und auch

nach der Kolonialzeit bezogen.16 Auch wenn sie im Sinne einer säkularen Teleo-

15

Timothy L. Smith, Religion and Etnicity in America, in: The American Historical Review
83-5, Dezember 1978, 1155-1185, zitierte Stelle 1175 (Übersetzung durch JP).

16 Zum Beispiel den lange nachwirkenden Glauben, bei den indianischen Natives handle es

sich um «Juden» oder um die zehn verlorenen Stämme Israels. Vgl. Richard H. Popkin, The
Rise and Fall of the Jewish Indian Theorie, in: Shalom Goldman (Hg.), Hebrew and the

Bible in America, The First Two Centuries, Hanover/London 1993, 70-90. Siehe auch Tudor
Parfitt, The Lost Tribes of Israel, The Histotry of a Myth, London 2002, 91-114. Nach-



Jerusalem. Babylon und andere Orte der Erinnerung 97

logie in Gebrauch genommen wurden, enthielten die entsprechenden Metaphern
religiöse Gedächtnissemantiken: Der Topos der «Auserwählten Nation» als
Ersatz für das Fehlen einer gemeinsamen Geschichte und die Tatsache der

verschiedenartigen Herkunft der Zuwanderer, die sich als «Pilgrims» verstanden
und den überkultarellen und multireligiösen «Bund» der Amerikaner bildeten;
oder die Verfassung als amerikanischer «creed», als deren Garant die Institution
des «Gerichts» gilt, vor dem das Individuum sich Recht holen und
bürgerschaftliche Anerkennung erlangen kann17 - all das verweist darauf, dass Juden,

Lutheraner, Protestanten, Presbyteraner, Methodisten, Katholiken, Baptisten und

später Adventisten, Mormonen mit vielen anderen den Kontinent gleichsam als

selbst gedeutete Fortschreibung biblischer Geschichte in Besitz nahmen. Die

«pilgrims», das heisst die Zuwanderer, benötigten für ihre Bundestheologie
beides, wenn sie auf ihrer «Wanderung» und an der «frontier», in der neuen «Wildnis»

bestehen wollten: Regeln und Fortschreibung von Regeln, Gesetz und

Reformierung von Gesetzen, überlieferte Gebote und Propheten für die eigene
Zukunft. In der frühen Neuzeit waren wohl in nicht geringem Masse auch eschato-

logische Erwartungen verknüpft gewesen, die unter anderen aus einer Schrift von
Menasse Ben-Israel herausgedeutet wurden und die bis ins 19. Jahrhundert
nachwirkten.18 All das weckte keineswegs schon den Geist der Toleranz, im
Gegenteil. Der Glauben der Founding Fathers kam erst nach und nach über den
Zustand des Fanatismus hinweg und geriet aus pragmatischer Einsicht zu dem, was
heute als religiöse Plurikultar aus den jüdischen wie christlichen Erfahrungen in
der nordamerikanischen Geschichte firmiert.19

Für die jüdischen Amerikaner ist nach dem Holocaust die theologisierende
Seite ihrer Existenz keineswegs geschwunden. Das Telos der amerikanisch-jüdischen

Geschichtsdeutung ist etwa in Emil Fackenheim's Buch «God's Presence
in History» lesbar, womit Europa als Ort der Erinnerung von neuem, wenn auch

ganz anders erwacht.20 Fackenheim als Überlebender verankert - und hier
erscheint von neuem das Exil als Realität des aus Europa Geflüchteten - die Kultur
des Judentums im Exodusgeschehen, vielleicht verbunden mit einer impliziten
messianischen Hoffnung, aber ganz und gar in einer gegen apokalyptisches Re-

wirkungen im 19. Jahrhundert bei Richard H. Popkin, Mordecai Noah, the Abbé Grégoire
and the Paris Sanhédrin, in: Modern Judaism, 11, Oxford 1982, 131-148.
Vor amerikanischen Ausschüssen oder Gerichten bekommt man nicht Recht, sondern holt
sich Recht, und nicht der Ort des Beklagten, sondern der Ort des Klägers geben den Stand
für Verhandlungen vor Gericht ab. Diese Rechtspraxis wurde übrigens in der schweizerischen

Öffentlichkeit nur schwer akzeptiert und als Druckversuch gewertet als in den 1990er
Jahren die Debatte um nachrichtenlose Vermögen in Gang kam.

18
Joseph Kaplan u.a. (Hg.), Menasseh ben Israel and His World, Leiden 1989; Grant Underwood,

The <Hope of Israel) in Early Modern Ethnography and Eschatology, in: Shalom
Goldman, Hebrew and the Bible in America, The First Two Centuries, Hanover/London
1993,91-101.

19 Siehe David L. Holmes, The Faiths of the Founding Fathers, Oxford 2006; dazu Gordon S.

Wodd, American Religion: The Great Retreat, in: New York Review of Books v. 8. Juni
2006,60-63.
Emil Fackenheim, God's Presence in History, Jewish Affirmations and Philosophical
Reflections, New York 1970.



98 Jacques Picard

den gerichteten Diktion. Denn Europa und dessen Orte - Auschwitz oder
Buchenwald, aber ebenso Berlin, Wilna oder Thessaloniki - verkörpern in der

Gegenwart den Grund zu einer Absage an Adolf Hitler's zerstörerischer Vision
der Geschichte. Nur durch den Exodus aus Europa kann dieser apokalyptischen
Vision des Bösen keine nachträgliche Bekräftigung zukommen, indem das

jüdische Gedächtnis der in Europa einst blühenden Kultur des Judentums in der
Neuen Welt lebendig gehalten wird und dort eine neue Bejahung und
Fortschreibung erfährt. Ein französischer Beobachter hat dies mit dem polemischen
Satz auf den Punkt gebracht, die vorzüglichste Pflicht der Juden sei es, sich
selbst von Europa zu befreien.21 Die Funktion des Gedächtnisses wirft allerdings
schwierige Fragen auf, wenn der Gott der Hebräischen Bibel mit seinem Volk
nach Amerika auswandert. Sie sind stets schon ein Motiv rabbinischer
Spekulationen über den Aufbrach des Abraham, den Exodus aus Ägypten wie den Sinn
des Exils nach der Tempelzerstörung gewesen.

Die Ankunft in einem neuen «Kanaan» hat indes eine Realität hervorgebracht,
in der im 19. und 20. Jahrhundert zwischen den Kategorien «Religion» und
«Ethnizität» nicht weiter statisch unterschieden werden kann. Indem Rabbiner,
Pastoren, Prediger oder Priester die Auslegungen der biblischen Schriften zunehmend

persönlicher und den sozialen Realitäten angemessener zu machen suchten,

und indem sich innerhalb ethnischer Zuwanderungsgemeinschaften auch

Ausdifferenzierungen über religiöse Gegensätze herausbildeten, wurden die
Grenzen zwischen ethnischen und religiösen Merkmalen zunehmend fliessend
oder zumindest dynamisch. Dabei beschränke ich mich hier auf Beobachtungen
der jüdischen und der christlichen Denominationen, die die ethnischen Identitäten

der europäischen Amerikaner prägen, ohne auf andere religiöse und ethnische

Gemeinschaften afrikanischer, asiatischer oder südamerikanischer Herkunft
eingehen zu können.22 Wie viele «biblische» Stämme aus Europa das heutige
Amerika bewohnen, ist nicht zu ermessen - das amerikanische «Babylon»
erscheint in vielfältigen Facetten, die sich um religiöse Orientierungen herum

gruppieren. Diese Orientierungen wurden zum Differenzmerkmal innerhalb von
ethnischen Herkunftsgemeinschaften, indem etwa die Deutschen sich katholischen,

lutherischen, protestantischen und jüdischen Zirkeln anschlössen. Ähnlich
differierten die Juden zuerst nach «portugiesischen», «deutschen» und
«russischen» Herkunftsorten, ja sogar innerhalb dieser Gruppen nach spezifischen
Orts- und Landsmannschaften. Erst danach haben allmählich die religiösen
Orientierungen der Reform, der Orthodoxie, der Konservativen sowie weiterer
«denominations» das alte Muster abgelöst und den Zugehörigkeitshorizont
bestimmt.23 Alle diese Gemeinschaften rekurrierten und rekurrieren indes auf die

2' Jean-Claude Milner, Les penchants criminels de l'Europe démocratique, Paris 2003, S. 130.
22 Ursula Zeller, Between Golden medine and Promised Land: Legitimizing American Jewish

Diaspora, in: Monika Fludernik (Hg.), Diasporas and Multiculturalism, London 2003, 11—43.

Vgl. auch Jon Stratton, (Dis)placing the Jews: Historicizing the Idea of Diaspora", in: Diaspora,

A Journal of Transnational Studies 6.3, 1997, 301-329.
23 Will Herbergs These des «triple melting pot» (jüdisch; katholisch: protestantisch) scheint

durchaus zuzutreffen, wirft aber neue Fragen auf. In den USA sind Kirchen nicht mehr allein



Jerusalem. Babylon und andere Orte der Erinnerung 99

gleichen Orte der Erinnerung zwischen Jordan und Rhein, zwischen Jerusalem

und Berlin, um die «Alte Welt» - als Bild - funktional für die Bedürfnisse einer

ethnisch-religiösen Segregation und Selbstvergewisserang zu nutzen.
Blicken wir nun auf die Realitäten in Israel heute, so wird eine Parallelität in

der Herstellung von Normalität deutlich. Die zionistische Visionen, das

Versprechen auf Sammlung und Sicherheit durch einen nationalen jüdischen «pursuit

of happiness», kontrastieren heute mit einer nüchternen Realität, mit
ungewisser Sicherheit und schwieriger Aussicht auf Anerkennung und Frieden.
Jedoch erscheint ein wichtiges Erfordernis, das die Normalität in der Welt essen-

ziell spiegelt: Die deklarierten Werte aus der Zeit der unmittelbaren Staatsgründung,

wie sie gerade in der Unabhängigkeitserklärung ausgewiesen sind, werden
mehr und mehr zur neuen bürger- und menschenrechtlichen Tradition erklärt und

im öffentlichen Bewusstsein als nationaler Fundus der grundrechtlichen
Wertorientierung verstanden. Es wird also ein universaler Charakter des nationalen Ortes

bzw. der israelischen Lokalität sichtbar. Allgemein gesprochen kann dies in
einer offenen Gesellschaft dann erfolgen, wenn es zu einer Auseinandersetzung
nicht nur mit den eigenen modernen Mythen kommt sondern mit den Narrativen
der universalen bzw. transnationalen Perspektiven der Geschichte und mit den an

der Globalisierung partizipierenden Gesellschaften. Yael Tamir hat grundlegend
herausgearbeitet, wie Nationalismus und Liberalismus, partikulare Narrative und

universaler Glaube, aufeinander angewiesen sind, auch wenn sie vordergründig
als antagonistisch gelten mögen." Dies gilt gerade auch im Zionismus in seiner
heute real existierenden Staatlichkeit. Es geht um einen Diskurs, der als jüdische
Fortschreibung von globaler Geschichte und universaler Kultur nachvollziehbar
bleibt. Für den Staat Israel würde das Fehlen einer solchen Möglichkeit bedeuten,

dass sich die Gemeinschaft darin schwächt, in der Realität einer multiplen
Weltgeometrie die nationale kulturelle Differenz behaupten und einbringen zu
können. In einer Welt kompetitiver Partikulargesellschaften ist ein universaler

Zugang zur Weltkarte der Erinnerungen vonnöten. Denn es ist deutlich, dass die

zahlreichen Orte auf dieser Karte oft mehrfach durch konkurrierende Erinnerungen

belegt sind und entsprechend deren Imaginationen und Semantiken
differieren.

Um den Befund zudem geografisch zu illustrieren: der Staat Israel mit seiner

örtlichen Fläche hätte in den Vereinigten Staaten von Amerika oder Kanada

mühelos in einer Ecke von New York State, Wyoming oder British Columbia
Platz. Indes ist der Kleinstaat Ben-Gurions selbst schon ein plurales Gefass, in

«europäisch», sondern sie sind auch «asiatische» oder «afrikanische» Kirchen, ohne dass wir
die Folgen kennen können. Aus einem «Triple melting pot» ist zudem ein «Multiple meltmg
pot» geworden, wenn man bedenkt, dass neben Protestanten, Katholiken und Juden eine ganze

Reihe weiterer Religionsangebote eine Funktion als Sub-Schmelztiegel einnehmen können.

Vgl. Will Herberg: Protestand, Catholic, Jew, New York 1955. bestätigte mit
entsprechenden Untersuchungen dann Andrew M. Greeley: Why Can't They Be Like Us? America's

White Ethnic Groups, New York 1976.
24 Yael Tamir, Liberal Nationalism, Princeton 1993. Diese Autorin ist 2006 als Erziehungsmi-

nisterm der Regierung Olmert berufen worden.



100 Jacques Picard

welchem sich die unterschiedlichsten partikularen Erinnerungsbezüge versammeln.

So liegt eben die Paradoxic darin, dass ein wichtiger Horizont
gesellschaftspolitischer Orientierung für Israel ausserhalb seiner staatlichen Geschichte

liegt - in den europäischen Räumen. Sie stellen die Orte der Erinnerung, auf den

sich viele Israelis heute zu beziehen scheinen. Aber auch die arabischen Juden in
Israel leben von der Erinnerung an ihre Herkunft - aus Bagdad, aus Marrakesch,
aus den Bergen Jemens. Gleiches lässt sich von den Immigranten aus Indien,
Äthiopien oder der ehemaligen Sowjetunion sagen. Der Preis der nationalen

jüdischen Selbstemanzipation ist der Umstand, dass sich die im Staat Israel ge-
fasste zionistische Gemeinschaft nicht einschliessen kann, weil sich ihr der
Begriff, was Welt als «Normalität» in der Wahrnehmung eines individuellen
Menschen ist, enorm geweitet hat.25 Gleichzeitig leben alle diese Juden, zusammen
mit nichtjüdischen Arabern, auch auf dem Boden einer biblischen Vergangenheit,

in einem Raum, in dem Erinnerung und Ort identisch sind - dies ganz im

Gegensatz zu dem Imaginationsleistangen der amerikanischen Pilgrims, die auf
einem ihnen «unbekannten» (wenn auch keineswegs «leeren») Territorium ihre

neue «biblische» Zukunft suchten.

Zusammenfassend gesprochen, die israelische Gesellschaft ist sozial wie
historisch gesehen ein Kompositum aus unterschiedlichen jüdischen Herkunfts- und

Kulturgruppen sowie aus nichtjüdischen Bewohnern unterschiedlicher religiöser
und ethnischer Identität. Ihre geistige Versorgungslage mag sehr spezifisch sein,

wenn sich die israelische Gemeinschaft der Bilder der «Antike» und der «Neuzeit»

bedient, schon aus aussen- und gesellschaftspolitischen Gründen, wenn das

gemeinsame nation building gestärkt werden soll. Jedoch ist der imaginäre
Charakter der biblischen Orte auch für diesen Fall in Rechnung zu stellen, wenn heute

die israelische wie die internationale Archäologie ganz dahin neigt, die erzählten

Orte der Bibel weit mehr als literarische und mythische Zeugnisse mit typo-
logisierten Figuren zu verstehen denn als ein reales Geschehen mit realen

Personen, welche die irdischen Orte bewohnt hätten.26 Wie auch immer, der multiple

Charakter der Gedächtnisbezüge verknüpft - in einem bestimmten Sinne -
das Symbol Jerusalem mit der Chiffre Babylon, von der wir anfangs dieses
Essais handelten. Sie sind die Codes für alle anderen Orte, an denen Judentum

lebendig bleiben, sich durch neue Erfahrungen weiter entwickeln und Impulse
aus der Oikumené (im Sinne der bewohnbaren Welt) aufnehmen und in sich ak-

kultarieren konnten. Was nun heute ein Jude als seinen realen Ort und was er als

Ort der Erinnerung versteht, ist seine individuelle Wahl. In beiden Fällen sind
der Grund wie der Zugang zur Geschichte - und das ist entscheidend - das

Bewusstsein, eine Schicksalsgemeinschaft als Juden zu sein. Gleichzeitig, wenn

25 Siehe u.a. die Beiträge in: Naftali Rothenberg und Eliezer Schweid (Hg.), Jewish Identity in
Modem Israel, Proceedings on Secular Judaism and Democrazy, Jerusalem/New York 2002.

26 In Israel ist darüber eine Debatte ausgelöst worden durch Israel Finkelstein und Neil Asher
Silberman, The Bible Unearthed, Archaeology's new vision of Ancient Israel and the
Origins of the Sacred Texts, New York 2002; siehe auch dies.. David and Solomon, In Search of
the Bible's Sacred Kings and the Roots of Western Tradition. New York 2006.



Jerusalem. Babylon und andere Orte der Erinnerung 101

auch knirschend, verschiebt sich dieses Bewusstsein von Judentum als einer Ab-

stammungs- hin zu einer Willensgemeinschaft. Auch die Israelis stehen vor der

Frage, ob und was ihnen eine jüdische Identität bedeutet.

Wo Menschen sich von ihrer Herkunft her beschreiben und wo sich, wie heute

in Israel und in Nordamerika, Menschen aus lebenspolitischer Begründung als

ethnische oder religiöse Gruppen (als jüdische «Stämme» in der postmodemen
israelischen Diktion) konstituieren, spielt die Möglichkeit einer Identifizierung
mit bestimmten, als stabil erachteten Werten eine erhebliche Rolle.27 Der
Gebrauch der hier vorgeführten Chiffren als dialektischer Bezug von Geschichten
und Gegengeschichten, ob Jerusalem und Babylon, ob Massada oder Jabne, ob

Tel Aviv oder New York, hat dies uns bewusst gemacht. Die europäischen Orte

auf der jüdischen Weltkarte der Erinnerung sind darin ein nicht wegzudenkendes
Moment der Gedächtnisdynamik geworden. Seit dem Holocaust zuerst verdrängt
und negiert, erscheint Europa von neuem als eine Topografie, in der beteiligte
Akteure ebenso wie erzählte Orte ihre Rolle einnehmen.

Die hierfür vorauszusetzende Perspektive - eine säkulare Welt zum Schutz
des Menschen - ist gebunden an ein heute globalisiertes Symbol der Erinnerung:
Auschwitz ist der Ort der Toten. Wo der politische Umgang mit Geschichte und

Vergangenheit von wirkungsmächtigen Bildern belegt ist, ist evident, dass die
Macht dieser Toten unsere Erinnerung und unser Vergessen eminent bestimmt

(zu betonen ist, dass hier die Textaren der Erinnerung auch das Vergessen
angesichts einer als schwierig empfundenen Zeitepoche in sich tragen). Benedict
Anderson hat vermerkt, dass «die Biografie der Nation den sich unbarmherzig
anhäufenden Friedhöfen beispielhafte Selbstmorde, ergreifende Martyrien, Attentate,

Exekutionen, Kriege und Völkermorde entreisst; aber - um die Absicht des

Narratives zu dienen - diese gewaltsamen Tode müssen erinnert und vergessen
werden als <unsere eigenen).»28 Hier wird also nochmals die bereits erwähnte

Bezogenheit von beteiligten Akteuren und wissenden Erzählern der Geschichte
lesbar. Mit Blick auf die Schoah bzw. den Holocaust ist dieses Verhältnis besonders

intensiv. Jules Michelet hat darauf hingewiesen, dass die Lebenden die Toten

immer wieder aus ihren Gräbern holen, um ihnen ein zweites Leben zu
verleihen, indem ihrem Tod eine neue Bedeutung zugewiesen wird.29 Und Idith Zer-
tal schreibt: «Der Tod ist niemals eine definitive Angelegenheit [...], die Toten
bevölkern die Gegenwart und übernehmen darin eine Rolle, je nachhaltiger sie

durch die Lebenden, die ihr eigenes Leben auf die Toten projizieren und aus

deren Tod persönliche Lehren ziehen, erinnert und zum Sprechen gebracht
werden.»30

27 Jonathan D. Sarna, American Judaism, A History, New Haven 2004, 357-374.
2S Benedict Anderson, Die Erfindung der Nation, Zur Karriere eines erfolgreichen Konzepts,

Berlin 1998, 178.
29 Jules Michelet, Oevres complètes, 21, Paris 1982, 268.
10 Idith Zertal, Nation und Tod, Der Holocaust in der israelischen Öffentlichkeit, Göttingen

2003, 9.



102 Jacques Picard

Irgendwo zwischen Faktum und Verdrängung, zwischen dem Ort und der

Zuweisung von Bedeutung liegt deshalb das Reich der Mythen. Auch für die
jüdische Erinnerung an den Holocaust gibt es Beispiele für eine mythologisierende
Perspektive der Schoah - von den zahlreichen Vereinfachungen eines komplexen
Geschehens über die Erzählungen eines geistigen Heroismus der Ermordeten bis
hin zu den Anklagen gegen die erzwungenen Rollen der «Judenräte» in Ghettos
und der «Sonderkommandos» in den Konzentrationslagern. Auschwitz ist für die
Juden ein Ort, der als Chiffre vermutlich eine hohe Gemeinsamkeit an
Übereinstimmung seiner Bedeutung und seiner mythischen Kraft hat - alle Juden dürften

jedenfalls akzeptieren, was Jonathan Webber als Kernnarrativ des damit verbundenen

Geschehens bezeichnet hat: die Tatsache des Antisemitismus, die erhebliche

Ohnmacht der Opfer, das jüdische Verlangen zu überleben, und die Lehre,
dass die Schoah sich niemals «wiederholen» dürfe.31 Aber diese jüdische Sicht
der Bedeutung von Auschwitz kollidiert mit dem Ansprach anderer Erinnerungskonzepte

desselben Ortes. Das begründet einen Konflikt, der in den letzten Jahren

zu Debatten geführt hat.

Die Vernichtungspolitik des Nationalsozialismus zielte ganz zuerst und ganz
umfassend auf die jüdische «Rasse» als Verkörperung der Geschichte des

«internationalen Judentums» in und seit der Bibel. In Auschwitz waren rund 90

Prozent der dort ermordeten Opfer jüdische Menschen. Ihre einzige Gemeinsamkeit

lag darin, dass sie als «Juden» galten, unbesehen ob ihre Staatszugehörigkeit
und ihre Lebenswelten französisch oder deutsch oder rassisch oder griechisch
oder anderswie gewesen waren. Sie repräsentierten in den Augen ihrer Verfolger
und Mörder das als zivilisatorische «Degenration» verleumdete «Gewissen», die

Zivilisierung des Schuldbewusstseins und das Streben nach Erlösung - unbesehen

davon, ob sie als Juden orthodox oder liberal oder sonst wie gottesgläubig
oder atheistisch oder agnostisch dachten. Ihr Schicksal war ein «Opfergang der

jüdischen Unschuld».32 Aber Auschwitz war auch der Ort, wo Polen, Roma,
Homosexuelle, rassische Kriegsgefangene, Zeugen Jehovas, Kommunisten, Katholiken

und zahlreiche weitere Menschen irgendeiner Zugehörigkeit umkamen. Es

ist schlicht ein Ort der Entmenschlichung gewesen. Die Erinnerung daran
verlangt uns einen Respekt ab, der nicht vereinbar ist mit einer Inanspruchnahme
durch eine Religion oder eine Nationalität.

Auch wenn Auschwitz als Erstes (gemessen an der Zahl der Opfer) ein Ort
der jüdischen Erinnerung ist, und auch wenn Auschwitz von polnischer Seite her

(als einem katholischen Ort des Kreuzes) vereinnahmt worden ist, und auch

wenn Auschwitz die Deutschen an die Nationalsozialisten (und so vornehmlich
an ihr zivilisatorisches Versagen) gemahnen mag - so ist doch Auschwitz ein

multipler Ort der verschiedenen und auch miteinander zutiefst in Konflikt
stehenden Erinnerungen. Viele sehen in diesem Ort vielleicht ein für sie religiös
oder national bedeutsames Symbol, aber es bliebe selbst in dieser Hinsicht

31 Jonathan Webber, Mythologizations of the Holocaust, in: Daria Nalecz/Marius Edgaro (Hg.).
Facts and Lies in the Common Knowledge of the Holocaust, Warschau/Krakau 2006, 91-98.

32 Hermann Levin Goldschmidt, Jüdisches Ja zur Zukunft der Welt, Schaffhausen 1981, 133.



Jerusalem. Babylon und andere Orte der Erinnerung 103

nichtsdestoweniger ein weltliches und menschliches Reden vor Gott oder von
der Geschichte. Wer also der Erbschaften gedenken will oder sie gar als irgendwie

numinoses Ereignis zu deuten trachtet (auch wenn es hier um menschliche
Taten und überhaupt nicht um ein negatives Wunder oder Mysterium gehen
kann), der kommt gar nicht darum, die neutrale und profane Bestimmung zu achten,

wenn die Opfer und ihre so verschiedenen Eigenheiten ernsthaft gewürdigt
werden sollen. Die Erzählenden sind nicht identisch mit den Ermordeten und
können sich nicht als beteiligte Akteure aufspielen - wir werden dies zu respektieren

und als Voraussetzung zu verstehen lernen, wenn wir die Arbeit an der
Erinnerung gemeinsam, wenn auch gewiss kaum konfliktfrei verrichten wollen.

Versuchen wir die hier zusammen getragenen Erkenntnis über die Weltkarte
der jüdischen wie nichtjüdischen Erinnerung auch epistemologisch zu
übersetzen. Es musste dann, wenn von bestimmten, oft kanonisierten und in Texten
als vermeintlich heilig bezeichneten Orten die Rede ist, heissen: jede Schriftlichkeit

ist in sich fraglich, indem das Zeichen, das Schriftalphabeth stets
menschliche Konvention darstellt und deshalb einem historischen Bedeutungswandel
unterliegt.33 Das gilt nicht weniger für die Sprachen einer Weltkarte der

Erinnerung. Wir sind damit auf den Weg von einer sakralen in eine weltliche Sprache
angewiesen. Dies ist der Preis für eine kritische, die eigene Beteiligung in den

Blick nehmende Betrachtung der Geschichte und Geschichtsschreibung, die von
einer an Mythen reichen Vergangenheit erzählen will. Die Orte auf ihrer Weltkarte

sind stets mit Skepsis aufzusuchen, weil deren Gebrauch als Chiffren durch
den Erzähler immer auch der an dieser Erinnerung «beteiligten» Politik dient.

Jerusalem. Babylon und andere Orte der Erinnerung. Über das Woher und Wohin in der
jüdischen Geschichtsschreibung
«Jerusalem» und «Babylon» sind nur zwei von mehreren Chiffren, die in der Erinnerung
des Judentums für eine Deutung der Geschichte und für eine Symbolisierung seiner
Bestimmung stehen. Es könnten ebenso «Jabne» oder «Alexandria» in der Antike, aber
auch «Tel Aviv» und «New York» in der Moderne als Ort dienen zur Chiffrierung einer
Dualität oder Polarität, aus der heraus die immer wieder hin- und hergewendete Frage
lautet: Wo sind die Juden, das Judentum zu Hause? Wie lautet gleichsam die Adresse
ihres Domizils? Ist ihr Weg dahin eine «Rückkehr nach Zion» oder, im Gegenteil, der
Exodus in ein «gelobtes Land» der Neuen Welt? Ist das jüdische Exil eine Geschichte der
«galut» und «ge'ula», der aus Ohnmacht und Selbstverschulden resultierenden Verwerfungen

und tränenreichen Vertreibungen; oder handelt es sich, im Gegenteil, um eine
Geschichte, in der die Diaspora selbst das zutiefst gewünschte Homeland, die gelingende
Oikumené und die fruchtbare «Einwebung» in die Geschichte der Welt darstellt? Die
immer und immer wieder strittigen Deutungen über dieses Woher und Wohin durchziehen
seit längerem die jüdische Historiografie. Dabei wird der religiöse aufgeladene Gehalt der
Chiffren und Orte in eine säkular gedachte Symbolisierung für den politischen
Orientierungshorizont gewandelt, um einer Geschichtsdeutung in der jüdischen Moderne zu
dienen. Auch «Auschwitz» als Chiffre der Erinnerung ist nicht unberührt vom Streit um
die angemessene Deutung.

Vgl. Arnos Funkenstein, Jüdische Geschichte und ihre Deutungen, Frankfurt a.M. 1995,
160-165, und insbesondere Carola Hilfrich, «Lebendige Schrift», Repräsentation und
Idolatrie in Moses Mendelssohns Philosophie und Exegese des Judentums, München 2000,
58 ff.



104 Jacques Picard

Jérusalem, Babylone et autres lieux de mémoire. Réflexion sur la pensée historique juive
«Jérusalem» et «Babylone» sont seulement deux chiffres parmi d'autres, qui dans la
mémoire du judaïsme représentent une interprétation de l'Histoire et une symbolisation de
sa définition. «Jabne» ou «Alexandrie» dans l'Antiquité, mais aussi «Tel Aviv» et «New
York» dans les Temps Modernes pourraient aussi bien servir de lieu de référenciation
d'une dualité ou d'une polarité, à partir de laquelle s'énonce sans cesse la question: où les
Juifs, le judaïsme sont-ils chez eux? Comment s'énonce l'adresse de leur domicile? Leur
parcours vers cet endroit-là est-il un «retour à Sion» ou, au contraire, l'exode vers une
«terre promise» du monde nouveau? L'exil juif est-il une histoire du «galut» et «ge'ula»,
constituée de rejets et d'expulsions larmoyantes, résultats d'une impuissance et d'une
faute propre? Ou s'agit-il, au contraire, d'une histoire dans laquelle la diaspora même
représente le homeland très profondément désiré, l'oikumené accomplie et le fécond
«enveloppement» dans l'histoire du monde? Les interprétations encore et toujours litigieuses au
sujet de cette origine et de cette destination traversent depuis longtemps l'historiographie
juife. Pourtant la valeur des références et des lieux chargée de religiosité est transformée,
pour l'horizon de repère politique, en une symbolisation pensée en terme séculaire, afin
de servir à une interprétation historique dans la modernité juive. Aussi «Auschwitz»
comme chiffre de mémoire n'est pas intouché de combats concernant son interprétation
appropriée.

Jerusalem, Babylon and other places ofmemory. Reflexion on Jewish historical thinking
Jerusalem and Babylon are just two of the many signs, which in the memory of the Jews,
represent an interpretation of history and symbolize its definition. In ancient times Jabne
and Alexandria would have served, in modern times Tel Aviv and New York symbolize
this duality or polarity. The question continually recurs: Where are the Jews and the
Jewish culture at home? Where is its place of residence, so to speak? Is its journey to this
home a return to Zion or, in contrast to this, the exodus to a Promised Land in the New
World? Is Jewish exile a story of «galut» und «ge'ula», in which the people's own
powerlessness and inadequacies led to rejection and distressful expulsions; or, in contrast,
is it a story in which the diaspora itself represents the longed for Homeland, the successful
oikoumene, a fruitful weaving of Jews into the history of the world? The recurring and
ever conflicting interpretations concerning this «whence» and «whither» have long run
through Jewish historiography, where the religiously charged content of the signs and places

is transformed into a secularly conceived symbolization of political landmarks and
horizons in order to serve the interpretation of history in Jewish modernity. Also
«Auschwitz» is not untouched by controversies regarding its apropriate interpretation.

Schlüsselbegriffe - Keywords - Mots clés

Jüdische Geschichte; Amerikanisch-jüdische Kultur; Europäisch-jüdische Kultur; Staat
Israel; Holocaust; Biblische Orte; Erinnerung.

Jacques Picard, Professor für Neuere allgemeine Geschichte und Jüdische Kultur der
Moderne an der Universität Basel und dort in der Leitung des Instituts für Jüdische Studien


	Jerusalem, Babylon und andere Orte der Erinnerung : über das Woher und Wohin in der jüdischen Geschichtsschreibung : für Branco Weiss, in Verbundenheit

