Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift fur Religions- und Kulturgeschichte = Revue

suisse d'histoire religieuse et culturelle = Rivista svizzera di storia
religiosa e culturale

Herausgeber: Vereinigung fur Schweizerische Kirchengeschichte
Band: 100 (2006)

Artikel: Jerusalem, Babylon und andere Orte der Erinnerung : Giber das Woher
und Wohin in der judischen Geschichtsschreibung : fir Branco Weiss,

in Verbundenheit
Autor: Picard, Jacques
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-130379

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 26.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-130379
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Jerusalem, Babylon und andere Orte der Erinnerung.
Uber das Woher und Wohin 1n der jiidischen
Geschichtsschreibung

Fiir Branco Weiss, in Verbundenheit

Jacques Picard

Im Oktober 1954 begannen David Ben-Gurion, der erste Ministerprdsident des
Staates Israel, und Simon Rawidowicz, der erste Vorsitzende des Departementes
fir Jiidische und Nahostliche Studien der Brandeis Universitdat in Massachussetts,
USA, einen Briefwechsel, den sie sehr bald auch im Hinblick auf eine Veroffentli-
chung gezielt weiter fithren sollten. 1957 ist dann der Hebréisch gefiihrte Brief-
wechsels in einem Band mit dem Titel «Babylon und Jerusalem» abgedruckt
worden, weit spiter dann eine englische Ubersetzung.' In diesem Briefwechsel
geht es um den Begriff Israel, und es geht um grundlegende Deutungen und auch
Inanspruchnahmen der jidischen Geschichte. Ausgelost hatte den Briefwechsel
die Zusendung eines Aufsatzes von Rawidowicz an Ben Gurion. Darin stiess
sich Rawidowicz am Namen des jungen jiidischen Staates, am Gebrauch des
Wortes «Israel» zum Zweck eines Staatsnamens. Wenn der Name des Staates
«Israel» sei, so mache es dies unmdoglich, die Juden ausserhalb dieses Staates als
«Israel» zu bezeichnen.

In seinen Briefen fithrt Rawidowicz unterschiedliche Begriindungen an. Ers-
tens, das Volk Israel sei die gesamte Gemeinschaft aller, die sich zum Judentum
ziahlen wiirden, und dies in allen Sprachen und an allen Orten der Welt, wo «Is-
rael» in Gebet, Literatur oder in der Erinnerung fiir das ganze Haus stehe. «Wenn
Israel> [nur] das Volk im Staat meint, dessen Name «Israel> ist, dann sind das
Volk Israel, die Diaspora Israel, die Kinder Israels, die Gemeinde Israel und so
weiter, notwendigerweise verkniipft mit Israel als Staat.»’ Zweitens fithrt Rawi-

Simon Rawidowicz, Babylon and Jerusalem, London/Waltham 1957, 872-909; in englischer
Ubersetzung auszugsweise in: Arthur A. Chiel (Hg.), Perspectives on Jews and Judaism,
Essais in Honor of Wolfe Kelman, New York 1978, 335-368, sowie in: Simon Rawidowcz,
State of Israel, Diaspora, and Jewish Continuity, hg. Benjamin C.I. Ravid, Hannover/London
1998, 194-203.

Simon Rawidowicz, State of Israel, Diaspora, and Jewish Continuity, Hannover/London
1986, 229-39 (Jerusalem and Babylon) und S. 194-204 (Briefwechsel mit Ben Gurion);
zitiert: S. 196, Rawidowicz an Ben Gurion 14.11.1954.

%)

SZRKG, 100 (2006), 89104



90 Jacques Picard

dowicz an, dass der Staat, der den Namen Israel trage, eine Bevolkerung habe,
die nicht nur Juden sondern Christen und Muslime umfasse. Gleichzeitig schlies-
se dieser Umstand aus, dass nun Juden ausserhalb dieses Staates sich selbst nicht
mehr als «Israel» — im Sinne des Hauses Israel — verstehen diirfen. Der Begriff
«Israel» ausserhalb des Staates miisste damit verschwinden, das heisst an allen
Orten der Diaspora, wo der Name immer zentral in Gebrauch gewesen sei. Diese
Diaspora trigt bei Rawidowicz eine biblische Chiffrierung: «Bablyon», also je-
ner Ort, der in der Deutung jiidischer Geschichte fiir das Exil steht, aber auch fiir
die Genese des talmudischen Textkorpus und die damit einhergehende rabbini-
sche Traditionsbegriindung. In dieser Diktion umfasst der Name «Israel» sowohl
Babylon wie Jerusalem, das fiir ihn das Land Israel symbolisiert.

Ben-Gurion verstand die Empoérung Rawidowicz’s nicht — oder genauer, er
verstand sie nur allzu gut, war ithm doch die Auseinandersetzung durchaus will-
kommener Anlass, die zionistische Sicht der Geschichte zu markieren. Der Mi-
nisterprisident schrieb: «Der Name Israel unterscheidet zwischen einem souve-
rinen jiidischen Volk in seiner Heimat, gerufen nach seinem Namen Israel, und
dem jiidischen Volk in der Welt in allen Generationen und Léndern, welches das
judische Volk oder auch das «Volk Israel> gerufen wurde, aber nicht dsraeb.
Dieser Name «Israel» ist seit 16.30 Uhr des 14. Mai 1948 kennzeichnend fiir den
jiidischen Staat.»’ Die niichtern das scheidende Faktum hervorhebende Rhetorik,
mit Angabe des pridzisen Zeitpunkts, ist ein bekanntes Element in Ben-Gurions
Reden. Doch Ben-Gurion schloss als Rechtfertigung auch die verbreitete Etymo-
logie Israels als «Gottesstreiter» aus der Bibel an: «Der Erste, der diesen Namen
trug, war unser Patriarch Jakob, und ihm wurde dieser Name gegeben, denn (du
hast mit Gott und mit Menschen gestritten und hast obsiegt) [1 Mose 32, 28].
Der jiidische Staat unserer Tage hat sich aus den gleichen Griinden diesen Na-
men genommen.» Ben Gurion schliesst, dass alle [Jakobs] Kinder des jidischen
Volkes seien, aber nur die Biirger des jlidischen Staates nunmehr «Israel» sein
konnen.

Der hier zitierte Streit ist nicht neu, verweist aber auf eine paradigmatische
Qualitat. Es geht um differente Erinnerungsbeziige, die in zionistischen und dias-
porischen Haltungen rezent sind. Ben-Gurion lédsst sich den Namen Israels nicht
von Gott geben, wie es Jakob in der Bibel zugemessen wird, sondern er begreift
bzw. greift ihn sich als legitimes Verdienst, das einem langen politischen Ringen
um nationale Emanzipation und staatliche Unabhéngigkeit entspricht. Gleichzei-
tig will er diesem Akt der jiingsten Geschichte der Juden und des Judentums eine
teleologische Qualitit entnehmen. Wihrend Ben-Gurion von Souverinitdt spricht,
befiirchtet auf der anderen Seite Rawidowicz, dadurch werde zwischen den jii-
dischen Bewohnern im Staat Israel, den Israelis, und den Juden ausserhalb dieses
Staates, den Juden in der Diaspora, ein Keil getrieben, der letztiich die bislang
ungebrochene Kette der Tradition entzweie und damit Sinn und Zweck jiidischer
Existenz und Geschichte zerstore. Zu verhindern, dass «Herz und Zunge» ihren
gemeinsamen Nenner verloren, ist Kern dieses Streites, der in der Geschichte des

‘ Ebenda, 194; zitiert Ben-Gurion an Rawidowicz 26.10.1954.



Jerusalem, Babylon und andere Orte der Erinnerung 91

Zionismus in den Debatten um Kultur schon friither feststellbar ist, etwa in der
Gestalt und Nachfolge des Achad Ha’am. Hier wird in der Auseinandersetzung
um den Namen «Israel» dessen doppelter Erinnerungsbezug angefiihrt: die Iden-
tifizierung einmal mit «Jerusalem» und einmal mit «Babylon» als einander ent-
gegen gesetzten und sich bedingenden historisch-politischen Chiffren.

Was bei der Evokation der Babylon-Chiffre durch Rawidowicz nicht explizit
lesbar sein mag, ist die Annahme, dass der Diasporabegriff sich abhebt vom
iberkommenen Exil- bzw. vom rabbinischen Galutbegriff, der von einer nega-
tiven Bewertung beschattet wird. Auch Ben-Gurion geht von einer negativen
Wertung der Diaspora aus, wenn eben in sdkularer wie politischer Fortschrei-
bung des alten Galutbegriffs. Der negative Exilbegriff ist in religioser Diktion
von Vorstellungen der Stinde und der Katastrophe — durch Erinnerung an die
Zerstorung des Tempels in Jerusalem und die Verschleppung an die «Wasser
Babylons» — geprigt gewesen; und er war gleichzeitig mit der heilsgeschicht-
lichen Hoffnung auf Erlésung verkniipft, eine Erlosung, die jedoch gemiss der
rabbinischen Fortschreibung des biblischen Kanons in unerreichbare Zukunft
verschoben und dennoch mit messianischen Vorstellungen angehaucht erscheint.
Ben-Gurion’s Sicht der Dinge ist national, und die religiose Aufladung der Ge-
schichte 1st ihm ein Gewand der als abnorm geltenden Galut, das es zionistisch
zu entkleiden gilt, um die Perspektive des konkreten «Jerusalem» an seine Stelle
treten zu lassen. In diesem Sinne hat zum Beispiel Gershom Scholem das Ende
des Messianismus in den Chassidsimus verlegt, um dadurch das dieser Epoche
folgende zionistische Projekt, fiir das Ben-Gurion politisch steht, von messiani-
schen Utopien zu reinigen — von jenen Illusionen, die thm, von Paulus ausgehend
und in Shabbetai Zwi kulminierend, noch im liberalen wie marxistischen Fort-
schrittsoptimismus eines individualisierten Judentums des 19. Jahrhundert an-
schaulich schienen: «Der Grossartigkeit der messianischen Idee [im Judentum]
entspricht die endlose Machtlosigkeit in der jiidischen Geschichte durch all die
Jahrhunderte des Exils, wihrend derer sie nicht bereit war, auf die Bithne der
Weltgeschichte zu treten.»* Der Staat Israel war jetzt der Akteur in dieser Neuer-
zdhlung der Geschichte auf der politischen Weltbiihne.

Die Chiffren von «Jerusalem» und «Babylon» sind keineswegs die einzige
Moglichkeit, das teleologische Problem der jiidischen Geschichte zu problemati-
sieren. Das jiidische Alexandria im hellenistischen Kulturraum, das mit Jerusa-
lem, also dem in der Antike existierenden Tempel als Idealort kontrastiert, wire
ein anderes Angebot fiir den Deutungsstreit gewesen. Es hitte die Kluft zwi-
schen Ideal und Wirklichkeit ebenso rezent in sich tragen kénnen.” In der Diffe-
renz zwischen der Anwesenheit in Jerusalem (das heisst beim Tempel) und der

* Siehe Gershom Scholem, Zum Verstindnis der messianischen Idee im Judentum, in: Judaica,

1, Frankfurt a.M. 1963, 7-74, zitierte Stelle 73.

® Gemiiss Philo, In Flaccum 46, ist das heilige Jerusalem die «Mutterstadt» (metropolis) der
Juden, das Vaterland (patris) jeweils der Ort, an dem sie und ihre Vorfahren aufwuchsen.
Zum allegorischen System Philos vgl. zusammenfassend Ronald Williamson, Jews in the
Hellenistic World: Philo, Cambridge (Cambridge UP) 1989,144-175. Ich danke an dieser
Stelle René Bloch fiir die Hinweise.



92 Jacques Picard

Anwesenheit in der ganzen «oikumené» (das heisst in der bewohnbaren Welt)
wire allerdings die negative Diktion der Galut nicht gegeben gewesen. In
historischer Perspektive ging es in der Antike darum, eine Erkldrung zu liefern,
durch die der reale Tempel in die Seele des Menschen verlegt und durch
Allegorese lebendig gemacht werden konnte. Das ldsst sich natiirlich auch von
Babylon sagen, wenn nur ein kleiner Teil des Volkes Israel aus dem
babylonischen Exil zuriickkehrte, um den Tempel von neuem zu errichten. Aber
erst die spitere Erodierung und der Verlust staatlicher Existenz mitsamt der
Zerstorung des Zweiten Tempels stellten das Problem fiir den Erzdhler der
Geschichte endgiiltig und neu: das Exil schien jetzt bis auf die fernen Tage des
Messias unwiderruflich.

An der Chiffrierung, wie sie in unserem Beispiel vorgefiihrt wird, zeigt sich
offenkundig das menschliche Bediirfnis, die Welt in Entgegensetzungen, in Ge-
schichten und Gegengeschichten zu denken. In solcher Denkstruktur sind die
Rollen der Akteure und die Rolle des Geschichtenerzéhlers zwar nicht ungeschie-
den, aber dennoch aufeiander bezogen. «Menschen nehmen ebenso als beteiligte
Akteure wie auch als Erzéhler Anteil am Gang der Geschichte», merkt Michel-
Rolph Trouillot iiber das Erinnern und Vergessen an.® Diese Bedingungen sind
konstitutiv fir die Art und Weise, wie sich iiber Geschichte und Geschichten
schreiben ldsst. Mit gutem Recht kénnte man sagen, dass dies gerade auch fiir
den erzihlten Ort gilt — die Orte der Erinnerung, die den Akteur und den Erzéhler
vereint, sei es real oder sei es imagindr. Wenn die erzédhlte Geschichte und mit
ithr die Erzdhler von der theologischen Arena sich in eine der politischen Eman-
zipation wandelten, so lautete die immer wieder hin- und her gewendete Frage
umso dringender: Wo sind die Juden, das Judentum zu Hause? Wie lautet die
Adresse ihres Domizils? Ist ihr Weg dahin eine «Riickkehr nach Zion», die uto-
pisch oder restaurativ zu denken ist? Ist der Exodus ein Auszug in ein neues oder
altes «gelobtes Land», nach Palistina oder in die «Neuen Welten» in Ubersee —
und ist nun dieser neue Gang durch die Weltgeschichte als profan oder religits
zu deuten? Ist das jidische Exil eine Geschichte der «galut» und «ge’ula», der
aus Ohnmacht und Selbstverschulden resultierenden, trinenreichen Vertreibun-
gen mit der gleichzeitigen Hoffnung auf Erlosung; oder handelt es sich, im Ge-
genteil, um eine Geschichte des saeculums, in der die Diaspora selbst das zutiefst
gewiinschte Homeland, die gelingende Oikumené und die fruchtbare «Einwe-
bung» in die Geschichte der Welt darstellt? Handelt es sich im 20. Jahrhundert
um einen Auszug aus Europa, aus einer Welt der Scheidung — und wohin?

Durch diese Fragen und die Bezugnahme auf unterschiedliche Orte der Erin-
nerung entsteht in der jiidischen Historiografie und in den jiidischen Debatten um
das Telos der Geschichte eine Weltkarte, eine Topografie des jiidischen Gedécht-
nisses. Das Wo und Wozu enthélt wesentlich das Woher und Wohin. Die immer
und immer wieder strittigen Deutungen tiber dieses Woher und Wohin durchzie-
hen die judische Historiografie als ein zeitgendssisches Metier der Historiker und

® Michel-Rolph Trouillot, Silencing the Past, Power and the Production of History, Boston
1995, 2



Jerusalem, Babylon und andere Orte der Erinnerung 93

Historikerinnen, indem «eine Globalisierung jiidischer Historiografie [stattfin-
det], einhergehend mit hdufigen internationalen Symposien und der Wanderung
der Historiker von einer Sphire zur anderen».” Dabei wird der religios aufge-
ladene Gehalt der Chiffren und Orte in eine sdkular gedachte Symbolisierung fiir
den politischen Orientierungshorizont gewandelt, um einer Geschichtsdeutung in
der jiidischen Moderne zu dienen. Und dies wird vielleicht bedeuten, dass die
Demarkationslinien, wie sie im Streit zwischen Ben-Gurion und Rawidowicz
noch rezent waren, zunchmend verwischt werden und der historiografischen
Konvergenz weichen. Alte Abgrenzungen scheinen fortzufallen, und deshalb ist
es ja auch reizvoll, die Demarkationen selbst bereits als historisch zu betrachten
und sie als geschehen und vergangen herauszustreichen. Ob dem wirklich so ist,
wage ich nicht als fest und gewiss zu bezeichnen; dem Reiz der Erkundung hin-
gegen widerstehe ich nicht. Wir sollten gerade deshalb nicht vergessen, dass im
Gebrauch historischer Symbole immer eine Bildsprache vorliegt, ein Reden in
Metaphern und tiber symbolhaft gehandelte Geschichtsorte. Deren Funktion ist
es, Autoritdt und Kontinuitdt zu propagieren, die Imaginierung zum Zwecke po-
litischer Legitimitét zu iiben und unsere Deutungen der in Anspruch genomme-
nen Geschichte machtvoll zu bedienen. Diese Einsicht ist bewusst zu halten,
denn nur allzu schnell verkennt man das teleologische Problem in der Moderne,
in deren wirkméchtigen Bildern uns der Widerschein politischer Theologien ent-
gegen tritt.

In der Moderne wird flir die judische Geschichte eine zumindest doppeite
Moglichkeit sichtbar. Einerseits der Zionismus als eine profane Einlosung der
kolonisierbaren Utopie, andererseits die emanzipierte Diaspora als ein Reich der
Freiheit, das in Nordamerika Gestalt annimmt.® In der Konsequenz drehte sich,
wie wir gesehen haben, der Streit zwischen Ben-Gurion und Rawidowicz darum,
ob der Staat Israel oder Amerika als wichtigstes Zimmer im Haus Israels das
neue «gelobte Land» sind oder ob es beide auf ihre je eigene Weise sein kénnen.
Die Privilegierung Amerikas als positiv gewerteter Diasporaexistenz macht den
Befund Yosef Chaim Yerushalmi’s, dass das Exil in der jiidischen Geschichte
schon lange zum erwiinschten «Domizil» geworden sei, besonders einsichtig.’
Auch die Wiederbelebung «Babylons» im Erinnerungsbezug revidiert die nega-
tive Bedeutung des Exils letztlich zu einer positiven Bestimmung der Diaspora

Michael A. Meyer, Streitfragen in der zeitgendssischen jiidischen Historiografie, in: Michael
Brenner/David N. Myers (Hg.), Jiidische Geschichtsschreibung heute: Themen, Positionen,
Kontroversen, Miinchen 2002, 41.

Zur neuesten Diasporaliteratur: Jana Evans Braziel/Anita Mannur (Hg.), Theorizing Dias-
pora, Key Works in Cultural Studies, Malden MA/Oxford 2003, vereint die Bandbreite post-
moderner transnationaler Gemeinschaften. Spezifisch auf den traditionellen jiidischen Dias-
porabegrift vgl. Debora Dash Moore/S. Ilan Troen (Hg.), Divergent Jewish Cultures, Israel
and America, Studies in Jewish Culture and Society, New Haven/London 2001; dieser Band
illustriert die Gegeniiberstellung von Israel und Nordamerika.

Yosef Hayim Yerushalmi, Ein Feld in Anatot, Versuche iiber jiidische Geschichte, Berlin
1993, 21-38.



94 Jacques Picard

um, und dies hinsichtlich jiidischer wie allgemeiner Existenz.'® Mit nicht wenig
Grund lésst sich Franz Rosenzweigs Frankfurter Lehrhaus auf den Felsen Baby-
lons stellen.

Ein weiterer Erinnerungs- und Bezugsort ist die Entgegensetzung von «Mas-
sada» und «Jabne», beides Chiffren, die keineswegs neu sind, sondern schon
eine Fiille an Kontroversen auf sich zogen. Sie stehen fiir eine kantige Dicho-
thomie: einerseits heroisch-staatliche, andereseits intellektuell-diasporische Vor-
stellung jiidischer Geschichte. Die Texte von Daniel und Jonathan Boyarin aus
den 1990er Jahren sind dazu ein Beleg aus vielen fiir jene Debatte, die bei Ben-
Gurion und Rawidowicz anklang und in Israel ihre Fortsetzung gefunden hat."
Massada, eine Festung am Toten Meer zur Zeit der romischen Herrschaft, ist je-
ner Ort im nationalen israelischen Geschichtsnarrativ, welcher als Symbol der
unbedingten Wehrhaftigkeit, der verweigerten Kapitulation und des Martyriums
gilt. Jabne dagegen steht fiir die Flucht des Jochanan Ben Sakkai aus dem bela-
gerten Jerusalem, den Verzicht auf staatliche Souverénitit und die Griindung
einer Lehrakademie, aus der wihrend der spédten Antike der Geist der Diaspora
in Gestalt des babylonischen und paléstinischen Talmuds geflossen ist.

Eine neuzeitliche Besonderheit des Redens in Metaphern und Symbolen ist
die Zumessung angeblich «minnlicher» Qualititen fiir die zionistische Perspek-
tive und angeblich «weiblicher» Qualitdten fiir die diasporische Existenz. Hebré-
isch als «ménnliche» Sprache, Jiddisch als «weibliche» Sprache war ein Argu-
ment, das seit der frithen Neuzeit bis in die erste Hilfte des 20. Jahrhunderts die
Vorurteile und Debatten nicht wenig pragte. Das Jiddische galt, im Gegensatz
zum Hebriischen, als «Weibersprache», wurde aber mit dem Prozess der «Kulti-
vierung» von seinen modernen Propagandisten gleichsam «verménnlichty und
politisch akzeptabel gemacht. Auch die Weltkarte ist in dieser Hinsicht im 19.
und frithen 20. Jahrhundert geschlechtlich aufgeladen worden. Wilna, so hiess es
zum Beispiel, war die «ménnliche» Stadt der hebrédischen Haskalah (Aufkldrung)
mit threm Rationalismus, wahrend das «weibliche» Warschau die Emotionalitit
des Chassidismus und dann der biirgerlichen Romantik emblematisierte.'* Solche
Imaginierungen des Geschlechtlichen als Sprache trugen ebenfalls zur Weltkarte
des Gedédchtnisses bei; einzelne Orte, die dem jiidischen Erinnerungsbezug dien-
ten oder als zukunftsfihige Ziel- und Sammlungspunkte der Migration verstan-
den wurden, konnten in einer bestimmten Art und Weise charakterisiert werden.

' Siehe William Safran, Diaspora in Modern Societies: Myths of Homeland and Return, in:
Diaspora, A Journal of Transnational Studies, 1.1 (1991), 83—99; und Khachig T616lyan, Re-
thinking Diaspora(s): Stateless Power in the Transnational Moment, in: Diaspora, A Journal
of Transnational Studies, 5.1 (1996), 8-36.

Daniel Boyarin/Jonathan Boyarin, Generation and the Ground of Jewish Identity, in: Critical
Inquiry, 19, summer 1993, 693-725; dies., Powers of Diaspora, Two Essays on the Rele-
vance of Jewish Culture, Minneapolis and London 2002; Daniel Boyarin, Massada or Yav-
ne? Gender and the Arts of Jewish Resistance, in: Daniel Boyarin/Jonathan Boyarin, (Hg.),
Jews and Other Differences, The New Jewish Cultural Studies, Minneapolis and London
1997, 306-29.

"> Siehe Naomi Seidman, A Marriage Made in Heaven, The Sexual Politics of Hebrew and

Yiddish, Berkeley/Los Angeles 1997.



Jerusalem, Babylon und andere Orte der Erinnerung 95

Die hier gemachten Beobachtungen zur Topografie verweisen auf die Dialektik
der Zeiten, auf das Verhiltnis von «Zukunft» und «Vergangenheit» in den Ima-
ginationen. Diese Dialektik ist dem spannungsgeladenen Faszinosum von Exil
und Erlosung als mythischen Kategorien geschuldet, wirkt aber in der Sprache
des saeculums, in der politischen Rhetorik des Weltlichen. Beschleunigung der
Zeit und Verkleinerung des Raumes dank technischer Mittel sind zwar Kompo-
nenten biirgerlicher und profaner Téatigkeit, provozieren jedoch das Verlangen
nach Sinndeutung und Kanalisierung von Krisenerfahrungen. Die Zumessung
von Bedeutung scheint mit der Evokation heiliger Orte zu korrespondieren. Es
wire ja weit einfacher und niichterner, von Tel Aviv und New York zu sprechen
(beide iibrigens mit einer gleich grossen Anzahl jiidischer Einwohner); oder auch
vom Negev und von New Mexico zu reden (beides Frontierzonen am Wiisten-
rand) — ganz zu schweigen vom Kibbutz Kfar Blum (nach Leon Blum) im oberen
Galil und zum anderen Beth-El, Pennsylvania, oder Palestine, Kentucky (um nur
zwel von zahlreichen neuen «biblischen» Orten in den USA zu erwihnen). Nur
wirken diese Ortsnamen irgendwie kraftlos, auch wenn oder gerade weil sie
hochst profane Orte des realen Geschehens unserer Tage sind. Sie sind denn
auch heute vom Bild Europas in der amerikanischen-jiidischen Ethnografie tiber-
lagert worden, ein Bild, das nicht weniger auch fiir die populdren und 6ffent-
lichen Vorstellungen der Israelis funktional sein diirfte. Anders gesagt: Was
«Europa» ausmachen soll, entstammt einem gemeinsamen Bildvorrat, aus dem in
den konkurrierenden jiidischen Zentren Nordamerika und Israel die Geschichts-
und Vergangenheitsbeziige mobilisiert werden. Namentlich der Holocaust, aber
auch die Stet/-Nostalgien haben in der populdren Kultur, aber auch in historio-
grafischen Prisentationen ohne Zweifel einen hohen Stellenwert."” Insofern das
Bild Europas sowohl israelische wie amerikanische Phantasien belebt, kdnnten
wir darin das Babylon der Moderne, gleichsam als die Urstadt des neuzeitlichen
Gedichtnisses, sehen. Ein europdisch-jiidischer Intellektueller, Daniel Cohn-
Bendit, bedient sich der Chiffre Babylon — bezogen auf den biblischen Turmbau
— als Anker fiir seinen Begriff von «Heimat», die ihm als Ort der
«multikulturellen Demokratie» in einem Zeitalter der Migrationen gilt."*
Biblische und europiische Bilder — wir finden also auch hier jene merkwiir-
dige Entgegensetzung von Geschichten und Gegengeschichten, wenn Akteure
und Erzdhler vom gleichen Brot zu leben scheinen. Ich bespreche indessen nach-
folgend nicht den Bildvorrat, den Europa und europdische Orte fiir die Erin-
nerung in den USA oder in Israel bieten, sondern gehe fiir diesen Zusammen-
hang lediglich von den Imaginierungen des Biblischen aus. Es stellen sich zwei
Fragen: Was macht innerhalb der amerikanischen und damit auch der amerika-
nisch-jlidischen Geschichte den teils religiésen, teils mythischen Charakter aus,

"’ Siehe Barbara Kirshenblatt-Gimblett, Imagining Europe: The Popular Arts of American
Jewish Ethnography, in: Debora Dash Moore/S. Ilan Troen (Hg.), Divergent Jewish Cul-
tures, Israel and America, Studies in Jewish Culture and Society, New Haven/London 2001,
155-191.

' Daniel Cohn-Bendit/Thomas Schmid, Heimat Babylon, Das Wagnis der multikulturellen De-
mokratie, Hamburg 1992.



96 Jacques Picard

der von nicht wenigen Beobachtern festgestellt wird? Und danach: Wie stehen
heute im Staat Israel, der ja geografisch das Land der Bibel bedeckt, die Ge-
déchtnisimaginationen und die gesellschaftlichen Realitdten zueinander?

Die allgemeine Disposition des amerikanischen Staats- und Gesellschaftsver-
stindnisses in zeitgendssischen Theorien ist durchaus «biblisch» im tiberkonfes-
sionellen Sinn intoniert. Es sind ja nicht gerade wenige Orte auf der nordame-
rikanischen Landkarte, die biblische Namen tragen und offenkundig neben jenen
ebenfalls nicht wenigen Orten stehen, die européisch bezogen sind. Wie und wa-
rum in den Vereinigten Staaten Staat die Politik und die Religionen zwar strikt
getrennt, aber die Begriindungen der amerikanischen Nation letztlich religits
blieben und dadurch mythisch tiberh6ht wurden, ist jedenfalls nicht wenig abge-
handelt worden; diese Frage kann hier nicht beantwortet werden. Immerhin so
viel: Das Paradox der amerikanischen Konstellation liegt meines Erachtens in
einer doppelten Denkbewegung — einerseits liegt die Weigerung vor, im herme-
neutischen Zirkel biblischer und europdischer Legitimierung zu verbleiben,
anderseits wird die darin enthaltene Sehnsucht nach Parusie und Nostalgie kei-
neswegs aufgelost. So erscheint politisches Verstdndnis religids eingefirbt,
gleichzeitig aber staatliche und religiose Sphére strikt getrennt. Die Rhetorik der
amerikanischen Aufklirung konnte sich eben in der «Religion» einer streng per-
sonlichen Sache bedienen und zugleich deren Bildvorrat als hochst inspirierende
Quelle fiir eine historische Erfahrung ausschopfen. Indem Werte wie Freiheit,
Gleichheit, Gerechtigkeit oder die «rule of law» (was auch immer darunter ver-
standen wird) im amerikanischen Demokratieverstidndnis als Zitierung aus der
Offenbarung vermittelt wurden, doch unter dem Leitstern einer biirgerlichen
Verfasstheit der Gesellschaft standen, sollten die Worte dieser Offenbarung, also
die biblischen Schriften, durch zeitgeschichtliche Exegesen eine zivile und zivili-
sierende Bedeutung fiir Biirger und Biirgerinnen erlangen. Ihre Bedeutung resul-
tierte aus dem «Auszug aus Europa». Timothy Smith hat 1978 festgestellt: Die
historische Migration iiber den Atlantik nach Nordamerika war eine durch und
durch «theologisierende Erfahrung — gerade so wie einst Abraham das Land
seiner Viter verliess, das Volk des Exodus Mose durch das gespaltene Meer in
die Wiiste folgte oder Jeremiah an den Wassern Babylons die Exilanten trostete,
indem er den Gott ihrer Vergangenheit zur Hoffnung auf ihre Zukunft machte.»"

Die Verwendung theologischer bzw. biblischer Bildsprache in vielen Quellen
ist offenkundig, ganz zu schweigen von postbiblischen Geschichtstypologien, die
aus dem Vorrat der Bibel die Deutungen der «Neuen Welt» wéhrend und auch
nach der Kolonialzeit bezogen.'® Auch wenn sie im Sinne einer sikularen Teleo-

'* Timothy L. Smith, Religion and Etnicity in America, in: The American Historical Review
83-5, Dezember 1978, 1155-1185, zitierte Stelle 1175 (Ubersetzung durch JP).

'8 Zum Beispiel den lange nachwirkenden Glauben, bei den indianischen Natives handle es
sich um «Juden» oder um die zehn verlorenen Stamme Israels. Vgl. Richard H. Popkin, The
Rise and Fall of the Jewish Indian Theorie, in: Shalom Goldman (Hg.), Hebrew and the
Bible in America, The First Two Centuries, Hanover/London 1993, 70-90. Siehe auch Tudor
Parfitt, The Lost Tribes of Israel, The Histotry of a Myth, London 2002, 91-114. Nach-



Jerusalem, Babylon und andere Orte der Erinnerung g7

logie in Gebrauch genommen wurden, enthielten die entsprechenden Metaphern
religiose Gedichtnissemantiken: Der Topos der «Auserwihlten Nation» als Er-
satz fir das Fehlen einer gemeinsamen Geschichte und die Tatsache der ver-
schiedenartigen Herkunft der Zuwanderer, die sich als «Pilgrims» verstanden
und den tiberkulturellen und multireligiosen «Bund» der Amerikaner bildeten;
oder die Verfassung als amerikanischer «creed», als deren Garant die Institution
des «Gerichts» gilt, vor dem das Individuum sich Recht holen und biirger-
schaftliche Anerkennung erlangen kann'’ — all das verweist darauf, dass Juden,
Lutheraner, Protestanten, Presbyteraner, Methodisten, Katholiken, Baptisten und
spiter Adventisten, Mormonen mit vielen anderen den Kontinent gleichsam als
selbst gedeutete Fortschreibung biblischer Geschichte in Besitz nahmen. Die
«pilgrims», das heisst die Zuwanderer, benétigten flir ihre Bundestheologie bei-
des, wenn sie auf ihrer « Wanderung» und an der «frontier», in der neuen «Wild-
nis» bestehen wollten: Regeln und Fortschreibung von Regeln, Gesetz und Re-
formierung von Gesetzen, tiberlieferte Gebote und Propheten fiir die eigene Zu-
kunft. In der frithen Neuzeit waren wohl in nicht geringem Masse auch eschato-
logische Erwartungen verkniipft gewesen, die unter anderen aus einer Schrift von
Menasse Ben-Israel herausgedeutet wurden und die bis ins 19. Jahrhundert
nachwirkten.'® All das weckte keineswegs schon den Geist der Toleranz, im Ge-
genteil. Der Glauben der Founding Fathers kam erst nach und nach iiber den Zu-
stand des Fanatismus hinweg und geriet aus pragmatischer Einsicht zu dem, was
heute als religiose Plurikultur aus den jiidischen wie christlichen Erfahrungen in
der nordamerikanischen Geschichte firmiert,"

Fiir die jidischen Amerikaner ist nach dem Holocaust die theologisierende
Seite ihrer Existenz keineswegs geschwunden. Das Telos der amerikanisch-jiidi-
schen Geschichtsdeutung ist etwa in Emil Fackenheim’s Buch «God’s Presence
in History» lesbar, womit Europa als Ort der Erinnerung von neuem, wenn auch
ganz anders erwacht.”’ Fackenheim als Uberlebender verankert — und hier er-
scheint von neuem das Exil als Realitédt des aus Europa Gefliichteten — die Kultur
des Judentums im Exodusgeschehen, vielleicht verbunden mit einer impliziten
messianischen Hoffnung, aber ganz und gar in einer gegen apokalyptisches Re-

wirkungen im 19. Jahrhundert bei Richard H. Popkin, Mordecai Noah, the Abbé Grégoire
and the Paris Sanhedrin, in: Modern Judaism, 11, Oxford 1982, 131-148.

'” Vor amerikanischen Ausschiissen oder Gerichten bekommt man nicht Recht, sondern holt
sich Recht, und nicht der Ort des Beklagten, sondern der Ort des Kldgers geben den Stand
fir Verhandlungen vor Gericht ab. Diese Rechtspraxis wurde iibrigens in der schweizeri-
schen Offentlichkeit nur schwer akzeptiert und als Druckversuch gewertet als in den 1990er
Jahren die Debatte um nachrichtenlose Vermégen in Gang kam.

'* Joseph Kaplan u.a. (Hg.), Menasseh ben Israel and His World, Leiden 1989; Grant Under-
wood, The «(Hope of Israel> in Early Modern Ethnography and Eschatology, in: Shalom
Goldman, Hebrew and the Bible in America, The First Two Centuries, Hanover/London
1993, 91-101.

' Siehe David L. Holmes, The Faiths of the Founding Fathers, Oxford 2006; dazu Gordon S.
Wodd, American Religion: The Great Retreat, in: New York Review of Books v. 8. Juni
2006, 60—63.

** Emil Fackenheim, God’s Presence in History, Jewish Affirmations and Philosophical Re-
flections, New York 1970.



98 Jacques Picard

den gerichteten Diktion. Denn Europa und dessen Orte — Auschwitz oder Bu-
chenwald, aber ebenso Berlin, Wilna oder Thessaloniki — verkérpern in der
Gegenwart den Grund zu einer Absage an Adolf Hitler’s zerstorerischer Vision
der Geschichte. Nur durch den Exodus aus Europa kann dieser apokalyptischen
Vision des Bosen keine nachtrigliche Bekriftigung zukommen, indem das
jiidische Gedichtnis der in Europa einst blithenden Kultur des Judentums in der
Neuen Welt lebendig gehalten wird und dort eine neue Bejahung und Fort-
schreibung erfdhrt. Ein franzosischer Beobachter hat dies mit dem polemischen
Satz auf den Punkt gebracht, die vorziiglichste Pflicht der Juden sei es, sich
selbst von Europa zu befreien.”' Die Funktion des Gedichtnisses wirft allerdings
schwierige Fragen auf, wenn der Gott der Hebréischen Bibel mit seinem Volk
nach Amerika auswandert. Sie sind stets schon ein Motiv rabbinischer Speku-
lationen iiber den Aufbruch des Abraham, den Exodus aus Agypten wie den Sinn
des Exils nach der Tempelzerstérung gewesen.

Die Ankunft in einem neuen «Kanaan» hat indes eine Realitédt hervorgebracht,
in der im 19. und 20. Jahrhundert zwischen den Kategorien «Religion» und
«Ethnizitiat» nicht weiter statisch unterschieden werden kann. Indem Rabbiner,
Pastoren, Prediger oder Priester die Auslegungen der biblischen Schriften zuneh-
mend personlicher und den sozialen Realititen angemessener zu machen such-
ten, und indem sich innerhalb ethnischer Zuwanderungsgemeinschaften auch
Ausdifferenzierungen iiber religiose Gegensitze herausbildeten, wurden die
Grenzen zwischen ethnischen und religiosen Merkmalen zunehmend fliessend
oder zumindest dynamisch. Dabei beschridnke ich mich hier auf Beobachtungen
der jidischen und der christlichen Denominationen, die die ethnischen Identi-
titen der europdischen Amerikaner prigen, ohne auf andere religiose und ethni-
sche Gemeinschaften afrikanischer, asiatischer oder siidamerikanischer Herkunft
eingehen zu konnen.”” Wie viele «biblische» Stimme aus Europa das heutige
Amerika bewohnen, ist nicht zu ermessen — das amerikanische «Babylon» er-
scheint in vielféltigen Facetten, die sich um religiose Orientierungen herum
gruppieren. Diese Orientierungen wurden zum Differenzmerkmal innerhalb von
ethnischen Herkunftsgemeinschaften, indem etwa die Deutschen sich katholi-
schen, lutherischen, protestantischen und jiidischen Zirkeln anschlossen. Ahnlich
differierten die Juden zuerst nach «portugiesischen», «deutschen» und «russi-
schen» Herkunftsorten, ja sogar innerhalb dieser Gruppen nach spezifischen
Orts- und Landsmannschaften. Erst danach haben allmahlich die religiosen Ori-
entierungen der Reform, der Orthodoxie, der Konservativen sowie weiterer «de-
nominations» das alte Muster abgelost und den Zugehorigkeitshorizont be-
stimmt.” Alle diese Gemeinschaften rekurrierten und rekurrieren indes auf die

2! Jean-Claude Milner, Les penchants criminels de I’Europe démocratique, Paris 2003, S.130.

22 Ursula Zeller, Between Golden medine and Promised Land: Legitimizing American Jewish
Diaspora, in: Monika Fludernik (Hg.), Diasporas and Multiculturalism, London 2003, 11-43.
Vgl. auch Jon Stratton, (Dis)placing the Jews: Historicizing the Idea of Diaspora”, in: Dias-
pora, A Journal of Transnational Studies 6.3, 1997, 301-329.

2 Will Herbergs These des «triple melting pot» (jiidisch; katholisch; protestantisch) scheint
durchaus zuzutreffen, wirft aber neue Fragen auf. In den USA sind Kirchen nicht mehr allein



Jerusalem, Babylon und andere Orte der Erinnerung 99

gleichen Orte der Erinnerung zwischen Jordan und Rhein, zwischen Jerusalem
und Berlin, um die «Alte Welt» — als Bild — funktional fiir die Bediirfnisse einer
ethnisch-religiésen Segregation und Selbstvergewisserung zu nutzen.

Blicken wir nun auf die Realitdten in Israel heute, so wird eine Parallelitét in
der Herstellung von Normalitdt deutlich. Die zionistische Visionen, das Ver-
sprechen auf Sammlung und Sicherheit durch einen nationalen jiidischen «pur-
suit of happiness», kontrastieren heute mit einer niichternen Realitdt, mit unge-
wisser Sicherheit und schwieriger Aussicht auf Anerkennung und Frieden. Je-
doch erscheint ein wichtiges Erfordernis, das die Normalitdt in der Welt essen-
ziell spiegelt: Die deklarierten Werte aus der Zeit der unmittelbaren Staatsgriin-
dung, wie sie gerade in der Unabhingigkeitserkldrung ausgewiesen sind, werden
mehr und mehr zur neuen biirger- und menschenrechtlichen Tradition erklirt und
im Offentlichen Bewusstsein als nationaler Fundus der grundrechtlichen Werto-
rientierung verstanden. Es wird also ein universaler Charakter des nationalen Or-
tes bzw. der israelischen Lokalitdt sichtbar. Allgemein gesprochen kann dies in
einer offenen Gesellschaft dann erfolgen, wenn es zu ciner Auseinandersetzung
nicht nur mit den eigenen modernen Mythen kommt sondern mit den Narrativen
der universalen bzw. transnationalen Perspektiven der Geschichte und mit den an
der Globalisierung partizipierenden Gesellschaften. Yael Tamir hat grundlegend
herausgearbeitet, wie Nationalismus und Liberalismus, partikulare Narrative und
universaler Glaube, aufeinander angewiesen sind, auch wenn sie vordergriindig
als antagonistisch gelten mogen.** Dies gilt gerade auch im Zionismus in seiner
heute real existierenden Staatlichkeit. Es geht um einen Diskurs, der als jidische
Fortschreibung von globaler Geschichte und universaler Kultur nachvollziehbar
bleibt. Fiir den Staat Israel wiirde das Fehlen einer solchen Moglichkeit bedeu-
ten, dass sich die Gemeinschaft darin schwicht, in der Realitdt einer multiplen
Weltgeometrie die nationale kulturelle Differenz behaupten und einbringen zu
konnen. In einer Welt kompetitiver Partikulargesellschaften ist ein universaler
Zugang zur Weltkarte der Erinnerungen vonnéten. Denn es ist deutlich, dass die
zahlreichen Orte auf dieser Karte oft mehrfach durch konkurrierende Erinne-
rungen belegt sind und entsprechend deren Imaginationen und Semantiken dif-
ferieren.

Um den Befund zudem geografisch zu illustrieren: der Staat Israel mit seiner
ortlichen Fliche hitte in den Vereinigten Staaten von Amerika oder Kanada
mihelos in einer Ecke von New York State, Wyoming oder British Columbia
Platz. Indes ist der Kleinstaat Ben-Gurions selbst schon ein plurales Gefdss, in

«europdisch», sondern sie sind auch «asiatische» oder «afrikanische» Kirchen, ohne dass wir
die Folgen kennen kénnen. Aus einem «Triple melting pot» ist zudem ein «Multiple melting
pot» geworden, wenn man bedenkt, dass neben Protestanten, Katholiken und Juden eine gan-
ze Reihe weiterer Religionsangebote eine Funktion als Sub-Schmelztiegel einnehmen kén-
nen. Vgl. Will Herberg: Protestand, Catholic, Jew, New York 1955, bestiitigte mit entspre-
chenden Untersuchungen dann Andrew M. Greeley: Why Can’t They Be Like Us? Ame-
rica’s White Ethnic Groups, New York 1976.

* Yael Tamir, Liberal Nationalism, Princeton 1993. Diese Autorin ist 2006 als Erzichungsmi-
nisterin der Regierung Olmert berufen worden.



100 Jacques Picard

welchem sich die unterschiedlichsten partikularen Erinnerungsbeziige versam-
meln. So liegt eben die Paradoxie darin, dass ein wichtiger Horizont gesell-
schaftspolitischer Orientierung fiir Israel ausserhalb seiner staatlichen Geschichte
liegt — in den europdischen Rdumen. Sie stellen die Orte der Erinnerung, auf den
sich viele Israelis heute zu beziehen scheinen. Aber auch die arabischen Juden in
Israel leben von der Erinnerung an ihre Herkunft — aus Bagdad, aus Marrakesch,
aus den Bergen Jemens. Gleiches ldsst sich von den Immigranten aus Indien,
Athiopien oder der ehemaligen Sowjetunion sagen. Der Preis der nationalen
judischen Selbstemanzipation ist der Umstand, dass sich die im Staat Israel ge-
fasste zionistische Gemeinschaft nicht einschliessen kann, weil sich ihr der Be-
griff, was Welt als «Normalitdt» in der Wahrnehmung eines individuellen Men-
schen ist, enorm geweitet hat.”> Gleichzeitig leben alle diese Juden, zusammen
mit nichtjiidischen Arabern, auch auf dem Boden einer biblischen Vergangen-
heit, in einem Raum, in dem Erinnerung und Ort identisch sind — dies ganz im
Gegensatz zu dem Imaginationsleistungen der amerikanischen Pilgrims, die auf
einem ihnen «unbekannten» (wenn auch keineswegs «leeren») Territorium ihre
neue «biblische» Zukunft suchten.

Zusammenfassend gesprochen, die israelische Gesellschaft ist sozial wie his-
torisch gesehen ein Kompositum aus unterschiedlichen jiidischen Herkunfts- und
Kulturgruppen sowie aus nichtjiidischen Bewohnern unterschiedlicher religioser
und ethnischer Identitit. Thre geistige Versorgungslage mag sehr spezifisch sein,
wenn sich die israelische Gemeinschaft der Bilder der «Antike» und der «Neu-
zeit» bedient, schon aus aussen- und gesellschaftspolitischen Griinden, wenn das
gemeinsame nation building gestdrkt werden soll. Jedoch ist der imaginédre Cha-
rakter der biblischen Orte auch fiir diesen Fall in Rechnung zu stellen, wenn heu-
te die israelische wie die internationale Archéologie ganz dahin neigt, die erzahl-
ten Orte der Bibel weit mehr als literarische und mythische Zeugnisse mit typo-
logisierten Figuren zu verstehen denn als ein reales Geschehen mit realen Per-
sonen, welche die irdischen Orte bewohnt hitten.”® Wie auch immer, der mul-
tiple Charakter der Gedéchtnisbeziige verkniipft — in einem bestimmten Sinne —
das Symbol Jerusalem mit der Chiffre Babylon, von der wir anfangs dieses Es-
sais handelten. Sie sind die Codes fiir alle anderen Orte, an denen Judentum
lebendig bleiben, sich durch neue Erfahrungen weiter entwickeln und Impulse
aus der Oikumené (im Sinne der bewohnbaren Welt) aufnehmen und in sich ak-
kulturieren konnten. Was nun heute ein Jude als seinen realen Ort und was er als
Ort der Erinnerung versteht, ist seine individuelle Wahl. In beiden Féllen sind
der Grund wie der Zugang zur Geschichte — und das ist entscheidend — das
Bewusstsein, eine Schicksalsgemeinschaft als Juden zu sein. Gleichzeitig, wenn

* Sjehe u.a. die Beitrige in: Naftali Rothenberg und Eliezer Schweid (Hg.), Jewish Identity in
Modern Israel, Proceedings on Secular Judaism and Democrazy, Jerusalem/New Y ork 2002.

%6 In Israel ist dariiber eine Debatte ausgeldst worden durch Israel Finkelstein und Neil Asher
Silberman, The Bible Unearthed, Archaeology’s new vision of Ancient Israel and the Ori-
gins of the Sacred Texts, New York 2002; siehe auch dies., David and Solomon, In Search of
the Bible’s Sacred Kings and the Roots of Western Tradition, New York 2006.



Jerusalem, Babylon und andere Orte der Erinnerung 101

auch knirschend, verschiebt sich dieses Bewusstsein von Judentum als einer Ab-
stammungs- hin zu einer Willensgemeinschaft. Auch die Israelis stehen vor der
Frage, ob und was ihnen eine jiidische Identitdt bedeutet.

Wo Menschen sich von ihrer Herkunft her beschreiben und wo sich, wie heute
in Israel und in Nordamerika, Menschen aus lebenspolitischer Begriindung als
ethnische oder religiose Gruppen (als jidische «Stdmme» in der postmodernen
israelischen Diktion) konstituieren, spielt die Mdoglichkeit einer Identifizierung
mit bestimmten, als stabil erachteten Werten eine erhebliche Rolle.”” Der Ge-
brauch der hier vorgefiihrten Chiffren als dialektischer Bezug von Geschichten
und Gegengeschichten, ob Jerusalem und Babylon, ob Massada oder Jabne, ob
Tel Aviv oder New York, hat dies uns bewusst gemacht. Die europdischen Orte
auf der jiidischen Weltkarte der Erinnerung sind darin ein nicht wegzudenkendes
Moment der Geddchtnisdynamik geworden. Seit dem Holocaust zuerst verdrangt
und negiert, erscheint Europa von neuem als ecine Topografie, in der beteiligte
Akteure ebenso wie erzdhlte Orte ihre Rolle einnehmen.

Die hierflir vorauszusetzende Perspektive — eine sdkulare Welt zum Schutz
des Menschen — ist gebunden an ein heute globalisiertes Symbol der Erinnerung:
Auschwitz ist der Ort der Toten. Wo der politische Umgang mit Geschichte und
Vergangenheit von wirkungsmichtigen Bildern belegt ist, ist evident, dass die
Macht dieser Toten unsere Erinnerung und unser Vergessen eminent bestimmt
(zu betonen ist, dass hier die Texturen der Erinnerung auch das Vergessen ange-
sichts einer als schwierig empfundenen Zeitepoche in sich tragen). Benedict An-
derson hat vermerkt, dass «die Biografie der Nation den sich unbarmherzig an-
hiufenden Friedhofen beispielhafte Selbstmorde, ergreifende Martyrien, Atten-
tate, Exekutionen, Kriege und Voélkermorde entreisst; aber — um die Absicht des
Narratives zu dienen — diese gewaltsamen Tode miissen erinnert und vergessen
werden als unsere eigenem>.»”® Hier wird also nochmals die bereits erwihnte
Bezogenheit von beteiligten Akteuren und wissenden Erzdhlern der Geschichte
lesbar. Mit Blick auf die Schoah bzw. den Holocaust ist dieses Verhéltnis beson-
ders intensiv. Jules Michelet hat darauf hingewiesen, dass die Lebenden die To-
ten immer wieder aus ithren Gribern holen, um ihnen ein zweites Leben zu ver-
leihen, indem ihrem Tod eine neue Bedeutung zugewiesen wird.”” Und Idith Zer-
tal schreibt: «Der Tod ist niemals eine definitive Angelegenheit [...], die Toten
bevolkern die Gegenwart und iibernehmen darin eine Rolle, je nachhaltiger sie
durch die Lebenden, die ihr eigenes Leben auf die Toten projizieren und aus de-
ren Tod personliche Lehren ziehen, erinnert und zum Sprechen gebracht wer-
den.»*®

*" Jonathan D. Sarna, American Judaism, A History, New Haven 2004, 357-374.

* Benedict Anderson, Die Erfindung der Nation, Zur Karriere eines erfolgreichen Konzepts,
Berlin 1998, 178.

? Jules Michelet, Oevres completes, 21, Paris 1982, 268.

30 Idith Zertal, Nation und Tod, Der Holocaust in der israelischen Offentlichkeit, Goéttingen
2003, 9.



102 Jacques Picard

Irgendwo zwischen Faktum und Verdringung, zwischen dem Ort und der Zu-
weisung von Bedeutung liegt deshalb das Reich der Mythen. Auch fiir die jii-
dische Erinnerung an den Holocaust gibt es Beispiele fiir eine mythologisierende
Perspektive der Schoah — von den zahlreichen Vereinfachungen eines komplexen
Geschehens tiber die Erzdhlungen eines geistigen Heroismus der Ermordeten bis
hin zu den Anklagen gegen die erzwungenen Rollen der «Judenréte» in Ghettos
und der «Sonderkommandos» in den Konzentrationslagern. Auschwitz ist fiir die
Juden ein Ort, der als Chiffre vermutlich eine hohe Gemeinsamkeit an Uberein-
stimmung seiner Bedeutung und seiner mythischen Kraft hat — alle Juden diirften
jedenfalls akzeptieren, was Jonathan Webber als Kernnarrativ des damit verbun-
denen Geschehens bezeichnet hat: die Tatsache des Antisemitismus, die erhebli-
che Ohnmacht der Opfer, das judische Verlangen zu iiberleben, und die Lehre,
dass die Schoah sich niemals «wiederholen» diirfe.”' Aber diese jiidische Sicht
der Bedeutung von Auschwitz kollidiert mit dem Anspruch anderer Erinnerungs-
konzepte desselben Ortes. Das begriindet einen Konflikt, der in den letzten Jah-
ren zu Debatten geflihrt hat.

Die Vernichtungspolitik des Nationalsozialismus zielte ganz zuerst und ganz
umfassend auf die jiidische «Rasse» als Verkorperung der Geschichte des «in-
ternationalen Judentums» in und seit der Bibel. In Auschwitz waren rund 90
Prozent der dort ermordeten Opfer jiidische Menschen. Thre einzige Gemeinsam-
keit lag darin, dass sie als «Juden» galten, unbesehen ob ihre Staatszugehorigkeit
und ihre Lebenswelten franzosisch oder deutsch oder russisch oder griechisch
oder anderswie gewesen waren. Sie reprisentierten in den Augen ihrer Verfolger
und Morder das als zivilisatorische «Degenration» verleumdete «Gewissen», die
Zivilisierung des Schuldbewusstseins und das Streben nach Erlésung — unbe-
sehen davon, ob sie als Juden orthodox oder liberal oder sonst wie gottesglaubig
oder atheistisch oder agnostisch dachten. Ihr Schicksal war ein «Opfergang der
jidischen Unschuld».** Aber Auschwitz war auch der Ort, wo Polen, Roma, Ho-
mosexuelle, russische Kriegsgefangene, Zeugen Jehovas, Kommunisten, Katho-
liken und zahlreiche weitere Menschen irgendeiner Zugehorigkeit umkamen. Es
ist schlicht ein Ort der Entmenschlichung gewesen. Die Erinnerung daran ver-
langt uns einen Respekt ab, der nicht vereinbar ist mit einer Inanspruchnahme
durch eine Religion oder eine Nationalitét.

Auch wenn Auschwitz als Erstes (gemessen an der Zahl der Opfer) ein Ort
der jiidischen Erinnerung ist, und auch wenn Auschwitz von polnischer Seite her
(als einem katholischen Ort des Kreuzes) vereinnahmt worden ist, und auch
wenn Auschwitz die Deutschen an die Nationalsozialisten (und so vornehmlich
an ihr zivilisatorisches Versagen) gemahnen mag — so ist doch Auschwitz ein
multipler Ort der verschiedenen und auch miteinander zutiefst in Konflikt ste-
henden Erinnerungen. Viele sehen in diesem Ort vielleicht ein fiir sie religits
oder national bedeutsames Symbol, aber es bliebe selbst in dieser Hinsicht

3! Jonathan Webber, Mythologizations of the Holocaust, in: Daria Nalecz/Marius Edgaro (Hg.),
Facts and Lies in the Common Knowledge of the Holocaust, Warschau/Krakau 2006, 91-98.
** Hermann Levin Goldschmidt, Jiidisches Ja zur Zukunft der Welt, Schaffhausen 1981, 133.



Jerusalem, Babylon und andere Orte der Erinnerung 103

nichtsdestoweniger ein weltliches und menschliches Reden vor Gott oder von
der Geschichte. Wer also der Erbschaften gedenken will oder sie gar als irgend-
wie numinoses Ereignis zu deuten trachtet (auch wenn es hier um menschliche
Taten und {iberhaupt nicht um ein negatives Wunder oder Mysterium gehen
kann), der kommt gar nicht darum, die neutrale und profane Bestimmung zu ach-
ten, wenn die Opfer und ihre so verschiedenen Eigenheiten ernsthaft gewiirdigt
werden sollen. Die Erzdhlenden sind nicht identisch mit den Ermordeten und
konnen sich nicht als beteiligte Akteure aufspielen — wir werden dies zu respek-
tieren und als Voraussetzung zu verstehen lernen, wenn wir die Arbeit an der Er-
innerung gemeinsam, wenn auch gewiss kaum konfliktfrei verrichten wollen.
Versuchen wir die hier zusammen getragenen Erkenntnis iiber die Weltkarte
der jiidischen wie nichtjiidischen Erinnerung auch epistemologisch zu iiber-
setzen. Es miisste dann, wenn von bestimmten, oft kanonisierten und in Texten
als vermeintlich heilig bezeichneten Orten die Rede ist, heissen: jede Schrift-
lichkeit ist in sich fraglich, indem das Zeichen, das Schriftalphabeth stets men-
schliche Konvention darstellt und deshalb einem historischen Bedeutungswandel
unterliegt.”’ Das gilt nicht weniger fiir die Sprachen einer Weltkarte der Erin-
nerung. Wir sind damit auf den Weg von einer sakralen in eine weltliche Sprache
angewiesen. Dies ist der Preis fiir eine kritische, die eigene Beteiligung in den
Blick nehmende Betrachtung der Geschichte und Geschichtsschreibung, die von
einer an Mythen reichen Vergangenheit erzdhlen will. Die Orte auf ihrer Welt-
karte sind stets mit Skepsis aufzusuchen, weil deren Gebrauch als Chiffren durch
den Erzdhler immer auch der an dieser Erinnerung «beteiligten» Politik dient.

Jerusalem, Babylon und andere Orte der Erinnerung. Uber das Woher und Wohin in der
Jiidischen Geschichtsschreibung

«Jerusalem» und «Babylon» sind nur zwei von mehreren Chiffren, die in der Erinnerung
des Judentums flir eine Deutung der Geschichte und fiir eine Symbolisierung seiner
Bestimmung stehen. Es kénnten ebenso «Jabne» oder «Alexandria» in der Antike, aber
auch «Tel Aviv» und «New York» in der Moderne als Ort dienen zur Chiffrierung einer
Dualitét oder Polaritdt, aus der heraus die immer wieder hin- und hergewendete Frage
lautet: Wo sind die Juden, das Judentum zu Hause? Wie lautet gleichsam die Adresse
ihres Domizils? Ist ihr Weg dahin eine «Riickkehr nach Zion» oder, im Gegenteil, der
Exodus in ein «gelobtes Land» der Neuen Welt? Ist das jiidische Exil eine Geschichte der
«galut» und «ge’ula», der aus Ohnmacht und Selbstverschulden resultierenden Verwer-
fungen und trédnenreichen Vertreibungen; oder handelt es sich, im Gegenteil, um eine Ge-
schichte, in der die Diaspora selbst das zutiefst gewiinschte Homeland, die gelingende
Oikumené und die fruchtbare «Einwebung» in die Geschichte der Welt darstellt? Die
immer und immer wieder strittigen Deutungen iiber dieses Woher und Wohin durchziehen
seit langerem die jiidische Historiografie. Dabei wird der religiose aufgeladene Gehalt der
Chiffren und Orte in eine sdkular gedachte Symbolisierung fiir den politischen Orien-
tierungshorizont gewandelt, um einer Geschichtsdeutung in der jiidischen Modemne zu
dienen. Auch «Auschwitz» als Chiffre der Erinnerung ist nicht unberiihrt vom Streit um
die angemessene Deutung.

* Vgl. Amos Funkenstein, Jidische Geschichte und ihre Deutungen, Frankfurt a.M. 1995,
160-165, und insbesondere Carola Hilfrich, «Lebendige Schrift», Reprisentation und
Idolatrie in Moses Mendelssohns Philosophie und Exegese des Judentums, Miinchen 2000,
58 ff.



104 Jacques Picard

Jérusalem, Babylone et autres lieux de mémoire. Réflexion sur la pensée historique juive

«Jérusalem» et «Babylone» sont seulement deux chiffres parmi d’autres, qui dans la
mémoire du judaisme représentent une interprétation de 1’Histoire et une symbolisation de
sa définition. «Jabne» ou «Alexandrie» dans I’ Antiquité, mais aussi «Tel Aviv» et «New
York» dans les Temps Modernes pourraient aussi bien servir de lieu de référenciation
d’une dualité ou d’une polarité, a partir de laquelle s’énonce sans cesse la question: ou les
Juifs, le judaisme sont-ils chez eux? Comment s’énonce |’adresse de leur domicile? Leur
parcours vers cet endroit-1a est-il un «retour a Sion» ou, au contraire, I’exode vers une
«terre promise» du monde nouveau? L’exil juif est-il une histoire du «galut» et «ge’ulay,
constituée de rejets et d’expulsions larmoyantes, résultats d’une impuissance et d’une
faute propre? Ou s’agit-il, au contraire, d’une histoire dans laquelle la diaspora méme re-
présente le homeland trés profondément désiré, I’oikumené accomplie et le fécond «enve-
loppement» dans I’histoire du monde? Les interprétations encore et toujours litigieuses au
sujet de cette origine et de cette destination traversent depuis longtemps I’historiographie
juife. Pourtant la valeur des références et des lieux chargée de religiosité est transformée,
pour I’horizon de repére politique, en une symbolisation pensée en terme séculaire, afin
de servir a4 une interprétation historique dans la modernité juive. Aussi «Auschwitzy»
comme chiffre de mémoire n’est pas intouché de combats concernant son interprétation
appropriée.

Jerusalem, Babylon and other places of memory. Reflexion on Jewish historical thinking

Jerusalem and Babylon are just two of the many signs, which in the memory of the Jews,
represent an interpretation of history and symbolize its definition. In ancient times Jabne
and Alexandria would have served, in modern times Tel Aviv and New York symbolize
this duality or polarity. The question continually recurs: Where are the Jews and the Je-
wish culture at home? Where is its place of residence, so to speak? Is its journey to this
home a return to Zion or, in contrast to this, the exodus to a Promised Land in the New
World? Is Jewish exile a story of «galut» und «ge’ula», in which the people’s own
powerlessness and inadequacies led to rejection and distressful expulsions; or, in contrast,
is it a story in which the diaspora itself represents the longed for Homeland, the successful
oikoumene, a fruitful weaving of Jews into the history of the world? The recurring and
ever conflicting interpretations concerning this «whence» and «whither» have long run
through Jewish historiography, where the religiously charged content of the signs and pla-
ces is transformed into a secularly conceived symbolization of political landmarks and
horizons in order to serve the interpretation of history in Jewish modemity. Also
«Auschwitz» is not untouched by controversies regarding its apropriate interpretation.

Schliisselbegriffe — Keywords — Mots clés

Jiidische Geschichte; Amerikanisch-jiidische Kultur; Européisch-jiidische Kultur; Staat
Israel; Holocaust; Biblische Orte; Erinnerung.

Jacques Picard, Professor fiir Neuere allgemeine Geschichte und Jiidische Kultur der Mo-
derne an der Universitdt Basel und dort in der Leitung des Instituts fiir Jiidische Studien



	Jerusalem, Babylon und andere Orte der Erinnerung : über das Woher und Wohin in der jüdischen Geschichtsschreibung : für Branco Weiss, in Verbundenheit

