
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Religions- und Kulturgeschichte = Revue
suisse d'histoire religieuse et culturelle = Rivista svizzera di storia
religiosa e culturale

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 100 (2006)

Artikel: "Columbus noster est" : der Wandel des Kolumbusbildes und der
Entdeckung Amerikas

Autor: Delgado, Mariano

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-130377

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-130377
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


«Columbus noster est».
Der Wandel des Kolumbusbildes und der Entdeckung
Amerikas

Mariano Delgado

Im «Essai sur les moeurs et l'esprit des nations» bezeichnete Voltaire die
Entdeckung Amerikas als das grösste Weltereignis: «C'est ici le plus grand événement,

sans doute, de notre globe [...]. Tout ce qui a para grand jusqu'ici semble

disparaître devant cette espèce de création nouvelle».1 Die katholischen Hofchronisten

Spaniens des 16. Jahrhunderts waren nur ein wenig bescheidener. Sie

nannten die Entdeckung der Neuen Welt «die grösste Tat seit der Erschaffung
der Welt, wenn man die Menschwerdung und den Tod ihres Schöpfers (sie!)
ausnimmt».' Auch wenn der Beginn dessen, was wir «Neuzeit» nennen, bekanntlich
umstritten ist, spricht doch einiges für eine Wertung der Tat des Kolumbus im
Jahre 1492 als jenes Ereignis, seit dem wir, wie Bartolomé de Las Casas es

ausdrückte, «in dieser so neuen und keiner anderen vergleichbaren Zeit»3 leben. In
seinem Buch «Die Eroberung Amerikas. Das Problem des Anderen» hat auch
Tzvetan Todorov eine Lanze dafür gebrochen: «Wenngleich jedes Datum, das

zwei Epochen gegeneinander abgrenzen soll, immer willkürlich bleibt, so ist
doch keines besser geeignet, den Beginn des modernen Zeitalters zu markieren,
als das Jahr 1492, das Jahr, in dem Colon den Atlantischen Ozean überquert. Wir
alle sind direkte Nachkommen Colons, mit ihm beginnt unsere Genealogie -
sofern das Wort Beginn überhaupt einen Sinn macht.»4 Als Nachkommen Chris-

Hier zitiert nach: Dietrich Briesemeister, Columbus als «Apostel und Eroberer» im
französischen Epos des 18. Jahrhunderts, in: Titus Heydcnreich (Hg.), Columbus zwischen zwei
Welten. Historische und literarische Wertungen aus fünf Jahrhunderten, Bd. 1 (Lateinamerika-Studien

30), Frankfurt a.M. 1992, 307-324, hier 322.
Francisco Lopez de Gómara, Hispania victrix, hg. v. Enrique de Vedia (Biblioteca de Auto-
res Espanoles 22), Madrid 1946, 456.
Bartolomé de Las Casas, Historia de las Indias, hg. v. Isacio Perez Fernandez (Obras
Complétas Vol 4), Madrid 1994, 867 (Buch I. Kap. 88).
Tzvetan Todorov, Die Eroberung Amerikas. Das Problem des Anderen, Frankfurt a.M. 1985,
13 (H. MD).

SZRKG, 100(2006), 59-78



60 Mariano Delgado

toph Kolumbus' ist uns freilich die Rolle jener Zwerge vorbehalten, die weiter
sehen als die Riesen der Entdeckungszeit, dabei aber oft vergessen, dass dies nur
möglich ist, weil wir auf deren Schultern sitzen.

Die Wertung der historischen Figur und epochalen Tat des Kolumbus', der

am 20. Mai 1506 in Valladolid starb, weshalb eine Flut von alten und neuen

Kolumbusbiographien dieses Jahr den Buchmarkt überschwemmt,5 ist wie kaum
ein anderes Ereignis der Weltgeschichte dem Wandel der Zeit unterworfen.
Daher eignen sich Kolumbus und die Entdeckung Amerikas hervorragend zur
exemplarischen Illustration des Zusammenhangs von Religion, Geschichte und
Gedächtnis.

Die Prägung des heilsgeschichtlichen Interpretationsschemas
durch Bartolomé de Las Casas

Das Bordbuch des Christoph Kolumbus ist bekanntlich im Originalmanuskript
nicht vorhanden. Bartolomé de Las Casas, der mit der Familie des Entdeckers
befreundet war und eine ausführliche Zusammenfassung konsultieren konnte, hat
aber in seiner «Historia de las Indias» grosse Auszüge wörtlich zitiert und andere

paraphrasiert, die mit der Abschrift übereinstimmen, die Hemando Colon, der
aussereheliche Sohn des Entdeckers, für seine «Historia del Almirante» anfertigte

(Venedig 1571).6 Las Casas' Werk, das erst im 19. Jahrhundert (1875-
1876)7 erscheinen konnte, bescheinigt die historische Kritik alles in allem grösste
Genauigkeit und Verlässlichkeit.8 Aber Las Casas, letztlich ein Historiker des 16.

Jahrhunderts und somit aus einer Zeit, in der die Beschäftigung mit der
Geschichte noch nicht von den heutigen wissenschaftlichen Standards wie Quellenkritik

und Distanz geprägt war, betreibt in seinen Paraphrasen und Kommentaren
eine heilsgeschichtliche, providentielle und moralische Deutung des Kolumbus,
die den Samen späterer Verherrlichung wie späterer Kritik in sich trägt. Las Ca-

5
Vgl. Caroline Schnyder, Zwischen den Welten. Neuerscheinungen zum 500. Todestag von
Christoph Columbus, in: Neue Zürcher Zeitung, 24. Mai 2006, 44; Gustav Siebenmann, Ein
Bild schwankt in der Geschichte. Christoph Columbus - Ruhm und Nachruhm eines Seefahrers

und Autodidakten, in: Neue Zürcher Zeitung, 20./21. Mai 2006, 72.
6

Vgl. Hemando Colon, Historia del Almirante (Crónicas de America 1), Madrid 1984.
7 Historia de las Indias, hg. v. Marqués de la Fuensanta del Valle / José Sancho Rayon, 5 Bde.,

Madrid 1875-1876, zeitgleicher Druck dieser Ausgabe auch in: Colección de documentos
inéditos para la historia de Espana, hg. v. Martin Fernandez de Navarrete u.a. Bde. 62-66;
Nachdruck: Vaduz 1964. Diese Ausgabe sowie deren Nachdrucke erfolgten anhand der von
Las Casas autorisierten Kopie des Originalmanuskriptes, nicht aber anhand des Autographen
selbst. Die erste kritische Edition anhand des Autographen erschien 1994, vgl.: Bartolomé de

Las Casas, Historia de las Indias, hg. v. Isacio Perez Fernandez et al. (Obras complétas Vols.
3, 4, 5), Madrid 1994. Las Casas' Abschrift und Paraphrase des Bordbuchs bilden nun Bd. 1

seiner Obras complétas, vgl.: Bartolomé de Las Casas, El diario de Colon, hg. v. Consuelo
Varela (Obras complétas, Bd. 1), Madrid 1989.

Vgl. dazu Hans-Joachim König, Las Casas als Historiker, in: Bartolomé de Las Casas,
Werkauswahl, Bd. 2: Historische und ethnographische Schriften, hg v Mariano Delgado, Paderborn

1995, 15-24; Mariano Delgado, Bartolomé de Las Casas o.p. (1484-1566) - historien
et théologien de l'histoire face à la conquête et à l'évangélisation des Indes occidentales, in:
Mémoire dominicaine, 8 (2006), im Druck (dort auch weitere Lit.).



«Columbus noster est» 61

sas interpretiert nämlich die historischen Ereignisse seiner Zeit anhand der
biblischen Kategorien Auserwählung, Sendung und Gericht. Er sieht in Kolumbus
einen Menschen, den Gott zur Öffnung des finsteren Ozeans, zur Entdeckung
neuer Länder und Evangelisierang neuer Völker besonders auserwählte. Mit
Anspielung auf die spanische Version seines Namens «Cristobal Colon», stellt ihn
Las Casas als Protoevangelisator und Kolonisator Amerikas zur Ehre von Kirche
und Menschheit dar:

«Mit Vornamen hiess er Christoph [Cristobal, Cristoforo], das heisst Christum

ferens, was ,Bringer oder Träger Christi' bedeutet, und so unterzeichnete er
manchmal seine Schriften, wie er denn wahrhaftig der erste gewesen ist, der die

Tore dieses Ozeanischen Meeres aufstiess, durch die er einzog; er brachte unseren

Heiland Jesus Christus und Seinen gesegneten Namen in diese so weit
entfernten Länder und bisher so gänzlich unbekannten Reiche; er war würdig, vor
jedem anderen diesen unzähligen und so viele Jahrhunderte lang vergessenen
Völkern Kunde von Christus zu geben und Seine Anbetung zu fördern. Sein
Nachname war Kolumbus [span.: Colon], das heisst Besiedler neuer Gegenden;
diesen Zunamen verdiente er, weil er durch seine Geschicklichkeit und seine

Bemühungen erreichte, dass, als er diese Völkerschaften entdeckte, von ihnen
unendlich viele Seelen durch die Predigt des Evangeliums und die Austeilung der

kirchlichen Sakramente jene siegreiche Stadt des Himmels bevölkert haben und

jeden Tag weiter bevölkern. Er verdiente ihn auch, weil er aus Spanien die ersten
Leute (wenn sie so gewesen wären, wie sie sein sollten) herbrachte, um Kolonien
[span.: colonias Colon] zu gründen, das heisst neue Siedlungen, deren Bewohner

von auswärts geholt wurden, damit sie, zu den eingeborenen Bewohnern dieser

weiten Länder gebracht und unter ihnen angesiedelt wurden, eine neue, überaus

starke, grosse und ruhmvolle christliche Kirche und ein glückliches Gemeinwesen

bildeten.»9 Darüber hinaus ist Colon für Las Casas «zweifellos katholisch
und tiefgläubig» sowie «ein sehr beherzter, mutiger, hochgesinnter Mann [...]
geduldig und langmütig [...] standhaft [...], wobei er der göttlichen Vorsehung stets

zutiefst vertraute».10

Trotzdem war Kolumbus für Las Casas kein Engel, sondern ein fehlbarer und

sündiger Mensch, der seiner Sendung nicht immer treu blieb. Las Casas datiert
den Beginn der Untreue mit dem Zeitpunkt, an dem Kolumbus während seiner

ersten Reise einige Indios gegen deren Willen gefangen nahm, um sie nach Spanien

zu bringen. In der Folge erleben wir eine Steigerang der Macht der Sünde

(zügellose Jagd des Christoph Kolumbus und seines Bruders Bartolomé nach

Sklaven und nach Gold), die Gottes Gericht über ihn heran brechen lässt, denn

Kolumbus wird in Ketten nach Spanien geführt und seiner Ämter enthoben.
Las Casas, der, wie gesagt, mit der Familie des Kolumbus befreundet war,

bedauert, dass die Katholischen Könige Kolumbus entehren liessen und dabei

vergassen, wie viel sie und die ganze Christenheit ihm schuldeten: «Er starb als

jemand, dem man den hohen Rang und die Ehre entzogen und geraubt, die er mit

Las Casas, Werkauswahl, Bd. 2 (wie Anm. 8), 179 (Historia de las Indias, Buch I, Kap. 2).



62 Mariano Delgado

solch unermesslichen und unglaublichen Gefahren, Mühen und Arbeiten gewonnen

hatte; schmachvoll hatte man ihm seine Rechte genommen, ihn ohne
richterliche Anordnung in Fusseisen gelegt und ihn eingekerkert, ohne ihn anzuhören,

ihn zu überführen, ihn unter Anklage zu stellen oder auf seine Rechtfertigungen

einzugehen, vielmehr schien es, als wären die Männer, die über ihn urteilten,
unvernünftige, unordentliche, törichte, dumme und albeme Leute und über alle
Massen tierisch rohe Barbaren.»"

Aber Las Casas glaubt, dass dies auch nicht «ohne Gottes Urteil und Zustimmung

geschah», dass Kolumbus also hiermit bereits in dieser Welt die Strafe für
seine Sünden erhielt. Denn er, der zur Öffnung des finsteren Ozeans und zum
Protoevangelisator und -kolonisator der Neuen Welt ausersehen wurde,
unterjochte die Indianer, nahm ihnen ihre Freiheit, Länder und Schätze gewaltsam

weg: «Wer das sorgfältig beachten und bedenken möchte [...], der kann ohne

grosse Schwierigkeit und selbst ohne übermässige Vermessenheit wahrnehmen,
dass all diese Schicksalsschläge und Widrigkeiten, Ängste und Kümmernisse die

Vergeltung und Strafe für jene Sünden waren.»12

Las Casas betreibt noch eine gewisse Entlastung des Kolumbus, indem er
abschliessend festhält: «Und ich halte es für sicher, dass dieser übermässige
Eifer, den Königen dienen und ihnen mit Gold und Schätzen gefallen zu wollen,
und auch seine grosse Unwissenheit der hauptsächliche Grand waren, dass er
sich bei allem irrte, was er diesen Menschen antat.»13 Ein zweites entlastendes
Element ist darin zu sehen, dass Las Casas für den schlechten Lauf, den die

Evangelisation und Kolonisation der Neuen Welt von Anfang an nahmen, vor
allem die Ratgeber am spanischen Königshof verantwortlich macht, die es besser
hätten wissen sollen. Alles in allem ergibt das Kolumbus-Bild Las Casas', dass

der Entdecker ein menschliches und fehlbares Instrument der Vorsehung war,
aber kein Heiliger.

Las Casas und anderen Theologen und Juristen, vornehmlich aus dem
Predigerorden, ist es bekanntlich zu verdanken, dass die spanische koloniale Expansion

von einem Prozess selbstkritischer Reflexion begleitet wurde, der in der
Kolonialgeschichte einmalig ist.1 Diese Kritik entspringt bei Las Casas zum einen
der konsequenten Handhabung der Theorie des gerechten Krieges, wonach sich
die Kriege, Raubzüge und Sklavereimassnahmen gegen die indianischen Völker
ebenso wenig wie «die Kriege und Raubzüge der Türken gegen die Christen
rechtfertigen lassen».15 Zum anderen entspringt sie einem sehr modem anmutenden

Perspektivenwechsel zugunsten einer Vision der Entdeckung und Eroberung

11

14

15

Ebenda, 219 (Historia de las Indias, Buch II, Kap. 38).
Ebenda, 219.
Ebenda, 220.

Vgl. Vittorio Hösle, Moral und Politik. Grundlagen einer Politischen Ethik für das 21.
Jahrhundert, München 1997, 1042.
Las Casas, Werkauswahl, Bd. 3/1 : Sozialethische und staatsrechtliche Schriften, Paderborn
1996,516.



«Columbus noster est» 63

Amerikas «als ob wir Indianer wären (si Indus esset)»,16 d.h. mit den Augen der

Opfer der Geschichte, der Lieblinge Gottes, «da Gott - gerade an das Kleinste
und Vergessenste - eine ganz frische und sehr lebendige Erinnerung hegt»17. Las
Casas' Kritik entspringt aber auch der Anwendung des heilsgeschichtlichen
Interpretationsschemas auf die gesamte spanische Expansion, d.h. letztlich der

Theologisierang historischer Prozesse. Ähnlich wie Kolumbus waren die Spanier
auserwählt, als friedliche Evangelisatoren und Kolonisatoren der Neuen Welt
den dortigen Völkern «Leben in Fülle» (Joh 10,10) zu bringen; aber statt dessen

brachten sie mit ihrem ingressus durch ungerechte Eroberungskriege und ihrem

progressus durch die Versklavung und Unterdrückung der eingeborenen
Bevölkerung Mord, Raub und Habgier. Auch wenn Las Casas nicht so sehr die
spanischen Könige dafür verantwortlich macht, die immer bemüht waren, Abhilfe
zu schaffen, sondern deren Ratgeber, «die sich für so geistreich und weise halten
und Anspruch darauf erheben, die ganze Welt zu beherrschen»,18 so hat er mit
seiner heilsgeschichtlichen Wertung der spanischen Expansion sehr hohe moralische

Massstäbe gesetzt, nach denen jedes irdische Weltreich das Urteil
verdient, das einst Augustinus für das vorchristliche Römische Reich reservierte:
eine Räuberhöhle zu sein.

Nicht unerwähnt darf schliesslich bleiben, dass Las Casas zur Lösung der
Unrechtssituation zwischen den Spaniern und den Indios Wege vorschlägt, die

erst in unserer Zeit ernsthaft diskutiert werden: Wiedergutmachung aller Schäden

bzw. Schaffung eines gerechten Ausgleichs, Vergebungsbitte durch die Täter
und Versöhnungsarbeit etwa durch die Kirchenleute.19

Heilsgeschichtliches Interpretationsschema und Ansätze
eines «HistorikerStreits» in der Aufklärungszeit

Nicht unbeeinflusst durch Bossuets Geschichtstheologie erlebt das

heilsgeschichtliche Interpretationsschema im 18. Jahrhundert eine Renaissance, vor
allem im Frankreich der Encyclopédie und der Aufklärung, das auch zum Zentrum
des Historikerstreits um die Wertung des Kolumbus und der Entdeckung Amerikas

wird, obwohl es «ansonsten den cosas de Espana» - ein Land, das nach
Voltaire «ne mérite pas d'être connu» - nicht eben «verständnisvoll gegenüberstand».20

Unter der heilsgeschichtlichen Perspektive erscheint in den Werken des

18. Jahrhunderts das historische Geschehen der Eroberung Amerikas als
«gerechte Ausführung eines göttlichen Auftrags im Kampf gegen die Mächte der Fins-

16
Bartolomé de Las Casas, Apologia, hg. v. Angel Losada (Obras Complétas, Bd. 9), Madrid
1988,604.

17 Las Casas, Werkauswahl, Bd. 3/1 (wie Anm. 15), 344.
18

Ebenda, 518.
19

Vgl. dazu vor allem die Spätwerke De Thesauris (Auszug in: Las Casas, Werkauswahl Bd.
3/1 (wie Anm. 15), 275-316) und Doce dudas (vollständig übersetzt in: Las Casas, Werkauswahl

Bd., 3/2: Sozialethische und staatsrechtliche Schriften, hg. v. Mariano Delgado, Paderborn

1997, 249-426), die er sein Testament und sein Kodizill nannte (Werkauswahl Bd., 3/1

(wie Anm. 15), 516).
20

Briesemeister, Columbus (wie Anm. 1), 310.321.



64 Mariano Delgado

ternis - des Teufels und des Aberglaubens - die das heilige Unternehmen der

Spanier vergeblich zu vereiteln trachten».21 Kolumbus erhält dabei die Züge
eines Apostels und (guten) Eroberers. Dies gilt etwa für «Le Mexique conquis»
(Paris 1752) von Boesnier, oder für das erste grosse Kolumbus-Epos des 18.

Jahrhunderts «La Colombiade, ou La Foi portée au nouveau monde» (Paris 1756), das

«zum Erstaunen der Zeitgenossen aus der Feder einer Frau»22 stammt: Anne-
Marie Du Bocage (1710-1802); es gilt aber genauso für andere Werke wie
«Christophe Colomb, ou l'Amérique découverte» (Paris 1733) von Nicolas-Louis
Bourgeois (1715-1780), «Le Nouveau Monde, ou Christophe Colomb» (Paris
1781) von Robert Martin Le Suire (1737-1815), «L'Amérique découverte» (Autun
1782) von Pierre Laureau (1748-1845), «Colomb dans les fers, à Ferdinand et

Isabelle, après la découverte de l'Amérique» von Chevalier Lespinasse de Langeac

(f 1830). All diese Epen, um eine Glorifizierung des Helden bestrebt, «überhäufen
Kolumbus mit allen erdenklichen Vorzügen und Tugenden: er wird weise,
bescheiden, gerecht, gottesfürchtig, ohne Falsch, edel tugendhaft, grossmütig, mutig

und standhaft genannt. Als (grand homme» feiert ihn [...] auch die Encyclopédie».23

Die französischen Kolumbus-Epen des 18. Jahrhunderts zeichnen sich darüber
hinaus durch folgende Merkmale aus: Kolumbus wird als «Lichtträger des
Glaubens»24 und «Zivilisationsbringer» oder «bienfaiteur de l'humanité»25 dargestellt.
Der gute Kolumbus wird dann zum Anlass, das spanische Weltreich und die Spanier

im Allgemeinen als Negativfolie zu kritisieren, «als grausame Unterdrücker,
Verarsacher der Misswirtschaft usw.». Als Nebeneffekt wird nun die «Grande
Nation» verherrlicht, die nach der Theorie der translatio imperii et studiorum
spätestens seit dem Pyrenäenfrieden (1659) den Führungsanspruch Spaniens
beerben möchte. Es fehlt auch nicht hie und da die «vision des vaincus», so etwa
wenn Indianern Schmähreden gegen die europäische Zivilisation in den Mund
gelegt werden oder von der Zerstörung des amerikanischen Paradieses «durch
Avarice und Fureur» gesprochen wird, «die erst im Gefolge des Columbus nach
Amerika gelangen».27 Alles in allem kann mit Dietrich Briesemeister gesagt
werden, dass die französischen Kolumbus-Epen den Entdecker «in einer ebenso
kühnen wie anachronistischen Übertragung»28 als Hoffhungsttäger der
aufgeklärten Zeit beanspruchen.

Besonders interessant ist die kontroverstheologische Deutung der
Heilsgeschichte, die der Zürcher Reformierte Johann Jakob Bodmer (1698-1783) in
seinem Werk «Colombona. Gedicht in fynf Gesaengen» (Zürich 1753) vornimmt.29

21
Ebenda, 310.

22
Ebenda, 311.

23
Ebenda, 315f.

24
Ebenda, 315.

25
Ebenda, 316.

26
Ebenda, 322.

27
Ebenda, 320.

28
Ebenda, 323.

29
Vgl. dazu Wynfried Kriegleder, Heilsgeschichte und Aufklärung. Johann Jakob Bodmers
«Colombona», in: Heydenreich (Hg.), Columbus (wie Anm. 1), Bd. 1, 295-306.



«Columbus noster est» 65

Man hat es «ein faszinierendes Dokument für die zeitgenössische Einstellung zur
Entdeckung und Eroberung Amerikas durch die Europäer» genannt, das interessante

Hinweise auf die zugrunde liegende Geschichts- und Gesellschaftstheorie
liefert.30 «Colombona» sollte nach Bodmer Amerika heissen. Weil man dem
Entdecker aber diese Ehre versagt habe, wolle er dies mit seinem Epos nachholen. In

heilsgeschichtlicher Perspektive wird die Entdeckung als «das Resultat eines

Kampfes zwischen dem Himmel und der Hölle»31 dargestellt, vertreten vor allem
durch Cherubinen und böse Dämonen, die immer wieder in das historische
Geschehen eingreifen. Als Christus- und Zivilisationsbringer brachte Kolumbus
«Religion und Tugend und kynste des weisen Europa» bzw. «Religion und ge-
sez' und sanfte sitten»32. Als Werkzeug der Vorsehung ist Kolumbus «ein durch
und durch positiver und edler Held»,33 der ein neues Zeitalter einleitet, «ein Zeitalter

des friedlichen Zusammenlebens der Weissen und der Indianer»34. Bodmer,
der in der Vorrede bekennt, die Conquistakritik des Las Casas zu kennen35 und
auch Montesquieus «Esprit des loix» gelesen haben muss, verwendet auch die
katholischen Spanier als Netagivfolie für den edelhaften Kolumbus: der Damon
Xagua (weissagt) prophezeit die spanische Goldgier, den Völkermord an den
Indianern, die Entvölkerung ganzer Landstriche und die dadurch verursachte
Einfuhr von Sklaven aus Afrika.36 Schliesslich diente Bodmer der Stoff von Anfang
an «als Vehikel antikatholischer Polemik»; denn Kolumbus handelt zwar im
Rahmen des göttlichen Heilsauftrags, aber dieser «wird durch die korrupte und
nicht reformierte Kirche verraten». Die heilsgeschichtliche Legitimierung der

Kolumbusfahrt und die aus antirömischen Affekten und aufklärerischer Kritik
gespeiste desillusionierende Sicht auf die Eroberung Amerikas stehen im Werk
Bodmers nebeneinander: eine Integration beider Perspektiven «hätte die Destruktion

des heilsgeschichtlichen Entwurfs zur Folge».37

Ein Historikerstreit entsteht erst gegen Ende des 18. Jahrhunderts bei der so

genannten «Kontroverse um die Neue Welt», an der zahlreiche Aufklärer beteiligt

waren.38 Im Allgemeinen kann gesagt werden, dass Kolumbus dabei - wie

Ebenda, 296.
Ebenda, 297.
Ebenda, 298.
Ebenda, 299.
Ebenda, 300.
Gemeint ist damit aber nicht die Kritik an Kolumbus in der «Historia de las Indias», da

dieses Werk, wie eingangs gesagt, bis 1876 ungedruckt blieb, sondern die schonungslose
Kritik an den spanischen Conquistadores in der «Brevisima relación de la destruición de las

Indias», ein Werk, das bis 1646, d.h. in der Phase spanischer Hegemonie in Europa grosse
Verbreitung fand (23 Auflagen auf flämisch-niederländisch, 10 auf französisch, 4 auf
deutsch, 3 auf italienisch, 2 auf englisch, 2 auf lateinisch) und am Ursprung der so genannten
«Leyenda negra» steht. Vgl. dazu Bartolomé de Las Casas, Kurzgefaßter Bericht von der
Verwüstung der Westindischen Länder / Brevisima relación de la destruición de las Indias,
hg. v. Michael Sievernich, Frankfurt/M. 2006.
Vgl. ebenda, 302.

Ebenda, 304.

Vgl. dazu Hans-Jürgen Lüsebrink, Christophe Colomb et la Découverte de l'Amérique sur
l'horizon du siècle des Lumières, in: Heydenreich (Hg.), Columbus (wie Anm. 1), Bd. 1,



66 Mariano Delgado

übrigens auch Las Casas, den man aber gelegentlich für die Einfuhr der
Negersklaven verantwortlich macht - zu einem über fast jede Kritik erhabenen
philanthropischen Heros und Märtyrer mutiert, während das Werk der Spanier in der

Neuen Welt bzw. die Negativa der kolonialen Expansion schonungslos
angeprangert werden. So heisst es in den «Réflexions sur le bien et le mal que la

Découverte du Nouveau-Monde a fait à l'Europe», die der Abbé Guillaume-Thomas

Raynal mit Hilfe von u.a. Diderot, Naigeon und Péméja geschrieben hatte

(1780-83, erste Auflage 1770 unter dem Titel «Histoire philosophique et
politique des établissements et du commerce des Européens dans les deux Indes»):
«Depuis les audacieuses tentatives de Colomb et de Gama, il s'est établi dans

nos contrées un fanatisme jusqu'alors inconnu: celui des découvertes. On a

parcouru et l'on continue à parcourir tous les climats vers l'un et vers l'autre pôle,

pour y trouver quelques continents à envahir, quelques isles à ravager, quelques

peuples à dépouiller, à subjuguer, à massacrer.»39

Ähnliches gilt fur die radikale Infragestellung der kolonialen Expansion, die

man in den Antworten auf den akademischen Concours findet, der 1782 durch
die Académie des Sciences, Belles-Lettres et Arts de Lyon organisiert wurde und
bei dem es galt, auf folgende Fragen zu antworten: «La découverte de l'Amérique

a-t-elle été utile ou nuisible au genre humain? S'il en résulte des biens,

quels sont les moyens de les conserver et de les accroître? S'il en résulte des

maux, quels sont les moyens d'y remédier».40

Fast alle Antworten (von den ca. 50 eingegangenen Antworten sind etwa die

Hälfte noch vorhanden) räumen der letzten Frage die grösste Aufmerksamkeit
ein. Das Ergebnis des Wettbewerbs kann folgendermassen zusammengefasst
werden: «Unsere Redner haben mehrheitlich beschlossen, dass die Entdeckung
Amerikas eher verhängnisvoll als nützlich war.»41 Besonders die unersättliche
Gier nach Gold, die endlose Konkupiszenz der Europäer sowie die Sklaverei und

der Negersklavenhandel werden dabei gegeisselt. Man findet in den Antworten
auf den Lyoner Concours auch Ansätze einer neuen Sensibilität für die Besiegten

339-356; Antonello Gerbi, La disputa del Nuevo Mundo. Historia de una polémica 1750-
1790, Mexico31982.

39
Lüsebrink, Christophe Colomb (wie Anm. 38), 340. Ein Echo dieser Aufklärungskritik an
dem abendländischen, kolonialen Griff nach der aussereuropäischen Welt findet sich auch in
Kants Schrift «Zum ewigen Frieden» (1795): «Vergleicht man hiemit das inhospitale
Betragen der gesitteten, vornehmlich handeltreibenden Staaten unseres Weltteils, so geht die

Ungerechtigkeit, die sie in dem Besuche fremder Länder und Völker (welches ihnen mit dem
Erobern derselben für einerlei gilt) beweisen, bis zum Erschrecken weit. Amerika, die
Negerländer, die Gewürzinseln, das Kap etc. waren, bei ihrer Entdeckung, für sie Länder, die
keinem angehörten; denn die Einwohner rechneten sie für nichts. In Ostindien (Hindustan)
brachten sie, unter dem Vorwande bloss beabsichtigter Handelsniederlagen, fremde

Kriegsvölker hinein, mit ihnen aber Unterdrückung der Eingeborenen, Aufwiegelung der
verschiedenen Staaten desselben zu weit ausgebreiteten Kriegen, Hungersnot, Aufruhr,
Treulosigkeit, und wie die Litanei aller Übel, die das menschliche Geschlecht drücken,
weiter lauten mag.» Immanuel Kant, Zum ewigen Frieden. Ein philosophischer Entwurf, in'
Werkausgabe Bd. 11, hg. v. Wilhelm Weischedel, Frankfurt/M. 1981, 214f.

40 Lüsebrink, Christophe Colomb (wie Anm. 38), 340.
41

Ebenda, 340.



«Columbus noster est» 67

der Geschichte - wie man sie übrigens auch in den bekannten Aphorismen des

Georg Christoph Lichtenberg findet, als er sagte: «Der Amerikaner, der den
Columbus zuerst entdeckte, machte eine böse Entdeckung.»42 Ebenso findet man
darin eine Idealisierung der Kulturen des präkolumbianischen Amerika sowie die

Hoffnung, dass mit der Amerikanischen Revolution von 1776 «la liberté renaît
dans cette hémisphère que notre tyrannie opprima».43

Für die Idealisierung des Kolumbus im Schatten dieser Kritik der kolonialen
Expansion wäre das Werk «Recherches Philosophiques sur l'Amérique
Septentrionale» des Joseph-Henri Mandrillon repräsentativ. Darin heisst es: «Quand la

découverte de l'Amérique serait un mal pour l'Europe, nous ne devrions pas
moins respecter la mémoire de Colomb, parce qu'il n'a jamais temi sa gloire par
des actions indignes d'un grand homme; loin de lui en imputer la cause, nous
n'en devons accuser que notre imprudence et méchanceté».44

Wie man sieht, hat sich das idealisierte Aufklärungsbild Kolumbus von der
historischen Wirklichkeit verselbständigt, die ein Las Casas im Schatten seines

heilsgeschichtlichen Interpretationsschemas noch festhielt.

Heilsgeschichtliches Interprétâtionsschema und Historismus im Schatten der
400. Wiederkehr der Entdeckung Amerikas 1892

«In der weltlichen wie kirchlichen Politik begegnen Beispiele pragmatischer
Heroisierung, Heiligsprechungen oder zumindest Image-Aufwertungen ab etwa
1850 in reicher Zahl», stellen Gerhard Warror und Titas Heydenreich fest.4""' So

ist es nicht verwunderlich, das dieser Zeitgeist auch die Einstellung zu Kolumbus
und zu der Entdeckung Amerikas in der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts

prägt, und zwar in zweierlei Richtung: Der ultramontane Katholizismus mit dem

Versuch, ein um den Papst geschaltes corpus catholicum gegen die Übel der
modernen Welt zu bilden, schien die passende Epoche für die Heiligsprechung
des Kolumbus zu sein; und das Zeitalter des Historismus führte zwangsläufig zu
einem Bedarf nach säkularer Heroisierung oder Mythenbildung sowie nach
Gedenkfeiern für grosse geschichtliche Ereignisse und Einzelpersonen, die die
kollektive Identität Europas bzw. der einzelnen europäischen Nationen stärken sollten.

Die Bemühungen um die Kanonisierung des Christoph Kolumbus entstanden
zunächst im Schosse des besonders ultramontanen französischen Katholizismus.
1844 publizierte der Historiker Antoine-François-Félix Roselly de Lorges das

Buch «La Croix dans les Deux Mondes ou la Clef de la connaissance», das
alsbald ins Italienische übersetzt wurde und eine Kolumbusbegeisterung auf der
Halbinsel auslöste. Erst nach den Wirren von 1848 empfing der vom Exil aus

~ Georg Christoph Lichtenberg, Sudelbücher, hg. v. Franz H. Mautner (Insel-Taschenbuch
792). Frankfurt a.M. 2002. Heft G (183).

43 Lüsebrink, Christophe Colomb (wie Anm. 38), 348.
44

Ebenda. 344.
Gerhard Warror/Titus Heydenreich (Hg.), Columbus 1892/1992. Heldenverehrung und
Heldendemontage, Frankfurt a.M. 1995, 7 (Zum Geleit).



68 Mariano Delgado

Gaeta zurückgekommene Pius IX. 1851 Roselly de Lorgues in Audienz; er
beauftragte ihn mit der Abfassung der für den Kanonisierungsprozess nötigen
Biographie des Kolumbus. Diese erschien 1856 in Paris unter dem Titel «Christophe
Colomb. Histoire de sa Vie et de ses Voyages», «durch Suskription finanziert
von Pius IX., Kaiserin Eugénie, König Viktor Emanuel IL, zweiundzwanzig
Kardinälen, unter ihnen Staatssekretär Antonelli, sowie weiteren Prominenzen aus

Klerus, Politik und Wissenschaft».46 Sie rief eine Kolumbusbegeisterung hervor,

vor allem in Italien und Spanien, und brachte dem Autor die Ernennung durch
Pius IX. zum Postalator der Causa, d.h. des Kanonisierangsprozesses «Christoph
Kolumbus». Darin wird er vor allem von seinem Landsmann Léon Bloy
unterstützt, der 1882 «Révélateur du Globe» schrieb und 1890, eher verbittert, weil
das Scheitern der Causa und der säkulare und nationale Charakter der Gedenkfeier

von 1892 abzusehen war, «Christophe Colomb devant les toureaux». In den

Werken von Roselly de Lorgues und Bloy feiert die heilsgeschichtliche, ja
«mystische» Deutung des Kolumbus und der Entdeckung Amerika eine wahre
Apotheose - den Schwanengesang wird Paul Claudel 1927 mit seinem Werk «Le
livre de Christophe Colomb» liefern.

In der Forschung ist umstritten, ob es unter Pius IX. oder Leo XIII. jemals zu
einer Eröffnung des Kanonisierangsprozesses gekommen ist. Der Vatikan
behauptete mit einem Brief von 12. April 1986, dass es einen Prozess nie gegeben
habe.47 Tatsache ist, dass sich bald die geringen Chancen der Causa abzeichneten.

Nicht zuletzt durch die Gegnerschaft einiger Historiker aus Italien (Angelo

Sanguineti, Cesare de Lollis u.a.), Nordamerika (Henry Harrisse) und Spanien
(Cesàreo Fernandez Duro, Marcelino Menéndez Pelayo u.a.) besonders nach

1876, also nach der Erstausgabe der «Historia de las Indias» des Bartolomé de

Las Casas mit jener eingangs erwähnten heilsgeschichtlichen Deutung des

Kolumbus, die sich aber nicht scheute, die Fehler des Entdeckers deutlich zu
kritisieren. Die von Las Casas angeprangerte Versklavung der Indianer,48 sein
Konkubinat mit der Spanierin Beatriz Enriquez, «Mutter des somit gleichfalls ausser-

Tirus Heydenreich, Christoph Columbus - ein Heiliger?. Politische und religiöse Wertungsmotive

im 19. Jahrhundert, in: Warror/Heydenreich (Hg.), Columbus (wie Anm. 45), 29-55,
36.

Vgl. ebenda, 37.

Im dritten Kapitel seines Romans «Die Harfe und der Schatten», der vom Kanonisierungsprozess

für Kolumbus handelt, lässt der kubanische Schriftsteller Alejo Carpentier die
Argumente zur Kanonisation durch den «advocatus diaboli» und andere Zeugen sarkastisch
demontieren, während Kolumbus selbst als «unsichtbarer Schatten» dem Geschehen besorgt
beiwohnt, weil er das für ihn ungünstige Ende wittert: «Der Unsichtbare spürte seine
unsichtbaren Ohren wachsen und sich aufstellen wie die Ohren eines Wolfs, wenn Gefahr im
Verzug ist». Interessant ist, dass Carpentier Las Casas als belastenden Zeugen auftreten lässt:
«Wieder richtet sich Fray Bartolomé de Las Casas vor dem Gericht auf: <Ich halte es für
gewiss, dass Columbus, wäre er nicht durch das grosse Unglück, das zuletzt über ihn hereinbrach,

davon abgehalten worden, in kürzester Zeit mit den Bewohnern dieser Insel aufgeräumt

hätte, da er entschlossen war, die von Kastilien und den Azoren kommenden Schiffe
mit ihnen zu beladen, damit sie als Sklaven dort verkauft würden, wo Nachfrage bestand.)»

Alejo Carpentier, Die Harfe und der Schatten, Frankfurt a.M. 1984, 185, 196.



«Columbus noster est» 69

ehelichen Sohnes Hemando Colon»49 und der Streit von Santo Domingo und La
Habana um seine authentischen Überreste Hessen eine Seligsprechung «aus
moralischen Gründen immer weniger aussichtsreich und ratsam» werden. Das

Rundschreiben Leos XIII. «Quarto abeunte saeculo» vom 16. Juli 1892 stellt den

Versuch dar, einen diplomatisch eleganten «Schlussstrich»50 zu ziehen - unter

Rettung einiger Elemente der heilsgeschichtlichen Deutung.
Darin wird Kolumbus' Tat «Res [...] maxima et pulcherrima» (ein überaus

grosses und schönes Ereignis) genannt, seine Person als «pectoris ingeniique
magnitudine post natos homines cum paucis comparandus» (in der Grösse seines

Mutes und seines Scharfsinnes mit wenigen Menschen vergleichbar) gepriesen.
Viel sagend genug wird allerdings hinzugefügt: «Mirabilis enim Deus est
maxime in Sanctis suis: sed divinae virtutis eius in iis quoque apparent impressa

vestigia, in quibus eluceat vis quaedam animi ac mentis excellens, quia non
aliunde in homines lumen ingenii atque excelsitas animi, nisi a parente et procreatore

Deo proficiscuntur» {Bewundernswert ist Gott vor allem in seinen Heiligen;
jedoch kann seine göttliche Allmacht auch in denjenigen Spuren hinterlassen, in

deren Seele und Geist eine ausserordentliche Kraft ausstrahlt; denn von keinem
anderen Ort erreichen die Menschen das Licht des Scharfsinnes und die Grossmut

der Seele als von Gott, ihrem Schöpfer).3" Im Klartext will das also heissen:

Kolumbus war ein ausserordentlicher Mensch, aber kein Heiliger. Anschliessend
wird - sozusagen als Ausgleich - im Sinne der heilsgeschichtlichen Deutung
betont, dass Kolumbus ein grosser Christ und die Evangelisierung der Neuen Welt
sein vorrangiges Ziel war: «Nimirum Columbus noster est [Hervorhebung MD];
quandoquidem si paulisper spectetur qua potissimum caussa consilium cepit
tenebrosam mare conquirere, et qua ratione consilium conatas est exequi, dubi-
tari non potest, plurimum in re suseipienda perficiendaque potaisse fidem catho-

licam, ita ut non parum hoc etiam nomine universum hominum genus debeat

Ecclesiae» (Kolumbus gehört also zu uns. Wenn man nach dem wichtigsten
Grund fragt, der ihn zur Eroberung des finsteren Ozeans führte und warum er
sich darum bemühte, so kann man nicht die grosse Bedeutung des katholischen
Glaubens am Beginn und bei der Durchführung dieses Ereignisses in Zweifel
ziehen; auch aus diesem Grand schuldet das Menschengeschlecht der Kirche
nicht wenig).53

Das Rundschreiben vergisst auch nicht, mit Blick auf die durch die

Reformation hervorgerufene Krise der europäischen Christenheit eine
heilsgeschichtliche Kompensationstheologie zu bemühen, um die Segnungen der Tat
des Kolumbus hervorzuheben: «Siquidem Americani Columbus aperait quo tem-

Heydenreich, Columbus (wie Anm. 46), 39.
50

Ebenda, 40.
51

Epistola Sanctissimi Domini Nostri Leonis Divina Providentia Papae XIII ad Archiepiscopos
et Episcopos ex Hispania, Italia et utraque America. De Christophoro Columbo, in: Acta
Sanctae Sedis 25 (1892/1893), fase. 1, 3-7, hier 3. Das Rundschreiben beginnt mit den Worten

«Quarto abeunte saeculo».
52

Ebenda, 3 f.
Ebenda, 4.



70 Mariano Delgado

pore prope erat ut magna in Ecclesiam procella incumberet. Quantum igitur ex

rerum eventis divinae providentiae vias existimare homini licet, vere singulari
Dei Consilio natas videtur ille Liguriae ornamentam ad ea, quae catholico nomini
ab Europa impenderent, detrimenta sarcienda» (Kolumbus öffnete den Weg nach

Amerika am Vorabend des grossen Sturmes in der Kirche. Daher - und soweit es

legitim ist, die Wege der Vorsehung an den historischen Ereignissen abzulesen -
scheint es, dass dieser Schmuck Liguriens aufgrund des singulären Ratschlusses

Gottes geboren wurde, um die Schäden wieder gut zu machen, die man dem
katholischen Namen in Europa zufügte).54

Schliesslich meint Leo XIII., dass die Wichtigkeit des Ereignisses sowie die

Vielfalt der Wohltaten, die ihm folgten, nach einer würdigen und dankbaren
Feier verlangen, bei der vor allem der singulare Wille und Ratschluss der Ewigen
Weisheit bedacht und verehrt werden sollten, denen der Entdecker der Neuen

Welt gehorchte und diente («Qua tota in re magnitudo facti, et vis varietasque
beneficioram, quae inde consecuta sunt, grata quidem recordatione atque omni
honoris significatione celebrari hominem iubent: sed primum omnium agnoscere
ac venerari singulari ratione oportet aeternae mentis numen atque consilium, cui
sciens parait atque inservivit novi inventor orbis»).55 Der Papst erwartet diese

fromme Gedenkkultar nicht nur von den Bischöfen in Spanien, Italien und den

beiden Amerika, sondern auch von den Regierungen dieser Länder.
In der Tat wurden die Zentenarfeiern 1892 vor allem in den genannten Ländern

organisiert, weniger aber im von Papst gewünschten christlichen Sinne,
sondern als Ausdruck nationalen und europäischen Selbstbewusstseins. Anlässlich

der ersten Gedenkfeier der Entdeckung Amerikas 1892 - im Schatten des

Historismus wurde das 19. Jahrhundert zum Jahrhundert der politisch inszenierten

Gedenkkultar: 500-, 350-, 75-Jahr-Feiern kamen in Mode - kam es zu einem
Ehrentarnier bzw. zu einer internationalen Rivalität zwischen Spanien, Italien
und den USA, die uns hunderte von Kolumbusdenkmälern, oft zweifelhaften
Geschmacks, und einige Gedenktage wie die Bezeichnung des 12. Oktobers als

«Columbus Day» in den USA oder als «Tag der Rasse bzw. der Hispanität» in

Spanien und Spanisch-Amerika hinterlassen haben. Manche kolossale Denkmäler

wie eine in Spanien entworfene Weltkugel von 400m Durchmesser wurden

zum Glück nie realisiert. Im Allgemeinen kann gesagt werden, dass «die 400.

Wiederkehr der Entdeckung Amerikas den Anlass zur wohl letzten triumphalis-
tischen, weltweiten Selbstdarstellung Europas»56 im Schatten des Historismus
wie des Neokolonialismus lieferte. Im deutschsprachigen Raum wurde nicht so

pompös gefeiert. Aber in den Jahren des Kulturkampfes galt der Entdecker (neben

Calderón und anderen) «katholischerseits als ideale Verkörperung christlichen

Sendungsbewusstseins und christlicher Kulturpolitik».57

Ebenda, 6.
55

Ebenda, 7.
56

Warror/Heydenreich (Hg.), Columbus (wie Anm. 45), 7 (Zum Geleit).
57

Heydenreich, Columbus (wie Anm. 46), 47.



« Columbus noster est» 11

Zwei Beobachtungen drängen sich in diesem Zusammenhang auf: In Ibero-
amerika wurde die Tat des Kolumbus nicht so selbstbewusst wie in Spanien,
Italien und den USA gefeiert - und dabei überhaupt nur von den kreolischen,
weissen Eliten, die sich auch für das wahre nationale Subjekt ihrer Länder hielten,

während die Indianer noch nicht zum heutigen Bewusstsein gelangt waren.
Für die US-Amerikaner war hingegen 1892 - und nicht nur wegen des Dranges
der italienischen Einwanderer zur Kolumbusverehrung, denn auch in der
protestantischen US-amerikanischen Literatur des 19. Jahrhunderts findet eine Mystifizierung

und Aneignung des Entdeckers statt58 - ein willkommener Anlass, um
ihren Führungsanspruch anzudeuten. In seinen «Vorlesungen über die Philosophie

der Geschichte» bezeichnete Hegel ganz Amerika «als das Land der
Zukunft, in welchem sich in vor uns liegenden Zeiten, etwa im Streite von Nord-
und Südamerika, die weltgeschichtliche Wichtigkeit offenbaren soll».59 Hegel
ging teleologisch davon aus, dass dieser Kampf selbstverständlich zugunsten
Nordamerikas und seiner weissen Rasse ausgehen würde. Denn er hatte sich im
selben Werk über die offenkundige Inferiorität der Indianer Südamerikas «in
jeder Rücksicht, selbst in Hinsicht der Grösse»60 abfällig geäussert sowie dem
eroberten und durch die katholische Gewalt und Unterworfenheit geprägten
Südamerika das friedlich kolonisierte und durch die protestantische Kultur der freien
Gesinnung gekennzeichnete Nordamerika gegenübergestellt. Die wirtschaftliche
Rezession, die Nordamerika zwischen 1892 und 1896 durchmachte, hinderte es

nicht daran, 1898 die Reste des spanischen Weltreichs (Kuba, Puerto Rico und
die Philippinen) an sich zu ziehen.

Dieses Aufsteigen Angloamerikas ging in Iberoamerika mit einer Identitätskrise

einher, die der mexikanische Philosoph José Vasconcelos 1925 in seinem

Essay «La raza còsmica. Misión de la raza iberoamericana» durch eine Rückbesinnung

auf die iberischen Wurzeln des Subkontinents zu meistern versuchte.
Die antispanische Unabhängigkeitspolemik und die gleichzeitige Anpassung an
die angloamerikanische Denk- und Lebensweise, die von den Angloamerikanern
geschickt vorangetrieben worden sei, habe von Anfang an das Urteilsvermögen
der Lateinamerikaner beeinträchtigt, so dass sie selbst dazu gekommen seien, an
die Minderwertigkeit des Mestizen, an die Assimilationsunfähigkeit der Indios,
an die Verdammung der Schwarzen und an die irreversible Dekadenz der Asiaten

zu glauben: «Wir rebellierten gegen die politische Macht Spaniens und merkten

nicht, dass wir zusammen mit Spanien selbst der ökonomischen und moralischen

Herrschaft jener Rasse verfallen sind, die seit dem Untergang spanischer
Grösse die Herrin der Welt gewesen ist. Wir entledigten uns eines Jochs, um un-

Vgl. dazu Helmbrecht Breing, «Where Freedom shall her generous plans pursue». Columbus
in der Literatur der Vereinigten Staaten von Amerika vor 1850, in: Heydenreich (Hg.),
Columbus (wie Anm. 1 Bd. 2, 515-544; Hans-Joachim Lang, Kolumbus in der Literatur der
Vereinigten Staaten von Amerika seit Meville: Genealogie und Verdrängung, in: Ebenda,
545-578.

>9 Gottfried Wilhelm Friedrich Hegel, Vorlesungen über die Philosophie der Geschichte (Theorie

Werkausgabe 12), Frankfurt/M. 1970, 114.



72 Mariano Delgado

ter einem anderen zu gehen.»61 An die Adresse der Kreolen wie der Indigenisten
schreibt er, dass man sich nun endlich und selbstbewusst auf die iberischen Wurzeln

und auf den alten Konflikt zwischen Romanen und Angelsachsen besinnen

solle, wenn man verhindern wolle, «dass sich ganz Amerika widerstandslos der

angelsächsischen Kultur unterwirft».62 Der Verlust seiner historischen Bestimmung

(Sendung) ist für Vasconcelos seit der Unabhängigkeit die strukturelle
Sünde Lateinamerikas in geschichtsphilosophischer Hinsicht. Die Angloamerikaner

hätten nämlich ein klares Bewusstsein von ihrer historischen Bestimmung
behalten, «während wir uns im Labyrinth unserer rhetorischen Chimären
verlieren».63

Léon Bloy war von den weltlichen Zentenarfeiern mit ihren gigantischen
Kundgebungen, Ausstellungen, Denkmälern, Kongressen und Festen masslos

enttäuscht und bezeichnete sie als «une mascarade universelle». Er vermisste
darin den deutlichen Bezug auf Kolumbus «et à la profondeur mystique de

l'aventure colombienne».64

Der Perspektivenwechsel und die Krise des heilsgeschichtlichen
Interpretationsschemas im Schatten des Jahres 1992

«Vergleicht man nun 1892 mit 1992 so zeigt sich ein krasser Unterschied, eine

quasi tektonische Verwerfung in der Einschätzung der Kolumbusfahrt», hat Gustav

Siebenmann geschrieben.65 Die heilsgeschichtliche Gewissheit und die histo-
rizistische Heroisierang sind nicht nur der nachkolonialen Selbstkritik, sondern
auch dem Zweifel Europas an seiner weltgeschichtlichen Sendung gewichen. Im
Schatten der 500. Wiederkehr der Entdeckung Amerikas 1992 hatte man vielfach
den Eindruck, dass einerseits das Bewusstsein vorhanden war, es handele sich
bei der Tat des Kolumbus um ein denkwürdiges Ereignis, während man sich
andererseits auch dessen bewusst war, dass sich die Welt seit 1892 verändert und
die Gedenkveranstaltangen dem entsprechen mussten bzw. politisch korrekt zu
sein hätten. Nicht nur die allgemeine Befindlichkeit der Welt, «die inzwischen

61 José Vasconcelos, La raza còsmica. Misión de la raza iberoamencana, in: ders., Obras
complétas, 4 Bde., Mexiko 1958, 903-942, hier 935f. Auszüge aus diesem Werk sind in
deutscher Übersetzung erschienen in: Angel Rama (Hg.), Der lange Kampf Lateinamerikas. Texte

und Dokumente von José Marti bis Salvador Allende, Frankfurt a.M. 1982, 140-157. Die
deutsche Übersetzung wird, soweit vorhanden, übernommen und stillschweigend geändert.

62
Vasconcelos, Raza (wie Anm. 61), 911 f.

63
Vasconcelos, Raza (wie Anm. 61), 918. Vgl. dazu Mariano Delgado, Die Metamorphosen
des Messianismus in den iberischen Kulturen. Eine religionsgeschichtliche Studie (NZM
Schriftenreihe 34), Immensee 1994; ders., Zum Ethos der lateinamerikanischen Kultur, in:
Anton Grabner-Haider (Hg.), Ethos der Weltkulturen. Religion und Ethik. Mit einem
Vorwort von Hans Küng, Göttingen 2006, 331-347; ders., Zur Wirkungsgeschichte der

Utopie in Lateinamerika, in: Neue Zürcher Zeitung (im Druck).
64 Giovanni Dotoli, Christophe Colomb. Léon Bloy et l'écriture de l'histoire, in: Heydenreich

(Hg.), Columbus (wie Anm. 1), Bd. 1, 483-514, hier 509.
Gustav Siebenmann, Vom Gedenken zum Gezänk. Die Kolumbustage 1892 und 1992 im6s>

Vergleich, in: Neue Zürcher Zeitung, 27.-28. Mai 1995, 69-70, hier 69.



«Columbus noster est» Ti

eine Welt geworden ist»,66 war anders als 1892. Es hatten sich auch die
Koordinaten der Geschichtsinterpretation bzw. des Zusammenhangs von Religion,
Geschichte und Gedächtnis verändert. Einige Beispiele für diese Veränderung
seien hier festgehalten:

(1) Die - nicht zuletzt dank des Marxismus angestossene - Sensibilität der
neuen Geschichtsschreibung für Brechts «Fragen eines lesenden Arbeiters»
sowie für die «Sicht der Opfer». Im Allgemeinen hat diese neue Sensibilität eine
heilsame Wirkung auf die Historiographie gehabt, denn darin kommt der von
Bartolomé de Las Casas postulierte Perspektivenwechsel zum Vorschein, man
müsse die Eroberung und Evangelisation der Neuen Welt betrachten «als ob wir
ein Indianer wären (si Indus esset)».68 Die Kirchengeschichte wird also - und
dies nicht zuletzt auch als Folge der «christologischen Matrix» der Geschichte,
wie das Zweite Vatikanische Konzil sie in Lumen gentium Nr. 8 betont hat - den

Blick auf die Erniedrigten und Beleidigten, auf die Vergessenen und Verschwiegenen

lenken, die in der grossen Geschichte nichts zählen und uns doch - wie die

«gegeisselten Christusse», die Bartolomé de Las Casas in den geschundenen
Indianern sah69 - als Schmerzensmenschen deren Sinn entziffern. Aber im Schatten

des Jahres 1992 führte dies auch hier und da zu einem «Victimismo» oder
einem undifferenzierten Besiegtenkult.

(2) Die Erfahrungen mit dem Holocaust während des Zweiten Weltkriegs
haben im Sinne Theodor W. Adornos unseren Blick nach rückwärts fiir die
Leidensgeschichte anderer Epochen geschärft. Zuweilen hatte man allerdings den
Eindruck, dass manche Aktionen und Publikationen vor allem aus Deutschland, bei

denen vom Mord an den Indianern als dem «grössten Genozid» der
Weltgeschichte die Rede war,70 dazu dienen sollten, die Singularität des technisch bis
ins letzte Detail geplanten Holocaust der Nationalsozialisten zu relativieren.
Adomo hingegen hatte bei seiner Mahnung nicht vergessen, die Singularität des

Holocaust zu betonen: «Man kann nicht Auschwitz auf eine Analogie mit der

Vernichtung der griechischen Stadtstaaten bringen als blosse graduelle Zunahme
des Grauens, der gegenüber man den eigenen Seelenfrieden bewahrt. Wohl aber

fällt von der nie zuvor erfahrenen Marter und Erniedrigung der in Viehwagen
Verschleppten das tödlich-grelle Licht auf die fernste Vergangenheit, in deren

stumpfer und planloser Gewalt die wissenschaftlich ausgeheckte teleologisch
bereits mitgesetzt war. Die Identität liegt in der Nichtidentität, dem noch nicht
Gewesenen, das denunziert, was gewesen ist.»7i Auch bei dieser neuen Wahrnehmung

der kolonialen Leidensgeschichte lassen sich Spuren des Las Casas finden,
da er nicht aufhörte, auf die Millionen von Opfern der kolonialen Expansion

66
Ebenda, 70; vgl. auch ders., Bild (wie Anm. 5).

67 Bertolt Brecht, Gesammelte Gedichte, 4 Bde., Frankfurt/M. 1976, Bd. 2, 656.
6S Las Casas, Apologia (wie Anm. 16), 604.
69 Las Casas, Werkauswahl, Bd. 2 (wie Anm. 8), 291 f.
70

Vgl. u.a. Bruni Höfer/Miguel Bonasso (Hg.), Das fünfhundertjährige Reich. Emanzipation
und lateinamerikanische Identität: 1492-1992, Köln 31990.

71
Theodor W. Adomo, Minima Moralia. Reflexionen aus dem beschädigten Leben, Frankfurt
a.M. 1987, Nr. 315.



74 Mariano Delgado

aufmerksam zu machen, die unser Gewissen nicht kalt lassen sollten. Als Christ
war er davon überzeugt, dass angesichts dieser masslosen Leidensgeschichte
«die Engel des Friedens weinen, ja Gott selbst vergiesst Tränen».72

(3) Das neue indigene Bewusstsein in Lateinamerika hat uns die Komplexität
der dortigen Gesellschaften vor Augen geführt. Viele dieser Länder bestehen
nicht nur aus Nachkommen der Europäer, sondern haben auch einen starken indi-
genen oder afroamerikanischen Bevölkerungsanteil. Anders als 1892 konnten
sich die weissen Kreolen nicht für das nationale Gedenksubjekt halten, sondern
mussten zur Kenntnis nehmen, dass die Indianer, die Afroamerikaner und die
Mestizen eine eigene - oft vindikative - Sicht der letzten 500 Jahre haben und
diese zu Recht artikulieren wollen. Dabei kamen Forderungen nach Wiedergutmachung,

Schuldenerlass oder Anerkennung territorialer, kultureller und religiöser

Rechte zum Tragen.73 In besonders gemischten Gesellschaften wie in Mexiko
führte dies zu scharfen sozialen und kulturellen Kontroversen sowie zu einem
Historikerstreit.74 Die These des Soziologen Niklas Luhmann, dass komplexe
Gesellschaften kaum eine vernünftige oder alle zufrieden stellende Identität
ausbilden können, wurde in Mexiko deutlich vor Augen geführt - ebenso wie die
anstehende Aufgabe, Politik, Kultur und Gesellschaft in diesen Ländern so zu
gestalten, dass die verschiedenen Identitäten und Gedenkkultaren nicht nur
nebeneinander existieren, sondern auch Brücken zueinander bauen können.

(4) Spanien, das 1992 die Franco-Zeit hinter sich hatte, nutzte den Anlass, um
sich mit den Olympischen Spielen von Barcelona und der Weltausstellung von
Sevilla als moderne, weltoffene Gesellschaft geschickt zu inszenieren. Darüber
hinaus investierte das Land über 300 Millionen Euro um Bücher zu drucken,
Ausstellungen und politische, kulturelle wie wissenschaftliche Veranstaltungen
aller Art zu organisieren. Auch wenn die Stossrichtang der Veranstaltungen den

spanischen Stolz auf die historischen Leistungen durchblicken liess, so wurde
auch Vertretern der indianischen Völker die Möglichkeit zur Artikulation ihrer
Forderungen eingeräumt. Rigoberta Menchü, der Identifikationsfigur der Maya,
wurde der Prinz von Asturien-Preis verliehen.

(5) Obwohl die US-Amerikaner nach dem Fall der Berliner Mauer 1992 als
alleinige Grossmacht unangefochten dastanden und einige seiner Vordenker gar

72
Casas, Werkauswahl, Bd. 3/1 (wie Anm. 15), 348.

73
Vgl. z.B. das Manifest indianischer Völker zum Jahre 1992 in: Klaus Koschorke/Frieder
Ludwig/Mariano Delgado (Hg.), Außereuropäische Christentumsgeschichte: Asien, Afrika,
Lateinamerika 1450-1990 (Kirchen- und Theologiegeschichte in Quellen Bd. 6),
Neukirchen-Vluyn 2004, 318f.
Gerhard Kruip, Kirche und Gesellschaft im Prozeß ethisch-historischer Selbstverständigung.
Die mexikanische Kontroverse um die «Entdeckung Amerikas» (Schriften des Instituts für
Christliche Sozialwissenschaften 34), Münster 1996. Zu den normativen Kriterien
ethischhistorischer Selbstverständigung angesichts der bleibenden Folgen der Entdeckung Amerikas
in Ländern wie Mexiko zählt Kruip - übrigens unter Berufung auf Las Casas' (Ebenda, 325)
Vorschläge im 16. Jahrhundert - «Kampf um Gerechtigkeit» sowie «Bitte um Vergebung
und Wiedergutmachung»: «Nur in der Erinnerung der Opfer, die sich als Kampf um
Gerechtigkeit, als Bitte um Vergebung und mindestens als symbolische Wiedergutmachung
verkörpert, können Menschen überhaupt einen Sinn ihrer Geschichte behaupten». Ebenda,
331.



«Columbus noster est» 75

vom «Ende der Geschichte» (Francis Fukuyama) sprachen, waren sie in Sachen

Kolumbus nicht so enthusiastisch wie noch 1892.75 Aber es genügt, an Namen
der Raumfähren wie Discovery und Columbia zu denken, um das ungebrochene
Sendungsbewussteins der US-Amerikaner zu spüren, die wahren Erben des

Kolumbus zu sein.

(6) Die Theologie der Befreiung mit der von ihr inspirierten Theologie der
Religionen führte uns vor Augen, dass nicht nur bei der Eroberung
Lateinamerikas, sondern auch bei der von der Kirche durchgeführten Evangelisation
den nichtchristlichen Religionen und deren Angehörigen viel Unrecht getan wurde.

Manchmal freilich führte diese - an sich lascasianische Sicht - zu seltsamen

theologischen Blüten. So etwa wenn Theologen dazu aufriefen, die indianischen
Religionen - sozusagen als Akt der Wiedergutmachung, weil sie einst von den
Missionaren «bekämpft und regelrecht verboten wurden» - «wieder zurückzugewinnen

und aufzubauen»;76 oder wenn sie sich nicht scheuten, Aussagen von
indianischen Priestern aus dem 16. und 17. Jahrhundert zu zitieren, für die alles
Übel erst mit Kolumbus und den Spaniern nach Lateinamerika gekommen sei, so
als ob die indianischen Völker seit der Erschaffung der Welt nicht an der
allgemeinen menschlichen Natur mit der ihr eigenen Konkupiszenz teilgenommen
hätten: «Erst durch die verrückte Zeit, durch die verrückten Priester gelangte zu
uns die Traurigkeit, gelangte zu uns das Christentum. Denn die ,guten Christen'
kamen hierher mit dem wahren Gott, doch das war der Anfang unseres Elends

[...] der Anfang des Leidens.»77

(7) Das katholische Lehramt selbst war einerseits bemüht, die heilsgeschichtliche,

von Leo XIII. vertretene Deutung zu retten, und andererseits eine Kultur
der Wiedergutmachung, der Vergebung und der Versöhnung anzuregen. Besondere

Verdienste hat sich hierfür Johannes Paul IL erworben, der dabei einen
Wandel durchgemacht hat. Bei seinen ersten Stellungnahmen, die ganz im Rahmen

einer «Licht-Schatten-Hermeneutik» erfolgten, erweckte er noch den

Eindruck, als hätte die Kirche das Gebot der Stande nicht begriffen: «Hier wurde
unter Schwierigkeiten und Opfern Schönes erreicht, wenn auch nicht frei von
Schatten» - sagte z. B. Johannes Paul IL bereits bei seiner ersten Lateinamerikareise

im Januar 1979, als er, dem Weg der ersten Glaubensapostel folgend, den
Boden der Dominikanischen Republik betrat, die Stelle also, wo für Amerika «zu
Gottes Ruhm und Ehre die Zeit des Heiles begonnen hat». Die Kirche wird als

die erste Instanz betrachtet, «die sich für Gerechtigkeit einsetzte und die Rechte

Vgl. u.a. Horst Pietschmann, Das 500. Jubiläum der Kolumbusfahrt aus der Perspektive der

Organisation Amerikanischer Staaten (OAS), in: Warror/Heydenreich (Hg.), Columbus (wie
Anm. 45), 123-133.
Leonardo Boff, Christentum mit dunklem Antlitz. Wege in die Zukunft aus der Erfahrung
Lateinamerikas, Freiburg 1993, 53, 54, 60. Vgl. dazu Mariano Delgado, Die Zukunft des

Christentums angesichts der Wiederkehr von Religion. Versuch einer Auseinandersetzung
mit Leonardo Boff und Johann Baptist Metz, in: ders./Andreas Lob-Hüdepohl (Hg.),
Markierungen. Theologie in den Zeichen der Zeit (Schriften der Diözesanakademie 11), Berlin
1995, 37-68.
Chilam Balam de Chumayel, hg. von Miguel Rivera (Crónicas de America 20), Madrid
1986, 68. Diese Stelle wird von den meisten Autoren folgenden Heftes als Beleg zitiert:
Themenheft 1492-1992 -Die Stimme der Opfer, in: Concilium 26 (1990).



76 Mariano Delgado

der Menschen überall, wo sich die Länder der Evangelisierung öffneten,
verteidigte»,78 wie die lange Reihe einzelner Glaubenszeugen - Antonio de Mon-
tesinos, Pedro de Cordoba, Bartolomé de Las Casas, Juan de Zumârraga, Moto-
linia, Vasco de Quiroga, José de Anchieta, Toribio de Mogrovejo, Manuel de

Nóbrega und viele andere - beweist. Diese Botschaft konnte aber auch wie ein

Entschuldigungsmechanismus verstanden werden: Liebe Indios und Afroamerikaner,

nicht das Christentum und wir, seine kirchlichen Amtsträger, sondern die
bösen Conquistadores und Encomenderos waren schuld! Läuft eine solche
Interpretation aber nicht Gefahr, im Glanz des beispielhaften Eintretens einzelner
Glaubenszeugen für die Menschenwürde der Indios schliesslich die eingangs
angemahnten Schattenseiten und damit die historische Verstrickung von Theologie
und Kirche als blosse Schönheitsfehler zu verharmlosen?79 Später hat der Papst
aber deutlich von den Samen des Wortes in den indianischen Religionen gesprochen,

die Fehler der Kirche selbst eingesehen, Massnahmen zur Unterstützung
der Indianer sowie der Afroamerikaner seitens der Regierenden angemahnt, sie

zur bewussten Verteidigung ihrer Kultur aufgefordert sowie um Vergebung
gebeten und die Bereitschaft der Kirche zur Versöhnungsarbeit und zur Solidarität
bekräftigt - so z.B. in seinen Botschaften an die Indianer und Afroamerikaner
1992 in Santo Domingo während der 4. Generalversammlung des Lateinamerikanischen

Bischofsrats.80 Nicht alle Bischöfe Spaniens und Lateinamerikas waren

so mutig wie der polnische Papst.

«Columbus noster est»

Trotz der Kritikansätze bei manchen Propheten, Konfessionspolemikem,
Moralphilosophen und Aufklärern hat es zwischen 1492 und 1892 im Bereich
Religion-Geschichte-Gedächtnis kaum einen Perspektivenwechsel gegeben. Den Kaisem

Konstantin und Karl dem Grossen ähnlich wird Kolumbus als ein provi-
dentieller Wohltäter der christlichen Welt verstanden. Demgegenüber zeichnen
sich die Gedenkveranstaltungen im Schatten des Jahres 1992 durch einen
Perspektivenwechsel aus, der dem Wandel im Bereich Religion-Geschichte-Gedächtnis

entspricht: Die innere wie äussere Kritik des Eurozentrismus und des

christlichen Absolutheitsanspruches sowie die Sensibilität der neuen Geschichtsschreibung

für die Sicht der Opfer haben zu einer neuen Gedenkkultar geführt,
die zuweilen die Selbstbezichtigung praktiziert und aus dem einstigen Christasund

Zivilisationsbringer einen Paradieszerstörer macht. Alles in allem bezeugen

Predigten und Ansprachen von Papst Johannes Paul II. bei seiner Reise in die Dominikanische

Republik und nach Mexiko, 11, 18, 15.

Vgl. dazu Mariano Delgado, Wir waren es nicht, sondern die Anderen. Entschuldigungsmechanismen

500 Jahre nach der Entdeckung Amerikas, in: Stimmen der Zeit 209 (1991) 686-
694.

80
Vgl. Neue Evangelisierung. Förderung des Menschen. Christliche Kultur. Schlußdokument
der 4. Generalversammlung der lateinamerikanischen Bischöfe in Santo Domingo, hg. v.
Sekretariat der Deutschen Bischofskonferenz (Stimmen der Weltkirche 34), Bonn 1993. Vgl.
Auszüge aus den Ansprachen des Papstes an die Indianer und die Afroamerikaner in: Ko-
schorke/Ludwig/Delgado (Hg.), Außereuropäische Christentumsgeschichte (wie Anm. 73),
319.



«Columbus noster est» 11

die Kolumbusjubiläen 1892 und 1992 eine hermeneutische Grundwahrheit der

Geschichtswissenschaft, nämlich dass die Vergangenheit immer auch im Licht
der Gegenwart betrachtet und interpretiert wird.81

Gewiss, der Perspektivenwechsel im Schatten des Jahres 1992 und die
«Nachdenklichkeit», die sich unter den Europäern beiderseits des Atlantiks breit
gemacht hat, kann auch eine lähmende, selbstzerfleischende Wirkung haben, so
dass der Westen und das Christentum sich ihrer weltgeschichtlichen Sendung
und Verantwortung schämen und nicht mehr bereit sind, diese wahrzunehmen.
Anzeichen dafür sind derzeit weniger in den USA, wohl aber im alten Europa
vorhanden. Aber die Wende des Jahres 1992 kann auch eine heilsame Wirkung
haben im Sinne eines Bekenntnisses des Westens zum ganzen Kolumbus und

zum ganzen Christentum: zu den positiven Seiten der globalen Einswerdung der
Welt zu einer Kommunikations- und Rechtsgemeinschaft im Schatten der
abendländischen Eroberungen und Missionierungen wie auch zu den negativen, den

menschlich-allzu-menschlichen Seiten wie die Ausbeutung fremder Menschen
im Namen eines zivilisatorischen Überlegenheitsgefühls aristotelischer Prägung
und die Vernichtung fremder Kulturen und Religionen im Namen eines
Eurozentrismus wie eines falsch verstandenen christlichen Absolutheitsansprachs.82

Gefragt ist die Suche nach einem gangbaren Weg zwischen der Skylla schuldbe-
wusster europäischer Selbstbezichtigung und der Charybdis einer Überlegenheitspose

im Sinne einer nachträglichen Rechtfertigung kolonialer Eroberangs-
praxis. Denn beides - die verherrlichende Mythenbildung 1892 und die
hyperkritische Entmythologisierung 1992 - gehört zutiefst zum abendländischen
Geist. Und erst die Wahrnehmung des doppelten Antriebs Kolumbus' als frommer

Christ und gieriger, rücksichtsloser Eroberer lässt uns diesen wirklich als

«einen von uns» betrachten.

«Columbus noster est» - Der Wandel des Kolumbusbildes und der Entdeckung Amerikas
«Columbus noster est» - schrieb Papst Leo XIII. in seinem Apostolischen Schreiben
«Quarto abeunte saeculo» vom 16. Juli 1892 mit Blick auf den 12. Oktober desselben
Jahres. Er meinte damit, dass Kolumbus' wesentlicher Antrieb der Wunsch zur Verbreitung

des christlichen Glaubens und der europäischen Zivilisation gewesen war. So wurde
Kolumbus im Umfeld des vierhundertsten Jubiläums der Entdeckung Amerikas 1892 auch
in den politischen und kulturellen Kreisen der Alten und der Neuen Welt verstanden: Das
christliche und das westliche Sendungsbewusstsein waren im Zeitalter des Neokolonialismus

ungebrochen - und im Schatten des Historismus, der Mythenbildung und der
Gedenkkultur des 19. Jahrhunderts wurde das Kolumbus-Jubiläum als eindrucksvolles Zeug-

«i Daher können wir nicht voraussagen, ob und wie der Entdeckung Amerikas im Jahre 2092
gedacht sein wird. Dass man erneut an Kolumbus' Denkmal rütteln wird, lässt sich aber jetzt
schon erkennen, wenn man bedenkt, was am 17. Januar 2006, sozusagen zum Auftakt des

Kolumbusjahres, in der Presse zu lesen war: dass ein chinesischer Anwalt behauptet, eine
Karte von 1418 entdeckt zu haben, welche die Entdeckung Amerikas durch China längst vor
Kolumbus belegen soll. Vgl. u.a. La Liberté, 17. Januar 2006, 5. Vgl. dazu Pablo J. Gallez,
Das Geheimnis des Drachenschwanzes. Die Kenntnis Amerikas vor Kolumbus, Berlin 1980.

Vgl. Mariano Delgado, Kolonialismusbegründung und Kolonialismuskritik. Der Januskopf
Europas gegenüber der außereuropäischen Welt, in: ders./Matthias Lutz-Bachmann (Hg.),
Herausforderung Europa. Wege zu einer europäischen Identität, München 1995, 153-170.



78 Mariano Delgado

nis davon inszeniert, nicht nur in Italien, Spanien und den beiden Amerika. Demgegenüber

zeichnen sich die Gedenkveranstaltungen im Schatten des Jahres 1992 durch einen
Perspektivenwechsel aus, der dem Wandel im Bereich Religion-Geschichte-Gedächtnis
entspricht. Alles in allem bezeugen die Kolumbusjubiläen 1892 und 1992 die hermeneu-
tische Grundwahrheit der Geschichtswissenschaft, dass die Vergangenheit immer auch im
Licht der Gegenwart betrachtet und interpretiert wird.

«Columbus noster est» - Le changement de la perspective sur Christophe Colomb et la
découverte de l'Amérique
«Columbus noster est» écrivit le pape Léon XIII dans son encyclique «Quarto abeunte
saeculo» du 16 juillet 1892, en vue du 12 octobre de la même année. Il signifiait par là
que l'impulsion fondamentale de Christophe Colomb avait été le souhait d'une diffusion
de la croyance chrétienne et de la civilisation européenne. Ainsi a été compris Christophe
Colomb dans le cadre du 400ème anniversaire de la découverte de l'Amérique en 1892,
même dans les cercles politiques et culturels de l'Ancien et du Nouveau Monde: La
conscience de la mission de la chrétienté et de l'Occident étaient intactes à l'époque du
néocolonialisme - et sous l'influence de l'historicisme, de la formation des mythes et de la
culture commémorative du 19ème siècle, le jubilé Christophe Colomb fut mis en scène
comme témoignage imposant de cette conscience de mission occidentale, en Italie, en
Espagne, dans les deux Amériques et ailleurs. Les manifestations commemoratives de
l'année 1992 se distinguent de cette interprétation par un changement de perspective, qui
correspond à une transformation dans le domaine religion-histoire-mémoire. Somme
toute, les jubilés Christophe Colomb de 1892 et de 1992 témoignent de cette vérité
herméneutique de l'historiographie, à savoir que le passé est toujours considéré et interprété à
la lumière du présent.

«Columbus noster est» - The change ofperspective on Christopher Columbus and the
discovery ofAmerica
«Columbus noster est» wrote Pope Leo XIII in his encyclical Quarto abeunte saeculo of
16 July 1892 with an eye on 12 October of the same year, the 400th anniversary of
Columbus's discovery of America in 1492. What he meant was that Columbus's essential
motive was the desire to spread the Christian faith and European civilisation; this was
how Columbus was understood in political and cultural circles in both the New World and
the Old. In this period of neo-colonialism, the Christian and Western sense of mission had
not yet been assailed. In the shadow of historicism, myth-making and the culture of
commemoration of the 19th century, the Columbus jubilee was staged as an impressive
vindication of this mission, and not only in Italy, Spain and North and South America. In
contrast the commemorative events in 1992 were characterised by a change in perspective
which corresponded to changes in the area of religion, history and memory. All in all the
Columbus anniversaries of 1892 and 1992 demonstrate the fundamental hermeneutic truth
of historical science, which is that the past is always viewed and interpreted in the light of
present-day concerns.

Schlüsselbegriffe - Keywords - Mots clés

Kolumbus, Entdeckung Amerikas, Perspektivenwechsel 1892-1992, Kolonialismus/Postkolonialismus

Mariano Delgado, Professor für Mittlere und Neuere Kirchengeschichte an der Theologi
sehen Fakultät der Universität Freiburg


	"Columbus noster est" : der Wandel des Kolumbusbildes und der Entdeckung Amerikas

