
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Religions- und Kulturgeschichte = Revue
suisse d'histoire religieuse et culturelle = Rivista svizzera di storia
religiosa e culturale

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 100 (2006)

Artikel: Religion und Nation : Bonifatius als politischer Heiliger im 19. und 20.
Jahrhundert

Autor: Weichlein, Siegfried

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-130376

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-130376
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Religion und Nation:
Bonifatius als politischer Heiliger
im 19. und 20. Jahrhundert

Siegfried Weichlein

Religionen spielen eine wichtige Rolle bei der Konstruktion nationaler Identitäten.

Auch wenn die europäischen Nationen und Nationalstaaten im 19. und 20.

Jahrhundert im Kern säkulare Projekte darstellten, standen sie doch in vielfältigen

Beziehungen zu religiösen Vorstellungen, Ritualen und Bildern. Bisher
geriet das Verhältnis von Religion und Nation vor allem in Konfliktsituationen
zwischen Konfessionen und Nationen in den Blick. Das 19. Jahrhundert war
schliesslich das Jahrhundert der Kulturkämpfe1 und das Jahrhundert der religiös-
feindlichen Stilisierung von nationalen Gegnern. Der Sieg Preussens über Österreich

1866 wurde als Sieg des Protestantismus über den Katholizismus verstanden.

Die Antwort Roms liess nicht lange auf sich warten. Von Kardinalstaatssekretär

Antonelli wird berichtet, er habe bei der Nachricht vom Ausgang der
Schlacht ausgerufen: «Casca il mondo».2

Mindestens genauso wichtig wie die religiösen Akteure sind die religiösen
Legitimationsmuster der Nation. Die wichtigsten religiösen Vorstellungen für die

Nationsbildung waren die «Auserwählung» und die «Wiedergeburt». Der frühe
englische Nationalismus griff auf die alttestamentliche Vorstellung des
«auserwählten Volkes», der «chosen people», zurück und wandte sie auf England an.

1

Vgl. Christopher Clark/Wolfram Kaiser (Hg.), Culture Wars. Secular-Catholic Conflict in
19th century Europe, Cambridge 2003; fur Deutschland vgl. nach wie vor David Blackboum,
Volksfrömmigkeit und Fortschrittsglaube im Kulturkampf, Stuttgart 1988; Ronald J. Ross,
The Failure of Bismarck's Kulturkampf. Catholicism and State Power in Imperial Germany,
Washington 1988.

" Zit. nach Carl Schorske, Politics in a new key: an Austrian triptych, in: Journal of Modem
History, 39 (1967), 343-386, 361.
Zu Deutschland vgl. Hartmut Lehmann, The Germans as a chosen pople. Old testament
themes in German Nationalism, in: German Studies Review, 14 (1991), 261-274; ders., God
our old ally. The chosen people theme in late 19th century German nationalism, in: ders./
William R. Hutchinson (Hg.), Many are chosen. Divine election and Western nationalism,
Minneapolis 1994. 85-108; vgl. allgemein zu dieser Vorstellung: Friedrich Wilhelm Graf,
Die Nation - von Gott «erfunden»? Kritische Randnotizen zum Theologiebedarf der
historischen Nationalismusforschung, in: ders.. Die Wiederkehr der Götter. Religion in der
modernen Kultur, München 2004, 102-132.

SZRKG, 100 (2006), 45-58



46 Siegfried Weichlein

Dieser religiös-semantische Bedeutungsraum der Erwählung der Nation war
auch in den Vereinigten Staaten anzutreffen, deren Eliten sich nicht nur in ihrer
frühen Zeit nach diesem Modell verstanden. Conor Cruise O'Brien legte 1988

eine Typologie des Auserwählungsgedankens vor. Die religiöse Auserwählung
der Nation kann sich demnach steigern. Die Auserwählung der «chosen people»
kann jederzeit zurückgenommen werden. Sie besteht nur auf Zeit. Dagegen ist

die «holy nation» auf Dauer erwählt, ihre Mitglieder sind «chosen pople with
tenure». Der Auserwählungsgedanke und damit die nationale Selbstermächtigung
ist unüberbietbar gesteigert in der «deified nation», die keinen höheren Wert über
sich kennt.4

Die religiöse Erzählung der Ursprünge einer Nation geschah oft in Gestalt von

Heiligen Königen.5 Bezeichnend ist jedoch, dass die zumeist antiklerikal
eingestellten Nationalbewegungen des 19. Jahrhunderts bis auf die Piastenlegende und
den ungarischen Mythos vom Heiligen König Stephan kaum auf Heilige Könige
zurückgriffen. Im religiösen Raum traten dafür «politische Heilige» wie Jeanne

d'Arc in den Vordergrund. Politische Heilige antworteten auf die zumeist
laizistischen oder kulturprotestantischen Gründungsmythen von Nation und stellten
zumeist katholische Gegennarrative dar. Im folgenden soll die Figur des politischen

Heiligen an Bonifatius verdeutlicht werden, der im Laufe des 19. und des

20. Jahrhunderts mit dem Wechsel seiner politischen Gegner unterschiedliche
Bedeutungen annahm.6

Der Nationalgedanke war kein Eigentum der liberalen und bürgerlichen
Protestanten. Auch konservative Katholiken und Protestanten besassen nationale
Einbildungskraft, Vorstellungsmuster und Geschichtsbilder.7 Zu diesen alternativen
Konstruktionen der Nation gehörten auch die nationalen Narrative der deutschen

Katholiken. Dass die nationalliberale Sicht der deutschen Geschichte und der
deutschen Nation schliesslich siegreich war, bedeutete gerade nicht, dass ihre

Gegner nicht auch eine Konzeption der Nation und der deutschen Geschichte
besassen. Im folgenden soll eine derjenigen Traditionen nachgezeichnet und analysiert

werden, in denen katholische ultramontane pressure groups im Klerus und
unter den Laien ihr Verständnis von Nation, nationaler Identität und nationaler
Geschichte ausdrückten. Gemeint ist die Tradition des «Apostel der Deutschen»
Bonifatius. Die Verehrung des englischen Benediktinermissionars Winfried, der

Vgl. Vgl. Conor Cruise O'Brien, God Land: Reflections on religion and nationalism,
Cambridge 1988.

Vgl. dazu die Beispiele in: Monika Flacke (Hg.), Mythen der Nationen - ein europäisches
Panorama: eine Ausstellung des Deutschen Historischen Museums. Begleitband zur Ausstellung

vom 20. März 1998 bis 9. Juni 1998, Berlin 1998.

Vgl. hierzu Siegfried Weichlein, Der Apostel der Deutschen. Die konfessionspolitische
Konstruktion des Bonifatius im 19. Jahrhundert, in: Olaf Blaschke (Hg.), Konfessionen im Konflikt.

Deutschland zwischen 1800 und 1970: ein zweites konfessionelles Zeitalter, Göttingen
2002, 155-179, 158-62.
Dies ist breit dokumentiert in Heinz-Gerhard Haupt/Dieter Langewiesche (Hg.), Nation und
Religion in der deutschen Geschichte, Frankfurt a.M. 2001; dies. (Hg.), Nation und Religion
in Europa. Mehrkonfessionelle Gesellschaften im 19. und 20. Jahrhundert, Frankfurt a.M.
2004.



Religion und Nation 47

zu Beginn des achten Jahrhunderts die Wälder Mitteleuropas durchstreifte, Klöster

gründete und die kirchliche Organisation reformierte, trag im 19. Jahrhundert
nicht nur religiöse, sondern auch nationale Züge. Die Konstruktion und Verehrung

des Winfried-Bonifatius spiegelte den Problemhaushalt der deutschen
Geschichte des 19. Jahrhunderts wider, so wie sich in der Gestalt des frühneuzeitlichen

Bonifatius die Probleme der Gegenreformation und des konfessionellen
Zeitalters niedergeschlagen hatten. Jedes Jahrhundert besass seinen eigenen
Bonifatius. Mit jeder neuen Feindstellung änderte sich das politische Bild des

Bonifatius. Jede Generation möchte ihre Nachfolger auf etwas verpflichten können,
will aber nicht von ihren Vorgängern gebunden werden.8

Die zeitlichen Schichten der Bonifatiustradition zeigen die verschiedenen
politisch-sozialen Raumbilder des 19. und 20. Jahrhunderts: die Region, den
Nationalstaat und schliesslich die europäische Integration vor dem Hintergrund des

Ost-West-Gegensatzes. Die Bonifatiustradition beleuchtete jede dieser Raum-

grössen aus einem spezifisch katholisch-konservativen Blickwinkel. Sie war eine

lokale Tradition in den Bistümern Fulda und Mainz. Dort half sie die neuen

Bistumsgrenzen im 19. Jahrhundert religiös zu legitimieren. Gegenwärtige und

historische Raumbilder verschmolzen so miteinander. Nationalgeschichtlich stand

die Bonifatiustradition für ein Deutschland im Bunde mit Rom und nicht gegen
Rom. Bemerkenswert ist indessen, dass Bonifatius kein nationalkatholischer
politischer Heiliger wurde, sondern immer streng römisch eingehegt blieb. Nach
1945 schliesslich steht Bonifatius für die Teilnahme des konservativen Katholizismus

an der europäischen Integration und den Abschied von der nationalen
Konzentration. Bonifatius wurde nunmehr Apostel Europas, zuvor war er «Apos-

Zur Bonifatiustradition im 19. und 20. Jahrhundert vgl. Ludwig Lenhart, Die Bomfatius-Re-
naissance des 19. Jahrhunderts, in: Sankt Bonifatius. Gedenkgabe zum zwölffiundertsten
Todestag, Fulda 1954, 533-585; die ältere Literatur, auf die im folgenden zurückgegriffen
wird: A. Boos, Die liturgische Verehrung des hl. Bonifatius in der ehemaligen Metropolitan-
kirche zu Mainz, in: Pastor Bonus. Zeitschrift für kirchliche Wissenschaft und Praxis, 17

(1904/05), 395-405, 433-440; Peter Bmder, Ursprung und erste Entwicklung der liturgischen

Verehrung des heiligen Bonifatius, Apostels der Deutschen, und seiner Martergefährten,

in: (Linzer) Theologisch-praktische Quartalschrift, 58 (1905), 515-33; ders., Der Name
des hl. Bonifatius, Apostels der Deutschen, in mittelalterlichen Martyrologien und Kalen-
darien, in: Studien und Mitteilungen aus dem Benediktiner- und Cisterzienserorden 1905,

68-75; ders., Die liturgische Verehrung des heiligen Bonifatius, Apostels der Deutschen, in
deutschen und außerdeutschen Diözesen während des Mittelalters und in der neuen Zeit, in:
Studien und Mitteilungen aus dem Benediktiner- und Cisterzienserorden, 31 (1910), 240-47;
ders., Die liturgische Verehrung des hl. Bonifatius in Kloster und Diözese Fulda vom 8.

Jahrhundert bis zur Gegenwart, in: Studien und Mitteilungen aus dem Benediktiner- und
Cisterzienserorden, 31 (1910), 585-607; ders.. Die Reliquien des hl. Bonifatius und seiner

Martergefährten, in: Studien und Mitteilungen aus dem Benediktiner- und Cisterzienserorden,

26 (1905), 254-64, 492-504; ders., Die Aufnahme des St. Bonifatiusfestes in das
römische Meßbuch und Brevier durch Papst Pius IX. im Jahre 1874, in: Der Katholische
Seelsorger, 19 (1907), 320-25, 353-57; ders., Die liturgische Verehrung des hl. Bonifatius in der
Diözese Mainz, in: Der Katholik, 85 (1905), I, 241-63, 334-48, II, 16-46; ders., Die
Verehrung des hl. Bonifatius und seiner Martergefährten in Holland, in: Pastor Bonus.
Zeitschrift für kirchliche Wissenschaft und Praxis, 17 (1904/05), 385-95.



48 Siegfried Weichlein

tel der Deutschen». Begünstigt wurde diese Integration des Katholizismus in den

Europa-Gedanken durch die Karriere des «Abendland»-Gedankens, der das

Raumgebilde des EWG seit 1957 karolingisch begründen half.9

Nicht nur die Veränderungen in der nationalen Politik, sondern auch im
kirchlichen Raum gingen in die Bonifatius-Tradition ein. Bonifatius wurde nicht zum
Heiligen eines deutschen Nationalkatholizismus. Anders als der Wessenbergia-
nismus kommunizierte die Bonifatius-Tradition einen nationale Tradition in engster

Anlehnung an Rom.10 Über die Bonifatiusfigur kommunizierte die kirchliche
Hierarchie gleichzeitig ihr eigenes dezidiert katholisches Nationsverständnis und
ihre Treue zu Rom. In der Bonifatiustradition sollte es möglich sein, gleichzeitig
ein guter Katholik und ein guter Deutscher zu sein. Der «Apostel der Deutschen»
Bonifatius stand nicht so sehr für die Nationalisierung, sondern für die
Ultramontanisierung des deutschen Katholizismus. National an ihr war der Widerstand

gegen die protestantische Hegemonialkultur.
Im Laufe des 19. und 20. Jahrhunderts können drei Phasen der Politisierung

des Bonifatius unterschieden werden, die im folgenden dargestellt werden sollen.
Am Beginn des 19. Jahrhunderts wurde Bonifatius überkonfessionell verehrt und
als tugendhafter Prediger stilisiert. Der Monotheist Bonifatius stand hier gegen
den Polytheismus. Seit etwa 1840 setzte die konfessionalistische Bonifatius-Ver-
ehrang ein. Jetzt wurde er auf den «Apostel der Deutschen» verkürzt. Bonifatius
stand jetzt im konfessionellen Gegensatz zu Luther. Diese Phase hielt im
wesentlichen bis 1945 an. Danach wurde Bonifatius erneut für beide Grosskirchen
interessant als Garant des christlichen Abendlandes gegen den Kommunismus.
Sein Gegner war jetzt der atheistische Kommunismus.

Bonifatiustradition und Bonifatiuskult

Bonifatius war im Alltag der Katholiken seit dem frühen 19. Jahrhundert präsent,
immer häufiger auch in Bonifatiuskirchen. Kirchenneubauten tragen oft seinen

Namen, vor allem in den Diözesen zwischen Fulda und Hildesheim mit ihren

grossen Diasporagebieten. In den rheinischen Diözesen Köln, Trier und auch

Mainz waren Bonifatiuskirchen dagegen seltener. Diese Gebiete waren bereits
unter römischer Herrschaft christianisiert worden."

9
Vgl. Axel Schildt, Zwischen Abendland und Amerika. Studien zur westdeutschen Ideenlandschaft

der 50er Jahre, München 1999; Dagmar Popping, Abendland. Christliche Akademiker
und die Utopie der Antimoderne 1900-1945, Berlin 2002.
Vgl. hierzu: Dominik Burkard, Staatskirche - Papstkirche - Bischofskirche. Die «Frankfurter
Konferenzen» und die Neuordnung der Kirche in Deutschland nach der Säkularisation, Rom
2000; ders., Die «deutsche Kirche» - eine ekklesiologische Totgeburt? Nationalkirchliche
Bemühungen im frühen 19. Jahrhundert, in: zur debatte. Themen der Katholischen
Akademie in Bayern, 34/4 (2004), 8-9.
Vgl. Peter Bruder, Kirchen, Kapellen, Altäre, Stifte und sonstige Einrichtungen zu Ehren und
unter dem Namen und Schutz des hl. Bonifatius, in: Katholischer Seelsorger, 18 (1906),
114-121 (Fulda), 222-227 (Mainz), 279-283 (Limburg, Trier, Köln, Holland, Osnabrück,
Hildesheim, Breslau, Münster), 324-328 (Paderborn), 371-376 (Bonifatius-Basilika in Mün-



Religion und Nation 49

Auf der regionalen Ebene stand die Bonifatiusfrömmigkeit für den inneren
Ausbau der Diözese Fulda, die 1821 neu gegründet worden war. Wollte die
Bistumsspitze Autorität besitzen, dann musste sie diese erst aufbauen. Die
Bonifatiusfrömmigkeit half den Fuldaer Bischöfen, ihr Bistum zu leiten. Bonifatiuskirchen

und -wallfahrten richteten noch entlegene Gebiete auf die Bischofsstadt
Fulda aus.

In dieser Traditionsbildung drückte sich der Gestaltwandel des Katholizismus
aus: Die Bonifatiuswallfahrten standen nämlich unter der Leitung eines Klerikers.

Sie lösten seit den 1830er Jahren die verbreiteten örtlichen Flurprozessionen

der einfachen Laien ab. Diese Laien-Prozessionen hatten einen stark
naturfrommen Charakter getragen. In ihnen schwangen Elemente eines Natarglaubens
mit. Die Bonifatiustradition begünstigte die Klerikalisierung des Katholizismus
und die Durchsetzung einer hierarchischen Ordnung.1 Die von Klerikern geleiteten

Wallfahrten bedeuteten einen Bruch mit der aufgeklärten Religionspolitik,
die Wallfahrten ungern gesehen und wiederholt Verbote von mehrtägigen
Wallfahrten erlassen hatte. Den kirchlichen und staatlichen Autoritäten waren die
Wallfahrten ein Dom im Auge, weil sie die Katholiken mehrere Tage von der
Arbeit abhielten und angeblich zur Unsittlichkeit ermunterten. Der Kurfürst in
Kassel erliess deshalb noch 1822 ein Wallfahrtsverbot.

Weitere Beispiele für die anwachsende Bonifatiustradition waren die neuen
Bonifatiuslieder genauso wie das Genre der populären Bonifatiusbiographien. 27

Bonifatiusbiographien erschienen zwischen 1812 und der Reichsgründung. Die
bekannteste dieser Biographien stammte von Franz Joseph Ritter von Buss.14

Auch die wissenschaftliche Beschäftigung mit Bonifatius nahm im 19. Jahrhundert

enorm zu. Kirchenhistoriker wie Ignaz Döllinger, der selbst die Fresken in
der Münchener Bonifatiusbasilika entwarf, popularisierten das ultramontane
Kirchenbild.15 Die Bonifatiustradition war einerseits ein Ergebnis, andererseits aber
auch ein Motor des innerkirchlichen und des nationalgeschichtlichen Wandels im
19. und 20. Jahrhundert. Das Bild des Bonifatius zeigte mehrere Dimensionen
und Akzentverschiebungen in der Haltung des Katholizismus zu Deutschland.
Drei Phasen können hierbei unterschieden werden.

chen), 410^415 (andere deutsche Diözesen, in den protestantischen Orten Thüringens und
Norddeutschlands).
Vgl. Michael N. Ebertz, Herrschaft in der Kirche. Hierarchie, Tradition und Charisma im 19.

Jahrhundert, in: Karl Gabriel/Franz-Xaver Kaufmann (Hg.), Zur Soziologie des Katholizismus,

Mainz 1980, 89-111. Zum Resultat: Olaf Blaschke, Die Kolonialisierung der Laienwelt.

Priester als Milieumanager und die Kanäle kurialer Kuratel, in: ders./Frank Michael
Kuhlemann (Hg.), Religion im Kaiserreich, Milieus, Mentalitäten, Krisen, Gütersloh 1996,
93-135.
Vgl. Gottfried Rehm, Wallfahrtsverbote, in: Buchenblätter. Beilage zur Fuldaer Zeitung, 4.9.
1995.

Vgl. Franz Joseph von Büß, Winfrid-Bonifatius. Aus dem literarischen Nachlasse hg. Rudolf
Ritter von Scherer, Graz 1880.
Zur Münchener Bonifatiusbasilika vgl. Regina Burckhardt, Die Kirche St. Bonifaz als Denkmal

und Mausoleum, in: Johannes Erichsen/Uwe Puschner (Hg.), «Vorwärts, vorwärts sollst
Du schauen...» Geschichte, Politik und Kunst unter Ludwig I., München 1986, Bd. 9, 455-
68; Lenhart, Die Bonifatius-Renaissance des 19. Jahrhunderts (wie Anm. 8), 537; Wunibald
Rotzer, Die Bonifatius-Basilika zu München, München 1931.



50 Siegfried Weichlein

Bonifatius, der Held und Tugendlehrer

Bis weit ins 19. Jahrhundert hinein stand Bonifatius für den Tugendlehrer und den

monotheistischen Prediger, der gegen den germanischen Polytheismus kämpfte
und sich schliesslich erfolgreich durchsetzte. Diese Bonifatiusfigur und der
Katholizismus, der sich darin ausdrückte, waren überkonfessionell anschlussfähig.
Bonifatius, der Held und monotheistische Tugendlehrer, wurde auch im
Protestantismus verehrt. 1812 feierte die lutherische Kirche im Herzogtum Gotha die

erste von Bonifatius errichtete Kirche in Thüringen. In den Befreiungskriegen
stand Bonifatius für konservative Katholiken und Lutheraner für eine scharfe

Kritik an der Französischen Revolution. Die christliche Religion und die Mission
wurden zu Gegenfiguren zur Französischen Revolution. Konservative Thüringer
Lutheraner gedachten 1812 in Altenburga mit dieser Absicht der Errichtung der

ersten christlichen Kirche in Thüringen. Der lutheranische Generalsuperintendent
Josias Friedrich Christian Löffler strich dabei die «christliche Religion» und «die

Einrichtungen der Kirche» als die bleibenden Werke des Bonifatius heraus. Die
Bonifatiustradition war deutlich gegenwartskritisch aufgeladen. Denn ebenso

wie Bonifatius die Religion dorthin gebracht hatte, wo zuvor germanische Götter
verehrt worden waren, musste nach den Wirren der Französischen Revolution
das Christentum erneut in Deutschland verbreitet werden. Überkonfessionell
anschlussfähig und allseitig politisch verwendbar war Bonifatius, weil seine Gestalt
und Devotion bis dahin noch kaum verkirchlicht, sondern vielmehr romantisch
als Herzenswärme und lichtvolle Begütigung verstanden wurde. Bonifatius war
kein römischer Legat. Seine Verehrung war vielmehr ein «wohltätiges, erhellendes

und belebendes Gestirn». Leitbild der religiösen Vorstellungswelt und der

Bonifatiustradition blieb die Erbauung und der «Schauer der Andacht».16

Die gegenrevolutionäre und überkonfessionelle Bedeutung des Bonifatius
wurde unterstrichen durch seine Moralisierung. Eine Fülle von Bonifatiusbiographien

popularisierte die Figur des englischen Missionars aus dem Königreich
Wessex. Seine Gegenwartsbedeutung ergab sich aus dem christlichen Tugendappell

gegen die revolutionäre Gewalt, vor allem aber aus der Vorstellung von
kirchlicher und politischer Einheit, die mit Bonifatius verbunden wurde. Der
Mainzer Biograph Moritz Schmerbauch wollte etwa 1827 den Leser durch die

«Betrachtung und Erwägung der ausgezeichnetesten Tugenden und Verdienste
dieses wärmsten Menschenfreundes» ergreifen.17

Ihren Höhepunkt hatte diese in der Tendenz überkonfessionelle Bonifatiustradition

1842 bei der Einweihung des Fuldaer Bonifatiusdenkmales. Sein
protestantischer Wahlspruch VDMIAE «Verbum Domini manet in aeternum» (Gottes

16
Vgl. Josias Friedrich Christian Löffler, Bonifacius, oder Feyer des Andenkens an die erste
christliehe Kirche in Thüringen, bey Altenburga im Herzogtum Gotha, Gotha 1812, 24, vgl.
Weichlein, Der Apostel der Deutschen (wie Anm. 6).
Moritz Schmerbauch, Bonifacius der He
und Wirken dargestellt, Erfurt 1827, 9f.

17 Moritz Schmerbauch, Bonifacius der Heilige, Apostel der Teutschen. Nach seinem Charakter



Religion und Nation 51

Wort bleibt in Ewigkeit)18, aber auch die Bonifatiuspose im griechischen
Philosophenmantel stellten das Denkmal in einen allgemein christlichen, nicht in
einen konfessionellen Kontext. Bonifatius war hier noch nicht Bischof oder
Kirchenfürst, sondern Wanderprediger. Biographien und ikonographische Darstellungen

des Bonifatius griffen neben der Predigerpose besonders gern das Motiv
der Donareiche auf, die angeblich im Herbst des Jahres 723 von Bonifatius bei

Geismar (in der Nähe von Fritzlar) gefällt worden sein soll. Dieses Motiv
vermittelte anschaulich den Gegensatz zwischen Christentum und Heidentum, der

ihm eine konfessionell inkludierende Wirkung verlieh.

Bonifatius, der «Apostel der Deutschen»

Schon 1842 passte das Fuldaer Bonifatiusdenkmal nicht mehr in die konfessionspolitische

Landschaft. Der Mischehenstreit, die Verhaftung des Kölner
Erzbischofs Droste-Vischering, seine Abführung nach Minden und Joseph Görrcs'
Pamphlet «Athanasius» hatten im Verhältnis der Konfessionen eine spürbare
Abkühlung gebracht. Hinter der preussischen Bürokratie witterten ultramontane
Katholiken jetzt einen katholizismusfeindlichen Protestantismus, der im Bunde mit
der Staatsmacht die kulturelle Hegemonie erringen wollte. Ein Ausdruck dieser

Zuspitzung im Verhältnis der Konfessionen war die Neuakzentuierang des
Bonifatius.

Bonifatius galt seit der frühen Neuzeit als «Apostel der Deutschen». Diese

Bezeichnung war bis ins 19. Jahrhundert hinein allgemein kulturell, nicht im

engeren Sinne national oder national-deutsch und schon gar nicht nationalstaatlich

zu deuten. Bonifatius war «Apostolus Germanorum», nicht «Apostolus Ger-
maniae». Sein nationaler Bezug ergab sich aus der Verchristlichung der Kultur.
Bonifatius war Apostel der Deutschen so wie Adalbert «Apostel der Preussen»

oder Franz-Xaver «Apostel Japans» genannt wurde. Das begann sich im 19.

Jahrhundert zu ändern. Jetzt wurde Deutschland im ultramontanen Katholizismus
eine neue Bedeutung beigelegt, die sich schroff gegen das liberal-protestantische
Nationsverständnis richtete. Deutschland, so die Botschaft, war durch einen

Apostel deutsch geworden, nicht durch einen Germanen, wie Hermann den
Cherusker, oder durch den «Apostaten» Luther. Die Bonifatiusfigur bediente seit den

1840er Jahren nicht mehr die Polarität «Monotheismus versus Polytheismus»,
sondern diejenige von «Katholisch versus Protestantisch». Die Bonifatiustradition

zielte jetzt nicht mehr auf lichtvolle Begütigung, sondern sie begründete die

innere Mission. Bonifatius wurde zum Namensgeber des Bonifatiusvereins, dem

Gegenstück des wenige Jahre zuvor gegründeten Gustav-Adolf-Werkes.

18
Vgl. die biblischen Vulgata-Belege in Jes. 40,8b (verbum autem nostri stabit in aetemum), 1

Petr. 1,25 (verbum autem Domini manet in aetemum) und Ps 119,89 (in aetemum Domine
verbum tuum perstat in caelo).

19
Vgl. P. Schellenberg, Artikel «Gustav-Adolph-Verein», in: TRE Bd. 8 (1981), 719; Weichlein,

Der Apostel der Deutschen (wie Anm. 6), 26.



52 Siegfried Weichlein

Die nationalpolitische Pointe der Bonifatiustradition lag spätestens seit der
Revolution von 1848 in einer eigenen Erzählung über die Ursprünge Deutschlands.

Die Missionierung Germaniens durch den römischen Legaten Bonifatius
diente als Gegenfigur zur liberal-protestantischen Erzählung von der Gründung
Deutschlands durch Hermann den Cherusker oder auch Luther gegen Rom.
Sowohl die nationale Arminius- als auch die Luthererzählung zielten auf eine kulturelle

Autonomie, wenn nicht Autarkie, die scharf von allen ausländischen
Einflüssen abgegrenzt war.20 Dagegen sah 1852 das Kirchenlexikon von Wetzer und
Weite in Bonifatius den eigentlichen Reichsgründer, der dem Reich Karls des

Grossen geistig-moralische Grösse gegeben habe.21 Der katholische Münchener
Kirchenhistoriker Johann Nepomuk Sepp hatte diesen Gedanken bereits in der
Revolution von 1848/49 präzisiert:

«Von hier [sc. von Mainz] aus ist durch Bonifacius die kirchliche Verfassung Deutschlands

ausgegangen, lange vor der politischen Karls des Großen. Nein, nicht über
Deutschland; Deutschland war damals noch nicht. Erst von Mainz aus ist unserer
Nation ihr Name gegeben worden. Eine Diözese nach der anderen, ein Volksstamm nach
dem anderen ist von hier aus in die deutsche Volkskörperschaft hineingezogen worden.

Allen, welche die lingua tiudisca sprachen, hat erst Bonifacius den Namen
deutsches Volk, deutsches Land gegeben.»22

Im Umfeld der römischen Feierlichkeiten zur Definition der Immaculata im
Dezember 1854 verständigten sich der Mainzer Bischof Ketteier, die deutschen und
österreichischen Bischöfe und der Nuntius Viale Prela darauf, im folgenden Jahr
in Deutschland gross angelegte Bonifatiusfeiern abzuhalten. Die Bonifatiusfeiern
vom Juni 1855 fanden in Mainz und Fulda statt und stellten den Höhepunkt der

polemischen Bonifatiustradition dar, die in schroffer Feindstellung zum Kultar-
protestantismus und zum Nationalgedanken verharrte. Bischof Ketteier stellte in
seinem Hirtenbrief Bonifatius als den «wahre(n) Begründer der Größe des
deutschen Volkes als einer einigen mächtigen Nation» heraus. Nur ihm seien die «geistigen

Fundamente ihrer bürgerlichen Einigung, ihrer christlichen Staatsordnung,
ihrer Größe in der Weltgeschichte» zu verdanken. Aufsehen erregte der Umkehr-
schluss, den er zog, indem er der überwiegend protestantischen Nationalbewegung

absprach, für Deutschland sprechen zu können:

«Wie das Judenvolk seinen Beruf auf Erden verloren hat, als es den Messias kreuzigte,
so hat das deutsche Volk seinen hohen Beruf für das Reich Gottes verloren, als es die
Einheit im Glauben zerriß, welche der heilige Bonifatius gegründet hatte. Seitdem hat
Deutschland fast nur dazu beigetragen, das Reich Christi auf Erden zu zerstören und

Vgl. Matthias Klug, Rückwendung zum Mittelalter? Geschichtsbilder und historische
Argumentation im politischen Katholizismus des Vormärz, Paderborn 1995, 313-19; Richard
Kuehncmund, Arminius or the rise of a national symbol in literature (From Hütten to Grab-
be), Chapel Hill 1953.
Heinrich Joseph Wetzer/Benedikt Weite/Joseph Hergenroether (Hg.), Kirchenlexikon oder
Encyklopaedie der katholischen Theologie und ihrer Hülfswissenschaften, Freiburg i. Br. 1.

Aufl. 1843ff, Bd. 9 (1852), 129f.
Rede von Johann Nepomuk Sepp vom 4.10.1848, in: Verhandlungen der ersten Versammlung

des katholischen Vereins Deutschlands am 3.. 4., 5. und 6. Oktober zu Mainz. Amtlicher

Bericht, Mainz 1848, 65-9, 66.



Religion und Nation 53

eine heidnische Weltanschauung hervorzurufen. Seitdem ist mit dem alten Glauben
auch die alte Treue mehr und mehr geschwunden, und alle Schlösser und Riegel, alle
Zuchthäuser und Zwangsanstalten, alle Controllen und Polizeien vermögen uns nicht
das Gewissen zu ersetzen.»

Ein Sturm der Entrüstung erhob sich daraufhin von protestantischer Seite. Es

hagelte scharfe Kritik an den Äusserungen des führenden katholischen Bischofs
der Reichsgründungszeit. Der ehemalige preussische Gesandte beim Vatikan
Karl Josias von Bunsen sah in Kettelers Hirtenbrief einen «gezielten Angriff auf
die Sittlichkeit Deutschlands».24 Der Berliner Divisionsprediger und spätere
schlesische Generalsuperintendent David Erdmann setzte dem römischen Legaten

Bonifatius schliesslich den Reformator Luther gegenüber. Nicht Bonifatius,
sondern Luther war für ihn der geistige Ursprung Deutschlands. «Auf Bonifatius
ist an denselben Stätten deutschen Bodens gerade nach 800 Jahren Luther gefolgt
als der Apostel der Deutschen.»

Den schärfsten Angriff auf die katholische Bonifatiustradition machte der
Erlanger reformierte Kirchenhistoriker Johannes Heinrich August Ebrard. Er sah

Bonifatius als christlichen Missionar, jedoch in einem schlechten Sinne. Bonifatius

habe die ursprünglich von irischen Mönchen gegründeten freien germanischen

Kirchen zerstört und in Unfreiheit an Rom gekettet. In antikatholischer
Diktion behauptete er die «Existenz einer romfreien deutschen Kirche von echt-

evangelisch-freiem Geiste in der Zeit vor Winfried».26

Wie man von Deutschland sprach, hing jetzt vom konfessionellen Ort ab. Der
ultramontane Katholik verband Deutschland mit Bonifatius, Romzugewandtheit
und Kirchentreue, der liberale Protestant hingegen mit Luther, Individualität und
Gewissenfreiheit. Deutsch am deutschen Katholizismus war für seine protestantischen

Widersacher höchstens der Aufenthaltsort. Das offizielle katholische
Deutschland vertreten durch seine Bischöfe identifizierte sich dagegen mit der

Hirtenbrief an die Geistlichkeit und die Gläubigen seines Kirchensprengels bei Gelegenheit
der Säcularfeier des heil. Erzbischofs und Märtyrers Bonifacius vom Frühjahr 1855 in: Bonifatius

Garns, Die elfte Säcularfeier des Martertodes des heiligen Bonifacius, des Apostels der
Deutschen in Fulda und Mainz, vollständig geschildert mit den dabei gehaltenen Predigten,
theils wörtlich, theils im Auszuge, Mainz 1855, 7-21, 13f. (auch in: Wilhelm E. Freiherr von
Ketteier, Sämtliche Werke und Briefe 1/2: Schriften, Aufsätze und Reden 1867-1870, hg.
von Erwin Iserloh u.a., Mainz 1978, 180-2).
Vgl. Karl Josias von Bunsen, Die Zeichen der Zeit. Briefe an Freunde über die Gewissensfreiheit

und das Recht der christlichen Gemeinde, Bd. 1 Leipzig 31856, 57, 77f.
David Erdmann, Winfried oder Bonifacius, der Apostel der Deutschen. Ein im evangelischen
Verein am 30.5.1855 gehaltener Vortrag, Berlin 1855, 4f, 32. Mit dem gleichen Tenor:
Friedrich Herrmann Hesse, Predigt zur Erinnerung an Winfried, den Apostel der Deutschen,
am 10. Juni 1855, Giessen 1855; [Wilhelm Hieronymi] Sollen die Bischöfe allein die Kirche
sein? Eine Gegenfrage an den Herrn Wilhelm Emmanuel von Ketteier, Bischof von Mainz,
Wiesbaden 1861. Die gleiche Polemik 50 Jahre später beim 1150jährigen Jubiläum: vgl.
Gerhard Ficker, Bonifatius, der «Apostel der Deutschen». Ein Gedenkblatt zum Jubiläumsblatt

1905, Leipzig 1905 (Flugschriften des Evangelischen Bundes 230).
Johannes Heinrich August Ebrard, Die iroschottische Missionskirche des 6., 7. und 8.
Jahrhunderts und ihre Verbreitung und Bedeutung auf dem Festland, Gütersloh 1873, VI; vgl.
ders., Bonifatius, der Zerstörer des columbanischen Kirchentums auf dem Festlande, Gütersloh

1882.



54 Siegfried Weichlein

Bonifatiustradition. Seit 1867 fanden die Bischofskonferenzen an der Grablege
des Bonifatius in Fulda statt. Für ihre Lesart des Ursprungs Deutschlands fanden
die deutschen Bischöfe Rückendeckung in Rom. Auf dem Höhepunkt des

Kulturkampfes 1874 erhob die Kurie das Bonifatiusfest am 6. Juni zum gesamtkirchlichen

Feiertag.27 Die breitestmögliche Frontstellung zwischen dem Deutschland-
Verständnis der katholischen Bevölkerung und der liberalen Nationalbewegung
war damit erreicht. Im gleichen Jahr noch sprach die Berliner «Vossische
Zeitung» von Fulda als dem «vom Vatican selbst anerkannte(n) Zentrum der
ultramontanen und reichsfeindlichen Agitation in Deutschland».28

Die antiprotestantische polemische Zuspitzung der Bonifatiustradition und des

Deutschland-Bildes der Katholiken hatte zu Beginn des 20. Jahrhunderts zwei
unvorhergesehene Konsequenzen. Im späten Kaiserreich und verstärkt nach dem
Ersten Weltkrieg konnte Bonifatius einen katholischen Zugang zum Nationalgedanken

bieten, der sich vom preussisch-protestantischen Deutschlandbild
absetzte. Katholische Nationalisten machen Bonifatius im Ersten Weltkrieg schlicht
zu einem Deutschen. «Der hl. Bonifatius war kein Engländer vom heutigen Schlage

[...] Sankt Bonifatius steht auf Seiten der Deutschen.»29

Am 8. Mai 1919 verabschiedeten die katholischen Bischöfe ein gemeinsames
Hirtenschreiben, in dem sie «Bonifatius als Bahnbrecher der nationalen Einheit»
feierten. Nach 1933 schliesslich war die Bonifatiustradition eines derjenigen
historischen Felder, auf denen die katholische Kirche und der Nationalsozialismus
um die Definitionsmacht über zentrale Begriffe kämpften. Katholische
Zeitschriften versuchten, die rassische Aufladung der mittelalterlichen Germanen
durch deren christliche Umdeutang zu konterkarieren. Dafür war die Bonifatiusfigur

zentral. «Die Vermählung von Christentum und Germanentum» stand

gegen ein Germanentum, das sich als Rasse bestimmte.30 Wilhelm Beming,
Bischof von Osnabrück, der selbst in erstaunlicher Nähe zum Nationalsozialismus
stand, meinte am 3. Juni 1934 in seiner Bonifatiuspredigt in Fulda: «Religion ist
nicht eine Offenbarung des Blutes oder der Rasse, sondern gegründet auf die
Offenbarung des ewigen Gottes.»

Dahinter stand nach wie vor der doppelte Ansprach, die deutschen Katholiken
auf Rom hin zu orientieren und sich durch genau diese Verbindung als Deutsche
auszuweisen, gleichzeitig aber auch, den Ansprach des NS-Chefideologen Alf-

Genauer: Festum duplex mit officium und missa propria. Vgl. Lenhart, Die Bonifatius-Re-
naissance des 19. Jahrhunderts (wie Anm. 8), 537.
Zit. in: Fuldaer Zeitung, 12.9.1874.
Zit. in: Dieter Langewiesche, Vom Gebildeten zum Bildungsbürger? Umrisse eines katholischen

Bildungsbürgertums im wilhelminischen Deutschland, in: Martin Huber/Gerhard
Lauer (Hg.), Bildung und Konfession. Politik, Religion und literarische Identitätsbildung
1850-1918, Tübingen 1996, 107-32, 127.

Vgl. L. Koch, Vermählung von Christentum und Germanentum. Das Lebenswerk des
Heiligen Bonifatius, in: Christi Reich. Kreuzzug fur Glaubenserhaltung und Glaubensverbreitung,

hg. von der Einigung «Christi Reich», 3 (1934/34), Heft 2, 27-32; Dem Glauben treu!
Predigten über Glauben und Kirche, gehalten im Dome zu Fulda während der Bonifatius-
Oktav 1934, Fulda 1934.



Religion und Nation 55

red Rosenberg auf die völlige Entchristlichung des germanischen Mittelalters
zurückzuweisen.

«Bonifatius brachte uns den wahren Gottesglauben und die Verbindung mit der
römisch-katholischen Kirche. Diese Güter wollen wir bewahren und den Diasporakatholiken

vermitteln. Dadurch dient ihr zugleich unserem Volk und Vaterland.»3

Die Bonifatiustradition markierte einerseits eine thematische Hinwendung zu
dem für die Nationalsozialisten zentralen Topos der Germanen, andererseits eine
christliche Uminterpretation dieses Themenfeldes.32

Bonifatius als Garant des «christlichen Abendlandes»

Nach 1945 änderten sich die Rahmenbedingungen für die Bonifatiustradition
gründlich. Bonifatius und seine Mission wurden jetzt nicht mehr vornehmlich
auf Deutschland, sondern auf die Figur des «christlichen Abendlandes» bezogen.
Bonifatius und das christliche Karolingerreich untermauerten in historisch-religiöser

Formensprache die Bedeutung Westeuropas im Kampf gegen den
osteuropäischen Kommunismus im Kalten Krieg. Die Bonifatiustradition nach 1945

war wieder in der Tendenz bikonfessionell und kein römisch-katholisches
polemisches Sondergut mehr. Die neue Polarität des Kalten Krieges als «christliches
Abendland gegen atheistischen Kommunismus» begünstigte diese Wiederannäherung

der Protestanten an die Bonifatiustradition.33 Der Fuldaer Katholikentag
von 1954 unter dem Motto «Ihr sollt mir Zeugen sein!» hatte genauso wie die
1200-Jahr-Feiern des Bonifatius als Tenor den Gedanken des europäischen
Abendlandes. Die Vorstellung des Abendlandes wirkte politisch integrativ auf
die beiden Kirchen. Christdemokraten, die in den 1950ern die meisten
europäischen Länder regierten, favorisierten den Abendlandgedanken, um die
antikommunistische Solidarität historisch und religiös zu festigen.

Konrad Adenauer nahm als prominentester Gast an den Fuldaer Bonifatius-
feierlichkeiten vom Juni 1954 teil.34 Am 13. Juni 1953 feierte er Bonifatius in
seiner Rede auf dem Fuldaer Domplatz als Apostel Europas:

Die Predigt von Wilhelm Beming, in: Dem Glauben treu! Predigten über Glauben und Kirche,

gehalten im Dome zu Fulda während der Bonifatius-Oktav 1934, Fulda 1934, 5-10, 6,
10'

Zur nationalsozialistischen Bonifatiuskritik auf den Spuren von Ebrard vgl. Friedrich Schick,
Bonifatius im Kampf gegen die iroschottischen Kirche in Deutschland, Berlin Verlag des

Evangelischen Bundes 1934; Werner Preisinger, Die Weltanschauung des Bonifatius. Eine
Untersuchung zur Überfremdung deutschen Wesens durch die christliche Mission, Kiel
Truckenmüller 1937 (Kiel, Phil. Diss. v. 5. Aug. 1939); Diese Studien liessen sich
inspirieren von Otto Wissig, Iroschotten und Bonifatius in Deutschland. Eine kirchengeschichtlich-urkundliche

Untersuchung, Gütersloh 1932.
"" Dekan Schuster, Bonifatius und wir, in: Nachrichten aus der Evangelischen Gemeinde Fulda,

6. Jg., Nr. 3, März 1954. Aus dem Geburtsort des Bonifatius Crediton kam die Anregung,
Bonifatius zum Schirmherr eines vereinten Europa zu machen, in: Fuldaer Zeitung 11.12.
1971; Karl Goebels, Das Bomfatiusjahr und wir evangelischen Christen, in: Arbeitshilfen für
den evangelischen Religionsunterricht, 1954, 57-59.

34
Vgl. Fuldaer Zeitung 14.6.1954.



56 Siegfried Weichlein

«Aber Bonifatius ist nicht nur der Apostel der Deutschen. Er ist ein Europäer. Das
beweisen die Ehrengäste und Repräsentanten der Nachbarländer Deutschlands. [...] Sie
zeigen uns, daß sie den europäischen Herzschlag des Werkes des heiligen Bonifatius
erkannt haben und es auch verspüren, daß dieser Herzschlag auch heute noch lebendig
ist. Darum dürfen wir mit recht von einem europäischen Familienfest in Fulda
sprechen.»

Bonifatius verband jetzt die deutsche und die europäische Geschichte miteinander.

Er hatte nach Adenauer in «diese deutschen Länder die großen
christlichabendländischen Ideen (gelegt) und half hier die gemeinsame Substanz Europas
schaffen». Untermauert wurde diese Annäherung der Bonifatiustradition an den

europäischen Gedanken durch eine breite Publizistik. Der Münchener Mediävist
Theodor Schieffer etwa machte sich zum Vorreiter dieser Verbindung und schrieb
ein vielzitiertes Buch zur «christlichen Grundlegung Europas». Sein
kirchengeschichtlicher Kollege Joseph Lortz veröffentlichte zur gleichen Zeit eine Studie

zur Grundlegung des Abendlandes durch Bonifatius und legitimierte so seine

eigene antikommunistische NS-Vergangenheit noch im nachhinein.35 Die Rombindung

des Katholizismus verband sich jetzt weniger mit einem national-deutschen
Bekenntnis als vielmehr mit einem Treuebekenntnis zu Europa. Der niederländische

Bischof-Koadjutor Hanssen aus Roermond spitzte es zu: «Die Stadt Fulda
als treue Hüterin des Bonifatiusgrabes sei ein Symbol für die Einheit Europas.»
Der apostolische Nuntius in Deutschland, Aloisius Münch, sekundierte: «Durch
die Organisation der deutschen Kirche habe Bonifatius den Grund gelegt zur
späteren europäischen Einheit.» Der Fuldaer Bischof Johannes Dietz meinte: «Er
wird Apostel der Deutschen genannt, aber genauso gut kann man ihn Apostel
Europas nennen.»36

Die Jahre 1954 und 1955 stellten den Höhepunkt dieser geschichtlich-religiösen
Raumkonstruktion aus dem Geiste des Ost-West-Gegensatzes dar. Im Jahr

nach den 1200-Jahr-Feiern des Bonifatius in Fulda fand die grösste politisch-religiöse

Massenkundgebung der frühen Bundesrepublik zum tausendjährigen
Gedenken an die Ungarnschlacht auf dem Lechfeld bei Augsburg statt. Auch hier
wurde die antikommunistische Solidarität mit historisch-religiösen Raumbildern
weithin sichtbar untermauert.37

Theodor Schieffer, Winfried-Bonifatius und die christliche Grundlegung Europas. Mit einem
Nachwort zum Neudruck, ND der 1. Aufl., Freiburg i. Br. 1954, ND Darmstadt 1972; Joseph
Lortz, Bonifatius und die Grundlegung des Abendlandes, Wiesbaden 1954; Paul Ludwig
Schuster, Bonifatius. Ein Leben für ein christliches Abendland, in: Fuldaer Zeitung 14.6.

1954; Soeur Rebekka, Saint Boniface. Apôtre des peuples germaniques, in: Ces Saints qui
ont fait L'Europe (Sources Vives 56), 67-76. Zu Lortz vgl. Wim Damberg, Das Spätmittelalter.

Wandel eines Epochenbildes und Konsequenzen für die Reformationsdeutung von
Joseph Lortz, in: Historisches Jahrbuch 117, 1997, 168-180; ders., Kirchengeschichte
zwischen Demokratie und Diktatur. Georg Schreiber und Joseph Lortz in Münster 1933-1950,
in: Leonore Siegele-Wenschkewitz/Carsten Nicolaisen (Hg.), Theologische Fakultäten im
Nationalsozialismus, Göttingen 1993, 145-167.

' Vgl. Siegfried Weichlein, Bonifatius als politischer Heiliger im 19. und 20. Jahrhundert, in:
Michael Imhof/Gregor K. Stasch (Hg.), Bonifatius. Vom angelsächsischen Missionar zum
Apostel der Deutschen, Fulda 2004, 219-234, 234.

Vgl. Matthias Pape, Lechfeldschlacht und Nato-Beitritt. Das Augsburger «Ulrichsjahr» 1955

als Ausdruck der christlich-abendländischen Europaidee in der Ära Adenauer, in: Zeitschrift
des historischen Vereins für Schwaben, 94 (2001), 269-309.



Religion und Nation 57

Daraus ergibt sich ein weiterführender Punkt für die allgemeine Debatte um
Nation und Religion. Die Bonifatiustradition besass eine spezifische
Beglaubigungsstrategie. Sie verband ein initiales Erzählmoment mit einem Kulturraum.
Nationale Identität war an einem religiösen Kulturraum gebunden - so viel war
unstrittig. Die Pointe der Bonifatius-Tradition war, dass dieser Kulturraum zuerst
von einem britischen Benediktiner in engster Anbindung an den römischen Papst
geschaffen worden war. Nach dem Zweiten Weltkrieg änderte sich die
Beglaubigungsstrategie. Abendland und Bonifatius waren jetzt deshalb so zentral, weil
sie - beide und beide gemeinsam! - eine räumlich-integrative Gegenposition zur
Sowjetunion bildeten. Ihr Integrationspotential überwand damit die Grenzen
zwischen den Gegnern eines Weltkriegs, der erst wenige Jahre zuvor beendet
worden war. Die Bonifatiustradition verfügte über legitimatorische, identitätsstif-
tende und integrative Funktionen, die insbesondere in Krisenzeiten und Umbruchsphasen

eine Renaissance erlebten.

Religion und Nation: Bonifatius als politischer Heiliger im 19. und 20. Jahrhundert
Die Verehrung des englischen Benediktinermissionars Bonifatius trug im 19. und 20.
Jahrhundert deutlich politische Züge. Bonifatius wurde zu einem politischen Heiligen,
dessen Kult die Neupositionierung der katholischen Kirche im Inneren und Äusseren
spiegelte. Die wichtigsten Phasen des Bonifatiuskultes stehen für abwechselnde Feinderklärungen

seiner Kultregisseure. Zu Beginn des 19. Jahrhunderts herrschte noch eine
überkonfessionelle Bonifatiusverehrung vor, die aufgeklärt religiös-ethische Züge trug.
Bonifatius galt als Held, Tugendlehrer und Prediger des Monotheismus gegen den Polytheismus.

Mit der Zuspitzung des konfessionellen Konflikts nach dem Kölner Ereignis von
1837 änderte sich auch die Figur des Bonifatius. Die konfessionelle Lesart stellte jetzt den
Apostel der Deutschen Bonifatius, der Deutschland im Bunde mit Rom gegründet hatte,
gegen Hermann den Cherusker und gegen Luther, die beide für die Gründung Deutschlands

im Kampf gegen Rom standen. Nach dem Ende des Deutschen Reiches 1945 galt
Bonifatius als Garant des christlichen Abendlandes im Kampf gegen den Kommunismus.
Jetzt traten erneut überkonfessionelle Züge der Bonifatiusverehrung hervor.

Religion et nation: Bonifatius comme saint politique aux 19ème et 20ème siècles

Le culte du missionnaire bénédictin anglais Boniface portait, aux 19ème et 20ème siècles,
de nets références politiques. Boniface devint un saint politique, dont le culte reflétait un
nouveau positionnement de l'Église catholique, à son intérieur comme vers l'extérieur.
Les différentes phases du culte de Boniface sont directement liées et expression des
différentes constructions d'adversaires du catholicisme ultramontain. Au début du 19ème
siècle, c'était encore le caractère supra-confessionnel de son culte qui prévalait et qui
soulignait des traits éthiques du monothéisme. Boniface passait pour un héros, un maître de
vertu et un prédicateur du monothéisme contre le polythéisme de la Révolution française.
Avec l'aggravation du conflit confessionnel après les «Kölner Wirren» de 1837, l'image
de Boniface changea. L'interprétation polémiste faisait maintenant de Boniface l'apôtre
des Allemands, qui avait fondé l'Allemagne en alliance avec Rome, contre Hermann le
Chérusque et contre Luther, qui représentaient tous deux la création de l'Allemagne en
lutte contre Rome. À la fin du Reich en 1945, Boniface passait pour le garant de l'Occident

chrétien en lutte contre le communisme. Ainsi se dessinent à nouveau des traits su-
praconfessionnels dans le culte de Boniface.

Religion and nation: Bonifatius as political saint int he 19th and 20th centuries
In the 19th and 20th centuries the cult of the English Benedictine missionary Boniface had
clear political references. Boniface became a political saint, whose devotion reflected a
new positioning of the Catholic Church in its internal as well as in its external relationships.

The different phases of the St. Boniface cult reflect the changing adversaries of



58 Siegfried Weichlein

ultramontane Catholicism. At the beginning of the 19th century the cult of St. Boniface
transcended confessions by highlighting the ethical features of monotheism. Boniface was
an hero, a teacher of virtue and preacher of monotheism against the polytheism of the
French revolution. As the religious conflict intensified after the «Kölner Wirren» in 1837,
Boniface was more seen as the «Apostle of the Germans». The polemical interpretation of
St. Boniface by ultramontanes pitted him against the political Saints of protestant liberalism:

The «Apostle of the Germans» was said to have founded Germany in cooperation
with Rome, whereas Hermann the Cherusk and Luther represented the foundation of
Germany in sharp conflict with Rome. Under the cold war after 1945 Boniface guaranteed the
Christian idea of «Abendland» against atheistic communism. Now once again cross-confessional

characteristics appeared in the St. Boniface cult.

Schlüsselbegriffe - Mots clés - Keywords

Katholizismus, nationale Identität, Nationalismus, Protestantismus, Bikofessionalismus,
Ultramontanismus, Bonifatius, «Apostel der Deutschen», Kalter Krieg, «Apostel Europas»,

1855 - 1905 - 1954

Siegfried Weichlein, Professor für Europäische Zeitgeschichte an der Universität Fribourg


	Religion und Nation : Bonifatius als politischer Heiliger im 19. und 20. Jahrhundert

