
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Religions- und Kulturgeschichte = Revue
suisse d'histoire religieuse et culturelle = Rivista svizzera di storia
religiosa e culturale

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 100 (2006)

Artikel: Erinnerungsgeschichte : ihr Ort in der Gesellschaft und in der
Historiographie

Autor: Langewiesche, Dieter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-130374

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-130374
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Erinnerungsgeschichte.
Ihr Ort in der Gesellschaft und in der Historiographie

Dieter Langewiesche

Erinnerungsgeschichte steht am Anfang einer jeden Geschichtsüberlieferung. Als
theoretisch begründeter Zugang im Methodenarsenal der Geschichtswissenschaft
ist die Erinnerungsgeschichte jedoch ein junger Zweig am Baum des Geschichtswissens,

aber einer, der kräftig wächst. Die Katastrophenerfahrungen der ersten
Hälfte des 20. Jahrhunderts tragen dazu wesentlich bei. Sie schufen, so Dan Diner

in seinem europäisch ausgerichteten universalhistorischen Versuch, dieses

Säkulum zu verstehen, eine eigene «Gedächtniszeit», deren «negatives Telos»
andere Erfahrungen überlagerte und Geschichte neu sehen lehrte.' Die Erinnerung

daran, verbunden mit einer Institutionalisierung des Gedenkens und der

Universalisierung des Erinnerns an den Holocaust, bestimmt die Erinnerungskulturen

zumindest in Teilen der Welt.2

Zur Internationalisierung der Verantwortungfür die Geschichte

In den Erinnerungskulturen zeichnet sich ein Prozess ab, der auch im politischen
Raum zu erkennen ist: die Internationalisierung von Verantwortung. In der

mächtigen Welthandelsorganisation (WTO) oder in Sonderorganisationen der

UNO wie der Weltbank und dem Internationalen Währungsfonds werden
Beschlüsse gefasst, die für die Staaten verbindlich sind. In Europa hat diese Form

von Internationalisierung bereits ein Ausmass erreicht, dass von offener
Staatlichkeit oder vom integrierten Staat gesprochen wird. In vielen Bereichen treten

Dan Diner, Das Jahrhundert verstehen. Eine universalhistorische Deutung, Frankfürt/M
2000,17.
Vgl. Christoph Cornelißen/Lutz Klinkhammer/Wolfgang Schwentker (Hg.), Erinnerungskulturen.

Deutschland, Italien und Japan seit 1945, Frankfurt a.M. 2003. Zur Bedeutung
spezifischer nationaler Erinnerungsschwerpunkte siehe z.B. Walther L. Bernecker/Sören Brinkmann

(Hg.), Kampf der Erinnerungen. Der Spanische Bürgerkrieg in Politik und Gesellschaft

1936-2006, Nettersheim 2006.

SZRKG, 100(2006), 13-30



14 Dieter Langewiesche

die Mitgliedsstaaten ihre Souveränität an Institutionen der Europäischen Union
ab, die über ein eigenes Rechtsdurchsetzungssystem verfugt, das den Vorrang
vor dem nationalen Recht beansprucht.3

Verantwortung für die Geschichte steht zwar nicht in den Verträgen, welche
die Internationalisierung und «Europäisierung des Staates und der
Rechtsordnung»4 in Statuten fassen, doch die Internationalität von Erinnerungskulturen
erzeugt auch ohne formelle Regelungen einen Verantwortungsraum, der nicht
mehr nationalstaatlich begrenzt ist. Wenn in Deutschland ein Ort zur Erinnemng
an die Geschichte der Vertreibungen im 20. Jahrhundert geschaffen werden soll,
wird dies auch gegen den Willen der deutschen Akteure zu einem gemeineuropäischen

Thema, das ausserhalb Deutschlands Diskussionen und auch staatliche
Interventionen hervorruft. Ebenso wenig kann die Türkei verhindern, dass im
Ausland ihre Geschichtspolitik gegenüber den Massendeportationen der Armenier

im Ersten Weltkrieg öffentlich diskutiert und auch von staatlichen Institutionen

verurteilt wird. Die Bereitschaft, dieses historische Geschehen als Genozid
anzuerkennen, kann zu einem Kriterium fur die Aufnahme der Türkei in die

Europäische Union werden. Insofern sprechen sich hier die EU-Staaten
Verantwortung für die Geschichte ihrer Mitglieder zu: Das Gebiet der EU wird zum
Geschichtsraum, fur den die Europäer eine gemeinsame Zuständigkeit beanspruchen.

Geschichtspolitik muss sich heute, dies zeigen solche Beispiele, die sich
vermehren liessen, auf internationalen Foren rechtfertigen. Es ist ein Verantwortungsraum

Geschichte entstanden, der die Geschichtsdeutung internationalisiert
und mit politischer Sanktionsgewalt ausstattet. Staaten entschuldigen sich öffentlich

für Taten in ihrer Geschichte5, und staatliche Machthaber können für ihre
Politik vor dem Internationalen Gerichtshof der Vereinten Nationen in Den Haag
zur Verantwortung gezogen werden. Verantwortung für die Geschichte wird so

einklagbar - sei es vor Gericht oder vor einer Öffentlichkeit, die den Opfern
eines Geschehens, das in der Vergangenheit liegt, ein moralisches Recht
zuspricht, vor der Geschichte gerechtfertigt und in der Gegenwart eventuell finanziell

entschädigt zu werden.

Anerkennung geschichtlicher Schuld durch die nationale Gesellschaft, staatliche

Entschuldigung und Entschädigung: diese Form einer Demokratisierung
der Zuständigkeit für Geschichte wertet die Erinnerungsgeschichte auf, denn diese

spricht allen das Recht und die Fähigkeit zu, darüber mit zu entscheiden, wie
sich eine Gesellschaft zu ihrer eigenen Geschichte und der Geschichte anderer zu
verhalten hat.

Vgl. dazu etwa Rainer Wahl. Verfassungsstaat, Europäisierung, Internationahsierung, Frankfurt

a.M. 2003; Peter Häberle, Europäische Rechtskultur, Frankfurt a.M. 1997; Fritz W.
Scharpf, Regieren in Europa. Effektiv und demokratisch?, Frankfurt/M 1999; Sonja Punt-
scher Riekmann/Monika Mokre/Michael Latzer The State of Europe. Transformations of
Statehood from a European Perspective, Frankfurt a.M. 2004.
Wahl, Verfassungsstaat, Europäisierung, Internationalisierung (wie Anm. 3), 22.

Vgl. etwa Hermann Lübbe. «Ich entschuldige mich». Das neue politische Bußritual, Berlin
2001.



Erinnerungsgeschichte 15

Geschichtspolitik und Erinnerungsdiplomatie

Erinnerungsgeschichte hat Konjunktur. In Deutschland fragt man in Forschungs-
grossverbünden nach der Bedeutung von Erinnerungen für das, was wir
Geschichte nennen.6 Auch Ausstellungen handeln davon, finden grossen Zuspruch
und reizen zu heftigen Auseinandersetzungen, die eine breite Öffentlichkeit
erregen und in ihr ausgetragen werden. Etwa die Ausstellung des Hamburger
Instituts für Sozialforschung über den Zweiten Weltkrieg als Vernichtungskrieg.
Viele haben diese Wanderausstellung gesehen, ihr zugestimmt oder sie als skandalös

verworfen, bevor sie dann zurückgezogen und durch eine weniger
provozierende ersetzt wurde.7

Offensichtlich sind in der deutschen Gesellschaft noch heute höchst
unterschiedliche Erinnerungen an diesen Krieg lebendig. Deshalb der erbitterte öffentliche

Streit über diese Ausstellung, die bereits im Titel sich unmissverständlich
für eine dieser konkurrierenden Geschichtserinnerungen entschied: «Verbrechen
der Wehrmacht». Andere haben eine andere Erinnerung daran.8 Hier wird eine

Erinnerungskonkurrenz sichtbar, die sich wechselseitig ausschliessen will. Da
das historische Geschehen, das erinnert wird, Individuen und Institutionen als

ehemalige Akteure oder als deren Nachfahren betrifft, ist diese Geschichte noch
lebensweltlich gegenwärtig. Gegensätzliche Erinnerung an sie erregt und führt zu
wechselseitigen Vorwürfen, die Geschichte falsch darzustellen.

Die Geschichte der Vertreibungen, ein gewaltbcladenes Hauptthema des 20.

Jahrhunderts, bietet ein weiteres Beispiel für die Konkurrenz von Erinnerungsgeschichten

und für deren politische Brisanz, wenn der Staat meint, festlegen zu
können, welche Erinnerung zulässig ist und welche nicht. So verbietet der
türkische Staat es, das Massensterben deportierter Armenier im Ersten Weltkrieg
als Genozid zu bewerten, während der armenische Staat umgekehrt verfahrt. Es

So im Giessener Sonderforschungsbereich 434 «Ennnerungskulturen» (http://www.uni-gies-
sen.de/erinnerungskulturen/home/index.html) und im Tübinger SFB 437 «Kriegserfahrungen»

(http://www.uni-tuebingen.de/SFB437).
Vgl. die Publikation des Hamburger Institut für Sozialforschung zu dieser Ausstellung:
Vernichtungskrieg. Verbrechen der Wehrmacht 1941 bis 1944. Ausstellungskatalog, Hamburg
1996; Verbrechen der Wehrmacht. Dimensionen des Vernichtungskrieges 1941 - 1944.

Ausstellungskatalog, Hamburg 2002; Besucher einer Ausstellung. Die Ausstellung
«Vernichtungskrieg. Verbrechen der Wehrmacht 1941 bis 1944» in Interview und Gespräch, Hamburg

1998; Krieg ist ein Gesellschaftszustand. Reden zur Eröffnung der Ausstellung
«Vernichtungskrieg. Verbrechen der Wehrmacht 1941 bis 1944», Hamburg 1998; Eine Ausstellung

und ihre Folgen. Zur Rezeption der Ausstellung «Vernichtungskrieg. Verbrechen der
Wehrmacht 1941 bis 1944», Hamburg 1999.
Wie diese unterschiedlichen Erinnerungen jenseits des Vorwurfs der Verdrängung oder der
Unbelehrbarkeit erklärt werden können, lässt die Analyse von Christian Hartmann erkennen:
Verbrecherischer Krieg - verbrecherische Wehrmacht? Überlegungen zur Struktur des
deutschen Ostheeres 19141-1944, in: Vierteljahrsheft fiir Zeitgeschichte, 52 (2004), 1-75.
Hartmann entwirft eine Typologie der Kriegsverbrechen an der Ostfront, welche die
Verbrechensarten bestimmten Räumen zuordnet und danach fragt, wer wann in diesen Räumen
eingesetzt war. Diese Räume können - darüber handelt die Studie nicht - unterschiedliche
Erinnerungen erzeugt haben, die nur dann miteinander verbunden werden, wenn diejenigen,
die diese Erinnerungen weitergeben, bereit sind, die Erinnerungen der anderen aufzunehmen.



16 Dieter Langewiesche

liesse sich durchaus sachlich darüber streiten, welche dieser Bewertungen
angemessen sind.9 Staaten, die geschichtspolitisch eingreifen, indem sie die kollektive
Geschichtserinnerung einer Erinnerungsgemeinschaft unter Strafandrohung stellen,

wollen eine solche Geschichtsdebatte verhindern, weil sie ihr historisch
begründetes Selbstverständnis und ihre moralische Position in der Gegenwart
verletzt wähnen. Die Internationalisierung der Verantwortung für die Geschichte
setzt jedoch der Wirkung solcher Versuche, Geschichtsdeutung national zu
normieren, Grenzen.

Wie Erinnerung an vergangenes Geschehen national entgrenzt wird, lassen

auch die Ängste erkennen, die das Berliner «Zentrum gegen Vertreibung» in Polen

und in Tschechien ausgelöst hat. Die Vertreibungsausstellung im «Haus der
Geschichte der Bundesrepublik Deutschland» (Dezember 2005 - April 2006)
hingegen hat es geschafft, dieses erinnerungsumkämpfte Thema so aufzubereiten,

dass es nicht zum Erinnerungsstreit gekommen ist.10 Warum in der Gesellschaft

etwas nicht eintritt, ist schwer zu ermitteln. Vermutlich konnten hier
Konflikte vermieden werden, weil die unterschiedlichen Erinnerungsgeschichten
nebeneinander gestellt wurden, ohne sie dezidiert ursächlich aufeinander zu
beziehen - eine Präsentation von Erinnerungsgeschichten, die das Geschehen, um
das es geht, aus unterschiedlichen Sichtweisen betrachtet, ohne die Vertreibungen

untereinander nach Verantwortung und Schuld wertend zu ordnen. Jede

Erinnerung behält so ihr eigenes Recht, jede findet ihr eigenes Leid dokumentiert,
auch wenn das Geschehen, das getrennt erinnert und nebeneinander ausgestellt
wird, damals, als es geschah, kausal miteinander verbunden gewesen ist, mit
eindeutigem Vorher und Nachher, Ursachen und Folgen.

Wie weit die Wahrnehmung und Bewertung dieser Ausstellung auseinandergehen

können, zeigen die Pressestimmen.11 Bereits mit der Artikelüberschrift
suchen die Redaktionen die Kernaussage festzulegen, die sie in die Ausstellung
hineinlesen wollten. So konnte ein weitgehend identischer (nur im Umfang
variierender) Artikel, der Anfang Dezember 2005 zur Eröffnung der Ausstellung in
zahlreichen Zeitungen erschien, zu unterschiedlichen Botschaften genutzt werden,

wenn die eine Zeitung ihn überschrieb «Die Deutschen waren Opfer», während

eine andere titelte: «Holzwagen und Baracke im Museum: Ausstellung in-

Dass diese Frage auf der Grundlage bisheriger wissenschaftlicher Forschung nicht als
entschieden gelten kann, begründet Guenter Lewy, The Armenian Massacres in Ottoman Turkey.

A disputed Genocide, Salt Lake City 2005; knappe Zusammenfassung: Lewy, Revisiting

the Armenian Genocide, in: The Middle East Quarterly, 12/4 (2005), (http://www.me-
forum.org/article/748). Vgl. auch Jeremy Salt, The narrative gap in Ottoman Armenian
history, in: Middle Eastern Studies, 39 (2003), 19-36.

1

Stiftung Haus der Geschichte der Bundesrepublik Deutschland (Hg.), Flucht, Vertreibung.
Integration, Bielefeld 2005. Der Band bietet leider nicht alle Fotos, die in der Ausstellung zu
sehen waren. Eine empirische Erhebung zu diesem Thema: Stiftung Haus der Geschichte der
Bundesrepublik Deutschland (Hg.), Flucht und Vertreibung aus Sicht der deutschen,
polnischen und tschechischen Bevölkerung, Bonn 2005.
Die folgenden Angaben beruhen auf der umfangreichen Sammlung von Presseartikeln, die
mir die Stiftung zur Verfügung gestellt hat.



Erinnerungsgeschichte 17

formiert über Vertreibung».12 Andere Zeitungen, die ebenfalls diesen Artikel
gekauft hatten, versahen ihn mit Überschriften, die den Leser auf die Erinnerungs-
emotionalität des Ausstellungsthemas vorbereiteten.13 Viele Zeitungen stellten
die deutschen Vertriebenen und deren schwierige Integration in den Mittelpunkt
ihrer Berichte, andere sahen in der Ausstellung «Ein sichtbares Zeichen gegen
alle Vertreibungen».14 Man atmete offensichtlich auf, dass dieses Thema, das

weiterhin Zündstoff im Verhältnis zwischen Deutschland und seinen östlichen
Nachbarn birgt, «nicht nationalegoistisch» dargestellt werden kann, indem man

«Neugier fur die kleinen Dinge, Taktgefühl sowie die Bereitschaft, Leidenserfahrungen

nicht aufzurechnen», zeige.15 Selbst Polens Botschafter, zunächst auf
der «Suche nach Anstößigem», habe die Ausstellung «versöhnlich» verlassen.16

Nichts Wichtiges aussparen und «zugleich ein Musterbeispiel der Diplomatie»

- dies sei möglich geworden, weil das «Wort der Zeitzeugen» im Mittelpunkt

steht1' und dennoch «kein deutscher Sonderweg der Erinnerung»18
beschritten werde. Doch ursächliche Zusammenhänge zwischen den europäischen
Vertreibungen im Zweiten Weltkrieg und nach seinem Ende müssen sich in die

Erinnerungsgeschichten der Zeitzeugen und ihrer Nachfahren nicht eingeschrieben

haben. Die Bonner Ausstellung traute dem Besucher zu, «sich selbst ein Bild
[zu] machen, indem er die verschiedenen Linien der Erzählung miteinander ver-

" Dieser Artikel wurde von Edgar Bauer verfasst. Bauer dürfte mit seinen Artikeln, die in
etlichen Zeitungen erschienen sind, die Wahrnehmung der Ausstellung stark geprägt haben.
Der Opfertitel in: Schwarzwälder Bote u. Oberbadisches Volksblatt, 3.12.2005; der andere
in: Cellesche Zeitung, 3.12.2005.
Recklinghauser Zeitung, 3.12.2005: Emotionale Zeitreise - Flucht und Vertreibung. Bonn:
Erste offizielle Ausstellung in Bonn / Gratwanderung zwischen Wahrheiten, in: Aachener
Zeitung, 3.12.2005: Ausstellung auf schmalem Grat. Haus der Geschichte in Bonn schlägt
mit der Schau «Flucht, Vertreibung, Integration» eins der brisantesten Kapitel jüngerer
deutscher Geschichte auf. Westdeutsche Zeitung, 5.12.2005: Gratwanderung zwischen den

Wahrheiten. Das Bonner Haus der Geschichte wagt sich an das Thema Flucht und
Vertreibung. Millionen Menschen waren davon betroffen. Das Bild von der Gratwanderung, das

dem Artikel Bauers entnommen ist, verwendeten auch andere Zeitung für die Überschrift:
Die Glocke (Beckum); Vlothoer Anzeiger, Mindener Tageblatt; alle 3.12.2005. Stuttgarter
Nachrichten, 3.12.2005: Kommunionskleid aus Mullbinden. Ausstellung dokumentiert Leid
der Vertriebenen aus den Ostgebieten. Badisches Tagblatt, 3.12.2005: Einzelschicksale und

Hintergründe. Waldeckische Landeszeitung, 28.11.2005: Flucht und Vertreibung: Heikles
Thema der Geschichte. Wiesbadener Kurier, 3.12.2005: Ein hochsensibles und politisch
brisantes Thema.

14 Artikel von Helmut Herles (auch dieser Autor war in etlichen Zeitungen präsent), General
Anzeiger, 3.12.2005.
Thomas Schmid, Koffer, Mullbinden, Ausweisungsbescheide. Die Ausstellung «Flucht,
Vertreibung, Integration» beweist Taktgefühl im Umgang mit einem schwierigen Kapitel
deutscher Geschichte, in: Frankfurter Allgemeine Sonntagszeitung, 4.12.2005.

16
So Michael Kloth, Reise in düstere Zeiten, in: SPIEGEL ONLINE, 3.12.2005 (http://www.
spiegel.de/kultur/gesellschaft/0,1518,388409,00.html). Adam Krzeminski (Polityka, 18.2. 2006)
schlug in seinem Bericht sogar vor, die Ausstellung auch in Warschau zu zeigen.

1

Franziska Augstein, Auf dem Leiterwagen, in: Süddeutsche Zeitung, 3./4. Dezember 2005.
' Michael Kohler, Kein deutscher Sonderweg. Die Ausstellung «Flucht, Vertreibung, Integration»

im Bonner Haus der Geschichte, in: Frankfurter Rundschau, 6.12.2005.



18 Dieter Langewiesche

bindet».19 Ihn mit diesen Linien, die gegensätzliche Erinnerungen bergen,
ausdrücklich zu konfrontieren, hätte wohl Streit über die erinnerte Geschichte
ausgelöst. Sie als gleichberechtigt nebeneinanderzustellen, vermeidet Konflikte
zwischen den Erinnerungsgemeinschaften, verhindert aber möglicherweise Einsichten

in das Geschehene, welche die eigene Erinnerung nicht aufbewahrt und

gegen die sie sich vielleicht auch weiterhin abschottet. Dann würde die jeweilige
Erinnerungsgeschichte exklusiv wirken, fremde Erinnerungen und fremde
Erinnerungsgemeinschaften ausgrenzen. Erinnerung, obwohl auf Kommunikation
angelegt - nur dann erfüllt sie ihren Zweck, wenn sie mitgeteilt wird -, wäre dann

lediglich innerhalb der eigenen Erinnerungsgemeinschaft kommunikativ; nach

aussen hingegen wirkte sie als Ausgrenzungs- und zugleich Verteidigungserinnerung.

Verteidigt wird das eigene Geschichtsbild, das sich gegen konkurrierende

Geschichtsbilder absetzt, diese gar als unwahr brandmarkt; und im Extremfall,

sofern der Staat erinnerungsgeschichtlich Partei ergreift, mit Strafe bedroht.

Was heisst Erinnerungsgeschichte?

In einem anregenden Aufsatz, in dem die theoretische Konzeption des Giessener

Sonderforschungsbereiches «Erinnerungskulturen» erläutert wird, entfaltet Günter

Lottes ein nuanciertes erinnerungsgeschichtliches Begriffsfeld. Er spricht von
Erinnerungsinteressen und Erinnerungsarbeit, vom Erinnerungssubjekt und

Erinnerungsgegenstand, von Erinnerungsgemeinschaften und Erinnerungsherren,
Erinnerungskonkurrenz und Erinnerungshegemonien in Erinnerungsräumen,
Erinnerungsanpassung und Erinnerungsschicksal, von Individual- und Leiterinnerungen

und Erinnerungskernen.20 Dieses Begriffsarsenal deutet an: Erinnerungsgeschichten

entstehen nicht von selbst, sie werden erzeugt und sind umkämpft, sie

können Erfolg haben, aber auch scheitern. Und über ihre Entstehung, ihre
Durchsetzung oder auch ihr Scheitern entscheiden nicht die Fachleute. Erinnerungsgeschichte

ist nicht das Geschöpf von Historikern, sie hat viele Herren, entsteht
vielfach als Laiengeschichte und überdauert, so lange sie in der Bevölkerung
lebendig bleibt.

Historiker wirken auf beiden Seiten mit, bei den Erinnerungsproduzenten und
auf Seiten derer, die bestimmte Erinnerungsgeschichten als unzutreffend
nachweisen und ihnen so die gesellschaftliche Wirkung nehmen wollen: mitwirken,
mehr nicht. Es ist die Gesellschaft, die entscheidet, ob sie die Deutungsangebote
der Experten, auch sie nicht einhellig, annimmt oder anderen, vielleicht konträ-

Jörg Lau, Ein deutscher Abschied. Heimat II. Wie der Vertreibung aus dem Osten gedenken?
Ohne Selbstmitleid. Eine Ausstellung im Bonner Haus der Geschichte, in: Die Zeit, 8.12.
2005. Völlig konträr zu den zitierten Presseberichten ist der Artikel «Vollkommen rehabilitiert»

von Erich Später in: Konkret, 1.2.2006. Die Ausstellung folge «in ihren wesentlichen
Aussagen den Vorgaben des Bundes der Vertriebenen».

1

Günter Lottes, Erinnerungskulturen zwischen Psychologie und Kulturwissenschaft, in: Günter

Oesterle (Hg.), Erinnerung, Gedächtnis, Wissen. Studien zur kulturwissenschaftlichen
Gedächtnisforschung, Göttingen 2005, 163-184. Dieser Band bietet einen präzisen Einblick,
wie in geisteswissenschaftlichen Fächern mit der Kategorie Erinnerung umgegangen wird.



Erinnerungsgeschichte 19

ren Geschichtsvorstellungen folgt. Das gilt generell für jede Art von Geschichtswissen21,

für Erinnerungsgeschichte aber in besonderem Masse, denn sie entsteht
aus erlebter Geschichte und gewinnt nur dann gesellschaftliche Bedeutung, wenn
die individuelle Erinnerung von vielen geteilt und so zu einer kollektiven
Erinnerung von Gruppen wird.

Erinnerungsgeschichte entsteht als ein gesellschaftliches Werk, an dem sehr
viele mitarbeiten, auch Historiker, aber sie nicht vorrangig. Eine Geschichtsschreibung

von Experten für Experten hätte keine Chance, zu einer Erinnerungsgeschichte

zu werden. Das würde sie nur, wenn sie den Kreis der Experten ver-
lässt und als die Stimme einer Erinnerungsgemeinschaft anerkannt wird. Das ist
durchaus möglich, wie in den letzten beiden Jahrhunderten vor allem an der
Wirkkraft von Nationalgeschichten zu sehen war. Nationen sind, so hatte es

schon Ernest Renan in seiner berühmten Rede von 1882 gesehen, stets auch

Erinnerungsgemeinschaften." Bei ihnen geht es aber um eine Geschichtsvorstellung,

die zeitlich weit über den lebcnsweltlichen Erinnerungsraum des einzelnen
hinausgreift. Sie bedarf der Vermittlung, um anerkannt zu werden. Dazu werden
Historiker gebraucht, aber keineswegs nur sie, und wohl nicht einmal hier
vorrangig sie. Die Belletristik, Medien aller Art, Feste - früher sehr bedeutsam -,
der Sport und all die anderen Erscheinungen, die Michael Billig23 dem «banalen
Nationalismus» zurechnet, von der Flagge am Haus über die tägliche Wetterkarte
im Fernsehen bis zu den Sozialleistungen des Nationalstaates für seine
Angehörigen - all dies trägt dazu bei, ohne das Zutun von Geschichtsexperten
nationale Geschichtsbilder glaubhaft zu machen und in der Lebenswelt des einzelnen
zu verankern.

Günther Lottes versteht Nation deshalb als eine abstrakte, zeitenübergreifende
und die gesamte Gesellschaft umfassende Erinnerungsgemeinschaft, im Unterschied

zu den beiden anderen Typen von Erinnerungsgemeinschaften, die er
unterscheidet: zum einen die «erfahrungsgesättigte Erinnerungsgemeinschaft», die
es nur innerhalb der Generation von Zeitgenossen geben kann. An sie hat Maurice

Halbwachs bekanntlich das «kollektive Gedächtnis» gebunden.24 Und dann,
drittens, die Erinnerungsgemeinschaft von Milieus oder Gruppen, deren

Geschichtserfahrungen die Lebenszeit einer Generation übersteigen, aber nicht von
der gesamten Gesellschaft geteilt werden. Hier ist der Ort von Konfessionsgruppen,

deren Weltsicht mit spezifischen Geschichtsvorstellungen verbunden ist,
abweichend von denen anderskonfessioneller Gruppen. Erinnert sei nur an die
nationalen Heldengalerien von Katholiken, die auch innerhalb eines National-

Vgl. dazu Dieter Langewiesche, Die Geschichtsschreibung und ihr Publikum. Zum Verhältnis

von Geschichtswissenschaft und Geschichtsmarkt, in: Dieter Hein/Klaus Hildebrand/
Andreas Schulz (Hg.), Historie und Leben. Festschrift für Lothar Gall, München 2006 (im
Druck).

" Ernest Renan, Qu'est-ce qu'une nation? (1882), in: Œuvres Complètes de Ernest Renan. 2

vols. Edition définitive établie par Henriette Psichari, Paris 1947, vol. 1, 887-906.
"' Michael Billig, Banal Nationalism, London/New Dehli 1995.

Maurice Halbwachs, La Mémoire collective. Ouvrage posthume publié par Mme Jeanne
Alexandre, née Halbwachs, Paris 1950; deutsch: Das kollektive Gedächtnis, Frankfurt a.M.
1985.



20 Dieter Langewiesche

Staates anders bestückt sein konnten als die von Protestanten.25 Die nationale
Homogenisierung von Geschichtsbildern stiess hier lange Zeit an Konfessionsgrenzen.

Katholischen Geschichtsbilder vermochten dem Homogenisierungsdruck
standzuhalten, der von den dominanten Leiterinnerungen in einer Nation mit
protestantischer Hegemonie ausging, weil die eigene Lebenserfahrung als Katholik
in einer protestantischen Mehrheitsgesellschaft das im katholischen Milieu
vermittelte Geschichtsbild immer aufs neue erhärtete. Sozialmoralische Milieus26

wirkten meist auch als Geschichtsmilieus. Indem man anders als andere in die

Vergangenheit blickte, verfestigten sich die Milieubindungen.
Die lebensweltliche Beglaubigung von Geschichtsvorstellungen, die der eigenen

Erinnerung nicht zugänglich sind, verbindet Erinnerungsgeschichte als

Zeitgeschichte mit einer nur abstrakt erfahrbaren Geschichte jenseits des eigenen
Erinnerungsraumes. An dieser Schwelle der eigenen Lebenserfahrung lässt Maurice

Halbwachs das kollektive Gedächtais in die Geschichte übergehen. Diese

Geschichte, die man selber nicht erlebt hat, kann aber dennoch in Erinnerungsgeschichte

überfuhrt werden, wenn vermittelte und erlebte Geschichte harmonieren,

indem sie die gleiche Erfahrung ausdrücken und so eine Sinnkontinuität
entsteht zwischen dem lebensweltlichen Erinnerungsraum und dem, was davor

geschehen ist.

Erinnerungsgeschichte lässt sich, folgt man diesen Überlegungen, als eine

dreistufige Architektur mit ansteigender Abstraktion fassen:

1. Geschichtsvorstellungen, die an die Erfahrungen einer Generation gebunden

sind;
2. Geschichtsvorstellungen, welche die Lebenswelt des einzelnen zeitlich

übersteigen, aber nur bestimmten Erfahrungsgruppen innerhalb einer
Gesellschaft zueigen sind; einer Konfession, einer Ethnie usw.;

3. Geschichtsvorstellungen, die den Anspruch erheben, für die gesamte
Gesellschaft zeitenübergreifend gültig zu sein.

Auf keiner dieser drei Ebenen findet man einheitliche Geschichtsbilder. Sie sind
stets das Ergebnis von Konkurrenz. Doch die Möglichkeit zu dieser Konkurrenz,
in denen sich Geschichtsvorstellungen formen und verändern, variiert stark.27

Das soll nun an einigen Beispielen betrachtet werden, an denen sich die
Bedingungen für gesellschaftliche Erinnerungsproduktion und auch die Beziehungen
zwischen ihr und der professionellen Geschichtsschreibung beobachten lassen.

25
Vgl. dazu insbes. die Studien von Urs Altermatt; u.a.: Das komplexe Verhältnis von Religion
und Nation: eine Typologie für den Katholizismus, in: Schweizerische Zeitschrift für
Religions- und Kulturgeschichte, 99 (2005), 417-432; zu Deutschland siehe die Studien in:
Dieter Langewiesche/Heinz-Gerhard Haupt (Hg.), Nation und Religion in der deutschen
Geschichte, Frankfurt a.M. 2001.
Dieses in der historischen Forschung zu den deutschen Parteien einflussreiche Konzept hat
Rainer M. Lepsius entwickelt: Parteiensystem und Sozialstruktur (1966), in: ders., Demokratie

in Deutschland. Soziologisch-historische Konstellationsanalysen, Göttingen 1993, 25-50.
27 Fallstudien dazu bieten Bernecker/Brinkmann (Hg.), Kampf der Erinnerungen. Der

Spanische Bürgerkrieg (wie Anm. 2). Zu Deutschland siehe etwa Edgar Wolfrum, Geschichte
als Waffe. Vom Kaiserreich bis zur Wiedervereinigung, Göttingen 2001.



Erinnerungsgeschichte 21

Pluralität, nicht Partikularismus -
ein Grundproblem jeder Erinnerungsgeschichte

Ein erster Befund lautet: Die Fähigkeit, konkurrierende Geschichtsbilder zu
ertragen und gegen obrigkeitliche Eingriffe zu verteidigen, bringen nur
Gesellschaften auf, die hinreichend pluralistisch offen sind. Ungehinderte Geschichtskonkurrenz

ist an gesellschaftlichen Wertepluralismus gebunden und setzt einen
Staat voraus, der bereit ist, diesen Pluralismus zu schützen. Demokratie liesse
sich also bezogen auf das Thema Erinnerungsgeschichte definieren als die
Bereitschaft, Erinnerungskonkurrenz nicht nur widerwillig zuzulassen, sondern
bewusst zu leben. Demokratien erkennt man an bejahter Vielfalt von
Geschichtsvorstellungen und am Ja zum Streit über die Geschichte. Ob diese Vielfalt aber
nicht doch eines gemeinsamen unstrittigen Kerns bedarf, ist auch in langetablierten

Demokratien umstritten.
Die Auseinandersetzungen darüber haben erst jüngst, 1998, in den USA zur

Gründung einer eigenen wissenschaftlichen Fachgesellschaft geführt, der «Historical

Society»28, einer Sezessionsgründung, in der sich diejenigen Historiker
organisieren, unter ihnen sehr prominente, die vom Postmodernismus in den
historischen Wissenschaften «cultural wars» befürchten, in denen die historischen
Grundlagen des US-amerikanischen Selbstverständnisses zerbrechen könnten.29

Erinnerungsgeschichte ist zwar kein Programmwort dieser Sezessionisten, doch
der Vorwurf eines partikularistischen Multikulturalismus, den sie gegen die
postmodernistische Geschichtsschreibung erheben, zielt auf ein Kernproblem einer
jeden Erinnerungsgeschichte: Sie entwirft Geschichte aus der partikularen Sicht
einer Erinnerungsgemeinschaft, etwa der Perspektive einer ethnischen Gruppe
oder einer Konfession, doch aus dieser Perspektive allein bietet sich keine
Möglichkeit, das eigene Geschichtsbild relativierend einzufügen in ein Gesamtbild.
Das ist bei den harten Verfechtern dieser Richtung auch nicht gewollt. In dieser

' Informationen bieten die Homepage der «Historical Society» (http://www.bu.edu/historic)
und vor allem ihre Zeitschriften: «The Journal of the Historical Society» und «Historically
Speaking. The Bulletin of the Historical Society». Die Gesellschaft veranstaltet alle zwei
Jahre einen grossen Fachkongress. Ihr Programm lautet (Homepage): «The Historical
Society invites you to participate in an effort to revitalize the study and teaching of history by
reorienting the historical profession toward an accessible, integrated history free from
fragmentation and over-specialization. The Society promotes frank debate in an atmosphere of
civility, mutual respect, and common courtesy. All we require is that participants lay down
plausible premises, reason logically, appeal to evidence, and prepare for exchanges with
those who hold different points of view. The Historical Society conducts activities that are

intellectually profitable, providing a forum where economic, political, intellectual, social,
and other historians can exchange ideas and contribute to each other's work. Our goal is also
to promote a scholarly history that is accessible to the public.»
Leo P. Ribuffo, Confessions of an Accidental (or Perhaps Overdetermined) Historian, in:
Elizabeth Fox-Genovese/Elisabeth Lasch-Quinn (Hg.), Reconstructing History. The Emergence

of a New Historical Society, New York 1999, 143-163, 162. Die Kriegsmetapher
verwenden auch andere Autoren in diesem Buch, mit dem die Gesellschaft programmatisch vor
die Öffentlichkeit trat.



22 Dieter Langewiesche

Extremform erscheint Geschichte als ein Kaleidoskop von Erinnerungserzählungen.
Es zeigt bei jeder Drehung ein neues Bild, isoliert aufeinander folgend, denn

das Konstruktionsprinzip des Kaleidoskops ermöglicht kein Gesamtbild.30

Die Gegner eines solchen radikalen Relativismus sprechen in ihrer
Programmschrift von der Gefahr einer «Balkanisierung» der Geschichtsschreibung
und des gesamten intellektuellen Lebens in der US-amerikanischen
Gesellschaft.31 Die Standards wissenschaftlicher Arbeitsweise würden in Beliebigkeit
aufgelöst, es gebe keine Methodik mehr, Einigkeit darüber zu erzielen, was in

der Vergangenheit wichtig war und was nicht.
In diesem Verlust an gemeinsamen Urteilskriterien liege die Ursache, warum

sich die amerikanische Gesellschaft zwar für Geschichte, nicht aber für die
akademische Geschichtsschreibung interessiere. Geschichtsschreibung als blosses

Identitätsangebot für einzelne gesellschaftliche Gruppen verliere ihre Kraft,
Geschichte zu erkennen als «Wissen von der menschlichen Vielfalt»32. Auf das

Thema Erinnerungsgeschichte ausgerichtet, hiesse das: Sofern sie nur noch auf
die Geschichte der eigenen partikularen Erinnerungsgemeinschaft blickt, biete
sie ausschliesslich ihr die Chance, sich historisch fundiert der eigenen Identität
zu vergewissern, nicht aber der gesamten Nation. Der Geschichte fehlte dann ein
allen gemeinsamer Kern mit Integrationskraft. Für eine Einwanderungsgesellschaft

wäre das heikel. Deshalb wird darüber in den USA besonders heftig
diskutiert. Aber auch in Europa, wo man es gewohnt ist, aller Empirie zum Trotz
von der Fiktion homogener Nationalstaaten auszugehen, wird dieses Problem
künftig näher rücken. Ein Geschichtsthema mit Zukunft also. Welche Rollen
wird darin die Erinnerungsgeschichte spielen?

Diese Frage soll nun in drei Annäherungen diskutiert werden. Zunächst ein

Rückgriff auf ein theoretisches Werk aus dem 18. Jahrhundert: Johann Martin
Chladenius «Allgemeine Geschichtswissenschaft» von 1752. Dann ein Blick auf
die fulminante Vergangenheitskritik des kantigen britischen Historikers Sir John
Harold Plumb aus dem Jahre 1969. Und schliesslich eine kurze Vergewisserung
bei dem deutschen Historiker Reinhart Koselleck und dem französischen
Philosophen Paul Ricoeur, denen wir eindringliche Erörterungen der Zusammenhänge
zwischen Gedächtnis und Geschichte verdanken.

Erinnerungsgeschichte als partikulare Augenzeugengeschichte

In seinem grossartigen Werk «Allgemeine Geschichtswissenschaft» von 1752,
das vieles aufwiegt, was seit damals dazu erschienen ist, kannte Johann Martin
Chladenius die Erinnerungsgeschichte als Begriff noch nicht. Doch über das

30 Das wird näher ausgeführt bei Dieter Langewiesche, Geschichtswissenschaft in der Postmoderne?

In: Langewiesche, Liberalismus und Sozialismus. Gesellschaftsbilder - Zukunftsvisionen

- Bildungskonzeptionen, hg. von Friedrich Lenger, Bonn 2003, 28-38.
Elisabeth Lasch-Quinn, Democracy in the Ivory Tower? Towards the Restoration of an
Intellectual Community, in: Fox-Genovese/Lasch-Quinn (Hg.), Reconstructing History (wie

^
Anm. 29), 23-34, 33.

32 Alan Charles Kors, The Future of History in an Increasingly Unified World, in:
Fox-Genovese/Lasch-Quinn (Hg.), Reconstructing History (wie Anm. 29), 12-17, 17: «knowledge
of human diversity».



Erinnerungsgeschichte 23

Phänomen hat er intensiv nachgedacht. Denn Geschichte, so Chladenius, wird
beobachtet. Geschichte ist für ihn stets miterlebte Zeitgeschichte. Sie könne
niemals einheitlich wahrgenommen werden. Warum - das hat er in seiner Theorie
der «Sehepunkte» unübertroffen dargelegt. Den zeitlichen Sehepunkt, also die
zeitliche Distanz zum Ereignis, das zur Geschichte wird, kannte er noch nicht.
Deshalb konnte es für ihn keine Erinnerungsgeschichte geben, die über die Zeit
der Miterlebenden hinausgeht. Jedes Geschichtswissen geht in seiner Theorie aus
dem hervor, was der einzelne beobachtet und erinnert, worüber er mit anderen

spricht, deren Beobachtungen und Erinnerungen er hört. In diesem Erinnerungsraum

- es ist jener Raum, den Maurice Halbwachs das kollektive Gedächtnis
nennt; heute spricht man meist vom kommunikativen Gedächtnis33 -entsteht das

Geschichtswissen. Es erscheint bei Chladenius in sich vielstimmig uneinheitlich,
aber von späteren Generationen nicht mehr zu verändern. Denn das rückblickende

Umschreiben von Geschichte als einen innovativen Akt kannte er noch
nicht.

Die Wahrheit der Geschichtsüberlieferung, die Chladenius als eine durch den

stets partikularen Sehepunkt begrenzte erkennt, entsteht für ihn aus der
Augenzeugenschaft. Reinhart Koselleck sprach deshalb von der Augenzeugen-Authentizität.

Wenn es sie nicht mehr gibt, beginnt bei Chladenius die «alte Geschichte».

Er fragt: Was ist es denn, «wodurch eine Geschichte eigentlich alt wird? Wir
antworten: Die Art der Erkenntniß bey einer Geschichte wird geändert, wenn alle
Zuschauer abgestoiben sind; dergestalt, daß man nunmehro sie von den Nachsagern

erlernen muß.»34

Dann unterscheidet er die Gruppe der Nachsager. Erzählen sie, was sie von
Augenzeugen gehört haben, oder ist es eine reine Nachsager-Erzählung? Wenn
«keiner von den ersten Nachsagem am Leben ist», ist die Zeit der alten
Geschichte gekommen: «wenn niemand mehr da ist, der durchs Hören von seinen
Vorfahren von der Sache wäre belehret worden: so daß man sich nunmehro bloß
an die Denkmale halten muß.»33 In unserer Zeit, so Chladenius Mitte des 18.

Jahrhunderts, altert die Geschichte schneller als früher, weil man die selber
erlebte Geschichte nicht mehr den Jüngeren erzähle, sondern sie aufschreibe.

Erinnerungsgeschichte erhält bei Chladenius also keine eigene, spezifische
Position im Arsenal der unterschiedlichen Zugänge zur Geschichte. Bei ihm geht
vielmehr jedes Geschichtswissen, sofern es authentisch ist, aus Erinnerungsgeschichte

hervor. Sie beruht auf Augenzeugenschaft, sei es der direkten, wenn
man dem Geschehen selber beiwohnt, oder der indirekten, wenn es einem von
einem Augenzeugen erzählt wird. In beiden Fällen hat sie den Status einer au-

Die Zitationsikonen für dieses Konzept sind Aleida und Jan Assmann; siehe insbesondere
Aleida Assmann, Erinnerungsräume. Formen und Wandlungen des kulturellen Gedächtnisses,

München 32006; dies. (Hg.), Mnemosyne. Formen und Funktionen der kulturellen
Erinnerung, Frankfurt a.M. 1993; J. Assmann, Das kulturelle Gedächtnis. Schrift, Erinnerung
und politische Identität in frühen Hochkulturen, München 2005.

34 Johann Martin Chladenius: Allgemeine Geschichtswissenschaft (Leipzig 1752). Mit einer
Einleitung von Christoph Friedrich und einem Vorwort von Reinhart Koselleck, Wien 1985,
353.



24 Dieter Langewiesche

thentischen Geschichtserzählung. Jenseits dieses Raumes beginnt die «alte
Geschichte» auf der Grundlage von Nachsager-Erzählungen ohne die Authentizität
der Augenzeugenschaft.

Jede Erinnerungsgeschichte ist ausgezeichnet durch Augenzeugen-Authentizität,
aber immer - unvermeidlich - partikular verengt. Das wusste Chladenius und

darüber schreibt er profund, unübertroffen bis heute. Geschichtsschreibung aus

einem einzelnen Sehepunkt, etwa einem konfessionellen, kann niemals den

Anspruch erheben, ein «wahres» Geschichtsbild zu erzeugen. Geschichtsschreibung
lässt sich verstehen, das hat Chladenius wohl erstmals in dieser Präzision geklärt,
als eine Kette von Annäherungen an das Geschehene aus der Perspektive
unterschiedlicher Sehepunkte.

Erinnerungsgeschichte als innovativer Akt

In dieser Denkfigur ist die Bedeutung zeitlicher Distanz für die Wahrnehmung
von Geschichte bereits angelegt, aber von Chladenius noch nicht in ihrer vollen
Tragweite erkannt. Dennoch gehörte er zu denen, die im Sinne des britischen
Historikers John Herald Plumb «The Death of the Past» vorbereitet haben; so der
Titel seines schmalen, aber gewichtigen Buches von 1969.36 In der deutschen

Ausgabe heisst das Buch «Die Zukunft der Geschichte. Vergangenheit ohne
Mythos» (München 1971). Dieser Titel scheint das Original ins Gegenteil zu
verkehren, trifft aber nicht schlecht, was der Autor sagen will. Sir Plumb trennt
nämlich scharf zwischen Past und History. Past nennt er alles, was die
Geschichte zweckbestimmt einsetzt - die Normalform des gesellschaftlichen
Umgangs mit ihr, von den frühesten Zeiten bis in die Gegenwart. Past diene dazu,
die Ursprünge und den Zweck menschlichen Lebens zu erklären, staatliche
Institutionen zu heiligen, Klassenstrukturen Gültigkeit zuzusprechen, moralische

Exempel vor Augen zu führen, kulturelle Entwicklungen und Erziehungsprozesse

mit Leben zu erfüllen, Zukunft zu interpretieren, dem Leben des einzelnen
oder der Nation Sinn zu stiften; kurz, die Aufgabe von Geschichte als Past sei

immer gewesen und ist es noch, im menschlichen Bewusstsein den Sinn der

Vergangenheit mit dem Sinn der Zukunft zu verbinden.
Ganz anders Geschichte als History - ein Geschöpf der Wissenschaft, ein

intellektueller Prozess. Und deshalb nennt Plumb diese Form von Geschichte als

Science von Grund auf destruktiv. Sie entmystifiziere und zerstöre damit die
hehren Sinnstiftungen, die der Mensch mit Hilfe von Geschichte als Vergangenheit,

als Past, erschaffen hat.

Die Geschichte der Menschheit aus der Tyrannei der Vergangenheit lösen, das

sei die wahre Aufgabe des Historikers als Wissenschaftler, Zerstörung einer
Tyrannei, die darin liege, die Vergangenheit mit Zwecken zu füllen, welche die

Gegenwart binden. Eine gallige Bestimmung des Geschäfts wissenschaftlicher
Geschichtsschreibung. Kann die Erinnerungsgeschichte dazu etwas beitragen? Soll
sie es?

36 John Herald Plumb, The Death of the Past. With a Preface by Simon Schama and an
Introduction by Niall Ferguson. Basingstoke/New York 2004 (1. Aufl. 1969).



Erinnerungsgeschichte 25

Ich frage zunächst: Wo ist ihr systematischer Ort in der allgemeinen Typologie

von Geschichtsschreibung, die Reinhart Koselleck zu verdanken ist, um
von dort aus eine Antwort zu versuchen.

Koselleck kennt drei Typen von Geschichtsschreibung, denen sich jede Art
von Historie zuordnen lasse: Aufschreiben, Fortschreiben, Umschreiben. Sie

koppelt er mit den drei Temporalstrukturen geschichtlichen Erfahrungsgewinns,
die er bereits bei Herodot und Thukydides beobachtet und bis in die Gegenwart
unverändert fortdauern sieht: Erfahrungen kurzfristiger, mittlerer und langfristiger

Dauer.37 Die Erfahrungshistorie, wie Chladenius sie kennt, eine Historie, die
ausschliesslich dem kollektiven oder kommunikativen Gedächtnis zugehört, ist
an allen drei Typen beteiligt, doch für den Typus eins, das Aufschreiben, besitzt
sie das Monopol. Nur was die Zeitgenossen des Ereignisses von ihm überliefern,
steht späteren Generationen zumindest potentiell zur Verfügung.

Erinnerungsgeschichte als zeitgeschichtliche Erstinformation, als Ausgangspunkt

für alles weitere, ist eine innovative Form von Geschichtserzählung oder

Geschichtsschreibung. Denn Aufschreiben ist ein innovativer Akt. Als die
Geschichtswissenschaft sich vom Ereignis zugunsten langfristiger Strukturen
abwandte - das war international eine Zeitlang der vorherrschende Trend -, hat sie

auf diese Form der Innovation verzichtet.38 Ohne sich darüber Rechenschaft

abzulegen. Die Erinnerungsgeschichte, wie sie derzeit boomt, hat an der Korrektur
dieses Mangels mitgewirkt. Meist ohne dies zu reflektieren.

Erinnerungsgeschichte ist aber auch an den beiden anderen Typen der

Geschichtsschreibung beteiligt, dem Fortschreiben und dem Umschreiben.
Fortschreiben ist das Normalgeschäft des Historikers. Die allermeisten Historiker
sind Fortschreiber. Ein Glück für sie und für die Zeitgenossen der Fortschreiber.
Wäre es anders, lebten sie in einer Zeit tiefer Umbrüche. Denn Fortschreiben
setzt Geschichtskontinuität voraus. Genauer: Die Zeitgenossen leben in dem Be-
wusstsein einer starken Kontinuität zu der Welt ihrer Vorfahren.39 Ein solches

Kontinuitätsgefühl verlangt nach einer Geschichtserzählung, die auf Fortschreiben

gestimmt ist. Nur wenn dieses Kontinuitätsgefühl bricht, schlägt die Stande

des Umschreibens - die höchste Form von Innovation, zu der Geschichtsschreibung

fähig ist. Es ist aber keine selbstbezogene Innovation aus dem Geiste des

37 Reinhart Koselleck, Erfahrungswandel und Methodenwechsel. Eine historisch-anthropologische
Skizze (1988), in: Koselleck, Zeitschichten. Studien zur Historik, Frankfurt a.M. 2000,

27-77.
38 Ausführlicher dazu Dieter Langewiesche, Über das Umschreiben der Geschichte. Zur Rolle

der Sozialgeschichte, in: Jürgen Osterhammel/Dieter Langewiesche/Paul Nolte (Hg), Wege
der Gesellschaftsgeschichte (=Geschichte und Gesellschaft. Sonderheft 22), Göttingen 2006

(im Druck).
39 Eine grossartige Analyse solcher Prozesse ist - aus dem Wissen um die eigene existentielle

Bedrohung als Jude in der Zeit der nationalsozialistischen Herrschaft - Richard Koebner
gelungen; siehe vor allem: Die Idee der Zeitwende [1941-1943 verfasst], in: Richard Koebe-

ner, Geschichte, Geschichtsbewußtsein und Zeitwende. Vorträge und Schriften aus dem

Nachlaß, Gerlingen 1990, 147-193. Vgl. dazu Dieter Langewiesche, «Zeitwende» - eine

Grundfigur neuzeitlichen Geschichtsdenkens: Richard Koebner im Vergleich mit Francis
Fukuyama und Eric Hobsbawm, in: Zeitenwenden, hg. von Jörg Deventer u.a. Münster 2002
(22006), 9-26.



26 Dieter Langewiesche

Historikers, sondern dessen innovative Antwort auf Umbrüche, denen seine Zeit
ausgesetzt ist. Und nur wenn beides zusammenfindet, der gesellschaftliche
Umbruch und das Umschreiben der Geschichte, nur in diesem Kairos entsteht eine

neue Sicht auf die Vergangenheit, die von der Gesellschaft angenommen wird.
Die Gesellschaft nimmt sie an, weil ihre eigene Erfahrung eine neue Sicht auf die
Geschichte verlangt. Erfahrungsumbruch und Umbruch kollektiver Geschichtsbilder

bedingen einander.

Auf das Thema Erinnerungsgeschichte gemünzt: Entsteht sie unter den

Bedingungen gesellschaftlichen Umbruchs, erschafft sie eine neue Vorstellung von
der Vergangenheit. Das ist nicht die Tyrannei der Vergangenheit, von der Sir
Plumb spricht und die er als die Hauptform der Vergangenheitserzählung
diagnostiziert. Nicht die Vergangenheit legt die Gegenwart in Ketten, sondern die

Vergangenheit wird aus einer veränderten Gegenwartserfahrung mit neuen Augen

gesehen. Dieser Sehepunkt, den Chladenius noch nicht kannte, ist innovativ,
doch er birgt stets die Gefahr, die eine Tyrannei durch eine andere auszutauschen.

Immer dann nämlich, wenn eine tyrannische Gegenwart die Vergangenheit

an ihre Deutangskette zu legen sucht.

Plumb meint, diese Gefahr bannen zu können, indem er die wissenschaftliche
Geschichtsschreibung ins Spiel bringt. Die Möglichkeit dazu habe erstmals das

20. Jahrhundert geschaffen. Er kennt zwar zahlreiche Exempel wissenschaftlicher

Geschichtsschreibung aus früheren Jahrhunderten, doch die Gesellschaft sei
dafür erst im 20. Jahrhundert aufnahmefähig geworden. Weil, so glaubt er, die

Industriegesellschaft in ganz neuer Weise auf permanenten Wandel eingestellt
sei und deshalb Vergangenheit im Sinne von Past nicht mehr brauche oder nur
noch als ein Feld für Sentimentalität und Nostalgie. «Industrial society, unlike
the commercial, craft and agrarian societies, which it replaces, does not need the

.40past.»
Empirisch plausibler ist das Gegenteil. Starker Wandel, Umbruch gar

verstärkt das Verlangen, sich historisch sicher zu verorten. Zwei Beispiele mögen
dies veranschaulichen. Als die Nachfolgestaaten des zerstörten Jugoslawien aus
den Trümmern ihrer Politik territoriale Ansprüche begründeten, griffen sie auf
altvertraute Geschichtsmythen zurück, um der Gegenwart, in der alles umbrach,
Zukunftsperspektiven abzugewinnen.41 Ein anderes Lehrstück bietet in Deutschland

der Erfolg von Heinrich August Winklers Buch «Der lange Weg nach Westen»,

mit dem er dem neuen, vereinigten Deutschland ein neues Geschichtsbild
zu stiften sucht: das definitive Ende eines deutschen Sonderwegs in die Mo-

40 Plumb, The Death of the Past (wie Anm. 36), 14.
41

Vgl. mit weiterer Literatur Holm Sundhaussen, Die «Genodzidnation»: serbische Kriegsund

Nachkriegsbilder, in: Dieter Langewiesche/Nikolaus Buschmann (Hg.), Der Krieg in
den Gründungsmythen europäischer Nationen und der USA, Frankfürt a.M. 2003, 351-371.
Zur Rolle von Mythen in diesen Prozessen: Bo Strâth (Ed.), Myth and Memory in the
Construction of Community. Historical Patterns in Europe and beyond, Brüssel 2000.



Erinnerungsgeschichte 27

derne.42 Winkler kennt ihn sogar in dreifacher Gestalt, und alle Wege seien nun
zu Ende gegangen. Deutschland - angekommen in der Wertewelt des Westens,
eine Nationalerzählung, die beiden Seiten Zukunftssicherheit aus
Vergangenheitserkenntnis verspricht, den Deutschen und ihren Nachbarn. Auch dies ist ein
Umschreiben der Geschichte aus einem Umbruch der Gegenwartserfahrung.
Dieses Umschreiben wird in der Gesellschaft angenommen, weil es mit der eigenen

Erinnerungsgeschichte harmoniert und sie als geschichtlich sinnvoll
legitimiert.

Zur Versöhnung von Historie und Erinnerung

Was an Winklers Bild vom deutschen Geschichtsweg vorrangig ist, Geschichtsschreibung

im Sinne von Past oder von History, soll jetzt nicht erörtert werden.43

Es wird vielmehr Sir Plumbs provokative universalgeschichtliche Sicht auf die

Geschichtsschreibung seit ihren Anfängen bis in die Gegenwart noch einmal

aufgenommen und in eine andere Richtung geführt.
Nicht eine vermeintliche Geschichtsfeme der Industriegesellschaft begünstigt

den gesellschaftlichen Erfolg der traditionskritischen Geschichtsschreibung, die

Destruktionsarbeit der Wissenschaft, mit Plumb zu sprechen. Es vollzieht sich

vielmehr ein Prozess, der als Demokratisierung des Umgangs mit der Geschichte
beschrieben werden kann. Daran mitgewirkt hat eine Geschichtsschreibung, die
Plumb als nichtwissenschaftlich versteht und deshalb der Vergangenheit im Sinne

von Past zuordnet. Die Geschichtsschreibung im Banne der Nation bietet
anschauliche Beispiele. Dies sei kurz erläutert.

Überall rückte im 19. Jahrhundert ein neuer Akteur in das Zentrum des

politischen Geschehens und der gesellschaftlichen Werteordnung: das Volk, die
Nation. Das auf Demokratie angelegte Leitbild Nation bot Zukunftsverheissung und

zugleich ein Programm zur Neudeutung der Vergangenheit. Es errichtete einen

neuen Sehepunkt auf die Geschichte, von dem aus die Geschichte bis in ihre
Anfänge national eingefärbt werden konnte. Dieses Umschreiben von Geschichte

griff nationale Gründungsmythen auf und erzeugte sie.

Die Historie hat sich daran weidlich beteiligt, und dennoch hat sie sich in
diesem Jahrhundert der Nationsbildung und der Arbeit an den nationalen

Geschichtsmythen auch zur Wissenschaft entwickelt. Was Plumb scharf voneinander

ttennt - Historie und Vergangenheit, History und Past - muss also kein
Gegensatz sein. Zugespitzt formuliert: Nur weil sich beide nicht scharf voneinander

getrennt entwickelten, konnte die neue Sicht auf die Geschichte so ausseror-

4" Heinrich August Winkler, Der lange Weg nach Westen. Bd. 1: Deutsche Geschichte vom
Ende des Alten Reiches bis zum Untergang der Weimarer Republik. Bd. 2: Deutsche
Geschichte vom «Dritten Reich» bis zur Wiedervereinigung, München 2000 u.ö.

43 Meine Kritik an Winklers Grundposition führe ich aus in: Das Alte Reich nach seinem Ende.
Die Reichsidee in der deutschen Politik des 19. und frühen 20. Jahrhunderts. Versuch einer

nationalgeschichtlichen Neubewertung in welthistorischer Perspektive, erscheint in der 2.

erweiterten Auflage von: Nation, Nationalismus, Nationalstaat in Deutschland und Europa,
München 2007.



28 Dieter Langewiesche

dentlich wirksam in der Gesellschaft werden. Geschichte stieg zu einem
zentralen Argument auf im Prozess von Nationsbildung, bei der Entstehung von
Nationalstaaten und in der Nationalisierung von Lebenswelten. Diese Kraft hat die

Geschichtsschreibung erst im 19. Jahrhundert erreicht. Sie konnte es, weil sie als

Past die Menschen erfasste und zugleich als History die neue Sicht auf die
Geschichte wissenschaftlich beglaubigte. Diese wissenschaftliche Nobilitierung war
nötig, um wirken zu können, denn das 19. Jahrhundert war ein wissenschaftsgläubiges

Säkulum.
Paul Ricoeur hat dieses Zusammenspiel von Historie und Vergangenheit

sensibel durchdacht. Bei ihm gibt es keine scharfe Trennung, sondern einen
wechselseitigen Bezug. Man ist aufeinander angewiesen. Er spricht von der «Belehrung

der Historie durch das Gedächtnis»44, ohne aber die kritische Funktion der
Historie aufzugeben. Doch nur wenn sie sich auf das Gedächtnis einlässt - ich
übersetze es hier mit Erinnerung -, kann die kritische Geschichtsschreibung hoffen,

von der Gesellschaft gehört zu werden und in ihr zu wirken. Ricoeur nennt
diese Wirkung therapeutisch. Erinnerungsgeschichte als Geschichtstherapie.

Was ist gemeint? Paul Ricoeur redet keineswegs einer Geschichtsschreibung
das Wort, welche die Vergangenheit so zurechtrückt, dass die Gegenwart sich
darin bestätigt findet. Er wendet sich vielmehr entschieden gegen einen
«historischen Determinismus», um statt dessen «in der Rückschau Kontingenz in die
Geschichte» einzuführen. Kontingenz versteht er als Damm gegen eine «refro-
spektive Fatalitätsillusion», von der ein «Wiederholungszwang» ausgehen könne
wie von einem Trauma. Deshalb plädiert er dafür, die Geschichte als «Friedhof
nicht gehaltener Versprechen» zu erzählen. Einer solchen Geschichtserzählung
schrieb er eine therapeutische Wirkung zu.45

Voraussetzung dafür sei jedoch, Gedächtnis und Geschichte ins Gespräch zu
bringen, um den «Bruch der Historie mit dem Diskurs der Erinnerung»46 zu
versöhnen. Möglich sei dies nur einer Historie, die das vorwissenschaftliche
Gedächtnis - zu ihr gehört auch die Erinnerungsgeschichte der Geschichtslaien -
ernst nimmt und es zugleich ihrer Kritik unterwirft. «Gedächtnistreue» und
«historische Wahrheit» aufeinander beziehen, darin liege die Möglichkeit der
Geschichtsschreibung, in der Gesellschaft zu wirken. Indem sie die Menschen er-
fasst, gehe Geschichtserkenntnis über in Zukunftsgestaltang. Mit Koselleck zu
sprechen: Vergangene Zukunft gestaltet die künftige. Aber nur, wenn die
Geschichtsschreibung eine Vergangenheit entwirft, die der Erfahrung der Zeitgenossen

zugänglich ist.

Damit ist das Wirkungsgeflecht zwischen Erinnerungsgeschichte als das

Werk vieler und der Geschichtswissenschaft als dem Geschäft von Experten in
seinen Grundzügen umschrieben. So sehr beide methodisch unterschiedliche
Wege gehen, es gibt nicht die scharfe Trennung, die John Herald Piumb aus dem

Paul Ricoeur, Das Rätsel der Vergangenheit. Erinnern - Vergessen - Verzeihen, Göttingen
1998, 126.

45 Ebenda, alle Zitate 127-130.
46

Ebenda, 114.



Erinnerungsgeschichte 29

Geschichtsdenken seit seinen Anfängen bis heute herauslesen will. Und es sollte
sie auch nicht geben. Sonst beraubte sich die wissenschaftliche Geschichtsschreibung

ihrer Wirkungsmöglichkeiten in der Gesellschaft. Doch nicht nur das. Sie

liefe auch Gefahr, den neuen innovativen Sehepunkt auf die Geschichte zu
verpassen, der nur dann aufsteigt, wenn in der Gesellschaft neue Erfahrungen eine

neue Sicht auf die Geschichte ermöglichen. Dieses Erlebnis ist nicht jeder
Generation vergönnt, glücklicherweise, sei noch einmal betont, denn es ist an
Umbrüche gebunden, die tief und meist gewaltsam in die Lebenswelt eingreifen.
Ereignet sich aber ein solches Geschehen, dann darf jede Geschichtsschreibung,
auch die Erinnerungsgeschichte, wenn sie nicht antiquarisch werden will, nicht
mehr im Auf- und Fortschreiben verharren. Dann ist die Zeit des Umschreibens
der Geschichte gekommen.

Damit meine ich nicht, das sei zum Schluss noch eingeflochten, um
Missverständnissen vorzubeugen, die vielen Schübe an neuen oder vermeintlich neuen

Zugängen, mit denen versprochen wird, die geisteswissenschaftlichen Fächer
umzubauen, die vielen turns, die ausgerufen werden und in immer schnelleren

Konjunkturen aufeinander folgen. Diese Innovationsgesten von Experten gegenüber

Experten wird man den verschärften Wettbewerbsbedingungen eines
globalisierten Wissenschaftsmarktes zuordnen dürfen. Sie dienen dazu, auf einem
unübersichtlich gewordenen Wissenschaftsmarkt Aufmerksamkeit zu erzielen und
Felder abzustecken, auf denen sich neue Produkte einführen lassen.
Wissenschaftsimmanent ermöglichen sie durchaus veränderte Blicke in die Geschichte.
Doch auch hier gilt: Über die Grenzen dieser Spezialmärkte hinaus wird eine

neue Sicht auf die Geschichte nur wirken, wenn die Gesellschaft dafür
aufnahmefähig ist. Und das bestimmt - noch einmal - nicht die professionelle
Geschichtswissenschaft. Diese Entscheidung fällt die Gesellschaft selber.

Die Erinnerungsgeschichte ist mit diesen Entscheidungen in der Gesellschaft

enger verknüpft als jede andere Art von Geschichtswissen, denn sie kennt keine
systematische Grenze zwischen Experten und Laien, zwischen der Wissenschaft
und dem Leben.

Erinnerungsgeschichte. Ihr Ort in der Gesellschaft und in der Historiographie
Der Aufsatz präsentiert Erinnerungsgeschichte als eine dreistufige Architektur mit
ansteigender Abstraktion: 1. Geschichtsvorstellungen, die an die Erfahrungen einer Generation
gebunden sind; 2. Geschichtsvorstellungen, welche die Lebenswelt des einzelnen zeitlich
übersteigen, aber nur bestimmten Erfahrungsgruppen innerhalb einer Gesellschaft zueigen
sind (z. B. einer Konfession oder einer Ethnie); 3. Geschichtsvorstellungen, die den
Anspruch erheben, für die gesamte Gesellschaft zeitenübergreifend gültig zu sein.

Erinnerungsgeschichte wird verstanden als ein gesellschaftliches Werk, an dem viele
mitwirken; auch Historiker, aber sie nicht vorrangig. Meist entsteht sie als Laiengeschichte

und überdauert, so lange sie in der Bevölkerung lebendig bleibt.
Erinnerungsgeschichte ist immer uneinheitlich. Sie erzeugt konkurrierende Geschichtsbilder.

Ob ein unstrittiger Erinnerungskern notwendig ist, um den Zusammenhalt der Gesellschaft

nicht zu gefährden, ist umstritten. Das wird an aktuellen Auseinandersetzungen
diskutiert. Vor allem aber geht es darum, mit Hilfe von theoretischen Zugängen, wie sie im
18. Jahrhundert bereits J.M. Chladenius, im zwanzigsten Autoren wie J.H. Plumb, R. Ko-



30 Dieter Langewiesche

selleck und P. Ricœur entwickelt haben, die Position von Erinnerungsgeschichte zwischen
wissenschaftlicher Geschichtsschreibung und gesellschaftlichem Geschichtsdenken zu
bestimmen.

Histoire de la mémoire. Sa place dans la société et dans l'historiographie
L'article présente le thème de l'histoire de la mémoire comme une architecture tripartite, à

degré d'abstraction croissant: 1. des conceptions de l'histoire, qui sont liées aux
expériences d'une génération; 2. des conceptions de l'histoire d'une longue durée intergéné-
rationnelle, mais qui sont propres uniquement à certains groupes d'expérience au sein
d'une société (par ex. une confession ou une ethnie); 3. des conceptions de l'histoire qui
revendiquent une validité supra-temporelle pour l'ensemble de la société. L'histoire de la
mémoire est comprise comme une œuvre sociale, à laquelle beaucoup de personnes
participent, dont des historiens, mais pas prioritairement. Le plus souvent, elle se constitue
comme une histoire faite par des historiens populaires et survit aussi longtemps qu'elle
reste vivace dans la population.

L'histoire de la mémoire manque toujours d'unité. Elle génère des images de l'histoire
qui sont en concurrence. Qu'un noyau de mémoire incontestable soit nécessaire afin de ne

pas menacer la cohésion de la société, est une thèse controversée. Elle est discutée dans
les études actuelles. 11 s'agit avant tout, à l'aide d'entrées théoriques telles que les ont
développées, au 18ème siècle déjà, J.M. Chladenius, puis au 20ème siècle, des auteurs tels
que J.H. Plumb, R. Koselleck et P. Ricœur, de déterminer la position de l'histoire de la
mémoire entre une historiographie scientifique et une pensée historique sociale.

The history ofmemory. Its place in society and historiography
This article presents the history of memory as a three stage architecture with increasing
levels of abstraction: 1. conceptions of history which are linked to the experiences of a

generation; 2. conceptions of history which exceed the life world of an individual in terms
of time but are appropriated by certain groups with similar experience within a society
(e.g. a confessional or ethnic group); 3. conceptions of history which claim to be valid
beyond time boundaries and for the whole society. The history of memory is understood
as a social project which many contribute to, including historians, although they do not
occupy a dominant position. Mostly it arises as popular history and endures as long as it
remains in the memories of the population.

The history of memory always lacks unity. It produces competing historical discourses.

Uncertainty exists as to whether there is a need for a core of memory which is not
disputed in order that the cohesion of society should not be threatened. Current controversies
are examined. With the help of theoretical approaches such as those developed as early as
the 18th century by J.M. Chladenius, and by 20th century scholars such as J.H. Plumb, R.
Koselleck and P. Ricœur, we shall try to position the history of memory between the
academic writing of history and the thinking of history in wider society.

Schlüsselbegriffe - Keywords - Mots clés

Erinnerungsgeschichte, Geschichtspolitik, Geschichtsmärkte, Internationalisierung von
Geschichtsräumen, Geschichtsverantwortung, Partikulare Geschichtsbilder, Pluralistische
Geschichtsbilder, Geschichtstherapie, Laiengeschichte, Expertengeschichte

Dieter Langewiesche, Professor für mittlere und neuere Geschichte an der Universität
Tübingen


	Erinnerungsgeschichte : ihr Ort in der Gesellschaft und in der Historiographie

