Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift fur Religions- und Kulturgeschichte = Revue
suisse d'histoire religieuse et culturelle = Rivista svizzera di storia
religiosa e culturale

Herausgeber: Vereinigung fur Schweizerische Kirchengeschichte
Band: 100 (2006)

Artikel: Erinnerungsgeschichte : ihr Ort in der Gesellschaft und in der
Historiographie

Autor: Langewiesche, Dieter

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-130374

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-130374
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Erinnerungsgeschichte.
Ihr Ort in der Gesellschaft und in der Historiographie

Dieter Langewiesche

Erinnerungsgeschichte steht am Anfang einer jeden Geschichtsiiberlieferung. Als
theoretisch begriindeter Zugang im Methodenarsenal der Geschichtswissenschaft
ist die Erinnerungsgeschichte jedoch ein junger Zweig am Baum des Geschichts-
wissens, aber einer, der kréftig wéchst. Die Katastrophenerfahrungen der ersten
Halfte des 20. Jahrhunderts tragen dazu wesentlich bei. Sie schufen, so Dan Di-
ner in seinem europdisch ausgerichteten universalhistorischen Versuch, dieses
Sdkulum zu verstehen, eine eigene «Gedichtniszeit», deren «negatives Telos»
andere Erfahrungen iiberlagerte und Geschichte neu sehen lehrte.' Die Erinne-
rung daran, verbunden mit einer Institutionalisierung des Gedenkens und der
Universalisierung des Erinnerns an den Holocaust, bestimmt die Erinnerungskul-
turen zumindest in Teilen der Welt.?

Zur Internationalisierung der Verantwortung fiir die Geschichte

In den Erinnerungskulturen zeichnet sich ein Prozess ab, der auch im politischen
Raum zu erkennen ist: die Internationalisierung von Verantwortung. In der
méichtigen Welthandelsorganisation (WTO) oder in Sonderorganisationen der
UNO wie der Weltbank und dem Internationalen Wéhrungsfonds werden Be-
schliisse gefasst, die fiir die Staaten verbindlich sind. In Europa hat diese Form
von Internationalisierung bereits ein Ausmass erreicht, dass von offener Staat-
lichkeit oder vom integrierten Staat gesprochen wird. In vielen Bereichen treten

Dan Diner, Das Jahrhundert verstehen. Eine universalhistorische Deutung, Frankfurt/M
2000, 17.

Vgl. Christoph CorneliBen/Lutz Klinkhammer/Wolfgang Schwentker (Hg.), Erinnerungskul-
turen. Deutschland, Italien und Japan seit 1945, Frankfurt a.M. 2003. Zur Bedeutung spe-
zifischer nationaler Erinnerungsschwerpunkte siehe z.B. Walther L. Bernecker/Séren Brink-
mann (Hg.), Kampf der Erinnerungen. Der Spanische Biirgerkrieg in Politik und Gesell-
schaft 1936-2006, Nettersheim 2006.

SZRKG, 100 (2006), 13-30



14 Dieter Langewiesche

die Mitgliedsstaaten ihre Souverdnitit an Institutionen der Européischen Union
ab, die iiber ein eigenes Rechtsdurchsetzungssystem verfiigt, das den Vorrang
vor dem nationalen Recht beansprucht.’

Verantwortung flir die Geschichte steht zwar nicht in den Vertrigen, welche
die Internationalisierung und «Europdisierung des Staates und der Rechts-
ordnung»” in Statuten fassen, doch die Internationalitit von Erinnerungskulturen
erzeugt auch ohne formelle Regelungen einen Verantwortungsraum, der nicht
mehr nationalstaatlich begrenzt ist. Wenn in Deutschland ein Ort zur Erinnerung
an die Geschichte der Vertreibungen im 20. Jahrhundert geschaffen werden soll,
wird dies auch gegen den Willen der deutschen Akteure zu einem gemeineuropi-
ischen Thema, das ausserhalb Deutschlands Diskussionen und auch staatliche In-
terventionen hervorruft. Ebenso wenig kann die Tiirkei verhindern, dass im
Ausland ihre Geschichtspolitik gegeniiber den Massendeportationen der Arme-
nier im Ersten Weltkrieg 6ffentlich diskutiert und auch von staatlichen Instituti-
onen verurteilt wird. Die Bereitschaft, dieses historische Geschehen als Genozid
anzuerkennen, kann zu einem Kriterium fiir die Aufnahme der Tiirkei in die
Europidische Union werden. Insofern sprechen sich hier die EU-Staaten Verant-
wortung fiir die Geschichte ihrer Mitglieder zu: Das Gebiet der EU wird zum
Geschichtsraum, fiir den die Européer eine gemeinsame Zustiandigkeit beanspru-
chen.

Geschichtspolitik muss sich heute, dies zeigen solche Beispiele, die sich ver-
mehren liessen, auf internationalen Foren rechtfertigen. Es ist ein Verantwor-
tungsraum Geschichte entstanden, der die Geschichtsdeutung internationalisiert
und mit politischer Sanktionsgewalt ausstattet. Staaten entschuldigen sich 6ffent-
lich fiir Taten in ihrer Geschichte’, und staatliche Machthaber kénnen fiir ihre
Politik vor dem Internationalen Gerichtshof der Vereinten Nationen in Den Haag
zur Verantwortung gezogen werden. Verantwortung fiir die Geschichte wird so
einklagbar — sei es vor Gericht oder vor einer Offentlichkeit, die den Opfern
eines Geschehens, das in der Vergangenheit liegt, ein moralisches Recht zu-
spricht, vor der Geschichte gerechtfertigt und in der Gegenwart eventuell finan-
ziell entschddigt zu werden.

Anerkennung geschichtlicher Schuld durch die nationale Gesellschaft, staat-
liche Entschuldigung und Entschiddigung: diese Form einer Demokratisierung
der Zustdndigkeit fiir Geschichte wertet die Erinnerungsgeschichte auf, denn die-
se spricht allen das Recht und die Fihigkeit zu, dariiber mit zu entscheiden, wie
sich eine Gesellschaft zu ihrer eigenen Geschichte und der Geschichte anderer zu
verhalten hat.

Vgl. dazu etwa Rainer Wahl, Verfassungsstaat, Europdisierung, Internationalisierung, Frank-
furt a.M. 2003; Peter Hiberle, Europédische Rechtskultur, Frankfurt a.M. 1997; Fritz W.
Scharpf, Regieren in Europa. Effektiv und demokratisch?, Frankfurt/M 1999; Sonja Punt-
scher Riekmann/Monika Mokre/Michael Latzer (.), The State of Europe. Transformations of
Statehood from a European Perspective, Frankfurt a.M. 2004.

Wahl, Verfassungsstaat, Europdisierung, Internationalisierung (wie Anm. 3), 22.

Vgl. etwa Hermann Liibbe, «Ich entschuldige mich». Das neue politische BuBritual, Berlin
2001.



Erinnerungsgeschichte 15

Geschichtspolitik und Erinnerungsdiplomatie

Erinnerungsgeschichte hat Konjunktur. In Deutschland fragt man in Forschungs-
grossverbiinden nach der Bedeutung von Erinnerungen fiir das, was wir Ge-
schichte nennen.® Auch Ausstellungen handeln davon, finden grossen Zuspruch
und reizen zu heftigen Auseinandersetzungen, die eine breite Offentlichkeit er-
regen und in ihr ausgetragen werden. Etwa die Ausstellung des Hamburger In-
stituts fiir Sozialforschung iiber den Zweiten Weltkrieg als Vernichtungskrieg.
Viele haben diese Wanderausstellung gesehen, ithr zugestimmt oder sie als skan-
dalds verworfen, bevor sie dann zuriickgezogen und durch eine weniger provo-
zierende ersetzt wurde.’

Offensichtlich sind in der deutschen Gesellschaft noch heute héchst unter-
schiedliche Erinnerungen an diesen Krieg lebendig. Deshalb der erbitterte 6ffent-
liche Streit iiber diese Ausstellung, die bereits im Titel sich unmissverstandlich
fiir eine dieser konkurrierenden Geschichtserinnerungen entschied: «Verbrechen
der Wehrmacht». Andere haben eine andere Erinnerung daran.® Hier wird eine
Erinnerungskonkurrenz sichtbar, die sich wechselseitig ausschliessen will. Da
das historische Geschehen, das erinnert wird, Individuen und Institutionen als
chemalige Akteure oder als deren Nachfahren betrifft, ist diese Geschichte noch
lebensweltlich gegenwirtig. Gegensitzliche Erinnerung an sie erregt und fiihrt zu
wechselseitigen Vorwiirfen, die Geschichte falsch darzustellen.

Die Geschichte der Vertreibungen, ein gewaltbeladenes Hauptthema des 20.
Jahrhunderts, bietet ein weiteres Beispiel fiir die Konkurrenz von Erinnerungsge-
schichten und fiir deren politische Brisanz, wenn der Staat meint, festlegen zu
konnen, welche Erinnerung zuldssig ist und welche nicht. So verbietet der tiir-
kische Staat es, das Massensterben deportierter Armenier im Ersten Weltkrieg
als Genozid zu bewerten, wihrend der armenische Staat umgekehrt verfahrt. Es

So im Giessener Sonderforschungsbereich 434 «Erinnerungskulturen» (http://www.uni-gies-
sen.de/erinnerungskulturen/home/index.html) und im Tibinger SFB 437 «Kriegserfahrun-
gen» (http://www.uni-tuebingen.de/SFB437).

Vgl. die Publikation des Hamburger Institut fiir Sozialforschung zu dieser Ausstellung: Ver-
nichtungskrieg. Verbrechen der Wehrmacht 1941 bis 1944. Ausstellungskatalog, Hamburg
1996; Verbrechen der Wehrmacht. Dimensionen des Vernichtungskrieges 1941 — 1944. Aus-
stellungskatalog, Hamburg 2002; Besucher einer Ausstellung. Die Ausstellung «Vernich-
tungskrieg. Verbrechen der Wehrmacht 1941 bis 1944» in Interview und Gesprich, Ham-
burg 1998; Krieg ist ein Gesellschaftszustand. Reden zur Eréffnung der Ausstellung «Ver-
nichtungskrieg. Verbrechen der Wehrmacht 1941 bis 1944», Hamburg 1998; Eine Ausstel-
lung und ihre Folgen. Zur Rezeption der Ausstellung «Vernichtungskrieg. Verbrechen der
Wehrmacht 1941 bis 1944», Hamburg 1999.

Wie diese unterschiedlichen Erinnerungen jenseits des Vorwurfs der Verdringung oder der
Unbelehrbarkeit erklédrt werden konnen, lédsst die Analyse von Christian Hartmann erkennen:
Verbrecherischer Krieg — verbrecherische Wehrmacht? Uberlegungen zur Struktur des deut-
schen Ostheeres 19141-1944, in: Vierteljahrsheft fiir Zeitgeschichte, 52 (2004), 1-75. Hart-
mann entwirft eine Typologie der Kriegsverbrechen an der Ostfront, welche die Verbre-
chensarten bestimmten Riumen zuordnet und danach fragt, wer wann in diesen Ridumen
eingesetzt war. Diese Rdume konnen — dariiber handelt die Studie nicht — unterschiedliche
Erinnerungen erzeugt haben, die nur dann miteinander verbunden werden, wenn diejenigen,
die diese Erinnerungen weitergeben, bereit sind, die Erinnerungen der anderen aufzunehmen.



16 Dieter Langewiesche

liesse sich durchaus sachlich dariiber streiten, welche dieser Bewertungen ange-
messen sind.’ Staaten, die geschichtspolitisch eingreifen, indem sie die kollektive
Geschichtserinnerung einer Erinnerungsgemeinschaft unter Strafandrohung stel-
len, wollen eine solche Geschichtsdebatte verhindern, weil sie ihr historisch be-
griindetes Selbstverstindnis und ihre moralische Position in der Gegenwart ver-
letzt wéhnen. Die Internationalisierung der Verantwortung fiir die Geschichte
setzt jedoch der Wirkung solcher Versuche, Geschichtsdeutung national zu nor-
mieren, Grenzen.

Wie Erinnerung an vergangenes Geschehen national entgrenzt wird, lassen
auch die Angste erkennen, die das Berliner «Zentrum gegen Vertreibung» in Po-
len und in Tschechien ausgelost hat. Die Vertreibungsausstellung im «Haus der
Geschichte der Bundesrepublik Deutschland» (Dezember 2005 — April 2006)
hingegen hat es geschafft, dieses erinnerungsumkidmpfte Thema so aufzuberei-
ten, dass es nicht zum Erinnerungsstreit gekommen ist.'® Warum in der Gesell-
schaft etwas nicht eintritt, ist schwer zu ermitteln. Vermutlich konnten hier Kon-
flikte vermieden werden, weil die unterschiedlichen Erinnerungsgeschichten ne-
beneinander gestellt wurden, ohne sie dezidiert ursdchlich aufeinander zu be-
ziehen — eine Présentation von Erinnerungsgeschichten, die das Geschehen, um
das es geht, aus unterschiedlichen Sichtweisen betrachtet, ohne die Vertreibun-
gen untereinander nach Verantwortung und Schuld wertend zu ordnen. Jede Er-
innerung behilt so ihr eigenes Recht, jede findet ihr eigenes Leid dokumentiert,
auch wenn das Geschehen, das getrennt erinnert und nebeneinander ausgestellt
wird, damals, als es geschah, kausal miteinander verbunden gewesen ist, mit ein-
deutigem Vorher und Nachher, Ursachen und Folgen.

Wie weit die Wahmehmung und Bewertung dieser Ausstellung auseinander-
gehen konnen, zeigen die Pressestimmen.'' Bereits mit der Artikeliiberschrift su-
chen die Redaktionen die Kernaussage festzulegen, die sie in die Ausstellung
hineinlesen wollten. So konnte ein weitgehend identischer (nur im Umfang vari-
ierender) Artikel, der Anfang Dezember 2005 zur Er6ffnung der Ausstellung in
zahlreichen Zeitungen erschien, zu unterschiedlichen Botschaften genutzt wer-
den, wenn die eine Zeitung ihn {iberschrieb «Die Deutschen waren Opfer», wih-
rend eine andere titelte: «Holzwagen und Baracke im Museum: Ausstellung in-

Dass diese Frage auf der Grundlage bisheriger wissenschaftlicher Forschung nicht als ent-
schieden gelten kann, begriindet Guenter Lewy, The Armenian Massacres in Ottoman Tur-
key. A disputed Genocide, Salt Lake City 2005; knappe Zusammenfassung: Lewy, Revisi-
ting the Armenian Genocide, in: The Middle East Quarterly, 12/4 (2005), (http://www.me-
forum.org/article/748). Vgl. auch Jeremy Salt, The narrative gap in Ottoman Armenian his-
tory, in: Middle Eastern Studies, 39 (2003), 19-36.

Stiftung Haus der Geschichte der Bundesrepublik Deutschland (Hg.), Flucht, Vertreibung,
Integration, Bielefeld 2005. Der Band bietet leider nicht alle Fotos, die in der Ausstellung zu
sehen waren. Eine empirische Erhebung zu diesem Thema: Stiftung Haus der Geschichte der
Bundesrepublik Deutschland (Hg.), Flucht und Vertreibung aus Sicht der deutschen, pol-
nischen und tschechischen Bevélkerung, Bonn 2005.

Die folgenden Angaben beruhen auf der umfangreichen Sammlung von Presseartikeln, die
mir die Stiftung zur Verfiigung gestellt hat.



Erinnerungsgeschichte 17

formiert tiber Vertreibung».'> Andere Zeitungen, die ebenfalls diesen Artikel ge-
kauft hatten, versahen ihn mit Uberschriften, die den Leser auf die Erinnerungs-
emotionalitit des Ausstellungsthemas vorbereiteten."” Viele Zeitungen stellten
die deutschen Vertriebenen und deren schwierige Integration in den Mittelpunkt
ithrer Berichte, andere sahen in der Ausstellung «Ein sichtbares Zeichen gegen
alle Vertreibungen».'* Man atmete offensichtlich auf, dass dieses Thema, das
weiterhin Ziindstoff im Verhiltnis zwischen Deutschland und seinen 6stlichen
Nachbarn birgt, «nicht nationalegoistisch» dargestellt werden kann, indem man
«Neugier fiir die kleinen Dinge, Taktgefiihl sowie die Bereitschaft, Leidenser-
fahrungen nicht aufzurechnen», zeige."” Selbst Polens Botschafter, zunichst auf
der «Suche nach AnstéBigem», habe die Ausstellung «versshnlich» verlassen.'®
Nichts Wichtiges aussparen und «zugleich ein Musterbeispiel der Diploma-
tiey — dies sei moglich geworden, weil das «Wort der Zeitzeugen» im Mittel-
punkt steht'’ und dennoch «kein deutscher Sonderweg der Erinnerung»'® be-
schritten werde. Doch ursichliche Zusammenhinge zwischen den européischen
Vertreibungen im Zweiten Weltkrieg und nach seinem Ende miissen sich in die
Erinnerungsgeschichten der Zeitzeugen und ihrer Nachfahren nicht eingeschrie-
ben haben. Die Bonner Ausstellung traute dem Besucher zu, «sich selbst ein Bild
[zu] machen, indem er die verschiedenen Linien der Erzédhlung miteinander ver-

' Dieser Artikel wurde von Edgar Bauer verfasst. Bauer diirfte mit seinen Artikeln, die in et-
lichen Zeitungen erschienen sind, die Wahmehmung der Ausstellung stark geprdgt haben.
Der Opfertitel in: Schwarzwilder Bote u. Oberbadisches Volksblatt, 3.12.2005; der andere
in: Cellesche Zeitung, 3.12.2005.

Recklinghauser Zeitung, 3.12.2005: Emotionale Zeitreise — Flucht und Vertreibung. Bonn:
Erste offizielle Ausstellung in Bonn / Gratwanderung zwischen Wahrheiten, in: Aachener
Zeitung, 3.12.2005: Ausstellung auf schmalem Grat. Haus der Geschichte in Bonn schlégt
mit der Schau «Flucht, Vertreibung, Integration» eins der brisantesten Kapitel jiingerer deut-
scher Geschichte auf. Westdeutsche Zeitung, 5.12.2005: Gratwanderung zwischen den
Wahrheiten. Das Bonner Haus der Geschichte wagt sich an das Thema Flucht und Ver-
treibung. Millionen Menschen waren davon betroffen. Das Bild von der Gratwanderung, das
dem Artikel Bauers entnommen ist, verwendeten auch andere Zeitung fir die Uberschrift:
Die Glocke (Beckum); Vlothoer Anzeiger, Mindener Tageblatt; alle 3.12.2005. Stuttgarter
Nachrichten, 3.12.2005: Kommunionskleid aus Mullbinden. Ausstellung dokumentiert Leid
der Vertriebenen aus den Ostgebieten. Badisches Tagblatt, 3.12.2005: Einzelschicksale und
Hintergriinde. Waldeckische Landeszeitung, 28.11.2005: Flucht und Vertreibung: Heikles
Thema der Geschichte. Wiesbadener Kurier, 3.12.2005: Ein hochsensibles und politisch
brisantes Thema.

Artikel von Helmut Herles (auch dieser Autor war in etlichen Zeitungen prisent), General
Anzeiger, 3.12.2005.

Thomas Schmid, Koffer, Mullbinden, Ausweisungsbescheide. Die Ausstellung «Flucht,
Vertreibung, Integration» beweist Taktgefithl im Umgang mit einem schwierigen Kapitel
deutscher Geschichte, in: Frankfurter Allgemeine Sonntagszeitung, 4.12.2005.

> So Michael Kloth, Reise in diistere Zeiten, in: SPIEGEL ONLINE, 3.12.2005 (http://www.
spiegel.de/kultur/gesellschaft/0,1518,388409,00.html). Adam Krzeminski (Polityka, 18.2. 2006)
schlug in seinem Bericht sogar vor, die Ausstellung auch in Warschau zu zeigen.

Franziska Augstein, Auf dem Leiterwagen, in: Siiddeutsche Zeitung, 3./4. Dezember 2005.
Michael Kohler, Kein deutscher Sonderweg. Die Ausstellung «Flucht, Vertreibung, Integra-
tion» im Bonner Haus der Geschichte, in: Frankfurter Rundschau, 6.12.2005.



18 Dieter Langewiesche

bindet».'” Thn mit diesen Linien, die gegensitzliche Erinnerungen bergen, aus-
driicklich zu konfrontieren, hétte wohl Streit iiber die erinnerte Geschichte aus-
gelost. Sie als gleichberechtigt nebeneinanderzustellen, vermeidet Konflikte zwi-
schen den Erinnerungsgemeinschaften, verhindert aber moglicherweise Einsich-
ten in das Geschehene, welche die eigene Erinnerung nicht aufbewahrt und ge-
gen die sie sich vielleicht auch weiterhin abschottet. Dann wiirde die jeweilige
Erinnerungsgeschichte exklusiv wirken, fremde Erinnerungen und fremde Erin-
nerungsgemeinschaften ausgrenzen. Erinnerung, obwohl auf Kommunikation an-
gelegt — nur dann erfiillt sie ihren Zweck, wenn sie mitgeteilt wird —, wére dann
lediglich innerhalb der eigenen Erinnerungsgemeinschaft kommunikativ; nach
aussen hingegen wirkte sie als Ausgrenzungs- und zugleich Verteidigungserin-
nerung. Verteidigt wird das eigene Geschichtsbild, das sich gegen konkurrieren-
de Geschichtsbilder absetzt, diese gar als unwahr brandmarkt; und im Extrem-
fall, sofern der Staat erinnerungsgeschichtlich Partei ergreift, mit Strafe bedroht.

Was heisst Erinnerungsgeschichte?

In einem anregenden Aufsatz, in dem die theoretische Konzeption des Giessener
Sonderforschungsbereiches «Erinnerungskulturen» erldutert wird, entfaltet Giin-
ter Lottes ein nuanciertes erinnerungsgeschichtliches Begriffsfeld. Er spricht von
Erinnerungsinteressen und Erinnerungsarbeit, vom Erinnerungssubjekt und Erin-
nerungsgegenstand, von Erinnerungsgemeinschaften und Erinnerungsherren, Er-
innerungskonkurrenz und Erinnerungshegemonien in Erinnerungsrdumen, Erin-
nerungsanpassung und Erinnerungsschicksal, von Individual- und Leiterinnerun-
gen und Erinnerungskcmen.20 Dieses Begriffsarsenal deutet an: Erinnerungsge-
schichten entstehen nicht von selbst, sie werden erzeugt und sind umkampft, sie
konnen Erfolg haben, aber auch scheitern. Und iiber ihre Entstehung, ihre Durch-
setzung oder auch ihr Scheitern entscheiden nicht die Fachleute. Erinnerungsge-
schichte ist nicht das Geschdpf von Historikern, sie hat viele Herren, entsteht
vielfach als Laiengeschichte und tiberdauert, so lange sie in der Bevolkerung le-
bendig bleibt.

Historiker wirken auf beiden Seiten mit, bei den Erinnerungsproduzenten und
auf Seiten derer, die bestimmte Erinnerungsgeschichten als unzutreffend nach-
weisen und ihnen so die gesellschaftliche Wirkung nehmen wollen: mitwirken,
mehr nicht. Es ist die Gesellschaft, die entscheidet, ob sie die Deutungsangebote
der Experten, auch sie nicht einhellig, annimmt oder anderen, vielleicht kontra-

'* Jorg Lau, Ein deutscher Abschied. Heimat II. Wie der Vertreibung aus dem Osten gedenken?
Ohne Selbstmitleid. Eine Ausstellung im Bonner Haus der Geschichte, in: Die Zeit, 8.12.
2005. Vollig kontrdr zu den zitierten Presseberichten ist der Artikel «Vollkommen rehabi-
litiert» von Erich Spéter in: Konkret, 1.2.2006. Die Ausstellung folge «in ihren wesentlichen
Aussagen den Vorgaben des Bundes der Vertriebenen».

% Giinter Lottes, Erinnerungskulturen zwischen Psychologie und Kulturwissenschaft, in: Giin-
ter Oesterle (Hg.), Erinnerung, Geddchtnis, Wissen. Studien zur kulturwissenschaftlichen
Gedichtnisforschung, Gottingen 2005, 163-184. Dieser Band bietet einen préazisen Einblick,
wie in geisteswissenschaftlichen Fachern mit der Kategorie Erinnerung umgegangen wird.



Erinnerungsgeschichte 19

ren Geschichtsvorstellungen folgt. Das gilt generell fiir jede Art von Geschichts-
wissen”', fiir Erinnerungsgeschichte aber in besonderem Masse, denn sie entsteht
aus crlebter Geschichte und gewinnt nur dann gesellschaftliche Bedeutung, wenn
die individuelle Erinnerung von vielen geteilt und so zu einer kollektiven Erin-
nerung von Gruppen wird.

Erinnerungsgeschichte entsteht als ein gesellschaftliches Werk, an dem sehr
viele mitarbeiten, auch Historiker, aber sie nicht vorrangig. Eine Geschichts-
schreibung von Experten fiir Experten hitte keine Chance, zu einer Erinnerungs-
geschichte zu werden. Das wiirde sie nur, wenn sie den Kreis der Experten ver-
lasst und als die Stimme einer Erinnerungsgemeinschaft anerkannt wird. Das ist
durchaus moglich, wie in den letzten beiden Jahrhunderten vor allem an der
Wirkkraft von Nationalgeschichten zu sehen war. Nationen sind, so hatte es
schon Ernest Renan in seiner beriihmten Rede von 1882 gesehen, stets auch Er-
innerungsgemeinschaften.”> Bei ihnen geht es aber um eine Geschichtsvorstel-
lung, die zeitlich weit tiber den lebensweltlichen Erinnerungsraum des einzelnen
hinausgreift. Sie bedarf der Vermittlung, um anerkannt zu werden. Dazu werden
Historiker gebraucht, aber keineswegs nur sie, und wohl nicht einmal hier vor-
rangig sie. Die Belletristik, Medien aller Art, Feste — frither sehr bedeutsam —,
der Sport und all die anderen Erscheinungen, die Michael Billig” dem «banalen
Nationalismus» zurechnet, von der Flagge am Haus {iber die tigliche Wetterkarte
im Fernsehen bis zu den Sozialleistungen des Nationalstaates fiir seine Ange-
horigen — all dies trdgt dazu bei, ohne das Zutun von Geschichtsexperten nati-
onale Geschichtsbilder glaubhaft zu machen und in der Lebenswelt des einzelnen
zu verankern.

Giinther Lottes versteht Nation deshalb als eine abstrakte, zeiteniibergreifende
und die gesamte Gesellschaft umfassende Erinnerungsgemeinschaft, im Unter-
schied zu den beiden anderen Typen von Erinnerungsgemeinschaften, die er un-
terscheidet: zum einen die «erfahrungsgesittigte Erinnerungsgemeinschafty, die
es nur innerhalb der Generation von Zeitgenossen geben kann. An sie hat Mau-
rice Halbwachs bekanntlich das «kollektive Gedichtnis» gebunden.** Und dann,
drittens, die Erinnerungsgemeinschaft von Milieus oder Gruppen, deren Ge-
schichtserfahrungen die Lebenszeit einer Generation iibersteigen, aber nicht von
der gesamten Gesellschaft geteilt werden. Hier ist der Ort von Konfessionsgrup-
pen, deren Weltsicht mit spezifischen Geschichtsvorstellungen verbunden ist, ab-
weichend von denen anderskonfessioneller Gruppen. Erinnert sei nur an die
nationalen Heldengalerien von Katholiken, die auch innerhalb eines National-

*' Vgl. dazu Dieter Langewiesche, Die Geschichtsschreibung und ihr Publikum. Zum Verhalt-
nis von Geschichtswissenschaft und Geschichtsmarkt, in: Dieter Hein/Klaus Hildebrand/
Andreas Schulz (Hg.), Historie und Leben. Festschrift fiir Lothar Gall, Miinchen 2006 (im
Druck).

 Ernest Renan, Qu’est-ce qu’une nation? (1882), in: (Euvres Complétes de Ernest Renan. 2
vols. Edition définitive établie par Henriette Psichari, Paris 1947, vol. 1, 887-906.

* Michael Billig, Banal Nationalism, London/New Dehli 1995.

* Maurice Halbwachs, La Mémoire collective. Ouvrage posthume publié par Mme Jeanne Ale-
xandre, née Halbwachs, Paris 1950; deutsch: Das kollektive Gedichtnis, Frankfurt a.M.
1985.



20 Dieter Langewiesche

staates anders bestiickt sein konnten als die von Protestanten.”” Die nationale Ho-
mogenisierung von Geschichtsbildern stiess hier lange Zeit an Konfessionsgren-
zen. Katholischen Geschichtsbilder vermochten dem Homogenisierungsdruck
standzuhalten, der von den dominanten Leiterinnerungen in einer Nation mit pro-
testantischer Hegemonie ausging, weil die eigene Lebenserfahrung als Katholik
in einer protestantischen Mehrheitsgesellschaft das im katholischen Milieu ver-
mittelte Geschichtsbild immer aufs neue erhirtete. Sozialmoralische Milieus™
wirkten meist auch als Geschichtsmilieus. Indem man anders als andere in die
Vergangenheit blickte, verfestigten sich die Milieubindungen.

Die lebensweltliche Beglaubigung von Geschichtsvorstellungen, die der eige-
nen Erinnerung nicht zugénglich sind, verbindet Erinnerungsgeschichte als Zeit-
geschichte mit einer nur abstrakt erfahrbaren Geschichte jenseits des eigenen Er-
innerungsraumes. An dieser Schwelle der eigenen Lebenserfahrung lisst Mau-
rice Halbwachs das kollektive Gedichtnis in die Geschichte iibergehen. Diese
Geschichte, die man selber nicht erlebt hat, kann aber dennoch in Erinnerungs-
geschichte iiberfiihrt werden, wenn vermittelte und erlebte Geschichte harmo-
nieren, indem sie die gleiche Erfahrung ausdriicken und so eine Sinnkontinuitit
entsteht zwischen dem lebensweltlichen Erinnerungsraum und dem, was davor
geschehen ist.

Erinnerungsgeschichte lisst sich, folgt man diesen Uberlegungen, als eine
dreistufige Architektur mit ansteigender Abstraktion fassen:

1. Geschichtsvorstellungen, die an die Erfahrungen einer Generation gebun-

den sind;

2. Geschichtsvorstellungen, welche die Lebenswelt des einzelnen zeitlich
ibersteigen, aber nur bestimmten Erfahrungsgruppen innerhalb einer Ge-
sellschaft zueigen sind; einer Konfession, einer Ethnie usw.;

3. Geschichtsvorstellungen, die den Anspruch erheben, fiir die gesamte Ge-
sellschaft zeiteniibergreifend giiltig zu sein.

Auf keiner dieser drei Ebenen findet man einheitliche Geschichtsbilder. Sie sind
stets das Ergebnis von Konkurrenz. Doch die Moglichkeit zu dieser Konkurrenz,
in denen sich Geschichtsvorstellungen formen und verdndern, variiert stark.”’
Das soll nun an einigen Beispielen betrachtet werden, an denen sich die Bedin-
gungen fiir gesellschaftliche Erinnerungsproduktion und auch die Beziehungen
zwischen ihr und der professionellen Geschichtsschreibung beobachten lassen.

** Vgl. dazu insbes. die Studien von Urs Altermatt; u.a.: Das komplexe Verhiltnis von Religion
und Nation: eine Typologie fiir den Katholizismus, in: Schweizerische Zeitschrift fiir Re-
ligions- und Kulturgeschichte, 99 (2005), 417-432; zu Deutschland siehe die Studien in:
Dieter Langewiesche/Heinz-Gerhard Haupt (Hg.), Nation und Religion in der deutschen Ge-
schichte, Frankfurt a.M. 2001.

* Dieses in der historischen Forschung zu den deutschen Parteien einflussreiche Konzept hat
Rainer M. Lepsius entwickelt: Parteiensystem und Sozialstruktur (1966), in: ders., Demokra-
tie in Deutschland. Soziologisch-historische Konstellationsanalysen, Gottingen 1993, 25-50.

*7 Fallstudien dazu bieten Bernecker/Brinkmann (Hg.), Kampf der Erinnerungen. Der Spa-
nische Biirgerkrieg (wie Anm. 2). Zu Deutschland siehe etwa Edgar Wolfrum, Geschichte
als Waffe. Vom Kaiserreich bis zur Wiedervereinigung, Géttingen 2001.



Erinnerungsgeschichte 21

Pluralitdt, nicht Partikularismus —
ein Grundproblem jeder Erinnerungsgeschichte

Ein erster Befund lautet: Die Fihigkeit, konkurrierende Geschichtsbilder zu er-
tragen und gegen obrigkeitliche Eingriffe zu verteidigen, bringen nur Gesell-
schaften auf, die hinreichend pluralistisch offen sind. Ungehinderte Geschichts-
konkurrenz ist an gesellschaftlichen Wertepluralismus gebunden und setzt einen
Staat voraus, der bereit ist, diesen Pluralismus zu schiitzen. Demokratie liesse
sich also bezogen auf das Thema Erinnerungsgeschichte definieren als die Be-
reitschaft, Erinnerungskonkurrenz nicht nur widerwillig zuzulassen, sondern be-
wusst zu leben. Demokratien erkennt man an bejahter Vielfalt von Geschichts-
vorstellungen und am Ja zum Streit Giber die Geschichte. Ob diese Vielfalt aber
nicht doch eines gemeinsamen unstrittigen Kerns bedarf, ist auch in langetab-
lierten Demokratien umstritten.

Die Auseinandersetzungen dariiber haben erst jiingst, 1998, in den USA zur
Griindung einer eigenen wissenschaftlichen Fachgesellschaft gefiihrt, der «Histo-
rical Society»”®, einer Sezessionsgriindung, in der sich diejenigen Historiker or-
ganisieren, unter ihnen sehr prominente, die vom Postmodernismus in den histo-
rischen Wissenschaften «cultural wars» befiirchten, in denen die historischen
Grundlagen des US-amerikanischen Selbstverstindnisses zerbrechen konnten.”
Erinnerungsgeschichte ist zwar kein Programmwort dieser Sezessionisten, doch
der Vorwurf eines partikularistischen Multikulturalismus, den sie gegen die post-
modernistische Geschichtsschreibung erheben, zielt auf ein Kernproblem einer
Jeden Erinnerungsgeschichte: Sie entwirft Geschichte aus der partikularen Sicht
einer Erinnerungsgemeinschaft, etwa der Perspektive einer ethnischen Gruppe
oder einer Konfession, doch aus dieser Perspektive allein bietet sich keine Mog-
lichkeit, das eigene Geschichtsbild relativierend einzufiigen in ein Gesamtbild.
Das ist bei den harten Verfechtern dieser Richtung auch nicht gewollt. In dieser

* Informationen bieten die Homepage der «Historical Society» (http://www.bu.edu/historic)
und vor allem ihre Zeitschriften: «The Journal of the Historical Society» und «Historically
Speaking. The Bulletin of the Historical Society». Die Gesellschaft veranstaltet alle zwei
Jahre einen grossen Fachkongress. Ihr Programm lautet (Homepage): «The Historical So-
ciety invites you to participate in an effort to revitalize the study and teaching of history by
reorienting the historical profession toward an accessible, integrated history free from frag-
mentation and over-specialization. The Society promotes frank debate in an atmosphere of
civility, mutual respect, and common courtesy. All we require is that participants lay down
plausible premises, reason logically, appeal to evidence, and prepare for exchanges with
those who hold different points of view. The Historical Society conducts activities that are
intellectually profitable, providing a forum where economic, political, intellectual, social,
and other historians can exchange ideas and contribute to each other’s work. Our goal is also
to promote a scholarly history that is accessible to the public.»

~ Leo P. Ribuffo, Confessions of an Accidental (or Perhaps Overdetermined) Historian, in:
Elizabeth Fox-Genovese/Elisabeth Lasch-Quinn (Hg.), Reconstructing History. The Emer-
gence of a New Historical Society, New York 1999, 143-163, 162. Die Kriegsmetapher ver-
wenden auch andere Autoren in diesem Buch, mit dem die Gesellschaft programmatisch vor
die Offentlichkeit trat.

)
L=



22 Dieter Langewiesche

Extremform erscheint Geschichte als ein Kaleidoskop von Erinnerungserzihlun-
gen. Es zeigt bei jeder Drehung ein neues Bild, isoliert aufeinander folgend, denn
das Konstruktionsprinzip des Kaleidoskops ermoglicht kein Gesamtbild.*

Die Gegner eines solchen radikalen Relativismus sprechen in ihrer Pro-
grammschrift von der Gefahr einer «Balkanisierung» der Geschichtsschreibung
und des gesamten intellektuellen Lebens in der US-amerikanischen Gesell-
schaft.' Die Standards wissenschaftlicher Arbeitsweise wiirden in Beliebigkeit
aufgelost, es gebe keine Methodik mehr, Einigkeit dariiber zu erzielen, was in
der Vergangenheit wichtig war und was nicht.

In diesem Verlust an gemeinsamen Urteilskriterien liege die Ursache, warum
sich die amerikanische Gesellschaft zwar fiir Geschichte, nicht aber fiir die
akademische Geschichtsschreibung interessiere. Geschichtsschreibung als blos-
ses Identitdtsangebot fiir einzelne gesellschaftliche Gruppen verliere ihre Kraft,
Geschichte zu erkennen als «Wissen von der menschlichen Vielfalt»’. Auf das
Thema Erinnerungsgeschichte ausgerichtet, hiesse das: Sofern sie nur noch auf
die Geschichte der eigenen partikularen Erinnerungsgemeinschaft blickt, biete
sie ausschliesslich ihr die Chance, sich historisch fundiert der eigenen Identitit
zu vergewissern, nicht aber der gesamten Nation. Der Geschichte fehlte dann ein
allen gemeinsamer Kern mit Integrationskraft. Fiir eine Einwanderungsgesell-
schaft wire das heikel. Deshalb wird dariiber in den USA besonders heftig dis-
kutiert. Aber auch in Europa, wo man es gewohnt ist, aller Empirie zum Trotz
von der Fiktion homogener Nationalstaaten auszugehen, wird dieses Problem
kiinftig naher riicken. Ein Geschichtsthema mit Zukunft also. Welche Rollen
wird darin die Erinnerungsgeschichte spielen?

Diese Frage soll nun in drei Anndherungen diskutiert werden. Zunichst ein
Riickgriff auf ein theoretisches Werk aus dem 18. Jahrhundert: Johann Martin
Chladenius «Allgemeine Geschichtswissenschaft» von 1752. Dann ein Blick auf
die fulminante Vergangenheitskritik des kantigen britischen Historikers Sir John
Harold Plumb aus dem Jahre 1969. Und schliesslich eine kurze Vergewisserung
bei dem deutschen Historiker Reinhart Koselleck und dem franzdsischen Philo-
sophen Paul Ricceur, denen wir eindringliche Erérterungen der Zusammenhinge
zwischen Gedichtnis und Geschichte verdanken.

Erinnerungsgeschichte als partikulare Augenzeugengeschichte

In seinem grossartigen Werk «Allgemeine Geschichtswissenschaft» von 1752,
das vieles aufwiegt, was seit damals dazu erschienen ist, kannte Johann Martin
Chladenius die Erinnerungsgeschichte als Begriff noch nicht. Doch iiber das

% Das wird niher ausgefiihrt bei Dieter Langewiesche, Geschichtswissenschaft in der Postmo-
derne? In: Langewiesche, Liberalismus und Sozialismus. Gesellschaftsbilder — Zukunftsvisi-
onen — Bildungskonzeptionen, hg. von Friedrich Lenger, Bonn 2003, 28-38.

3! Elisabeth Lasch-Quinn, Democracy in the Ivory Tower? Towards the Restoration of an In-
tellectual Community, in: Fox-Genovese/Lasch-Quinn (Hg.), Reconstructing History (wie
Anm. 29), 23-34, 33.

%2 Alan Charles Kors, The Future of History in an Increasingly Unified World, in: Fox-Ge-
novese/Lasch-Quinn (Hg.), Reconstructing History (wie Anm. 29), 12-17, 17: «knowledge
of human diversity».



Erinnerungsgeschichte 23

Phianomen hat er intensiv nachgedacht. Denn Geschichte, so Chladenius, wird
beobachtet. Geschichte ist fiir thn stets miterlebte Zeitgeschichte. Sie kdnne nie-
mals einheitlich wahrgenommen werden. Warum — das hat er in seiner Theorie
der «Sehepunkte» uniibertroffen dargelegt. Den zeitlichen Sehepunkt, also die
zeitliche Distanz zum Ereignis, das zur Geschichte wird, kannte er noch nicht.
Deshalb konnte es fiir ihn keine Erinnerungsgeschichte geben, die iiber die Zeit
der Miterlebenden hinausgeht. Jedes Geschichtswissen geht in seiner Theorie aus
dem hervor, was der einzelne beobachtet und erinnert, woriiber er mit anderen
spricht, deren Beobachtungen und Erinnerungen er hort. In diesem Erinnerungs-
raum — es ist jener Raum, den Maurice Halbwachs das kollektive Gedédchtnis
nennt; heute spricht man meist vom kommunikativen Gedichtnis™ —entsteht das
Geschichtswissen. Es erscheint bei Chladenius in sich vielstimmig uneinheitlich,
aber von spiteren Generationen nicht mehr zu verdndern. Denn das riickbli-
ckende Umschreiben von Geschichte als einen innovativen Akt kannte er noch
nicht.

Die Wahrheit der Geschichtsiiberlieferung, die Chladenius als eine durch den
stets partikularen Sehepunkt begrenzte erkennt, entsteht fiir thn aus der Augen-
zeugenschaft. Reinhart Koselleck sprach deshalb von der Augenzeugen-Authen-
tizitdt. Wenn es sie nicht mehr gibt, beginnt bei Chladenius die «alte Geschich-
te». Er fragt: Was ist es denn, «wodurch eine Geschichte eigentlich alt wird? Wir
antworten: Die Art der Erkenntnif} bey einer Geschichte wird gedndert, wenn alle
Zuschauer abgestorben sind; dergestalt, da3 man nunmehro sie von den Nachsa-
gern erlernen muB.»**

Dann unterscheidet er die Gruppe der Nachsager. Erzdhlen sie, was sie von
Augenzeugen gehort haben, oder ist es eine reine Nachsager-Erzéhlung? Wenn
«keiner von den ersten Nachsagern am Leben ist», ist die Zeit der alten Ge-
schichte gekommen: «wenn niemand mehr da ist, der durchs Horen von seinen
Vorfahren von der Sache wire belehret worden: so dal man sich nunmehro blof3
an die Denkmale halten muB.»> In unserer Zeit, so Chladenius Mitte des 18.
Jahrhunderts, altert die Geschichte schneller als frither, weil man die selber er-
lebte Geschichte nicht mehr den Jiingeren erzdhle, sondern sie aufschreibe.

Erinnerungsgeschichte erhilt bei Chladenius also keine eigene, spezifische
Position im Arsenal der unterschiedlichen Zuginge zur Geschichte. Bei ihm geht
vielmehr jedes Geschichtswissen, sofern es authentisch ist, aus Erinnerungsge-
schichte hervor. Sie beruht auf Augenzeugenschaft, sei es der direkten, wenn
man dem Geschehen selber beiwohnt, oder der indirekten, wenn es einem von
einem Augenzeugen erzédhlt wird. In beiden Fillen hat sie den Status einer au-

¥ Die Zitationsikonen fiir dieses Konzept sind Aleida und Jan Assmann; siehe insbesondere
Aleida Assmann, Erinnerungsrdume. Formen und Wandlungen des kulturellen Gedé4chtnis-
ses, Miinchen *2006; dies. (Hg.), Mnemosyne. Formen und Funktionen der kulturellen Erin-
nerung, Frankfurt a.M. 1993; J. Assmann, Das kulturelle Gedachtnis. Schrift, Erinnerung
und politische Identitét in frithen Hochkulturen, Miinchen 32005.

* Johann Martin Chladenius: Allgemeine Geschichtswissenschaft (Leipzig 1752). Mit einer
Einleitung von Christoph Friedrich und einem Vorwort von Reinhart Koselleck, Wien 1985,
353.

* Ebenda.



24 Dieter Langewiesche

thentischen Geschichtserzdhlung. Jenseits dieses Raumes beginnt die «alte Ge-
schichte» auf der Grundlage von Nachsager-Erzdhlungen ohne die Authentizitit
der Augenzeugenschaft.

Jede Erinnerungsgeschichte ist ausgezeichnet durch Augenzeugen-Authentizi-
tit, aber immer — unvermeidlich — partikular verengt. Das wusste Chladenius und
dariiber schreibt er profund, uniibertroffen bis heute. Geschichtsschreibung aus
einem einzelnen Sehepunkt, etwa einem konfessionellen, kann niemals den An-
spruch erheben, ein «wahres» Geschichtsbild zu erzeugen. Geschichtsschreibung
ldsst sich verstehen, das hat Chladenius wohl erstmals in dieser Priazision geklért,
als eine Kette von Anndherungen an das Geschehene aus der Perspektive unter-
schiedlicher Sehepunkte.

Erinnerungsgeschichte als innovativer Akt

In dieser Denkfigur ist die Bedeutung zeitlicher Distanz fiir die Wahrmnehmung
von Geschichte bereits angelegt, aber von Chladenius noch nicht in ihrer vollen
Tragweite erkannt. Dennoch gehorte er zu denen, die im Sinne des britischen
Historikers John Herald Plumb «The Death of the Past» vorbereitet haben; so der
Titel seines schmalen, aber gewichtigen Buches von 1969.%° In der deutschen
Ausgabe heisst das Buch «Die Zukunft der Geschichte. Vergangenheit ohne My-
thos» (Miinchen 1971). Dieser Titel scheint das Original ins Gegenteil zu ver-
kehren, trifft aber nicht schlecht, was der Autor sagen will. Sir Plumb trennt
ndmlich scharf zwischen Past und History. Past nennt er alles, was die Ge-
schichte zweckbestimmt einsetzt — die Normalform des gesellschaftlichen Um-
gangs mit ihr, von den frithesten Zeiten bis in die Gegenwart. Past diene dazu,
die Urspriinge und den Zweck menschlichen Lebens zu erkldren, staatliche In-
stitutionen zu heiligen, Klassenstrukturen Giiltigkeit zuzusprechen, moralische
Exempel vor Augen zu fihren, kulturelle Entwicklungen und Erziehungspro-
zesse mit Leben zu erfiillen, Zukunft zu interpretieren, dem Leben des einzelnen
oder der Nation Sinn zu stiften; kurz, die Aufgabe von Geschichte als Past sei
immer gewesen und ist es noch, im menschlichen Bewusstsein den Sinn der
Vergangenheit mit dem Sinn der Zukunft zu verbinden.

Ganz anders Geschichte als History — ein Geschopf der Wissenschaft, ein in-
tellektueller Prozess. Und deshalb nennt Plumb diese Form von Geschichte als
Science von Grund auf destruktiv. Sie entmystifiziere und zerstére damit die
hehren Sinnstiftungen, die der Mensch mit Hilfe von Geschichte als Vergan-
genheit, als Past, erschaffen hat.

Die Geschichte der Menschheit aus der Tyrannei der Vergangenheit 16sen, das
sei die wahre Aufgabe des Historikers als Wissenschaftler, Zerstérung einer Ty-
rannei, die darin liege, die Vergangenheit mit Zwecken zu fiillen, welche die Ge-
genwart binden. Eine gallige Bestimmung des Geschifts wissenschaftlicher Ge-
schichtsschreibung. Kann die Erinnerungsgeschichte dazu etwas beitragen? Soll
sie es?

*® John Herald Plumb, The Death of the Past. With a Preface by Simon Schama and an Intro-
duction by Niall Ferguson. Basingstoke/New York 2004 (1. Aufl. 1969).



Erinnerungsgeschichte 25

Ich frage zundchst: Wo ist ihr systematischer Ort in der allgemeinen Typo-
logie von Geschichtsschreibung, die Reinhart Koselleck zu verdanken ist, um
von dort aus eine Antwort zu versuchen.

Koselleck kennt drei Typen von Geschichtsschreibung, denen sich jede Art
von Historie zuordnen lasse: Aufschreiben, Fortschreiben, Umschreiben. Sie
koppelt er mit den drei Temporalstrukturen geschichtlichen Erfahrungsgewinns,
die er bereits bei Herodot und Thukydides beobachtet und bis in die Gegenwart
unverdndert fortdauern sieht: Erfahrungen kurzfristiger, mittlerer und langfristi-
ger Dauer.”’ Die Erfahrungshistorie, wie Chladenius sie kennt, eine Historie, die
ausschliesslich dem kollektiven oder kommunikativen Gedéichtnis zugehort, ist
an allen drei Typen beteiligt, doch fiir den Typus eins, das Aufschreiben, besitzt
sie das Monopol. Nur was die Zeitgenossen des Ereignisses von ihm iiberliefern,
steht spiteren Generationen zumindest potentiell zur Verfligung.

Erinnerungsgeschichte als zeitgeschichtliche Erstinformation, als Ausgangs-
punkt fiir alles weitere, ist eine innovative Form von Geschichtserzidhlung oder
Geschichtsschreibung. Denn Aufschreiben ist ein innovativer Akt. Als die Ge-
schichtswissenschaft sich vom Ereignis zugunsten langfristiger Strukturen ab-
wandte — das war international eine zeitlang der vorherrschende Trend —, hat sie
auf diese Form der Innovation verzichtet.”® Ohne sich dariiber Rechenschaft ab-
zulegen. Die Erinnerungsgeschichte, wie sie derzeit boomt, hat an der Korrektur
dieses Mangels mitgewirkt. Meist ohne dies zu reflektieren.

Erinnerungsgeschichte ist aber auch an den beiden anderen Typen der Ge-
schichtsschreibung beteiligt, dem Fortschreiben und dem Umschreiben. Fort-
schreiben ist das Normalgeschift des Historikers. Die allermeisten Historiker
sind Fortschreiber. Ein Gliick fiir sie und fiir die Zeitgenossen der Fortschreiber.
Wire es anders, lebten sie in einer Zeit tiefer Umbriiche. Denn Fortschreiben
setzt Geschichtskontinuitdt voraus. Genauer: Die Zeitgenossen leben in dem Be-
wusstsein einer starken Kontinuitit zu der Welt ihrer Vorfahren.” Ein solches
Kontinuitéitsgefiihl verlangt nach einer Geschichtserzahlung, die auf Fortschrei-
ben gestimmt ist. Nur wenn dieses Kontinuitdtsgefiihl bricht, schldgt die Stunde
des Umschreibens — die hochste Form von Innovation, zu der Geschichtsschrei-
bung fahig ist. Es ist aber keine selbstbezogene Innovation aus dem Geiste des

*7 Reinhart Koselleck, Erfahrungswandel und Methodenwechsel. Eine historisch-anthropologi-
sche Skizze (1988), in: Koselleck, Zeitschichten. Studien zur Historik, Frankfurt a.M. 2000,
27-717.

* Ausfiihrlicher dazu Dieter Langewiesche, Uber das Umschreiben der Geschichte. Zur Rolle
der Sozialgeschichte, in: Jiirgen Osterhammel/Dieter Langewiesche/Paul Nolte (Hg), Wege
der Gesellschaftsgeschichte (=Geschichte und Gesellschaft. Sonderheft 22), Géttingen 2006
(im Druck).

* Eine grossartige Analyse solcher Prozesse ist — aus dem Wissen um die eigene existentielle
Bedrohung als Jude in der Zeit der nationalsozialistischen Herrschaft — Richard Koebner
gelungen; siehe vor allem: Die Idee der Zeitwende [1941-1943 verfasst], in: Richard Koebe-
ner, Geschichte, GeschichtsbewuBtsein und Zeitwende. Vortrige und Schriften aus dem
NachlaB, Gerlingen 1990, 147-193. Vgl. dazu Dieter Langewiesche, «Zeitwende» — eine
Grundfigur neuzeitlichen Geschichtsdenkens: Richard Koebner im Vergleich mit Francis Fu-
kuyama und Eric Hobsbawm, in: Zeitenwenden, hg. von Jorg Deventer u.a. Miinster 2002
(*2006), 9-26.



26 Dieter Langewiesche

Historikers, sondern dessen innovative Antwort auf Umbriiche, denen seine Zeit
ausgesetzt 1st. Und nur wenn beides zusammenfindet, der gesellschaftliche Um-
bruch und das Umschreiben der Geschichte, nur in diesem Kairos entsteht eine
neue Sicht auf die Vergangenheit, die von der Gesellschaft angenommen wird.
Die Gesellschaft nimmt sie an, weil ihre eigene Erfahrung eine neue Sicht auf die
Geschichte verlangt. Erfahrungsumbruch und Umbruch kollektiver Geschichts-
bilder bedingen einander.

Auf das Thema Erinnerungsgeschichte gemiinzt: Entsteht sie unter den Be-
dingungen gesellschaftlichen Umbruchs, erschafft sie eine neue Vorstellung von
der Vergangenheit. Das ist nicht die Tyrannei der Vergangenheit, von der Sir
Plumb spricht und die er als die Hauptform der Vergangenheitserzihlung dia-
gnostiziert. Nicht die Vergangenheit legt die Gegenwart in Ketten, sondern die
Vergangenheit wird aus einer verdnderten Gegenwartserfahrung mit neuen Au-
gen gesehen. Dieser Sehepunkt, den Chladenius noch nicht kannte, ist innovativ,
doch er birgt stets die Gefahr, die eine Tyrannei durch eine andere auszutau-
schen. Immer dann némlich, wenn eine tyrannische Gegenwart die Vergangen-
heit an ithre Deutungskette zu legen sucht.

Plumb meint, diese Gefahr bannen zu kénnen, indem er die wissenschaftliche
Geschichtsschreibung ins Spiel bringt. Die Moglichkeit dazu habe erstmals das
20. Jahrhundert geschaffen. Er kennt zwar zahlreiche Exempel wissenschaftli-
cher Geschichtsschreibung aus friitheren Jahrhunderten, doch die Gesellschaft sei
dafiir erst im 20. Jahrhundert aufnahmefihig geworden. Weil, so glaubt er, die
Industriegesellschaft in ganz neuer Weise auf permanenten Wandel eingestellt
sei und deshalb Vergangenheit im Sinne von Past nicht mehr brauche oder nur
noch als ein Feld fiir Sentimentalitdt und Nostalgie. «Industrial society, unlike
the commercial, craft and agrarian societies, which it replaces, does not need the
past.»40

Empirisch plausibler ist das Gegenteil. Starker Wandel, Umbruch gar ver-
starkt das Verlangen, sich historisch sicher zu verorten. Zwei Beispiele mogen
dies veranschaulichen. Als die Nachfolgestaaten des zerstorten Jugoslawien aus
den Triimmermn ihrer Politik territoriale Anspriiche begriindeten, griffen sie auf
altvertraute Geschichtsmythen zuriick, um der Gegenwart, in der alles umbrach,
Zukunftsperspektiven abzugewinnen.*' Ein anderes Lehrstiick bietet in Deutsch-
land der Erfolg von Heinrich August Winklers Buch «Der lange Weg nach Wes-
ten», mit dem er dem neuen, vereinigten Deutschland ein neues Geschichtsbild
zu stiften sucht: das definitive Ende eines deutschen Sonderwegs in die Mo-

*0 Plumb, The Death of the Past (wie Anm. 36), 14.

* Vgl. mit weiterer Literatur Holm Sundhaussen, Die «Genodzidnation»: serbische Kriegs-
und Nachkriegsbilder, in: Dieter Langewiesche/Nikolaus Buschmann (Hg.), Der Krieg in
den Griindungsmythen européischer Nationen und der USA, Frankfurt a.M. 2003, 351-371.
Zur Rolle von Mythen in diesen Prozessen: Bo Strith (Ed.), Myth and Memory in the Con-
struction of Community. Historical Patterns in Europe and beyond, Briissel 2000.



Erinnerungsgeschichte 27

derne.*> Winkler kennt ihn sogar in dreifacher Gestalt, und alle Wege seien nun
zu Ende gegangen. Deutschland — angekommen in der Wertewelt des Westens,
eine Nationalerziahlung, die beiden Seiten Zukunftssicherheit aus Vergangen-
heitserkenntnis verspricht, den Deutschen und ihren Nachbarn. Auch dies ist ein
Umschreiben der Geschichte aus einem Umbruch der Gegenwartserfahrung.
Dieses Umschreiben wird in der Gesellschaft angenommen, weil es mit der eige-
nen Erinnerungsgeschichte harmoniert und sie als geschichtlich sinnvoll legi-
timiert.

Zur Verséhnung von Historie und Erinnerung

Was an Winklers Bild vom deutschen Geschichtsweg vorrangig ist, Geschichts-
schreibung im Sinne von Past oder von History, soll jetzt nicht erortert werden.*’
Es wird vielmehr Sir Plumbs provokative universalgeschichtliche Sicht auf die
Geschichtsschreibung seit ihren Anfiangen bis in die Gegenwart noch einmal
aufgenommen und in eine andere Richtung gefiihrt.

Nicht eine vermeintliche Geschichtsferne der Industriegesellschaft begiinstigt
den gesellschaftlichen Erfolg der traditionskritischen Geschichtsschreibung, die
Destruktionsarbeit der Wissenschaft, mit Plumb zu sprechen. Es vollzieht sich
vielmehr ein Prozess, der als Demokratisierung des Umgangs mit der Geschichte
beschrieben werden kann. Daran mitgewirkt hat eine Geschichtsschreibung, die
Plumb als nichtwissenschaftlich versteht und deshalb der Vergangenheit im Sin-
ne von Past zuordnet, Die Geschichtsschreibung im Banne der Nation bietet an-
schauliche Beispiele. Dies sei kurz erldutert.

Uberall riickte im 19. Jahrhundert ein neuer Akteur in das Zentrum des poli-
tischen Geschehens und der gesellschaftlichen Werteordnung: das Volk, die Na-
tion. Das auf Demokratie angelegte Leitbild Nation bot Zukunftsverheissung und
zugleich ein Programm zur Neudeutung der Vergangenheit. Es errichtete einen
neuen Sehepunkt auf die Geschichte, von dem aus die Geschichte bis in ithre An-
finge national eingefiarbt werden konnte. Dieses Umschreiben von Geschichte
griff nationale Griindungsmythen auf und erzeugte sie.

Die Historie hat sich daran weidlich beteiligt, und dennoch hat sie sich in
diesem Jahrhundert der Nationsbildung und der Arbeit an den nationalen Ge-
schichtsmythen auch zur Wissenschaft entwickelt. Was Plumb scharf voneinan-
der trennt — Historie und Vergangenheit, History und Past — muss also kein Ge-
gensatz sein. Zugespitzt formuliert: Nur weil sich beide nicht scharf voneinander
getrennt entwickelten, konnte die neue Sicht auf die Geschichte so ausseror-

* Heinrich August Winkler, Der lange Weg nach Westen. Bd. 1: Deutsche Geschichte vom
Ende des Alten Reiches bis zum Untergang der Weimarer Republik. Bd. 2: Deutsche Ge-
schichte vom «Dritten Reich» bis zur Wiedervereinigung, Miinchen 2000 u.6.

* Meine Kritik an Winklers Grundposition fiihre ich aus in: Das Alte Reich nach seinem Ende.
Die Reichsidee in der deutschen Politik des 19. und frithen 20. Jahrhunderts. Versuch einer
nationalgeschichtlichen Neubewertung in welthistorischer Perspektive, erscheint in der 2.
erweiterten Auflage von: Nation, Nationalismus, Nationalstaat in Deutschland und Europa,
Miinchen 2007.



28 Dieter Langewiesche

dentlich wirksam in der Gesellschaft werden. Geschichte stieg zu einem zen-
tralen Argument auf im Prozess von Nationsbildung, bei der Entstehung von Na-
tionalstaaten und in der Nationalisierung von Lebenswelten. Diese Kraft hat die
Geschichtsschreibung erst im 19. Jahrhundert erreicht. Sie konnte es, weil sie als
Past die Menschen erfasste und zugleich als Hisfory die neue Sicht auf die Ge-
schichte wissenschaftlich beglaubigte. Diese wissenschaftliche Nobilitierung war
notig, um wirken zu konnen, denn das 19. Jahrhundert war ein wissenschafts-
gldubiges Sékulum.

Paul Ricceur hat dieses Zusammenspiel von Historie und Vergangenheit sen-
sibel durchdacht. Bei ihm gibt es keine scharfe Trennung, sondern einen wech-
selseitigen Bezug. Man ist aufeinander angewiesen. Er spricht von der «Beleh-
rung der Historie durch das Gedéchtnis»*, ohne aber die kritische Funktion der
Historie aufzugeben. Doch nur wenn sie sich auf das Gedichtnis einldsst — ich
iibersetze es hier mit Erinnerung —, kann die kritische Geschichtsschreibung hof-
fen, von der Gesellschaft gehort zu werden und in ihr zu wirken. Ricceur nennt
diese Wirkung therapeutisch. Erinnerungsgeschichte als Geschichtstherapie.

Was ist gemeint? Paul Ricceur redet keineswegs einer Geschichtsschreibung
das Wort, welche die Vergangenheit so zurechtriickt, dass die Gegenwart sich
darin bestitigt findet. Er wendet sich vielmehr entschieden gegen einen «his-
torischen Determinismus», um statt dessen «in der Riickschau Kontingenz in die
Geschichte» einzufiihren. Kontingenz versteht er als Damm gegen eine «retro-
spektive Fatalititsillusion», von der ein «Wiederholungszwangy ausgehen konne
wie von einem Trauma. Deshalb pladiert er dafiir, die Geschichte als «Friedhof
nicht gehaltener Versprechen» zu erzihlen. Einer solchen Geschichtserzihlung
schrieb er eine therapeutische Wirkung zu.*’

Voraussetzung dafiir sei jedoch, Gedéchtnis und Geschichte ins Gespriach zu
bringen, um den «Bruch der Historie mit dem Diskurs der Erinnerung»*® zu ver-
sohnen. Moglich sei dies nur einer Historie, die das vorwissenschaftliche Ge-
dédchtnis — zu ihr gehort auch die Erinnerungsgeschichte der Geschichtslaien —
ernst nimmt und es zugleich ihrer Kritik unterwirft. «Gedéchtnistreue» und «his-
torische Wahrheit» aufeinander beziehen, darin liege die Moglichkeit der Ge-
schichtsschreibung, in der Gesellschaft zu wirken. Indem sie die Menschen er-
fasst, gehe Geschichtserkenntnis iiber in Zukunftsgestaltung. Mit Koselleck zu
sprechen: Vergangene Zukunft gestaltet die kiinftige. Aber nur, wenn die Ge-
schichtsschreibung eine Vergangenheit entwirft, die der Erfahrung der Zeitge-
nossen zuginglich ist.

Damit ist das Wirkungsgeflecht zwischen Erinnerungsgeschichte als das
Werk vieler und der Geschichtswissenschaft als dem Geschéft von Experten in
seinen Grundziigen umschrieben. So sehr beide methodisch unterschiedliche
Wege gehen, es gibt nicht die scharfe Trennung, die John Herald Piumb aus dem

* Paul Ricceur, Das Ritsel der Vergangenheit. Erinnern — Vergessen — Verzeihen, Gottingen
1998, 126.

** Ebenda, alle Zitate 127-130.

*° Ebenda, 114.



Erinnerungsgeschichte 29

Geschichtsdenken seit seinen Anfangen bis heute herauslesen will. Und es sollte
sie auch nicht geben. Sonst beraubte sich die wissenschaftliche Geschichtsschrei-
bung ihrer Wirkungsmoglichkeiten in der Gesellschaft. Doch nicht nur das. Sie
liefe auch Gefahr, den neuen innovativen Sehepunkt auf die Geschichte zu ver-
passen, der nur dann aufsteigt, wenn in der Gesellschaft neue Erfahrungen eine
neue Sicht auf die Geschichte ermdglichen. Dieses Erlebnis ist nicht jeder Ge-
neration vergonnt, gliicklicherweise, sei noch einmal betont, denn es ist an Um-
briiche gebunden, die tief und meist gewaltsam in die Lebenswelt eingreifen. Er-
eignet sich aber ein solches Geschehen, dann darf jede Geschichtsschreibung,
auch die Erinnerungsgeschichte, wenn sie nicht antiquarisch werden will, nicht
mehr im Auf- und Fortschreiben verharren. Dann ist die Zeit des Umschreibens
der Geschichte gekommen.

Damit meine ich nicht, das sei zum Schluss noch eingeflochten, um Miss-
verstandnissen vorzubeugen, die vielen Schiibe an neuen oder vermeintlich neu-
en Zugingen, mit denen versprochen wird, die geisteswissenschaftlichen Facher
umzubauen, die vielen furns, die ausgerufen werden und in immer schnelleren
Konjunkturen aufeinander folgen. Diese Innovationsgesten von Experten gegen-
tiber Experten wird man den verschirften Wettbewerbsbedingungen eines globa-
lisierten Wissenschaftsmarktes zuordnen diirfen. Sie dienen dazu, auf einem un-
tibersichtlich gewordenen Wissenschaftsmarkt Aufmerksamkeit zu erzielen und
Felder abzustecken, auf denen sich neue Produkte einfithren lassen. Wissen-
schaftsimmanent ermdglichen sie durchaus verdnderte Blicke in die Geschichte.
Doch auch hier gilt: Uber die Grenzen dieser Spezialmirkte hinaus wird eine
neue Sicht auf die Geschichte nur wirken, wenn die Gesellschaft dafiir auf-
nahmefihig ist. Und das bestimmt — noch einmal — nicht die professionelle Ge-
schichtswissenschaft. Diese Entscheidung fillt die Gesellschaft selber.

Die Erinnerungsgeschichte ist mit diesen Entscheidungen in der Gesellschaft
enger verkniipft als jede andere Art von Geschichtswissen, denn sie kennt keine
systematische Grenze zwischen Experten und Laien, zwischen der Wissenschaft
und dem Leben.

Erinnerungsgeschichte. Ihr Ort in der Gesellschaft und in der Historiographie

Der Aufsatz prasentiert Erinnerungsgeschichte als eine dreistufige Architektur mit anstei-
gender Abstraktion: 1. Geschichtsvorstellungen, die an die Erfahrungen einer Generation
gebunden sind; 2. Geschichtsvorstellungen, welche die Lebenswelt des einzelnen zeitlich
ibersteigen, aber nur bestimmten Erfahrungsgruppen innerhalb einer Gesellschaft zueigen
sind (z. B. einer Konfession oder einer Ethnie); 3. Geschichtsvorstellungen, die den An-
spruch erheben, fiir die gesamte Gesellschaft zeitentibergreifend giiltig zu sein.

Erinnerungsgeschichte wird verstanden als ein gesellschaftliches Werk, an dem viele
mitwirken; auch Historiker, aber sie nicht vorrangig. Meist entsteht sie als Laiengeschich-
te und iiberdauert, so lange sie in der Bevolkerung lebendig bleibt.

Erinnerungsgeschichte ist immer uneinheitlich. Sie erzeugt konkurrierende Geschichts-
bilder. Ob ein unstrittiger Erinnerungskemn notwendig ist, um den Zusammenhalt der Gesell-
schaft nicht zu gefdhrden, ist umstritten. Das wird an aktuellen Auseinandersetzungen dis-
kutiert. Vor allem aber geht es darum, mit Hilfe von theoretischen Zugingen, wie sie im
18. Jahrhundert bereits J.M. Chladenius, im zwanzigsten Autoren wie J.H. Plumb, R. Ko-



30 Dieter Langewiesche

selleck und P. Ricceur entwickelt haben, die Position von Erinnerungsgeschichte zwischen
wissenschaftlicher Geschichtsschreibung und gesellschaftlichem Geschichtsdenken zu be-
stimmen.

Histoire de la mémoire. Sa place dans la société et dans I’historiographie

L’article présente le theme de I’histoire de la mémoire comme une architecture tripartite, a
degré d’abstraction croissant: 1. des conceptions de I’histoire, qui sont liées aux expé-
riences d’une génération; 2. des conceptions de 1’histoire d’une longue durée intergéné-
rationnelle, mais qui sont propres uniquement a certains groupes d’expérience au sein
d’une société (par ex. une confession ou une ethnie); 3. des conceptions de I’histoire qui
revendiquent une validité supra-temporelle pour I’ensemble de la société. L’histoire de la
mémoire est comprise comme une ceuvre sociale, a laquelle beaucoup de personnes parti-
cipent, dont des historiens, mais pas prioritairement. Le plus souvent, elle se constitue
comme une histoire faite par des historiens populaires et survit aussi longtemps qu’elle
reste vivace dans la population.

L’histoire de la mémoire manque toujours d’unité. Elle génére des images de 1’histoire
qui sont en concurrence. Qu’un noyau de mémoire incontestable soit nécessaire afin de ne
pas menacer la cohésion de la société, est une thése controversée. Elle est discut€e dans
les études actuelles. Il s’agit avant tout, a I’aide d’entrées théoriques telles que les ont
développées, au 18éme siécle déja, J.M. Chladenius, puis au 20eme siecle, des auteurs tels
que J.H. Plumb, R. Koselleck et P. Ricceur, de déterminer la position de I’histoire de la
mémoire entre une historiographie scientifique et une pensée historique sociale.

The history of memory. Its place in society and historiography

This article presents the history of memory as a three stage architecture with increasing
levels of abstraction: 1. conceptions of history which are linked to the experiences of a
generation; 2. conceptions of history which exceed the life world of an individual in terms
of time but are appropriated by certain groups with similar experience within a society
(¢.g. a confessional or ethnic group); 3. conceptions of history which claim to be valid
beyond time boundaries and for the whole society. The history of memory is understood
as a social project which many contribute to, including historians, although they do not
occupy a dominant position. Mostly it arises as popular history and endures as long as it
remains in the memories of the population.

The history of memory always lacks unity. It produces competing historical discour-
ses. Uncertainty exists as to whether there is a need for a core of memory which is not dis-
puted in order that the cohesion of society should not be threatened. Current controversies
are examined. With the help of theoretical approaches such as those developed as early as
the 18th century by J.M. Chladenius, and by 20th century scholars such as J.H. Plumb, R.
Koselleck and P. Ricceur, we shall try to position the history of memory between the
academic writing of history and the thinking of history in wider society.

Schliisselbegriffe — Keywords — Mots clés

Erinnerungsgeschichte, Geschichtspolitik, Geschichtsmérkte, Internationalisierung von
Geschichtsrdumen, Geschichtsverantwortung, Partikulare Geschichtsbilder, Pluralistische
Geschichtsbilder, Geschichtstherapie, Laiengeschichte, Expertengeschichte

Dieter Langewiesche, Professor fiir mittlere und neuere Geschichte an der Universitat
Tiibingen



	Erinnerungsgeschichte : ihr Ort in der Gesellschaft und in der Historiographie

