
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Religions- und Kulturgeschichte = Revue
suisse d'histoire religieuse et culturelle = Rivista svizzera di storia
religiosa e culturale

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 99 (2005)

Buchbesprechung: Rezensionen = Comptes rendus

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REZENSIONEN - COMPTES RENDUS





Rezensionen Comptes rendus 491

Ernst Tremp/Karl Schmuki/Theres Flury (Hg.), Karl der Grosse und seine Gelehrten.
Zum 1200. Todesjahr Alkuins (+804). Katalog zur Ausstellung in der Stiftsbibliothek St

Gallen (22. Dezember 2003 - 14. November 2004), St. Gallen. Verlag am Klosterhof.
2004, 144 S. mit 36 111. (Auslieferung durch die Stiftsbibliothek).

Anlässlich des 1200. Todesjahres Alkuins (t804) fand in der Stiftsbibliothek St. Gallen
eine Ausstellung unter dem Titel «Karl der Grosse und seine Gelehrten» statt. Ein handlicher

Katalog erschien zu diesem kulturellen Ereignis.
Der angelsächsische Gelehrte Alkuin von York traf 781 auf einer Gesandtschaftsreise

nach Rom mit König Karl zusammen. Im darauf folgenden Jahr folgte er der Einladung
des Königs an seinen Hof zu Aachen. Als Leiter der dortigen Hof- oder Palastschule
unterrichtete er hervorragend begabte junge Männer, die zukünftige geistliche und weltliche
Elite des Frankenreiches. Er wurde zu Karls engstem Berater in kulturellen Belangen. Unter

seinem Einfluss erliess Karl der Grosse Verordnungen, um das Bildungsniveau im
I-rankenreich zu heben. Unter Alkuins Leitung wurde das Fundament zur geistigen Erneuerung

des Frankenreiches gelegt: Die christliche Religion, die Kirche mit ihren Amtsträgern

und die gemeinsame Kult- und Bildungssprache Latein sollten das innere Bindeglied
dieses europäischen Grossreiches werden. Schulen und Bibliotheken an den Bischofskirchen

vermittelten das nötige Wissen.
Alkuin war während anderthalb Jahrzehnten wichtigster theologischer und

wissenschaftlicher Berater des Königs und die zentrale Gestalt eines internationalen Gelehrtenkreises

am Hofe Karls. Er war wesentlich an der Ausarbeitung und Formulierung königlicher

Erlasse beteiligt. Seine letzten Jahre verbrachte er als Abt in der Abtei St. Martin in
Tours, wo er einige seiner bedeutendsten Werke schrieb. Die St. Galler Stiftsbibliothek
verfügt über eine reiche Sammlung von Briefen Alkuins an Karl den Grossen, Mitglieder
der königlichen Familie und bedeutender Persönlichkeiten in Abschritten, ferner eine
Dogmatik («De fide sanctae et individuae trinitatis») sowie weitere Werke Alkuins
didaktischer und poetischer Art.

Aus dem Umfeld Karls des Grossen sind weitere Gelehrte mit bedeutenden Werken in
der Ausstellung vertreten: Der Langobarde Paulus Diaconus mit verschiedenen Werken,
darunter einem Gedicht über den Comersee («Incipiunt versus in laude Larii laci»),
Theodulf von Orléans, ein Westgote aus Spanien, mit Gedichten aus der Verbannung in
Angers an Bischof Modoin von Autun, Bischof Jesse von Amiens (Anleitung für die
Spendung der Taufe), Ansegis von Fontenelle (Sammlung von Gesetzestexten Karls des
Grossen und Ludwigs des Frommen), Haito, Bischof von Basel und zugleich Abt von
Reichenau (Kapitular mit Bestimmungen über Lebenswandel und Amtstätigkeit der Priester

seines Bistums), Bischof Halitgar von Cambrai (Bussbuch, das zur Durchsetzung einer
einheitlichen Busspraxis im Frühmittelalter diente).

Ein Prunkstück der Ausstellung war die Wachstafel Karls des Grossen, die hundert
Jahre nach dem Tode des Kaisers nach St. Gallen gelangte, wo sie vom Mönch Tuotilo
beschnitzt und zu kostbaren Einbänden für das von Sintram geschriebene «Evangelium
oblongum» gefertigt wurde. Der wohl berühmteste Schüler Alkuins war Hrabanus Mau-
rus, der Erzbischof von Mainz. Spätere Generationen haben ihm den Ehrentitel «Praecep-
tor Germaniae» gegeben. Er schuf Werke wie «Vom Lob des heiligen Kreuzes» und «In-
stitutio clericorum». Eine spezielle Vitrine war dem Andenken Papst Gregors des Grossen

gewidmet, dessen 1400-jähriges Todesdatum 2004 ebenfalls gefeiert wurde. Seine
zahlreichen Werke wurden im Kloster St. Gallen viel gelesen.

Ein schmerzlicher Schatten lastet heute noch auf der Stiftsbibliothek St. Gallen. Es

fehlen gewichtige Werke ihres Bestandes: Zahlreiche Bände, die 1712 im Toggenburger-
krieg als Raubgut nach Zürich entfuhrt worden waren, sind bis heute nicht an ihren
Ursprungsort zurückgekehrt und der rechtmässigen Eigentümerin, der Stiftsbibliothek,
zurückerstattet worden. Im Jahrhunderte langen Streit zwischen St. Gallen und Zürich wand-

SZRKG, 99 (2005)



492 Rezensionen - Comptes rendus

te sich der Ostschweizer Stand im September 2002 an den Bundesrat mit dem Ersuchen

um freundeidgenössische Vermittlung. In St. Gallen (und anderswo) hofft man auf eine

gütliche Einigung, damit die unrechtmässig in Zürich zurückbehaltenen Werke endlich in

die Stiftsbibliothek heimkehren und dadurch die Integrität des UNESCO-Weltkulturerbes
St. Gallen erreicht werden kann.

Meggen/Luzern Alois Steiner

Praedicatores. Inquisitores I The Dominicans and the Medieval Inquisition. Acts of the
Ist International Seminar on the Dominicans and the Inquisition. 23-25 February 2002,
Rom, 2004 (=Dissertationes historicae. Fase. 39). 816 S., Abb.

Das Generalkapitel des Dominikanerordens, das vom 13. Juli bis 4. August 1998 in
Bologna tagte, «erinnerte sich mit Bedauern an die Rolle, die einige der Mitglieder des
Ordens in den Ungerechtigkeiten der Inquisition gespielt hatten, und empfahl, dass das
Historische Institut des Ordens und eine Gruppe von Historikern, die an einer neuen
Ordensgeschichte arbeiten, diese Rolle überprüften, um die Erinnerung des Ordens zu reinigen
und ihn auf eine Suche nach der Wahrheit zu schicken, bei der die Beurteilung der Leute
Gott allein überlassen wird». In der Folge kam es im Februar 2002 zu einem ersten
internationalen Seminar, das der mittelalterlichen Inquisition gewidmet war; im März 2004
sollte auch ein zweites Seminar mit dem Thema «Die Dominikaner und die Inquisition in

Spanien, Portugal und Amerika» stattgefunden haben, dessen Akten indessen noch nicht
erschienen sind. Grado Giovanni Merlo (Predicatori e inquisitori. Per l'avvio di una
reflessione, S. 13-31) setzt die Tatsache, dass die Dominikaner in den 1230er Jahren mit
dem «officium haereticae pravitatis» betraut wurden, in Beziehung zu den Herrschafts-
ansprüchen der damaligen Päpste (S. 28). Werner Maleczek (Innozenz III., Honorius III.
und die Anfänge der Inquisition, S. 33-43) weist daraufhin, dass «der Kreuzzug und die

Reinhaltung des Glaubens oder umgekehrt, der Kampf gegen die Häresie» Herzensanliegen

Papst Innozenz' III. waren und dass die Karriere Gregors IX., der die Dominikaner
mit der Inquisition betraute, unter Innozenz III. begann und sich unter Honorius III.
fortsetzte; die Verlagerung der Häretikerverfolgung von den Bischöfen auf das Papsttum
war dann eigentlich nur mehr ein logischer Schritt. Giovanni Viarengo (Gli inquisitori e

frate Giordano di Sassonia, S. 45-84) überprüft die Ordenstradition, wonach Jordan von
Sachsen, der Nachfolger des hl. Dominikus in der Leitung des Dominikanerordens, keinen
Anteil an der entstehenden Inquisition hatte, da Papst Gregor IX. sich nicht an ihn
richtete, als er einzelne Dominikaner mit dieser Aufgabe betraute. Lorenzo Galmés Mas
OP (San Ramon de Penyafort y la inquisición en la alta Catalunya, S. 85-103) legt Wert
darauf, dass Raymund von Penafort (1180-1275), obwohl er 1222 dem Dominikanerorden

beigetreten und 1230 von Papst Gregor IX. zu seinem Poenitentiar ernannt worden

war, nie päpstlicher Inquisitor und in seinem Denken eher der bischöflichen als der

päpstlichen Inquisition verpflichtet war. Thomas Scharff (Die Inquisitoren und die Macht
der Zeichen. Symbolische Kommunikation in der Praxis der mittelalterlichen dominikanischen

Inquisition, S. 111-143), geht von den Aussagen dominikanischer Inquisitoren des

13. und 14. Jahrhunderts aus, die «sich als eine kleine, verfolgte Gruppe im Kampf gegen
einen übermächtigen Gegner schilderten, gegen den sie immer wieder nur knapp und mit
Gottes Hilfe bestehen konnten» (S. 112), und erklärt diese Haltung dadurch, «dass viele
Handlungen der Inquisition, gerade wenn es um »Macht) und (Autorität) dieser Institution
geht, abseits vom Selbstbild der Inquisitoren häufig einen ausgeprägten symbolischen
Charakter haben» (S. 121), so etwa die Inszenierung der Urteilsverkündigung (sermo
generalis) oder auch der Folter, bei der es nicht nur dämm geht, «gerichtlich verwertbare,
(wahre) Tatbestände zu eruieren», sondern Machtverhältnisse zu inszenieren (S. 139f).

SZRKG, 99 (2005)



Rezensionen - Comptes rendus 493

Laut M. Michèle Mulchahey (Summae inqui.sitorum and the Art of Disputation: How the
Early Dominican Order Trained its Inquisitors. S. 145-156) gab es bei den Dominikanern
keine spezielle Ausbildung zum Inquisitor, wohl aber zum Beichtiger, und die Aufgabe
des Inquisitors wuchs aus derjenigen des Beichtigers heraus. Marina Benedetti (Frate
Lanfranco di Bergamo, gli inquisitori, l'ordine e la curia Romana, S. 157-204) studiert
aufgrund des Rechnungsbuches von Lanfranco von Bergamo, Inquisitor in Pavia 1292-1305,
die Beziehungen zwischen den Inquisitoren und dem Orden einerseits und der römischen
Kurie andererseits. Peter Segl (Dominikaner und Inquisition im Heiligen Römischen
Reich, S. 211-248) befasst sich einmal mehr mit den Anfängen der Inquisition in
Deutschland (Konrad von Marburg), geht aber auch auf die Neuorganisation der
dominikanischen Inquisition in Deutschland ein, die nach der von Konrad von Marburg
angerichteten Katastrophe in der zweiten Hälfte des 14. Jahrhunderts durch Papst Urban V.
(1362-1370) und Kaiser Karl IV. (1346/49-1376) vorgenommen wurde, bis zu Heinrich
Kramer alias Instititoris, dem Verfasser des «Hexenhammcrs». Pawel Kras (Dominican
Inquisitors in medieval Poland [14th-15th c], S. 249-309) untersucht die päpstliche
Inquisition in Polen, die 1318 durch Papst Johannes XXII. eingerichtet wurde und die
immer eng mit den Bischöfen und dem weltlichen Arm zusammenarbeitete, bis in die
Reformationszeit. Sie hat zwar keine Inquisitionsakten hinterlassen, aber es gibt doch viele
Dinge, die in Polen sehr viel klarer zu sein scheinen als im Westen. Im Anhang (S. 289-
309) wird eine Liste der dominikanischen Inquisitoren im mittelalterlichen Polen (1318-
1500) mit 37 Nummern gegeben. Klaus-Bernward Springer (Dominican Inquisition in the
Archdiocese of Mainz [1348-1520], S. 311-393) beschäftigt sich mit den Neuanfängen
der päpstlichen Inquisition in Deutschland in der zweiten Hälfte des 14. Jahrhunderts und
insbesondere im Erzbistum Mainz, die den Dominikanern der Provinzen Teutonia und
Saxonia oblag (siehe die Übersichten S. 354-358 und 386-389). Walter Senner OP (How
Henricus Institoris became Inquisitor for Germany: The Origin of Sitmmis desiderantis
ajfectibus, S. 395406) vergleicht die Bulle, die als Ausgangspunkt der frühneuzeitlichen
Hexenverfolgungen gilt, mit der Supplik, die im Archivio Segreto Vaticano, Reg. Suppl.
842, fol. 223r-v, liegt (und die S. 404406 wiedergegeben ist), und findet, dass die päpstliche

Kanzlei nicht nur das barbarische Latein verbessert, sondern auch die Aufgabe und
die Kompetenzen der Inquisitoren Kramer und Sprenger präziser umschrieben habe.
Michael Tavuzzi OP (Lorenzo Soleri da Sant'Agata OP [ob. ca. 1510]: The «inquisitor cu-
manus» of the Malleus Maleficarum. A Biographical Note, S. 407420) identifiziert den

«Inquisitor von Como», der im «Hexenhammer» nicht weniger als vier Mal vorkommt,
mit Lorenzo (Soleri) da Sant'Agata, der 1483 zum Inquisitor von Vercelli, Como, Ivrea
und Novara ernannt worden war, und gibt weitere biographische Einzelheiten, die über
die blosse Identifizierung durch Joseph Hansen 1901 hinausgehen. Laurent Albaret (In-
quisitio hereticepravitatis. L'inquisition dominicaine dans le midi de la France aux XlIIe
et XlVe siècles ou la première inquisition pontificale, S. 421446) meint, dass die Wahl
auf die Dominikaner als Inquisitoren gefallen sei, weil diese als «hommes de la prédication

par excellence» galten und weil sie in Südfrankreich bereits fest verankert waren, und
dass die Inquisitoren dem römischen Stuhl direkt unterstellt wurden, um den Orden
angesichts des wachsenden Widerstandes gegen die Inquisition zu entlasten; die Inquisitoren
lebten denn auch gewissermassen am Rande des Ordens und ihre Tätigkeit wurde von
ihren Mitbrüdern nicht eigentlich wahrgenommen oder sogar kritisiert. Albaret bedauert,
dass die Geschichte der Inquisition in den letzten Jahren zu sehr von den Spezialisten der
Häresien geschrieben worden sei, die sie zu sehr als repressiv und zuwenig als persuasiv
geschildert hätten. Peter Biller (Bernard Gui, Sex and Luciferianism, S. 455470)
versucht zu erklären, warum Bernard Gui in seinem Inquisitorenhandbuch die Waldenser in
Zusammenhang mit dem Luziferianismus bringt, und meint, dass dieser auf Reisen von
Südfrankreich nach Italien von den piemontesischen Waidensem gehört habe, denen -

SZRKG, 99(2005)



494 Rezensionen Comptes rendus

allerdings erst am Ende des 14. Jh. weniger Teufelsanbetung als viel Sex zugeschrieben
wurde. Caterina Bruschi (Gli inquisitori Raoul de Plassac e Pons de Pamac e l'inchiesta
tolosana degli anni 1273-80, S. 471493) untersucht die Verhörtechnik der beiden
Inquisitoren aufgrund der in der Collection Doat überlieferten Inquisition und findet dass die
beiden von der Standartmethode abgewichen seien und eine Technik entwickelt hätten,
die sich an die Angeklagten und ihre Situation angepasst habe. Ludwig Vones (Papst
Urban V. [1362-1370] und die dominikanische Inquisition. S. 495-511) kann zeigen, dass
die Initiative Papst Urbans V. sich nicht auf das Reich beschränkte, sondern dass er auch

neue Inquisitoren für die Kirchenprovinzen Lyon. Vienne, Embrun, Tarentaise und

Besançon, für Carcassonne, für die Provence, die Dauphiné und Savoyen ernannte. Besonders

fruchtbar war die Zusammenarbeit mit Kaiser Karl IV., der die Inquisition aus seiner
böhmischen Heimat kannte: hier kam es zu einer ähnlichen Synergie zwischen geistlicher
und weltlicher Gewalt wie in den Anfängen der Inquisition im 13. Jh. Bernard Montagnes
OP (Les inquisiteurs martyrs de la France méridionale, S. 513-538) gehl den im Dienst
ermordeten Dominikanerinquisitoren nach, wie sie im 17. Jahrhundert in Stammbäumen
abgebildet wurden, die den Dominikanerstammbäumen nachempfunden waren, und
insbesondere den 1242 in Avignonet ermordeten Dominikanerbrüdern des Konvents von
Toulouse. Jaume de Puig i Oliver (Nicolas Fymerich. un inquisidor discutido, S. 545-593)
studiert das Verhältnis zwischen dem «Directorium» Eymerichs und der Verurteilung des

Ramon Llull (1376) sowie den Prozess, den die Stadt Valencia 1388 gegen Eymerich selber

führte, nicht zuletzt, weil dieser behauptet habe, dass es dort viele Häretiker gebe.
Claudia Heimann (Quis proprie hereticus est? Nicolas Eymerichs Häresiebegriff und
dessen Anwendung auf die Juden, S. 595-624) zeigt im Rückgriff auf frühere Traktate
Eymerichs, dass dieser den Häresiebegriff tatsächlich in Richtung Juden ausgedehnt hat,
aber auch, dass dies weniger innovativ als vielmehr schriftliche Fixierung bereits geltender

Praxis war. Francesco Quaranta (L'inquisizione e gli Italo-greci, S. 625-641) schildert,

wie in Folge der Einführung der Inquisition in Süditalien (die erst nach dem Ende
der staufischen Herrschaft möglich wurde) der bis dahin tolerierte griechische Ritus
unterdrückt wurde; die dominikanischen Inquisitoren wurden dabei durch die Franziskaner
unterstützt, die in Süditalien über ein ganzes Netz von Konventen verfugten und die
schliesslich auch die Inquisition übernahmen. Andrea Errera (11 tempus gratiae, i domenicani

e il processo inquisitoriale, S. 655-680) betont, dass das inquisitoriale Verfahren
rechtmässig nirgends festgelegt war - deshalb auch die Unregelmässigkeiten eines Robert
le Bourgre oder Konrad von Marburg - und dass die Praxis erst seit Mitte des 13.

Jahrhunderts in Inquisitorenhandbüchern niedergelegt wurde, und erläutert dies am Beispiel
des «tempus gratiae sive indulgentiae», das von den itineranten Dominikanerinquisitoren
in Südfrankreich erfunden wurde, um einen Prozess überhaupt in Gang zu bringen, eine

Einrichtung, deren empirischer Ursprung noch in den Inquisitorenhandbüchern von
Bernard Gui und Nicolas Eymerich zu erkennen ist. Riccardo Parmeggiani (L'inquisitore Florio

da Vicenza, S. 6814>99) zeichnet die Laufbahn von Florio da Vicenza nach, der von
1265 bis 1270 Prior des Dominikanerkonvents von Vicenza, dann Subprior des Konvents
von Venedig und schliesslich von 1278 bis 1293 Inquisitor in der Dominikanerprovinz
Lombardei war und in dieser Eigenschaft 1279 in Parma eine Revolte auslöste, die dazu
führte, dass die Dominikaner die Stadt bis 1288 verlassen mussten (Ernennungsurkunde
und ein ihm zugeschriebenes Urteil im Anhang abgedruckt). Augustine Thompson OP

(Lay versus Clerical Perceptions of Heresy: Protest Against the Inquisition in Bologna,
1299, S. 701-730) schildert anschaulich und spannend den Aufruhr, der im Mai 1299
durch die Verurteilung von zwei angeblich rückfälligen Häretikern (Kathareranhängem)
in Bologna zum Scheiterhaufen ausgelöst wurde, und schliesst, dass dieser nicht
grundsätzlich gegen die Inquisition gerichtet war, sondern eher gegen die Behandlung zumindest

eines der beiden verurteilten Männer, des Börsenmachers Bompietro di Giovanni, der

SZRKG, 99 (2005)



Rezensionen Comptes rendus 495

ein geschätzter Freund und Nachbar war und dem der Inquisitior vor dem Tod die
Kommunion verweigert hatte. Der Widerstand brach indes rasch zusammen und die Dominikaner

sanken in der Gunst der Leute nur sehr vorübergehend. Alfonso Esponera Ccrdàn OP
(Los dominicos y la inquisición medieval segün la Historia de la santa Inquisiciòn [ 1589-
92] de V. J. Antist OP. S. 731-752), befasst sich mit der ungedruckt gebliebenen
«Geschichte der heiligen Inquisition», die der spanische Dominikaner Vicente Justiniano Antist

in den Jahren 1586-1592 geschrieben hatte und die eine Brücke zwischen der
mittelalterlichen und der neuzeitlichen spanischen Inquisition schlägt und in der er den hl. Do-
minikus als den ersten Apostolischen Inquisitor und Konrad von Marburg als Märtyrer
bezeichnet. Simon Tugwell OP (The Downfall of Robert le Bougre, OP. S. 753-756)
bezieht eine Geschichte in den dominikanischen «Vitas fratrum» auf Robert le Bougre und
denkt, dass der Orden sich damit selber von seinem Mitbruder und «exzessiven» Inquisitor

distanzieren wollte.
Nicole Bériou (Conclusions, S. 757-780) weist im Verein mit Grado G. Merlo darauf

hin. dass es der Wille der Päpste war, der die Inquisition ins Leben gerufen habe und dass

man auch den Anteil der Franziskaner, der Bischöfe und insbesondere auch der weltlichen
Autoritäten daran untersuchen musste. Andererseits scheine der Orden der Dominikaner
die ihm von den Päpsten aufgebürdete Aufgabe widerspruchslos auf sich genommen und
auch in seine Geschichte integriert zu haben (Beiträge von Alfonso Esponera Cerdan und
Bernard Montagnes); entsprechend hätte sich der Widerstand jeweils auch gegen die
Konvente und den Orden gerichtet, und nicht nur gegen die einzelnen Inquisitoren. Der Orden
sei stolz gewesen auf seine Mitglieder, die ihre ganzen intellektuellen Kräfte in den Dienst
ihrer Aufgabe gestellt hätten (Beiträge von Andrea Errera und Thomas Schärft); es hätte
aber auch ordensinterne Kritik an Exzessen gegeben (Beitrag von Simon Tugwell).
Nichtsdestoweniger gelte es Anstoss zu nehmen an der Heftigkeit und Gewalttätigkeit,
mit der ein Orden, der ausgezogen war, die Welt zu bekehren, seine «Wahrheit» durchsetzte,

und diese müssen in den Kampf um die Orthodoxie eingebettet werden, den die
Kirche seit dem Hochmittelalter gegen das Böse an sich führte.

Am Schluss stellt sich die Frage, ob dies nun wirklich ein Neubeginn in der
Erforschung der mittelalterlichen Inquisition sei. Bei vielen Vorträgen - und zwar nicht nur
von Dominikanern - sind apologetische Tendenzen spürbar, die eigentlich nicht mehr zu
sein brauchten, wenn man den Gegenstand ganz neu angehen würde. Ausserdem leuchtet
die Anordnung der Aufsätze - auch wenn sie dem ursprünglichen Programm des
Seminars entspricht - nicht ein; anzustreben wäre vielmehr eine chronologische Anordnung
(die Vorträge über Heinrich Kramer alias Institutoris am Schluss); dann würden auch die
noch zu schliessenden Lücken besser sichtbar. Aber selbst dann bliebe etwas ausgespart,
was Werner Maleczek in einer Diskussion nach Ablauf von drei Vierteln des Seminars die
«moralische Seite» genannt hat: «Non basta accumulare dati, nomi, processi, inquisizioni
dei domenicani, altri frati e così via. [...] Secondo me è necessario porsi la domanda che

gli storici normalmente evitano, quella del lato morale. Non mi referisco al giudizio morale

che abbiamo sull'Inquisizione medievale e che spero unanime: era un onore. Vorrei
parlare del giudizio morale che i nostro antenati medievali portarono contro la violenza
nelle persecuzioni di un delitto di fede.» Maleczek fragt also nach dem zeitgenössischen
Widerstand als möglichem Massstab für die Beurteilung der Inquisition, und hier hatte
das Seminar - gerade im letzten Viertel - auch einiges zu bieten (Beiträge von de Puig i

Olivier, Parmeggiani und Thompson), doch müssten dieser Ansatz und diese Widerstände
wohl ernster genommen werden, als man dies auf dem Seminar getan hat. Also einerseits
vielleicht ein systematischeres Vorgehen bei der Erforschung der mittelalterlichen Inquisition

(in Form eines Lexikons?), und andererseits ein (noch!) kritischeres.

Freiburg Kathrin Utz Tremp

SZRKG, 99 (2005)



496 Rezensionen Comptes rendus

Wolfgang Behringer, Witches and Witch-Hunts. A Global History, Cambridge/Maiden
MA, Polity Press, 2004 (=Themes in History), 337 S.

Das vorliegende Buch verdient seinen Untertitel - «A Global History» insofern, als es
sich nicht auf die europäischen Hexenverfolgungen beschränkt, sondern auf die ganze
Geschichte und alle fünf Kontinente eingeht; die Chronologie, die am Anfang gegeben wird,
reicht denn auch von «sorcery scares in the Roman Empire (350-80)» zu «witch craze in

Mozambique, related to HIV infections (2002)». Die Hexerei wird als anthropologisches
Phänomen mit einer historischen Dimension behandelt, und die rationalistische Idee, dass

es Hexerei nie gegeben habe, wird als europazentrisch qualifiziert (S. 8). Im zweiten
Kapitel mit dem Titel «The Belief in Witchcraft» stellt Behringer denn auch fest, dass
Hexerei für denjenigen real war, der an sie glaubte (S. 44). Die Hexenverfolgungen (Kap. 3)
sind eine logische, aber nicht zwangsläufige Folge aus dem Glauben an Hexerei (S. 47).
Den Hintergrund zum Beginn der Hexenverfolgungen im Spätmittelalter sieht der Autor
in einer Klimaverschlechterung (S. 61, 65, 68), die zuerst in den Alpen spürbar wurde und
die bis in die frühe Neuzeit, die hohe Zeit der Hexenverfolgungen (Kap 4), andauerte (S.
87f). Die Verfolgungen standen denn auch in einer gewissen Relation zu den
Wetterschwankungen, von denen man glaubte, dass sie von Hexen verursacht worden seien (S.
104. 1 131"., 116, 124, 127, 131, 137, 159ff). Sie lassen sich aber auch in Beziehung zum
religiösen Klima setzen, denn es fällt auf, dass besonders die erste Generation von
Bischöfen, die im Geist der katholischen Reform erzogen worden waren, sich als Hexenverfolger

hervortat (S. 119). Die Verfolgungen griffen auch auf die Kolonien über, weniger
auf die spanischen in Südamerika als auf die englischen in Nordamerika (Salem, 1692) (S.
143ff.). Ein weiteres Kapitel ist der zeitgenössischen Kritik an den europäischen
Hexenverfolgungen gewidmet (Kap. 5). Behringers Buch schliesst jedoch nicht mit dem Ende
der europäischen Hexenverfolgungen, sondern fährt, in der Perspektive einer «Global
History», mit Hexenjagden im 19. und 20. Jahrhundert fort (Kap. 6). Ebenso wie der Hexenglaube

wurde auch die Kritik daran in die Kolonien gebracht, wo die Abschaffung der
Verfolgungen indessen als Massnahme zum Schutz der Hexen missverstanden wurde (S.
196). Ebenso erstaunlich - oder eben vielleicht auch nicht - ist, dass mit der Entkolonialisierung

die Hexenverfolgungen zunahmen, und erst recht seit Afrika - seit den 1970er
Jahren - in eine wirtschaftliche Krise geriet (S. 21 Iff). Obwohl sich dieses Phänomen vor
den Augen der Zeitgenossen abspielt, weiss man doch mehr über die historischen
europäischen Hexenjagden als über diese zeitgenössischen afrikanischen (S. 216). Absolut
lesenswert ist auch Kapitel 7 über die «neuen Hexen», die feministische Bewegung, die
ebenfalls in den 1970er Jahren in den USA einsetzte und inzwischen zu einer richtigen
Religion geworden ist, mit der ersten Generation von Kindern, die darin aufgewachsen
sind; der Autor meint denn auch, dass diese «neuen Hexen» erstaunt sein würden, wenn
sie wüssten, wie viel traditionelle Hexerei es noch gebe (S. 240). Das Buch ist sehr dicht
geschrieben, sowohl im wörtlichen Sinn (einfacher Abstand) als auch im übertragenen
Sinn, und es ist nicht immer ganz einfach, dem Autor zu folgen, aber die Mühe lohnt sich.
Verarbeitet ist eine grosse Menge von Literatur, die Bibliographie zählt nicht weniger als
37 Seiten (S. 278-315), in kleinem Abstand. Das Buch ist fast ebenso multifunktional wie
die Hexerei selber (S. 26).

Freiburg Kathrin Utz Tremp

Rainer Decker, Hexen. Magie. Mvthen und die Wahrheil, Darmstadt Primus Verlag,
2004, 128 S., Abb.

Beim vorliegenden Buch handelt es sich um das Begleitbuch zu einer dreiteiligen Fern-
sehserie, die im Sommer 2004 vom ersten deutschen Femsehen ausgestrahlt wurde und
die auch Spezialisten mit Gewinn verfolgen konnten, auch (oder gerade weil) das Buch -
SZRKG, 99 (2005)



Rezensionen Comptes rendus 497

trotz seines ambitiösen Titels - nicht beansprucht, im Besitz der «Wahrheit» zu sein
(siehe S. 118). Es bietet vielmehr einen nützlichen und anschaulichen Überblick über das
Phänomen der Hexenverfolgungen und seine Erforschung. Tendenziell ist einzig der
Versuch, das Papsttum aus der Entwicklung der Hexenverfolgungen herauszuhalten, doch hat
der Autor in einem eigenen Buch mit dem Titel «Die Päpste und die Hexen. Aus den
geheimen Akten der Inquisition» (Darmstadt 2003). gezeigt, dass die Päpste in der Tat wenig

mit den Hexenverfolgungen zu tun hatten, wie sie im 17. Jahrhundert in Deutschland
durchgeführt wurden, und dass zwei Mitglieder der «Heiligen und universalen Kongregation

der Inquisition», der Kardinal Marzio Ginetti und Monsignore Francesco Albizzi,
die 1636 in Deutschland weilten, entsetzt waren, als sie «ausserhalb der Mauern mehrerer
Dörfer und Städte unzählige Pfähle errichtet» sahen, «an die gefesselt arme und überaus
bedauernswerte Frauen als Hexen von den Flammen verzehrt worden waren» (S. 74). Ob
dies allerdings auch schon für die Zeit des «Hexenhammers» galt (S. 36, 37, 42). sei

dahingestellt. Richtig ist, dass der Autor des «Hexenhammers», Heinrich Kramer (Insti-
toris), die Hexenverfolgungen den weltlichen Behörden übertragen wollte und dass ihm
dies auch gelang; er war praktisch der letzte Inquisitor in Deutschland, und die Inquisition
wurde gegen die protestantische Ketzerei nicht eingesetzt (S. 42. 46). Luther selber stand
in der gemässigten Tradition des «Canon Episcopi», er glaubte wohl an die Wirklichkeit
des Schadenszaubers, nicht aber an den Hexenflug (S. 48), aber trotzdem nahmen die
Hexenverfolgungen nach dem Augsburger Religionsfrieden (1555) auch in den protestantischen

deutschen Territorien einen Aufschwung (S. 51). Gleichzeitig erhoben sich auch
schon die ersten «warnenden Stimmen», so diejenige von Johannes Weyer, der 1563 ein
Buch mit dem Titel «De praestigiis daemonum» herausgab (S. 53). Innerhalb des
deutschen Reiches konzentrierten sich die Hexenverfolgungen in «Gebieten mit relativ gering
entwickelter Staatlichkeit, also in den Kleinterritorien West- und Südwestdeutschlands,
und in den grösseren Ländern, wo Adel und Städte die Strafgerichtsbarkeit in eigener
Regie ausübten wie zum Beispiel im stark vom landsässigen Adel geprägten Mecklenburg
mit ca. 2000 Hinrichtungen» (S. 55). Ein «Blick über den deutschen Tellerrand» (S. 72f
zeigt, dass die Hexenverfolgungen in Italien, wo die Hexenprozesse von der päpstlichen
Inquisition geführt wurden (S. 74), und in Spanien, wo die Hexerei als Problem der
Seelsorge galt (S. 76), nicht im Entferntesten die gleichen Ausmasse annahmen wie in
Deutschland. Anfang 17. Jahrhundert erliess der Vatikan eine Hexenprozess-Instruktion,
deren Verfasser zwar die Existenz von Hexen nicht in Frage stellten, aber diese doch eher
für harmlose Zauberinnen als für Teufelbündnerinnen hielten (S. 79). Laut den
Sitzungsprotokollen der Glaubenskongregation, die der Forschung seit 1996 zugänglich sind, wurden

Mitte des 17. Jahrhunderts Hexenkinder aus dem bündnerischen Valsertal dem Inquisitor

von Mailand übergeben, um sie vor der Hinrichtung zu retten (S. 81-84). Die päpstliche

«Instructio» wurde auch verschickt und 1661 in Einsiedeln ins Deutsche übersetzt
(S. 84-86). Nichtsdestoweniger fanden die letzten Hinrichtungen in der Schweiz statt, so

diejenige der Magd Anna Göldi 1782 in Glarus. In der Aufklärung traten an die Stelle der
alten neue Vorurteile und Mythen. So schob der preussische Rechtsgelehrte Christian
Thomasius (1655-1728) die Schuld an den Hexenverfolgungen dem Papsttum und seinen

Inquisitoren zu (S. 94) und rechnete Gottfried Christian Voigt, Stadtsyndikus in Quedlinburg,

1784 die Gesamtzahl der in Deutschland, Frankreich, Spanien, Italien und England
zwischen 600 und 1700 hingerichteten Hexen auf 9'442'994 Menschen «hoch» (S. 97f).
Goethe verband im «Faust» den Hexensabbat mit dem Blocksberg, dem Brocken im Harz,
und der Walpurgisnacht (S. 98f), und die Brüder Grimm schufen die Märchenhexe, in der
sie Überreste germanischer Mythologie sahen, «die durch das Christentum fast zur
Unkenntlichkeit entstellt worden sei» (S. 100). Von noch viel falscheren Voraussetzungen
ging Himmlers während der Nazizeit erstellte Hexenkartei aus, die bis 1944 33'000 Fälle
aus 270 Archiven und Bibliotheken verzeichnete (S. 111). An offenen Fragen nennt der

SZRKG, 99 (2005)



498 Rezensionen - Comptes rendus

Autor abschliessend diejenigen nach soliden Zahlen, nach den Konjunkturen der
Hexenverfolgungen, nach dem hohen Frauenanteil, nach Sozialstrukturen und Konflikten und
schliesslich nach der Psychologie von Zeugen, Angeklagten und Richtern.

Freiburg Kathrin Utz Treinp

Dissidences religieuses et sorcellerie: une spécificité montagnarde? Communications
présentées lors de la table ronde préparatoire du colloque «Religion et montagne en Europe,
de l'Antiquité à nos jours», organisées par l'Université de Toulouse-Le Mirail et la
laboratoire d'anthropologie de Toulouse (EHESS) à Toulose le 15 novembre 2001, in: Heresis.
39 (automne/hiver 2003), S. 9-134.

Bei den hier anzuzeigenden Aufsätzen handelt es sich um die Beiträge, die am 15. Nov.
2001 an der Universität Toulouse-Le Mirail zum erwähnten Thema gehalten wurden. Dieses

Kolloquium wiederum diente der Vorbereitung eines umfassenderen, das inzwischen
(Ende Mai/Anfang Juni 2002) in Tarbes stattgefunden hat; die Akten sollen in zwei Bänden

erscheinen (S. Brunet, N. Lemaître, éd.. Clergés, communautés et famille des

montagnes d'Europe, und S. Brunet/D. Julia/N. Lemaître. Montagnes sacrées d'Europe, beide
Pans 2004). Serge Brunet (Introduction. S. 12-17) geht von der Vermutung aus, dass «les
fortes contraintes de l'environnement montagnard font que les peuples des montagnes,
comme les peuples des bords de mer étudiés par Alain Cabantous (Le ciel dans la mer.
Christianisme et civilisation maritime, XVIe-XIXe siècle, Paris 1990), n'ont pas tout à

fait la même façon de se comporter - et peut-être de croire, risqueraient certains - que
ceux des plaines et des villes». Er postuliert, «de sortir de l'unicité de la croyance telle
qu'elle est exprimée par l'autorité ecclésiale et d'en envisager sa variabilité», und bezieht
sich dabei auf das von William Christian Jr. formulierte Konzept der «local religion»
(Local Religion in Sixteenth Century Spain, Princeton 1981). Brunet formuliert das
«Paradox einer Berglandschaft, die einerseits an ihrem Glauben festhält und manchmal

sogar als konservativ und widerspenstig beschrieben wird und die andererseits religiöse
Abweichungen und Phänomene wie die Hexerei hervorbringt» und erinnert an die Ka-
tharer von Montaillou, die Waldenser der Alpen und des Luberon und schliesslich die Hexen

des Labourd. Sind diese Phänomene darauf zurückzuführen, dass die Berge häufig als
Rückzugsgebiete dienten, oder auf die Neigung der Bergbevölkerung, an Archaischem
festzuhalten, oder auf besondere Formen der Frömmigkeit? Pienette Paravy (La sorcellerie,

une spécialité montagnarde? Le cas du monde alpin occidental. A propos d'un ouvrage

récent, S. 19-33) ist eine Rezension der fünf ältesten Texte zur Hexerei, die das
Seminar für mittelalterliche Geschichte der Universität Lausanne kürzlich herausgegeben
hat (L'imaginaire du sabbat. Edition critique des textes le plus anciens [1430 c-1440 c],
réuni par M. Ostorero, A. Paravicini Bagliani, K. Utz Tremp, Lausanne 1999). Diese fünf
ältesten Texte entstammen alle dem Alpenraum (in einem weiteren Sinn) und scheinen
deshalb die Vermutung zu unterstützen, dass insbesondere die frühe Hexerei eine «spécialité

montagnarde» sei. Hétérodoxie ist in den Alpen bereits seit der gregorianischen
Reform bekannt, und die Antwort der Kirche bestand - seit Innozenz III. (1198-1216) - in
Inquisition und intensivierter Predigt, beides durch die damals neuen Bettelorden. Das
Resultat war die «Erfindung des Sabbats» (l'invention du sabbat). Trotzdem zögert Pierrette

Paravy, die Hexerei als eine «spécialité montagnarde» zu verstehen, denn frühe
Hexenverfolgungen hat es auch ausserhalb der Alpen gegeben (z. B. in Anas um 1460). Pilar
Jimenez Sanchez (Catharisme ou catharismes? Variations spatiales et temporelles dans

l'organisation et dans l'encadrement des communautés dites «cathares», S. 35-61)
unterscheidet vier Zonen und fünf Perioden des Katharismus (oder eben der Katharismen, siehe
Tableau récapitulatif S. 61), ohne zu wissen (oder zu erwähnen), dass es eine entspre-

SZRKG. 99(2005)



Rezensionen Comptes rendus 499

chende Diskussion («Valdismo o valdismi») auch in Bezug auf die Waldenser gibt. Zum
Thema trägt sie nur insofern bei. als sie den sterbenden Katharismus in den Bergen (Mon-
taillou) situiert. Nelly Poustomis-Dalle (Le langage des pienes: l'iconographie de portails
romans des sept vallées [Hautes-Pyrénées]. S. 63-76) ist eine kunstgeschichtliche Arbeit
und behandelt ein Ensemble von romanischen Portalen der zentralen Tälern der Pyrenäen,
deren Tympani meist mit einem Chrismon versehen sind. Gabriel Audisio (Unité et

dispersion d"une diaspora européenne: les vaudois [XVe-XVIe siècles]. S. 77-89) stellt die

Frage nach der Identität der Waldenser in Raum und Zeit. Die Verfolgung durch die
Inquisition führte dazu, dass die Häresie sich von der Stadt auf das Land verschob. Am
Ende des Mittelalters gab es zwei grosse Flügel, die deutschen und die romanischen
Waldenser. die durch ihre jeweiligen Wanderprediger zusammengehalten wurden und die

eigentlich nur sehr wenig voneinander wussten. Jean-Pierre Albert (Croire et ne pas croire.

Les chemins de l'hétérodoxie dans le Registre d'inquisition de Jacques Fournier. S.

91-106) beschäftigt sich mit den rund zehn heterodoxen Fällen des Inquisitionsregisters
des Bischofs Jacques Fournier (1317-1325). die seiner Ansicht nach beweisen, dass die
Menschen nicht einfach die Empfanger von religiösen Nachrichten - orthodoxen oder
häretischen - waren, sondern dass sie sich mit einem gewissen gesunden Menschenverstand

die Dinge selber zurecht legten und somit das betrieben, was die heutigen
Religionssoziologen «bricolage des croyances» nennen. Dazu trug bei. dass sie in ihrer Mitte
Häretiker wussten. Katharer und Waldenser. die bewusst anders als orthodox dachten und

glaubten, weiter ein relativ heftiger Antiklerikalismus und schliesslich Überreste von
traditionellem Glauben.

Wieder näher an das eigentliche Thema des Bandes rückt François Bordes (Montagne
et sorcellerie au pays basque et en Béarn, S. 107-114). Er stellt ganz klar die Fragen,
erstens ob es eine Hexerei der Berge und entsprechend eine Hexerei der Ebenen gebe,
zweitens welchen Platz die Berge im Diskurs der Richter und der Hexen einnähmen und
drittens ob die Berge in seinem Unteisuchungsgebiet bei der Entwicklung der Hexerei
einen bevorzugten Platz eingenommen hätten. Die erste Frage wird ganz klar verneint,
während sich bei der zweiten herausstellt, dass das Gebirge - aber auch das Meer -
tatsächlich im Diskurs der Richter (insbesondere Pierre de Lancre) einen wichtigen Platz
einnimmt (was im übrigen mit den Beobachtungen, die anhand der ältesten Texte zum
Sabbat gemacht wurden, übereinstimmt, siehe L'imaginaire du sabbat, 511-513). Man
glaubte bis ins 19. Jahrhundert, dass der Hagel im Gebirge entstünde, das man deshalb mit
Schutzkapellen versah, deren Kapläne die Gewalt hatten, das Wetter zu beschwören. In

Beantwortung der dritten Frage führt Bordes aus, dass Hexenverfolgungen zwar im
Baskenland in den Bergen stattgefunden hätten, im Beam aber in der Ebene, dass mutmassliche

Hexen sich aber nicht selten vor den Verfolgungen in die Berge geflüchtet hätten. Der
Autor stellt einen grundlegenden Unterschied zwischen den französischen Richtern und
denen des spanischen Navarra fest, für welche letztere das Gebirge tatsächlich ein
bevorzugter Wohnort von Hexen darstellte, während die französischen es vor allem als

Missionsgebiet sahen. Das Gebirge war nicht der Ort, wo die Hexerei sich entwickelte, aber
manchmal bot es Schutz und Fluchtmöglichkeiten. Martin Gelaberto Vilagran (La
sorcellerie catalane à l'époque moderne, S. 115-128) unterscheidet zwischen «discours
rationaliste» und «discours démonologique». Im ersten wird von der Hexerei ein Bild entworfen,

das sich nicht gross von demjenigen unterscheidet, das vom frühmittelalterlichen
((Canon episcopi» verworfen wurde, was nicht zuletzt damit zusammenhängt, dass die

spanischen Inquisitoren eher Juristen als Theologen und Humanisten waren. Aber auch im
«discours démonologiste», im Zusammenhang mit den Verfolgungen von 1610 bis 1614,
findet im Grund nur eine «Verteufelung» von altertümlichen Vorstellungen wie der Wilden

Jagd statt, nicht aber eine Verbreitung des Bildes von der Hexensekte, wie es sonst im
Europa der frühen Neuzeit verbreitet war. Bezeichnend ist, dass der «discours rationa-

SZRKG. 99 (2005)



500 Rezensionen Comptes rendus

liste» vor allem in den Ebenen Kataloniens verbreitet war, der - immerhin gemässigte
«discours démonologique» in den Bergen, die im Zuge der katholischen Reform
«innenmissioniert» wurden. Nicole Lemaître (Conclusion, S. 129-134) plädiert für eine «Umde-
finierung» des Gebirges: «La montagne comme le désert ou la mer, est d'abord non pas
un espace géographique mais une façon d'habiter, de se poser des questions, de s'approprier

des savoirs et de les transmettre dans un milieu fragile et incertain.»

Freiburg Kathrin Utz Tremp

Alain Boureau, Satan hérétique. Naissance de la demonologie dans l'Occident médiéval
(1280-1330). Paris. Odile Jacob. 2004, 319 S.

Es ist das erklärte Ziel des vorliegenden handlichen, broschierten Buches, aufzuzeigen,
dass die Angst vor dem Teufel nicht einen immanenten Aspekt des mittelalterlichen
Christentums darstellt, sondern erst an der Wende vom 13. zum 14. Jahrhundert (1280—

1330) auftauchte (S. 10). Dabei geht es letztlich um die Anfänge der Hexenverfolgungen,
die in den Jahren 1430-1450 einsetzen und die sich ohne die Angst vor dem reufei nicht
erklären lassen. Die Dämonologie ist eine Wissenschaft, die nicht erst mit dem
«Hexenhammer» (I486) einsetzt, und auch nicht mit den ersten theoretischen Texten zu den
Hexenverfolgungen (zeitgleich mit den ersten Verfolgungen), sondern spätestens mit der
Bulle mit den Anfangsworten «Super illius specula», die Papst Johannes 1326/1327
erlassen hat. Darin wurden gewisse magische Praktiken (wie die Herstellung von Bildern)
und die Anrufung des Teufels zur Häresie erklärt, und zwar aufgrund von Gutachten, die
der Papst 1320 von zehn Theologen und Kanonisten hatte erstellen lassen. Dies aber
bedeutete, dass auch magische Praktiken in Zukunft durch die Inquisition, die
Sondergerichtsbarkeit tur die Häresie, bekämpft werden könnten. Die Angst Papst Johannes' XXII.
vor der Magie lässt sich auf den Aufschwung zurückführen, den Künste wie die Astrologie

und Alchemie seit dem 13. Jahrhundert genommen hatten. Für Johannes XXII. aber

waren diese magischen Künste eng an die Anrufung von Dämonen gebunden.
Im zweiten Kapitel seines Buches geht Boureau näher auf die Gutachten ein, die

1326/1327 zum Erlass der Bulle «Super illius specula» geführt hatten, insbesondere auf
dasjenige des Franziskaners Enrico del Carretto, das den Pakt mit dem Teufel als Analogie

und zugleich Gegensatz zum göttlichen Sakraments begriff. Es kommt nicht von
ungefähr, dass den Anhängern des Teufels nachgesagt wurde, dass sie die Taufe und die
Eucharistie, die beiden wichtigsten der sieben katholischen Sakramente, pervertierten. In
diesen beiden Sakramenten konnte man eine Übereinkunft, einen Bund sehen, den Gott
mit den Gläubigen geschlossen hatte und den der Teufel jetzt zu imitieren versuchte.
Einen Pakt mit dem Teufel zu schliessen, war schon nur deshalb häretisch, weil man damit
dem Teufel ähnliche Kräfte wie Gott zutraute.

Der «sakramenteile Pakt», wie Boureau ihn nennt, ist wesentlich beängstigender als
der ((normale» Pakt, den er im dritten Kapitel anhand der Legende von Theophil
beschreibt. Er weist aber auch auf die Schwurgenossenschaften aller Art hin, die im 13.

Jahrhundert Hochkonjunktur hatten und die von den Autoritäten - weltlichen und klerikalen

- als «Verschwörungen», Komplotte, schlechte «Pakte» wahrgenommen wurden. In
diesem Zusammenhang weist Boureau auch auf den «Pakt» («convenenza») hin, welchen
die Katharergläubigen mit den «Perfekten» schlössen, wenn sie im Augenblick ihres Todes

durch das «consolamentum» in die Sekte aufgenommen werden wollten, und ebenso
auf die Reihe von «imaginären» Komplotten (Lepröse, Juden, Hexer und Hexen), die
Carlo Ginzburg in seinem Buch über die Anfange der Hexenverfolgungen («Storia notturna»,

1989) für das 14. Jahrhundert vorgeschlagen hat. Letztlich aber geht - etwa beim
Franziskaner Pierre de Jean Olivi - der Pakt auf den Bund zwischen Gott und den Men-

SZRKG, 99(2005)



Rezensionen - Comptes rendus 501

sehen zurück, einen Bund nicht zwischen Gleichgestellten, sondern zwischen einem höchsten

Meister und vielen Niedriggestellen, ein Bund, der eher absolutistische als «demokratische»

Tendenz hat.
Im vierten Kapitel befasst Alain Boureau sich mit den Anfangen der scholastischen

Dämonologie bei Thomas von Aquin, insbesondere im Traktat «De malo», den dieser
1272 am Ende seines Lebens verfasste. Das neue Interesse am Teufel und den ihn

umgebenden Dämonen erklärt sich nicht zuletzt aus den dualistischen Häresien des 13.

Jahrhunderts, insbesondere dem Katharismus, zu welchem die Theologen Stellung beziehen

mussten, aber auch aus den eschatologischen Szenerien, welche die franziskanischen Spi-
ritualen in der Nachfolge von Joachim von Fiore entwarfen und bei welchen der Teufel
und die Dämonen eine wichtige Rolle spielten. Und schliesslich war die Dämonolgie die
Kehrseite der «Angeologie», der Lehre von den Engeln, die ebenfalls von der Scholastik
entwickelt worden war und die kürzlich von Tiziana Nani-Suarez neu erforscht worden ist

(Les Anges et la philosophie. Subjectivité et fonction cosmologique des substances séparées

à la fin du Xllle siècle, Paris 2002).
Das fünfte Kapitel ist der Rolle gewidmet, welche die Dämonen in den

Heiligsprechungsprozessen von Anfang des 14. Jahrhunderts spielten (Kanonisationsverfahren von
Pierre von Morrone, Louis von Anjou. Thomas von Cantiloupe, Thomas von Aquin, Chiara

von Montefalcone, Yves Hélory, Nikolaus von Tolentino und Raymond von Penya-
forte). Es lässt sich beobachten, dass die Dämonen in den Wundererzählungen eine schon
recht grosse Rolle spielten (etwa bei Besessenheit), dass sie aber durch die kurialen
Fragekataloge gewissermassen in Schacht gehalten, eingedämmt wurden; die gelehrte Kultur
versuchte auf die volkstümliche einzuwirken. Es ist denn vielleicht auch nicht zufällig,
wenn die Heiligsprechung Nikolaus' von Tolentinos, des ersten Heiligen des Augustiner-
eremitenordens, in dessen Leben die Heilung von Besessenen eine relativ grosse Rolle
spielte, nicht auf Anhieb zustande kam, sondern erst im 15. Jahrhundert.

In Kapitel 6 und 7 vergleicht Boureau die Figur des Besessenen zunächst mit
derjenigen des Schlafwandlers und dann mit derjenigen des Mystikers bzw. der Mystikerin,
und zwar anhand der heiligen Chiara von Montefalcone und Angela von Foligno. Chiara

trug in ihrem Herzen die Leidenswerkzeuge Christi eingegraben, und Angela hatte im
Jahr 1291 in der Franziskanerkirche von Assisi ein Bekehrungserlebnis, das sehr nach
einem Anfall von Besessenheit aussah. Es war eine Pandorabüchse, die sich hier öffnete,
und die Kirche versuchte so lange wie möglich, den Deckel darauf zu halten, zum
Beispiel mit der Verdammung der Häresie vom Freien Geist auf dem Konzil von Vienne
(1311/1312).

Im Epilog spinnt der Autor an diesen Gedanken weiter. Eine wichtige Frage ist,
warum der Flinken erst hundert Jahre nach der Entfesselung der Dämonen um 1320

übergesprungen ist und die ersten Hexenverfolgungen ausgelöst hat (ein Phänomen, das Jean-

Patrice Boudet als «retard à l'allumage» bezeichnet hat). Einen der Gründe für diesen
«retard» sieht Boureau im Widerstreben sowohl von weltlichen als auch von kirchlichen
Autoritäten, die Inquisition einzuschalten (Papst Johannes XXII. selber hegte ein tiefes
Misstrauen gegenüber der Inquisition), einen weiteren in der Tatsache, dass eschatolo-
gische Gedanken zu Beginn des 14. Jahrhunderts erst bei einer Minderheit (franziskanische

Spirituale) verbreitet waren und dass es erst die Kalamitäten des 14. Jahrhunderts
(Pest und Schisma) brauchte, um eine weitere Öffentlichkeit für sie empfänglich zu
machen. Die Idee vom Pakt mit dem Teufel führte - laut Boureau - zur Vorstellung von
einem Netz von Häretikern, unerbittlichen Gegnern der katholischen Einheit, von denen

am Ende des 14. Jahrhundert klar war, dass sie sich nicht würden bekehren lassen. «Unbe-
kehrbar» (und unbelehrbar) erschienen den Zeitgenossen sowohl Waldenser als auch Hexer

und Hexen, und Boureau argumentiert damit, dass die ersten Hexenverfolgungen dort
stattfanden, wo auch Häretiker verfolgt wurden (oder worden waren), nämlich in der Dau-

SZRKG, 99 (2005)



502 Rezensionen - Comptes rendus

phiné und in den Pyrenäen. Der Autor kann aber nicht erklären, warum es auch im Wallis
(das er übrigens der Diözese Lausanne zurechnet...) zu frühen Hexenverfolgungen
gekommen ist. obwohl dort nie Häretiker verfolgt worden waren. Er behauptet weiter, dass
in Savoyen keine frühen Hexenverfolgungen stattgefunden hätten und übersieht dabei das

savoyische Aostatal und die Arbeit von Silvia Bertolin und Ezio Gerbore über die
dortigen Hexenverfolgungen (Rezension SZRKG. 98 [2004], S. 223/224). Die Abwesenheit
von Hexenverfolgungen in Savoyen aber führt er darauf zurück, dass hier eine starke
weltliche Macht am Werk gewesen sei. die Hexenprozesse nicht zugelassen hätte, eine
Behauptung, die er immerhin nicht zu generalisieren wagt.

Der Epilog weist uns auf die Schwächen des sonst sehr anregenden Buches hin: Es

vernachlässigt zumindest ein wichtiges Element im Prozess. der von der Entstehung der
Dämonologie im 13. Jahrhundert zu den Anfangen der Hexenverfolgungen im 15.
Jahrhundert fühlte: die Häresie und die häretische Sekte. Boureau kommt zwar immer wieder
auf den Katharismus zu sprechen (S. 46f, 11 Of.. 129f, 198), er kennt ihn aber nicht wirklich

und hat deshalb nicht gesehen, dass der Dualismus nicht einfach über dem ganzen
christlichen Mittelalter schwebt (wie er S. 90 behauptet), sondern dass er einen essentiellen

Hintergrund - und Widerpart für vieles abgab, was im 13. Jahrhundert neu gedacht
wurde. Noch viel weniger weiss Boureau über das Waldensertum. was er etwa durch die
Aussage beweist, dass die Waldenser Ende des 14. Jahrhunderts überall in Europa
zugenommen hätten (S. 264). Es geht auch nicht an, Waldenser sowie Hexer und Hexen auf
die gleiche Stufe zu stellen und zu sagen, dass sie an den gleichen Orten verfolgt worden
seien, denn Waldenser hat es wirklich gegeben, Hexer und Hexen aber nicht; es besteht
hier ein fundamentaler Unterschied, über den noch gründlich nachgedacht werden muss.
Die Frage, warum der Funke erst hundert Jahre nach der Bulle «Super illius specula»
übergesprungen ist, bleibt weiter zu beantworten, während zu den Anfangen der Dämonologie

und zur Häretisierung der Magie doch Wesentliches gesagt ist. Dem Buch ist auch
etwas abträglich, dass es letztlich aus verschiedenen Aufsätzen besteht, die der Autor
bereits früher veröffentlich hat, ohne indessen genau mitzuteilen, welcher Aufsatz welchem
Kapitel zugrunde liegt (siehe S. 15); trotzdem bleibt es ein für die Erforschung der
mittelalterlichen Voraussetzungen für die Hexenverfolgungen wichtiges Buch.

Freiburg Kathrin Utz Tremp

Michael Tönsing, Johannes Malkaw aus Preussen (ca. 1360 - 1416). Ein Kleriker im
Spannungsfeld von Kanzel. Ketzerprozess und Kirchenspaltung, Warendorf, Fahlbusch
Verlag, 2004 (=Studien zu den Luxemburgern und ihrer Zeit, Bd. 10), IX+473 S.

Es ist zu begrüssen, dass Michael Tönsings Konstanzer Dissertation aus dem Jahr 1995,
die bislang einzig in Form von Mikrofichen greifbar war, jetzt auch als Buch erschienen
ist. Der Verfasser zeichnet darin das bewegte Leben des um 1360 geborenen Klerikers
Johannes Malkaw nach, der zwar aus der zum Deutschordensstaat gehörenden Stadt Strasburg

an der Drewenz stammte, dessen Wirken sich jedoch auf die Rheinlande konzentrierte.

Malkaw ist an sich kein Unbekannter: Seine Person «in das Gedächtnis einer
breiteren wissenschaftlichen Öffentlichkeit gerufen» hatte nämlich, wie Tönsing in seiner
Einleitung (S. 4) schreibt, bereits der verdienstvolle Regional-, Waldenser- und
Inquisitionshistoriker Herman Haupt, der 1884 zwei grundlegende Beiträge zu Malkaw veröffentlichte.

Auf einer breiteren Quellenbasis, unter besonderer Berücksichtigung der jeweiligen
lokalen Kontexte beleuchtet nun Michael Tönsing Malkaws Biographie neu, wobei seine
Arbeit alles bis anhin zu dieser Person Geschriebene ersetzt.

Deren Lebensweg lässt sich nur vor dem Hintergrund des Grossen abendländischen
Schismas 1378-1417 verstehen, gibt es doch eine Konstante, die Malkaws wechselvolle

SZRKG, 99 (2005)



Rezensionen - Comptes rendus 503

Laufbahn wie ein roter Faden durchzieht: das bedingungslose Einstehen für das römische
Papsttum, dessen aggressive Propagierung Malkaw mitunter in ernstliche Schwierigkeiten
brachte. Am detailliertesten lassen sich die Reaktionen auf seine Predigten am Beispiel
von Strassburg im Elsass zeigen, wo Malkaw 1390/1391 von seinen Feinden mit letztlich
unhaltbaren Ketzereivorwürfen überzogen und in einen langwierigen Häresieprozess
verwickelt wurde. Malkaw geisselte dort die Anhänger der avignonesischen Obödienz als

Schismatiker, überschüttete zugleich aber auch die «Neutralen», die sich aus dem Streit
der Päpste heraushalten wollten, mit Vorwürfen. Dies allein kann die erbitterte
Feindschaft, mit der man Malkaw in Strassburg begegnete, jedoch noch nicht erklären: Zum
einen befanden sich die erklärten Parteigänger von Clemens VII. in der Stadt in der
Minderheit, zum anderen lassen sich unter Malkaws strassburgischen Gegnern auch Anhänger
der römischen Obödienz identifizieren, allen voran der Dominikaner Nikolaus Böckler,
Inquisitor im Mainzer Erzbistum, zu dem auch die Diözese Strassburg gehörte.

Was Malkaw in den Augen seiner Widersacher so gefährlich machte, war demnach
nicht nur seine dezidierte Unterstützung des römischen Papstes Bonifaz IX., obwohl die
städtische Obrigkeit einen vorsichtigen, in der Obödienzfrage neutralen Kurs zu steuern
versuchte, sondern auch der Umstand, dass er wortgewaltig «die Gleichgültigkeit der
Strassburger Geistlichkeit, vor allem der Mendikanten, gegenüber den unter der städtischen

Bevölkerung herrschenden sittlichen Missständen» anprangerte (S. 28). Der
Gegenschlag erfolgte in Form eines gegen Malkaw gerichteten Inquisitionsverfahrens, in
dem der Ordens- und der Weltklerus, der Rat sowie der Bischof zusammenspannten, die
einen durch den Prediger hervorgerufenen Aufruhr fürchteten. Die Affäre zog sich bis
1394 hin, als die Häresieanschuldigungen in den Augen eines von der Universität Heidelberg

berufenen Gutachterkollegiums in sich zusammenfielen, womit eine zwei Jahre
zuvor vom selben Gremium ergangene Qualifizierung umgestossen wurde In der Zwischenzeit

war Malkaw von Bonifaz IX. zum päpstlichen Ehrenkaplan ernannt worden, was von
den Protektionen zeugt, die er genossen haben muss.

Es ist müssig, an dieser Stelle Malkaws weiteren Lebensweg resümieren zu wollen,
auf dem er 1411 in Köln erneut in einen - ungleich weniger gut belegten - Ketzerprozess
hineingezogen wurde. Michael Tönsing hat sämtliche bekannten Quellenstücke zu Malkaw

(insgesamt fünfündsechzig) zusammengetragen und legt sie entweder ediert oder als

Regest vor. In seiner Untersuchung verdichtet er das versammelte Material auf minutiöse
Weise zu einer Lebensbeschreibung, die geistes- und lokalgeschichtliche Exkurse enthält,
die über das eigentliche Thema hinaus Gültigkeit haben. Insbesondere aber kommt dem
Autor das Verdienst zu, die Handlungsträger der beiden gegen Malkaw inszenierten
Prozesse prosopographisch erfasst zu haben, wodurch sich entlarvende Erkenntnisse zum
politischen «Subtext» der Verfahren gewinnen Hessen. Insgesamt legt Michael Tönsing mit
seinem Malkaw-Buch eine höchst aufschlussreiche Monographie vor, die bei aller
Wissenschaftlichkeit auch spannend zu lesen ist. Dem gegenüber wiegen die wenigen
formalen Einwände, die man anbringen könnte, leicht.

Bern Georg Modestin

Stefan Weiss, Rechnungswesen und Buchhaltung des Avignoneser Papsttums (1316-
1378). Eine Quellenkunde, Hannover, Hahnsche Buchhandlung, 2003 (=Monumenta Ger-
maniae Historica, Hilfsmittel, 20), 254 S.

«Ainsi, comme les actes publics et privés, comme les textes historiographiques, les
documents financiers sont et doivent être objets d'étude diplomatique». Cette citation de

Jean Favier, mise en exergue, caractérise parfaitement la perspective dans laquelle se

place l'ouvrage de Stefan Weiss. Il entreprend en effet une étude diplomatique attentive

SZRKG, 99 (2005)



504 Rezensionen - Comptes rendus

des registres comptables de la papauté d'Avignon, décrivant les différents types de registres,

leur format, l'écriture des scribes, les remarques ajoutées lors de la vérification des

comptes, etc. Loin d'être un exercice un peu sec, cet ouvrage fait apparaître comment les

documents tels qu'ils sont conservés aujourd'hui ont été produits, à quels besoins et
stratégies ils répondaient sur le plan comptable, comment leur présentation a évolué au cours
de la période étudiée, et enfin ce qu'ils traduisent de la manière de gérer propre à chaque
pontificat.

L'approche est d'autant plus intéressante que l'époque étudiée est cruciale pour le
perfectionnement de la comptabilité, pour la papauté comme ailleurs en Europe. Les premiers
livres, encore isolés, contenant recettes et dépenses de l'administration financière centrale
de la papauté remontent au pontificat de Boniface VIII. Les différences entre ces premiers
registres et ceux de Jean XXII - les comptes sont dès lors conservés de façon continue -
sont déjà si grandes qu'elles nécessitent un premier chapitre: passage d'un enregistrement
chronologique à une subdivision systématique en sous-titres, introduction de sommes à la

fin de chaque titre, changement de format des registres qui, de longs et étroits,
parviennent à une plus grande largeur. A partir de Jean XXII, les livres de comptes
systématiques sont conservés en plusieurs exemplaires, le plus souvent trois; les livres
chronologiques continuent à être tenus, même s'ils ne sont plus reliés. Le nombre de
documents comptables ainsi produits justifie la démarche de l'auteur, qui décrit pontificat par
pontificat, de Jean XXII à Grégoire XI, et année par année, les livres de comptes qui nous
sont parvenus. Malgré son caractère plutôt technique, cette enumeration s'avère passionnante,

tant elle révèle d'indices et d'observations sur le fonctionnement concret de
l'administration financière.

La période est marquée par une constante évolution. Ainsi, sous Benoît XII, l'auteur
montre entre autres que les attributions changent au sein de la Chambre: le trésorier est

désormais responsable de la surveillance de la comptabilité, alors que le camérier, dont les

fonctions sont devenues essentiellement politiques, n'effectue plus que le contrôle final
des comptes. Sous Clément VI, Stefan Weiss est attentif aux effets sur la conservation des

documents d'un changement de trésorier, l'influence des hommes sur la manière de tenir
les comptes pontificaux étant un constat récunent de cette étude. En outre, tant les livres
chronologiques que les livres systématiques deviennent plus grands, les registres
chronologiques prenant le format des anciens livres systématiques et ces derniers des dimensions
encore plus grandes qui leur valent le nom de «libri magni». La gestion des ressources
sous Clément VI est l'objet d'un excursus, intitulé «Wo blieb das Geld Benedikts XII.?
Kreative Buchführung unter Clemens VI.», qui montre comment, sous Clément VI, les

recettes ne suffisant plus, on se met à puiser dans les réserves constituées par Benoît XII.
Si les bilans des comptes annuels peuvent faire croire à une bonne santé des finances
pontificales, les inventaires du trésor pontifical montrent que Clément VI y a largement puisé,
dépensant 2/5 de plus chaque année de son pontificat que ce qu'indiquent ses livres de

comptes; il laissa à ses successeurs des caisses pratiquement vides. Signe des difficultés
financières dues notamment à la politique de son prédécesseur, Innocent VI passera, au

cours de la troisième année de son pontificat, à une comptabilité mensuelle. Cette
nouveauté fera perdre de l'importance aux livres systématiques, qui seront abandonnés
définitivement sous Grégoire XI.

Après ce parcours chronologique, une dernière partie de l'ouvrage replace les livres de

comptes étudiés dans le système de la comptabilité pontificale, par rapport aux comptabilités

des acheteurs pontificaux, aux registres de quittances, etc., abordant également des

questions comme l'état de l'art de calculer à la curie. L'ouvrage se termine par une liste
détaillée des livres de comptes pontificaux conservés aux Archives vaticanes, avec cotes,
courte description, esquisse du contenu et renvoi le cas échéant à une édition. Un répertoire

des manuscrits cités et un index des noms et des lieux viennent compléter le tout.

SZRKG, 99 (2005)



Rezensionen - Comptes rendus 505

En un mot, l'ouvrage de Stefan Weiss est un outil de travail indispensable pour s'y
retrouver dans la multiplicité des sources comptables de la papauté d'Avignon. L'approche
diplomatique, souvent appliquée aux actes mais pas aux documents financiers, se révèle
un outil de premier plan pour entrer dans ce type de sources, d'autant que l'auteur sait
maintenir en éveil l'intérêt du lecteur par des récapitulations et de brefs excursus. On ne

peut donc qu'être heureux que ce livre, qui aurait dû former le chapitre introductif d'un
ouvrage sur l'approvisionnement en vivres de la cour papale à Avignon, ait pris une
existence autonome.

Berne Clémence Thévenaz Modestin

Volker Reinhardt, Francesco Guicciardini (1483-1540). Die Entdeckung des
Widerspruchs. Göttingen/Bern, Wallstein/Stämpfli, 2004 (=Kleine politische Schriften, Bd.
13). 208 S.

Die beiden bedeutendsten florentinischen Denker der Renaissance sind ohne Zweifel
Niccolò Machiavelli (1469-1527) und Francesco Guicciardini (1483-1540). Während
Machiavelli mit seinem «II principe» noch heute in aller Munde ist. geriet sein
Kontrahent allmählich in Vergessenheit, obschon ihn Eduard Fueter in seiner «Geschichte der
neueren Historiographie» 1911 gebührend würdigte.

Volker Reinhardt hat den ambitiösen Versuch unternommen, den «nicht gelesenen
Klassiker» aus dem Schatten des Vergessens herauszuholen. Keine leichte Aufgabe, da in
Italien nicht einmal die Textgrundlagen dieses Denkers und Historikers aufgearbeitet
sind. Guicciardini erlebte die Umbruchsituation in Florenz und Italien ab 1494 aus bevorzugter

Position, gehörte er doch, in engem Kontakt zu den Medici, zur politischen Elite
von Florenz. Er war schon früh Botschafter seiner Vaterstadt in Spanien. Giovanni de'
Medici wurde 1513 Papst (Leo X.). Dieser berief Guicciardini im Alter von 33 Jahren

zum Regierungschef von Modena, später auch von Parma und Reggio Emilia; dort
befriedete er erfolgreich die politischen Verhältnisse. Später wurde er vom andern Medici-
Papst Clemens VII als Sekretär verwendet. Aus solcher Tätigkeit gewann der Florentiner
die Erkenntnis, man müsse zuerst selber praktischer Politiker gewesen sein, um
Geschichte schreiben zu können. Als Papst Paul III. ihm nochmals hohe Ämter anträgt,
schlägt er diese zugunsten der Geschichtsschreibung aus. Er ist jetzt hoch geehrt, aber
weitgehend einflusslos. Nach einem 1539 erlittenen Schlaganfall stirbt Guicciardini.

Mit dem Tode Lorenzo de' Medici 1494 begann das Drama Italiens. Die florentini-
sche Republik wurde zur Tyrannis. Der Mönch Savonarola wandte sich gegen den sittenlosen

Papst Alexander VI. Savonarola scheitert, wahrend dem Bösewicht auf dem Papstthron

alles zu gelingen scheint.
1512 glaubt Guicciardini im «Discorso di Logrogno» eine bis in die wesentlichen

Einzelheiten ausgeführte Verfassung für ein Florenz ohne die Medici gefunden zu haben,
mit welcher, Patrizier und Mittelstand miteinander verklammert, die Fehler der Vergangenheit

vermieden würden. Ein Jahrzehnt später hat sich im «Dialogo del reggimento di
Firenze» die 1512 noch selbstsichere Meinung des Autors verflüchtigt. Sein Wunsch
einer klugen Elitenherrschaft hat sich als Illusion erwiesen. Der Autor lehnt auch die
weltliche Macht des Papsttums ab, obschon er in späteren Jahren als dessen politischer
Ratgeber fungierte.

Das Jahr 1527 mit dem Sacco di Roma ist ein traumatisches Wendejahr. Die Hoffnung

auf ein Gleichgewicht der Mächte in Italien ist verloren gegangen. Guicciardini
geht mit Clemens VII., der in der Engelsburg nach der Plünderung Roms als Gefangener
weilt, hart ins Gericht. Mit dem Niedergang Italiens verschiebt sich der Entscheidungsschwerpunkt

aus Italien heraus. Die Reformation betrachtet er als Gegengewicht zur un-

SZRKG, 99 (2005)



506 Rezensionen Comptes rendus

umschränkten doppelten Macht des Papsttums «in spiritualibus et temporalibus»,
obschon er sie ablehnt. Zudem steht der Kirchenstaat einem italienischen Nationalstaat
unüberwindlich entgegen.

Guicciardini ist der Ansicht, der Historiker sollte der Geschichte seiner eigenen Zeit
verpflichtet sein, weswegen er seine «Storia d'Italia» begann. Den ersten Medici-Papst
Leo X. schildert er als skrupellosen Machtpolitiker. Der andere Medici-Papst Clemens
VII. besass ein bedächtiges Naturell, zwar mit einem scharfen Verstand, aber ohne die
Kraft zur Entscheidung. Guicciardini kritisiert auch den französischen König Ludwig
XII., der von seinem alles beherrschenden Ziel. Mailand zu erobern, geprägt ist. Aus
Geiz soll er den eidgenössischen Honoratioren, welche für die Anwerbung von
Söldnerkontingenten als unverzichtbare Makler und Vermittler auf traten, die dringend
gewünschte Aufstockung ihrer Pensionen verweigert haben. Die Konsequenz war die Sperre

von eidgenössischen Söldnern für diesen König. Daraus folgte die Vertreibung der
Franzosen aus Oberitalien und letztlich ein Bündnis von Schweizern mit dem Papst, das
in Gestalt der Päpstlichen Schweizergarde bis heute fortbesteht.

Volker Reinhardt hat in dieser anregenden, jedoch nicht leicht zu lesenden Studie die
Gestalt des Florentiners Francesco Guicciardini dem deutschsprachigen Leser erschlossen.

Meggen/Luzern Alois Steiner

Andreas Zajic. «lu ewiger gedächtnis aufgericht». Grabdenkmäler als Quellefiir Memoria

und Repräsentation von Adel und Bürgertum im Spätmittelalter und in der Frühen
Neuzeit. Das Beispiel Niederösterreichs, Wien/München, Oldenbourg, 2004 ^Mitteilungen

des Instituts für Östeneichische Geschichtsforschung, Ergänzungsband 45), 404 S.,
14 Abb.

Die kulturhistorische Forschung hat sich in den vergangenen Jahren vermehrt Fragen der
Memoria und der Gruppenrepräsentation zugewendet. Vor diesem Hintergrund ist auch
die umfangreiche Studie Andreas Zajics zu sehen, welche sich Grabdenkmälern und
Grablegen als Objekten widmet, die sich in besonderem Masse als Bedeutungsträger
eignen. Sich im wesentlichen beschränkend auf das Gebiet Niederösteneichs - als historisch

bedeutsames Erzherzogtum Österreich unter der Enns - gelingt es dem Autor mittels
verschiedener Fragestellungen und methodischer Zugänge an zahlreichen Beispielen,
einen umfassenden Einblick in ein erstaunlich vielschichtiges Thema zu geben.

Das erste Kapitel widmet sich der memoriastiftenden Funktion von Grablegen, wobei
auch das kulturelle Umfeld von Begräbnis und Grabmal exemplarisch eingeordnet wird:
Begräbniszeremoniell, Leichenpredigten, Grabpflege sowie entsprechende Stiftungen zur
Sicherung von Unterhalt und Fürsorge. Die Bedeutung gerade von Grabinschriften zur
Identitätsstiftung wird von Zajic besonders betont, wobei der Hinweis nicht fehlt, dass

spezifisch kunsthistorische Untersuchungen den Inschriften bis anhin nicht die notwendige

Aufmerksamkeit gegeben hätten.
Dass der Wahl des Bestattungsortes grosse Bedeutung zukam, wird im zweiten Kapitel

offensichtlich, wobei die Bestattung «ad sanctos» - innerhalb einer Kirche selbst - so

begehrt wie prestigeträchtig war. Grüfte als adelige Erbbegräbnisse lassen sich ab dem 16.

Jahrhundert vermehrt nachweisen. Besonders beliebt als Begräbnisstätten waren auch
Kirchen klösterlicher Konvente, da man sich dort in besonderem Masse des perpetuierten
Gebetsgedenkens sicher glaubte. Für Wien konstatiert der Autor parallel zur Konzentrierung
des östeneichischen Hochadels am kaiserlichen Hof ab dem 17. Jh. eine zunehmende
Bedeutung von Familiengrabkapellen und -grüften in den Kirchen. Europaweit setzten sich

jedoch im Laufe des 18. Jahrhunderts Bestrebungen durch, Bestattungen innerhalb von

SZRKG, 99 (2005)



Rezensionen Comptes rendus 507

Kirchen und Ortschaften generell zu verbieten. In Niederösteneich geschah dies um
1783/84 unter Joseph II. Dahinter standen nicht nur hygienische Aspekte, sondern auch
der aufklärerische Versuch. Totenkult und Memoria zu säkularisieren.

Ein weiteres Kapitel untersucht schliesslich eine Vielzahl von Grablegen und teilt
diese nach formalen Kriterien in verschiedene Kategorien ein. wobei offensichtlich wird,
wie vielgestaltig Grabmalskultur ursprünglich gewesen ist: Von eher einfachen
Wappengrabplatten. Epitaphen. Totenschilden reicht die Palette bis zu figürlichen Grabdenkmälern,

wobei Zajic für Niederösterreich deren aufwendigste Ausführung - monumentale
Hoch- und Freigräber «als künstlerische Ausnahmeerscheinungen und Spiegelbilder
höchster Geltungsansprüche» bezeichnet, tür die sich «keine Nachahmer» fanden. Hier
hätte ein vergleichender Blick auf die römische Grabmalskultur, welche gerade in den
letzten Jahren vermehrter Gegenstand sozial- und kunstgeschichtlicher Forschung war,
fruchtbar sein können. Denn gerade im römischen sozialen Umfeld, welches sich wie
kaum ein anderes durch soziale Konkurrenzsituation geprägt sah. wurden die Grabmäler
tendenziell stets monumentaler und erwies sich die Grabmalskultur generell in künstlerischer

Hinsicht als äusserst innovativ und produktiv.
Das letzte Kapitel bietet schliesslich eine vertiefte Analyse der Grabinschriften, weiche

sich für zahlreiche Familiengeschichten oftmals als die ältesten schriftlichen Quellen
überhaupt erweisen. Zajic konstatiert bei den Inschriften von adeligen und bürgerlichen
Grabmälern jeweils sehr fein ausdifferenzierte Titulaturen, welche auf starke soziale
Gliederungen verweisen. Entsprechend weist der Autor gerade den Inschriften eine besondere
Rolle bei der Konstruktion adeliger und bürgerlicher Identität zu. Detaillierte Zeichnungen

der Grabmäler und Inschriften landen sich denn auch regelmässig in genealogischen
Dokumenten wieder und wurden nicht zuletzt zur Bekräftigung von Rechtstiteln
herangezogen.

Zajics Studie bietet mehr als einen profunden Einblick in die Sepulkrakultur
Niederösterreichs: Sie zeigt die vielfältigen Möglichkeiten der Auseinandersetzung mit
Grabmalskultur auf und was diese als historische Quellengattung zu bieten hat. Für die künftige

Forschung ist Zajic Werk unverzichtbar, auch aufgrund seines in grossen Teilen, und

von ihm selbst konstatierten. Handbuchcharakters. Gerade deswegen hätte man indes
seine kenntnisreichen Ausführungen gerne mit zusätzlichem Bildmaterial illustriert
gesehen. Mit dem Autor ist zu wünschen, dass weitere profunde Studien aus regionaler
Perspektive folgen werden. An Untersuchungsmaterial sollte es nicht fehlen, findet sich doch
kaum eine ältere Kirche in Europa, welche nicht zumindest ein Grabmal bergen würde.

Schattdorf Ulrich Köchli

Ulinka Ruhlack. Die Reformation in Europa, Frankfurt a.M.. Fischer Taschenbuchverlag.

2003 (=Europäische Geschichte, 60129), 288 S.

Ulinka Rublack lehrt europäische Geschichte der Frühen Neuzeit an der Universität Cam-
bridge/GB. Ihre Studie mit dem Titel «Die Reformation in Europa» ist sowohl in der
Reihe «Europäische Geschichte» als auch in einer englischen Ausgabe in der Reihe «New
approaches to European history» erschienen. Sie hat diese Aufgabe an der Stelle von Bob
Scribner übernommen.

Rublack untersucht «die institutionellen Erfolgsgeschichten von Religionen und ihre
Sinnsysteme aus einer soziologischen und anthropologischen Perspektive». Sie geht
vorwiegend den beiden Fragen nach: Wie erlangten Luther und Calvin Einfluss? Wie wurden
«die neuen protestantischen Wahrheiten» von den Menschen aller Gesellschaftsschichten
im Alltag rezipiert? Rublack verficht folgende zwei Thesen: Erstens sei der Erfolg von
Luthertum und Calvinismus nur im Zusammenhang der Orte Wittenberg und Genf zu

SZRKG. 99(2005)



508 Rezensionen Comptes rendus

verstehen und hänge damit zusammen, dass es den Reformatoren gelang, «die dortigen
institutionellen und menschlichen Ressourcen optimal für sich zu nutzen». Zweitens habe
der Protestantismus nicht zu einer «Entzauberung der Welt», wie Max Weber vermutete,
beigetragen, sondern zu einer «Überzauberung» der Welt bis um 1650. indem er die
Antichrist-, Teufels-, Vorsehungs- und eschatologischen Vorstellungen verstärkt habe.

Im ersten Teil geht Rublack auf «Wittenberg und die neue Wahrheit» ein. Sie
beschreibt den Aufstieg einer unbedeutenden Stadt, in der sich eine «intellektuelle und
prophetische Gemeinschaft» bildete. Insbesondere wurden Luthers Ideen deshalb so rasch
bekannt, weil er Unterstützung von Schlüsselpersonen der Stadt hatte wie Melanchthon, Lukas

Cranach und Georg Spalatin. Melanchthon. früher Humanist, war Griechischprofessor
an der neu gegründeten Universität Wittenberg. Cranach war Maler und Kunstdirektor
sowie in den Jahren 1537 bis 1544 Bürgermeister des Ortes. Spalatin war Hofprediger und
fürstlicher Sekretär und handelte als Mittler zwischen Luther und dem Fürsten. Dank
einer Gruppe treuer Anhänger, unter denen Johannes Bugenhagen für den Norden her-

vonagte, verbreitete sich die neue Lehre und prägte vielerorts die Kirchen-, Stadt- und

Staatspolitik, die vom Modell einer charismatischen Leitung ausging. Luther und seine

Gesinnungsfreunde bestimmten die Personalpolitik an der Universität und gingen gegen
falsche Propheten vor. Gemäss Rublack hing der Erfolg Luthers mit «spezifischen Macht-
und Selbstdarstellungsstrategien» zusammen. Dazu trugen auch die Religionsgespräche
bei, die als Strategie der Wahrheitsfindung eingeführt wurden. Diese neu gefundene
Wahrheit führte zu einer neuen gesellschaftlichen Ordnung, in der Pfarrer eine Schlüsselposition

innehatten. Das Bildungswesen (Sprachen, Bibel, Argumentation) wurde
umstrukturiert. Die Lutherischen ordneten sich einer fest umrissenen Führungsinstanz von
Fürsten, Behörden und der Kirche unter. Zudem wurden die weltlichen Vollmachten über
die Kirche ausgeweitet. Die Reformation Luthers war zudem eine Studentenreformation.
Viele Studenten der Universität Wittenberg trugen Luthers Lehre nach Hause und pflegten

weiterhin den Kontakt zu Luther und Melanchthon. Gleichzeitig hemmte Luthers
eschatologischer Ansatz vorausschauendes Planen. Luthers Blick blieb auf Deutschland
konzentriert.

Der zweite Teil trägt den Titel «Kaiser und Königsschwester: Andere Wahrheiten im
Zeitalter der Hétérodoxie». Darin stellt Ulinka Rublack fünf einflussreiche Menschen aus
verschiedenen Ländern Europas vor, nämlich Karl V., der von 1519 bis 1555 Kaiser des

Heiligen Römischen Reiches war, den Humanisten Desiderius Erasmus, den bekanntesten
europäischen Gelehrten jener Zeit, Ulrich Zwingli, den Zürcher Reformator, die Schwester

von König Franz von Frankreich, Margarete von Angoulême und Navana, die für
kirchliche Reformen plädierte, und Martin Bucer, den Strassburger Reformator. Rublack
zeigt, wie diese fünf Grössen Luthers Einfluss in Europa relativierten. Sie unterscheidet
für die Frühphase der reformatorischen Bewegungen vier Typen. In Zürich wurde durch
Zwingli die erste grosse Stadtreformation ausgelöst. Zweitens bildete Dänemark als lutherisch

orthodoxes Land eine Ausnahme in Europa. Drittens formten sich die Reformationsbewegungen

in Frankreich und den Niederlanden bis zur Mitte des 16. Jahrhunderts noch
zu keiner Institution um. Viertens führte in England und Schweden ein Monarch die
Reformation von oben ein, ohne allerdings die protestantischen Ideen in der Praxis
umzusetzen.

Der dritte Teil befasst sich mit dem Calvinismus unter dem Titel: «Eine Religion des
Anstands: Die reformierte Wahrheit». Calvin, ein junger, ehrgeiziger Mann, kam zufallig
nach Genf, das sich zur Stadtrepublik entwickelte, ins Exil. Er begann dort kirchliche
Institutionen wie die Compagnie des Pasteurs und die Akademie aufzubauen und wurde von
den städtischen Autoritäten (des Rates, der Schulen) unterstützt. Er hielt Tausende von
Predigten und beeinflusste dabei das Pfankollegium, die Compagnie des Pasteurs, sowie
die Bevölkerung. Am Ende von Calvins Leben waren etwa die Hälfte der Einwohner

SZRKG, 99 (2005)



Rezensionen Comptes rendus 509

Genfs Religionsflüchtlinge. Die von Calvin geschaffene Kirche behielt stärker als in
Zürich ihre Eigenständigkeit, arbeitete aber gezielt mit der Stadtrepublik zusammen. Sie

knüpfte an die Ethik an und plädierte für Anstand und Masshalten. Es war Brauch, in
einem Religionsgespräch den Glauben der Neueintretenden anhand der Bibel zu prüfen.
Weitaus wichtiger jedoch war die religiöse Praxis. Es wurde vorgegeben, wie man zu
reden, zu schreiben und zu drucken hatte. Auch der Lebensstil der Pfaner hatte sich den
Konventionen des Anstands zu beugen. Rublack legt dar. wie diese Religion des Anstands
in Frankreich, Emden, den Niederlanden, Ungarn, Transsilvanien, Brandenburg
unterschiedlich übernommen wurde.

Der vierte Teil ist mit «Alltagswahrheiten» überschrieben und geht den protestantischen

Identitäten im 16. und 17. Jahrhundert nach. Da ist vom Lutheraner Hans Keil die
Rede, der kurz vor 1648 in einer Vision den Auftrag erhielt, den Herzog von Württemberg
und seine Untertanen zur Busse anzuhalten. Auch Wunder kamen vor. Eine uneheliche
und verkrüppelte Frau namens Katharina Hummel wurde im Gottesdienst geheilt. Wie bei
Keil und Hummel war auch bei den Engländern der Vorsehungsglaube wichtig. Eine alte
Eiche in Essex zum Beispiel, die drei Tage lang stöhnte, wurde als ein von Gott gesandtes
Zeichen angesehen, das an die Sündhaftigkeit und das Weltende erinnerte. Die Welt wurde

also durch den Protestantismus nicht entzaubert. Gemäss Rublack nahm die protestantische

Religion die Rituale der katholischen Kirche selektiv auf und deutete sie dann um.
Die Wartburg beispielsweise wurde zum protestantischen Wallfahrtsort. Vergleichbar mit
dem Reliquienhandel wurde der Handel mit dem Wort und der Schrift bei den Protestanten.

Diese benutzten beispielsweise Bibelzitate als Schutzworte gegen böse Geister und
den Teufel und schrieben sie auf Balken.

Im Epilog macht Rublack darauf aufmerksam, dass alle Aussagen über den Einfluss
des Protestantismus in Europa anhand der Alltagsquellen geprüft werden müssen.

Eine Auswahlbibliographie führt die wichtigsten deutschen und englischen Titel zur
Reformation in Deutschland, der Schweiz und Europa auf. Eine Zeittafel und das Namenregister

helfen, sich im Buch zurechtzufinden.
Rublack gibt einen guten, leicht lesbaren Überblick über die Reformation in Europa.

Es fördert eine sachgerechte Erkenntnis, dass sie die sozialen, politischen und technischen
Zusammenhänge der Reformation ins Bewusstsein hebt und ihren Spuren bis in den

Alltag der «einfachen Leute» zu folgen versucht. Allerdings bleiben dabei wichtige
Dimensionen unbedacht, wie etwa die innere Erschütterung durch die Lehre der doppelten
Prädestination in Genf oder die Bedeutung der Rechtfertigungslehre im Luthertum. Es

wäre für das Selbstverständnis Europas fatal, wenn Einsichten der Theologie keinen
angemessenen Raum mehr fänden.

Wettingen Chrisline Stuber

Thomas Kaufmann, Das Ende der Reformation. Magdeburgs «Herrgotts Kanzlei»
(1548-1551/2), Tübingen, Mohr Siebeck, 2003, 662 S.

Thomas Kaufmann, ordentlicher Professor für Kirchengeschichte in Göttingen, untersuchte

die mehr als 400 Publikationen, die als Antwort auf das Augsburger Interim in den Jahren

1548 bis 1551/2 in Magdeburg erschienen und die wohl nachhaltigste Abwehr gegen
die Religionspolitik Karl V. darstellen. Sie sind für die Interpretation der lutherischen
Reformation und ihrer internen Auseinandersetzungen grundlegend.

In der Einleitung geht Kaufmann unter anderem dem Begriff der «Hengotts Kanzlei»
bzw. der «officina libraria Jesu Christi» nach und stellt dar. wie Magdeburg zur Reformation

übergegangen ist. Der Begriff der «Herrgotts Kanzlei» bringt das Selbstverständnis
der Autoren, Drucker und Publizisten Magdeburgs zum Ausdruck. Die Magdeburger taten

SZRKG, 99 (2005)



510 Rezensionen Comptes rendus

den evangelischen Glauben durch das Medium des Drucks öffentlich kund und verteidigten
ihn gegen die Angriffe des Bösen: das Papsttum, seinen Knecht Karl V., die mit ihm

zusammenarbeitenden politischen Gruppen und die «Irrlehre», namentlich der kursächsischen

Theologen um Melanchthon. die von der rechten Lehre Luthers abgewichen seien
und sich dem Interim annäherten und somit den Unterschied zwischen Jesus Christus und
Beiial verwischten. Für die Magdeburger bedeutete das Zerbrechen des Schmalkaldischen
Bundes und das Augsburger Interim das Ende der Reformation. Ihr Kampf galt der
Rettung des Protestantismus.

Magdeburg, eine von Otto d. Gr. gegründete erzbischöfliche Weltstadt, das «Klem-
Rom» des Spätmittelalters, festigte durch die «Herrgotts Kanzlei» ihre neu gewonnene
protestantische Identität. Magdeburg wurde allerdings erst seit Wilhelm Raabes bekanntem

Roman «Unseres Herrgotts Kanzlei» 1862) als solche bezeichnet. Vermutlich
entnahm Raabe dieses Zitat einer von Heinrich Merckel verfassten Schrift des Jahres 1587.

In einem ersten Schritt analysiert Kaufmann die infrastrukturellen, quantitativen,
thematischen und entwicklungsgeschichtlichen Gegebenheiten und stellt die zeitgenössischen

Urteile über die «Herrgotts Kanzlei» dar. Die grosse Fülle von Themen und
literarischen Mitteln, die man der Magdeburger Publizistik der Jahre 1548 bis 1551/2 entnehmen

könne, lasse sich nur aus der Perspektive der Druckleger verstehen, für die die letzte
apokalyptische Zeit angebrochen war. Verschiedene Faktoren trugen dazu bei, dass dieses

einzigartige Projekt realisiert werden konnte. Eine wichtige Rolle spielten die aus Wittenberg

übergesiedelten Theologen Matthias Flacius und Nikolaus Gallus sowie der Magdeburger

Reformator Nikolaus von Amsdorf, die mit theologischem und literarischem
Geschick ans Werk gingen. Der Magdeburger Rat setzte sich gegen den bischöflichen oder

domkapitularen «Stadtherrn» durch, obwohl über die Stadt die Reichsacht verhängt war,
und schuf somit die politischen Voraussetzungen für die «Hengotts Kanzlei». Er forderte
die Magdeburger Publizisten wahrscheinlich auch deshalb, weil er den Widerstand gegenüber

Stadtherrn, Kaiser und Reich biblisch und rechtstheoiogisch begründen wollte.
Jedenfalls waren die politische Elite und die von aussen kommenden Theologen während
der Zeit der Belagerung der Stadt geeint. Die seit zweieinhalb Jahrzehnten gebildete
evangelische Bevölkerung Magdeburgs akzeptierte den politischen Kurs der Stadt. Die aus

Wittenberg gekommenen Buchdrucker Michael Lotter und Christian Rödinger konnten
Magdeburg eine gute buchdruckerische Infrastruktur zur Verfügung stellen. Die
Wirtschafts- und Handelsbeziehungen Magdeburgs mit dem politischen Beziehungsnetz der
Hanse ermöglichten es, dass Manuskripte von aussen nach Magdeburg gelangten und die
Publikationen verkauft werden konnten.

In einem zweiten Schritt stellt Kaufmann die vom Rat herausgegebenen Flugschriften
vor, die umfangmässig die öffentlichen Weisungen städtischer Obrigkeiten im 16.
Jahrhundert übertrafen. Diese Drucke sollten das religiöse und politische Selbstverständnis
der Stadt einem weiteren Publikum bekannt machen.

Drittens geht Thomas Kaufmann auf die Gemeinschaftspublikationen der Magdeburger

Prediger ein. Im Frühling 1550 erschien die «Confessio Magdeburgensis», die durch
die lateinische Fassung zum theologisch-politischen Widerstandsdiskurs des 16. Jahrhunderts

beitrug. Sie wollte lediglich eine aktuelle Interpretation der «Confessio Augustana»
sein und wurde deshalb vom Rat nicht ratifiziert. Wie die «Confessio Magdeburgensis» so
diente auch das Schreiben der Prediger vom Oktober 1550 dazu, die theologischen Grandlagen

der Gemeinde darzustellen, die Resistenz des Rates zu begründen, den apokalyptischen

Charakter der zeitgenössischen Ereignisse zu erklären und die militärische
Katastrophe seelsorgerlich zu verarbeiten. Das Schreiben der Prediger vom Jahresbeginn 1551

wandte sich indessen an die innerprotestantischen Gegner, insbesondere die Wittenberger
Theologen um Melanchthon, ohne dass dessen Name erwähnt wird. Zudem gaben die
Magdeburger Prediger ein Gebetsformular für die Gemeinde heraus.

SZRKG, 99(2005)



Rezensionen - Comptes rendus 511

Viertens untersucht Kaufmann Einzeltexte, Textgrappcn und Motive. Mehr als 40 Prozent

der Magdeburger Flugschriften sind polemisch-apologetische Streitliteratur. Am
zweit häufigsten wurde katechetische Literatur publiziert, an dritter Stelle stehen
«Berichte». Ein Beispiel eines aktuellen Textes ist die anonym und ohne Angabe des Druckortes

und des Verlages erschienene Schrift «Ein Dialogus / oder Gespräch etlicher Personen

vom Interim» vom 16. August 1548. Es handelt sich um eine der ersten öffentlichen
Interventionen gegen das Augsburger Interim, in der die theologischen Lügen und die
politischen Ursachen des Interims aufgedeckt werden. Die Magdeburger gingen nicht nur in
Disputationen, Gerichtsreden, Lehrbuchparodien, katechetischen Summarien, Predigten,
Allegorien, Streitschriften, Sendbriefen und Trostschriften auf aktuelle Fragen ein, sondern

gaben Drucke reformatorischer, gegenreformatorischer und kirchenhistorischer
Quellen neu heraus, wie zum Beispiel Melanchthons «Papstesel» unter dem Namen «Ein
grausam Meerwunder». Diese Schriften dienten dazu, die Verworfenheit der Papstkirche
auch historisch zu begründen. Magdeburg wurde zur Geburtsstätte der protestantischen
Kirchengeschichtsschreibung. Da man sich in Magdeburg auf Luther berief, wurden dort
Lutherschriften und Lutherflorilegien herausgegeben. Auch Lieder und illustrierte
Flugblätter wurden publiziert.

In einem vierten Schritt geht Thomas Kaufmann auf die mentale Welt der «Herrgotts
Kanzlei» ein, nämlich auf den Wirklichkeitshorizont, das Selbstverständnis, die Feinde
und die Geschichte. Für die Magdeburger war evident, dass Gott Deutschland wegen
Luther, der die richtige Interpretation der Bibel garantiere, bewahrt hatte. Mit ihm sei eine
neue Zeit, nämlich die Endzeit angebrochen, die sich beispielsweise in der Belagerung
Magdeburgs zeige. Magdeburg wurde mit Harmagedon identifiziert, dem Ort der endzeitlichen

Schlacht (Apk 16). Der Untergang des Reichs Deutscher Nation stand vor der Türe,
allein die wahren Bekenner würden erlöst. Darauf deuteten Zeichen und Träume hin, die
erst auf dem Hintergrund der Bibel verstanden wurden. Das Selbstverständnis der Magdeburger

drückte sich darin aus. dass im Kampf zwischen Christus und Bclial jeder Christ
sein Bekenntnis zum wahren Glauben ablegen musste. Radikal zugespitzt bedeutete der
Gehorsam gegen Gott den Ungehorsam gegen den Kaiser. Die Magdeburger waren von
einem starken Feindbild geprägt. Um sie herum waren lauter Feinde, in der Nähe die
Magdeburger Domherren, Kurbrandenburg, das albertinische Sachsen, die abgefallenen
Theologen in Wittenberg und Leipzig, die Juden, in der Feme der Kaiser, der Papst, der
Türke. Sie alle waren dem Teufel auf den Leim gegangen. Dieses Feindbild verankerte
die Magdeburger in einer unsicheren Gegenwart und in der Geschichte Gottes. Die
Magdeburger sahen in der Reformation den Aufstand der wahren Kirche gegen die antichristliche

Papstkirche. Mit dem Schmalkaldischen Krieg sei das Ende der Reformation
angebrochen, das Gericht über die Namenchristen und die Bewährungsprobe für die wahren
Christen. Am Ende der Reformation zeige sich, wer ihr die Treue hielt.

Im Epilog deutet Kaufmann an, dass für die Magdeburger Theologen das Weiterbestehen

des Protestantismus kein Thema war. Sie befanden sich am Ende der Reformation
als heilsgeschichtlichem Ereignis.

Im Anhang findet sich eine Bibliographie der zwischen 1548 und 1552 in Magdeburg
publizierten Drucke, eine Tabelle der Bibelstellen und sonstigen Quellenzitate auf den
Titelblättern, Graphiken zur Magdeburger Drackproduktion, Abbildungen der Stadt und
einzelner Druckblätter, ein ausführliches Quellen- und Literaturverzeichnis. Das Register
(Personen, Orte und Länder, Sachen, Bibelstellen) am Schluss ermöglicht das gezielte
Nachschlagen.

Dieses Werk gibt einen fundierten Einblick in die protestantische Publikation der
Interimkrise und trägt grundlegend dazu bei, die Argumentation der Gnesiolutheraner und
die innerlutherischen theologischen Streitigkeiten besser zu verstehen.

Wettingen Christine Stuber

SZRKG, 99 (2005)



512 Rezensionen - Comptes rendus

Quellen zu Thomas Münlzer, bearb. von Wieland Held (t) und Siegfried Hoyer. Leipzig
2004, (=Thomas Müntzer-Ausgabe, Kritische Gesamtausgabe, Bd. 3; zugl. Quellen und
Forschungen zur Sächsischen Geschichte. Bd. 25. III), 294 S.

So gross das Verdienst der nach beinahe 40jähriger Arbeit schliesslich 1967 erschienenen
Ausgabe Günther Franz', so unfraglich war lange Zeit das Desiderat einer kritischen
Neuausgabe der Müntzerschen Werke. Eine solche ist nun seit einigen Jahren als Leipziger
Akademieprojekt anhängig. Mit den «Quellen zu Thomas Müntzer» liegt nun Band drei
der Bearbeitung vor.

Der eigentlichen Edition vorangestellt sind neben den notwendigen Verzeichnissen (S.
7-14) einleitende Worte sowohl von Reihenherausgeber Helmar Junghans (S. 15-27) als
auch von dem Bearbeiter Siegfried Hoyer (S. 28-31 Dem über die Arbeit an den Müntzer-
Quellen verstorbenen Wieland Held widmet Enno Bünz eine rückschauende Würdigung
(S. 32). Verhältnismässig knapp fallt in Junghans' Einleitung die Skizze der Rezeptionsgeschichte

aus. die auf die Entstehung wie auch die Vorläufer des Editonsprojektes
hinleitet. Man wird auch für den vorliegenden Band und Zweck keine zu weitgehenden
Ausführungen erwarten dürfen, sämtliche wichtigen Eckpunkte der Rezeption und Instrumentalisierung

Müntzers seit Melchantons «Histori Thome Muntzers» 1525) werden auch
berührt. Unzweifelhaft wichtig bleibt der wiederholte Verweis auf die wechselhafte
Inanspruchnahme der Person Müntzers als Symbolfigur mitunter recht gegensätzlicher
gesellschaftlicher Konzeptionen (S. 20).

Der Band kompiliert insgesamt 176 Quellen zu Leben und Wirken Thomas Müntzers
(S. 33-274), die im Umfang zwischen wenigen Zeilen und mehreren Seiten stark
variieren. Die weitaus meisten dieser Quellen sind bereits vorher, teils allerdings an recht
entlegenen Stellen im Druck erschienen. Was bislang noch unediert blieb, ist in den meisten
Fällen aus den einschlägigen Müntzerbiographen von Bensing und Elliger bereits bekannt

gewesen und beschränkt sich fast ausschließlich auf die Zwickauer Quellen.
Neuentdeckungen können hier also nicht erwartet werden. Hervorzuheben ist aber in besonderem
Masse die in modernen Quellensammlungen dieser Art keinesfalls mehr selbstverständliche

Sorgfalt der Editoren, auch die meisten der in älteren Druckausgaben vorliegenden
Quellen nochmals kritisch auf Grundlage der handschriftlichen Überlieferung zu prüfen
und in revidierter Form nach den jeweiligen Originalquellen wiederzugeben, wobei auf
jene früheren Editionen, gegebenenfalls auch auf konekturbedürftige Lesarten stets
hingewiesen wird. Die Einrichtung des Textabdracks wird dabei allen gegenwärtigen Anforderungen

an eine moderne Edition durchaus gerecht. Selbst die in frühneuzeitlichen Texten
in der Regel spärlichen und wenig variierenden Abbreviaturen sind akribisch nachgewiesen

und nicht stillschweigend aufgelöst worden; textkritischer und Anmerkungsapparat
werden getrennt behandelt. Dabei werden genannte Personen und unbekannte Orte so

weit als möglich nachzuweisen versucht. Dieser zusätzliche Aufwand der Herausgeber
trägt vor allem bei den Zwickauer Quellen reiche Früchte. Sämtlichen lateinischen Quellen

wird eine deutsche Übersetzung beigegeben. Über einzelne Interpretationen dieser
Übersetzung wird man trefflich streiten können, jedoch: Wer diese Quellen mit
wissenschaftlicher Redlichkeit nutzen möchte, wird ohnehin nicht umhin kommen, den lateinischen

Text zu konsultieren. So bleibt die Übertragung ins Deutsche ein dankbares
Hilfsmittel für die schnelle Orientierung über das lateinische Quellenmaterial, zumal in einer
Zeit abnehmender altsprachlicher Schulbildung. Ob für diesen Zweck nicht ein einfaches
Kopfregest ausgereicht hätte, bleibt selbstverständlich diskutabel. In Studium und universitärer

Lehre wird man den deutschen Paralleltext indes zu schätzen wissen. Ähnliches
gilt für die in der Regel dem Forscher sicherlich entbehrlichen Hinweise auf Wortbedeutungen

frühneudeutscher Begriffe und Wendungen. Anders steht es um die wenigen
tschechischen Quellen, die über Müntzers Aufenthalt in Böhmen Auskunft geben und deren
Übersetzung durch Thomas Krzenck dieses Material vielen deutschsprachigen Lesern erst

SZRKG, 99 (2005)



Rezensionen Comptes rendus 513

zugänglich machen dürfte. Dass von der Prager Chronik des Bartos Pisaf allerdings auch
ein lateinischer Text («Chronica de seditione et tumultu Pragensi») existiert, den Carl
Höfler bereits 1859 herausgegeben hat. w ird freilich übergangen. Ergänzt w ird die Edition
durch umfangreiche und sorgfällig bearbeitete Indizes zu Personen. Orten und Bibelalle-
gaten (S. 275-294). Sie runden den vorliegenden Band zu einem unschätzbaren Hilfsmittel

der Müntzerforschung ab.

Bochum Hiram Kümper

Wolfgang Reinhard. Glaube und Macht. Kirche und Politik im leitalter der
Konfessionalisierung. Freiburg i.Br.. Herder. 2004, 128 S.

Das wissenschaftliche Oeuvre des emeritierten Freiburger Historikers Wolfgang Reinhard
ist thematisch bemerkenswert vielfältig: Während der vergangenen Jahrzehnte beschäftigte

er sich als einer der ersten Historiker überhaupt mit sozialgeschichtlichen Fragestellungen

zur Papst- und Kirchengeschichte und entwickelte dabei ein theoretisches Konzept
zur Untersuchung des päpstlichen Nepotismus und der römischen Finanzpolitik in der frühen

Neuzeit: diese Studien mündeten schliesslich in einem weit angelegten aktuellen Projekt

zur Erforschung der römischen Mikropolitk unter Papst Paul V. Borghese (1605-
1621). In der Auseinandersetzung mit der tridentinischen Kirchenreform entwickelte
Reinhard zusammen mit Heinz Schilling Begriff und Konzept der «Konfessionalisierung».

Weitere Arbeiten widmeten sich der Erforschung der europäischen Expansion und
der Geschichte der Staatsgewalt.

Das vorliegende Buch birgt nun eine Reihe von vier Vorlesungen, welche von ihm im
Rahmen der Berliner «Guarini-Leclures» während des akademischen Jahres 2003/04 an
der Humboldt-Universität zu Berlin gehalten wurden. Unter der thematischen Klammer
«Glaube und Macht» breitet er darin in knapper, sprachlich und inhaltlich präziser Form
die Hauptergebnisse seiner eigenen langjährigen, oben skizzierten Forschungen aus und

ergänzt sie - wo notwendig - mit aktuellen Literaturhinweisen. Glaube und Macht
beschreibt er als in einem höchst komplexen Abhängigkeits- und Bedingungsverhältnis
untrennbar miteinander venvoben: eine Verbindung, welche Reinhard in Entwicklungen des
16. und 17. Jahrhunderts der europäischen Geschichte ortet und in seinem Vorlesungszyklus

systematisch behandelt.
Der erste Essay widmet sich der Konstruktion von Konfession und den daraus resultierenden

Folgen für das frühneuzeitliche Europa. Luzide zeigt Reinhard, wie der Prozess
der gegenseitigen Abgrenzung der Konfessionen vonstatten ging, die dabei angewandten
Methoden jedoch konfessionsübergreifend weitgehend identisch waren. Er konstatiert dabei

eine «enge strukturelle Verwandtschaft im Gebrauch der Macht über gläubige
Menschen» (S. 14). Um 1700 sieht der Autor einen Zustand erreicht, in dem alle drei Konfessionen

europaweit einen einheitlichen Kodex religiöser Verhaltensnormen akzeptiert hätten,

welcher im Allgemeinen befolgt wurde.
Die «Weltlichkeit des Papsttums» behandelt der zweite Beitrag. Diese sieht der Autor

vor allem in der sozialen Struktur des päpstlichen Hofes begründet. Der setzte sich nämlich,

so konnte Reinhard in aufwendiger Forschungsarbeit nachweisen, vor allem aus
Angehörigen der mittel- und norditalienischen Aristokratie zusammen. Die kirchliche Karriere,

gipfelnd womöglich im Kardinalat oder gar Papsttum, bedeutete für Angehörige dieser
Gesellschaftsschicht in erster Linie eine soziale Aufstiegschance. Des weiteren wird
dargelegt, wie es dem Papsttum gelang, aus dem anfänglich widerwillig akzeptierten Konzil
von Trient ein Medium zur konsequenten Durchsetzung der Konfessionalisierung der
alten Kirche zu machen, in deren Folge es möglich wurde, den alten Machtansprach des

SZRKG, 99(2005)



514 Rezensionen Comptes rendus

Papsttums auf neuer Basis, jedoch qualitativ gesteigert durchzusetzen: für Reinhard ein
«Musterbeispiel einer konservativen Reform».

Der Entwicklung der Staatsgewalt im Kontext der Konfessionalisierung widmet sich
der dritte Aufsatz. Während es in protestantischen Gebieten im Gegensatz zu den
theoretischen Konzepten eines Dualismus zwischen geistlicher und weltlicher Gewalt geradezu

zu einer Re-Sakralisierung des Landesfürsten kam mit entsprechendem Machtzuwachs

-. war auch die katholische Konfessionalisierung ohne die Mitarbeit der weltlichen
Obrigkeit nicht zu denken. In beiden Fällen konstatiert Reinhard eine Beseitigung von
Vorrechten des geistlichen Standes durch zunehmende staatliche Kirclienherrschaf't eine

Entwicklung, die er in einen grösseren Zusammenhang der allgemeinen Nivellierung der
Untertanen einbettet und welche letztlich einen erheblichen Wachstumsschub der
Staatsgewalt mit sich brachte.

Im vierten und letzten Abschnitt («Christentümer und Kulturkonflikte») wird die
europäische Expansion und die damit einhergehende christliche Missionierung weiter ausser-
europäischer Regionen als integrierender Bestandteil des europäischen Kolonialismus
untersucht. Gemäss Reinhard habe sich diese Expansion letztlich nach denselben Spielregeln
abgespielt wie der Prozess der Konfessionalisierung: im engen jedoch beileibe nicht
immer konfliktfreien - Zusammenspiel von kirchlichen und staatlichen Instanzen.

Gerade vor dem Hintergrund einer letztlich missglückten Missionierung Japans und
Chinas unter starkem Einfluss erstmaliger Inkulturationsversuche konstatiert Reinhard,
dass im Endeffekt jede erfolgreiche Christianisierung stets auch eine erfolgreiche
Europäisierung gewesen sei.

Reinhard gelingt es, auf knappem Raum ein überzeugendes Gesamtbild von Kirche
und Politik im Zeitraum zwischen dem 15. und 18. Jahrhundert zu zeichnen, wobei stets
auch der Blick auf die weiteren Entwicklungen und die aktuellen Befindlichkeiten im
Verhältnis von «Glaube und Macht» nicht fehlt. Ein zum Verständnis auch gegenwärtiger
Standpunkte spannendes Buch, da andere Religionen und Kulturen machtvoll nach Europa,

dem alten Zentrum des Christentums, vorstossen und das Gesicht Europas nachhaltig
zu verändern beginnen.

Schattdorf Ulrich Köchli

Beat Kiiniin (Hg.), Landgemeinde und Kirche im leitalter der Konfessionen. Zürich.
Chronos. 2004, 200 S.

Wie genau entwickelte sich das Verhältnis zwischen «Landgemeinde und Kirche» im
gesamteuropäischen Vergleich? Diese Frage steht für den Herausgeber Beat Kümin im
Zentrum des vorliegenden Aufsatzbandes. Chronologisch liegt das Hauptaugenmerk im
Zeitalter von Reformation und Konfessionsbildung, jedoch erstreckt sich der zeitliche
Rahmen der Beiträge vom Spätmittelalter bis zum Beginn des 18. Jahrhunderts. Thematisch

setzt Kümin den Schwerpunkt in den Fragen nach institutioneller Form, soziopoli-
tischer Rolle und kultureller Bedeutung von Gemeinden in heterogenen Umfeldern. Die
Texte behandeln Landgemeinden im deutschsprachigen Raum, England und Russland.

Randolph C. Head beschäftigt sich im ersten Beitrag des Buches mit dem Kommunalismus

zwischen den Konfessionen in der frühneuzeitlichen «Republik der Drei Bünde».
Head betont die zentrale Rolle der Gemeinden in den religiösen Umwälzungen der
Reformationsperiode. Er folgert schliesslich, dass es im Raum Graubünden nicht nur eine
Kommunalisierung der Kirche vor 1525, sondern auch später eine voll ausgebildete Gemeindekirche

gab. Ebenfalls stellt er fest, dass Peter Blickles Vermutung einer Affinität von
Gemeindereformation und zwinglianischem Glauben für Graubünden nicht belegbar ist.

SZRKG. 99 (2005)



Rezensionen - Comptes rendus 515

Das Verhältnis von Gemeinde und Kirche in der Erfurter «landschafft» untersucht
Ulman Weiss in seinem Beitrag. Anhand der Analyse von Ämtern (Heimbürge. Altarist)
und näheren Beleuchtungen von Bereichen wie Kirchenrechnung. Baulast und Patronats-
recht zeigt Weiss, wie die Pfarrgemeinden im Erfurter Umland weit über die Reformationszeit

hinaus starken Einfluss auf ihre Organisation nehmen konnten. Dank der starken

politischen Stellung als «landschafft» und auf der Basis von Gemeindekonsens «[...] wurde

bis ins ausgehende 16. Jahrhundert, ja noch im frühen 17. Jahrhundert das Kirchenwesen

gestaltet, und dies mit einem deutlichen Interesse am theologischen Grundsatz, nicht
aber am konfessionellen Gezänk».

Dass in Konzepten wie Akkulturation. Konfessionalisierung und Sozialdisziplinierung
die Entwicklungen der frühneuzeitlichcn Gesellschaft nur bedingt abgebildet werden können,

zeigt Walter Salmen in seinem Beitrag zum «Bauerntanz» eindrücklich. Zu Beginn
behandelt er den Terminus und Topos «Bauerntanz» und analysiert die unterschiedlichen
Positionen von Luther. Calvin und Zwingli zu diesem Thema. Anhand mehrerer Beispiele
zeigt Salmen schliesslich, wie «überkonfessionell» das Phänomen der Tanzfeindlichkeit im
Zeitalter der Reformation zu betrachten und entsprechend differenziert zu beleuchten ist.

Am Beispiel des barocken Pfarrkirchenbaus versucht Peler Hersche, die im Titel zu
seinem Beitrag formulierte fliese «Katholische Opulenz kontra protestantische Sparsamkeit»,

zu belegen. Hersche untersucht vor allem die Gebiete in der alten Eidgenossenschaft,

vornehmlich Bern und Luzern. wobei aber auch andere Kantone einbezogen werden.

Als Gegenbeispiel zur auf der These der Sozialdisziplinierung fassenden Forschung
betont Hersche die Unterschiede der konfessionellen Kulturen, welche durch den Prozess
der Konfessionalisierung entstanden. Nach einem Abstecher zu Max Weber bringt es
Hersche auf den Punkt: «Die Barockkirchen, die gebauten wie die nicht gebauten, sind der
architektonische Ausdruck der tiefen Spaltung Europas in zwei grundsätzlich verschiedene
konfessionelle Kulturen.»

Der Herausgeber widmet sich in seinem Beitrag anhand einer äusserst profunden Analyse

der Kirchenrechnungsbücher den englischen Landgemeinden im Zeitraum von 1530
bis 1560. Kümin stellt seine Resultate mit Blick auf den Schwerpunkt des vorliegenden
Bandes schliesslich in einen grösseren Zusammenhang, indem er die Unterschiede
(Kommunalisierung) und Gemeinsamkeiten (Relevanz kommunaler Normen und Interessen)
des Reformationszeitalters in England und im Reich herausarbeitet.

Den Abschluss des Bandes bildet der Artikel von Petr Stel'anovitch zur russischen
Pfanei im 16. und 17. Jahrhundert. Stefanovitch legt seinen Schwerpunkt auf das Gebiet
des Moskauer Staates. Wie Kümin vergleicht auch er die Resultate seines Beitrages mit
den Forschungen zur «Landgemeinde und Kirche» in Europa. So finden sich gemäss
Stefanovitch zwischen den russischen und den westeuropäischen religiösen Strukturen
und Phänomenen zwar Ähnlichkeiten, diese seien aber nicht in den juristischen Grundlagen

und formalen Aspekten zu finden, sondern zeigten sich in bestimmten allgemeinen
Prinzipien und einer vergleichbaren Dynamik.

«Kommunale Strukturen implizierten keine Prädisposition für eine bestimmte Theologie»,

so Beat Kümin in seiner Einführung zum vorliegenden Band. Für ein vollständiges
Bild fehlen leider die Beispiele aus Frankreich, Italien oder Spanien. Damit ist ein

gesamteuropäischer Vergleich (noch) nicht möglich. Der Ansatz der Betrachtung der
Organisationseinheit Gemeinde aus epochen-, konfessions- und länderübergreifender Perspektive

ist dennoch zu würdigen. Alles in allem liegt hier ein lesenswertes Buch vor. Die gut
recherchierten Beiträge sind sehr informativ und bieten dem Leser einen profunden
Einblick in die jeweils bearbeitete Region und gleichzeitig einen (teil-)europäischen Überblick.

Freiburg Erich Gollino

SZRKG. 99(2005)



516 Rezensionen Comptes rendus

Robert Jütte, «Ein Wunder wie der goldene Zahn». Eine unerhörte Begebenheit aus dem
Jahre 1593 macht Geschichte(n). Ostfildern, Jan Thorbecke Verlag, 2004, 143 S., Abb.

Im Sommer 1593 wird im Munde eines siebenjährigen Knaben, der in einem kleinen
schlesischen Dorf lebt, ein Goldzahn gefunden, der allem Anschein nach von selbst
gewachsen ist. Drei Jahre später stellt sich heraus, dass der vermeintliche Wunderzahn von
Menschenhand geschaffen wurde, wobei es sich beim fraglichen Objekt um eine Art
Zahnkrone gehandelt haben muss. Dies ist. aufs stärkste verkürzt, die Geschichte, die
Robert Jütte in seinem Buch erzählt. Was sie über ihren anekdotischen Reiz hinaus für die
Geistes- und Kulturgeschichte der Frühen Neuzeit interessant macht, ist der Umstand,
dass das schlesische Zahnwunder in seiner Zeit hohe publizistische Wellen warf. An der
Frage, ob der Goldzahn natürlichen oder übernatürlichen Ursprungs sei, entzündete sich
ein lebhafter Gelehrtenstreit. Zur Diskussion standen in diesem Zusammenhang nicht nur
physiologische Gegebenheiten, z.B. das Problem, wie auf natürliche Art und Weise ein
solcher Zahn vom menschlichen Körper hervorgebracht werden könne. Mindestens ebenso

bedeutsam war die zu mancherlei Spekulationen Anlass gebende Frage, wie die
Erscheinung zu deuten sei.

Vor dem Hintergrund der allgemeinen Türkenangst. die auch im «Wunderjahr» 1593
durch Grenzkämpfe und den Ausbruch eines neuen Krieges geschürt wurde, erstaunt es

wenig, dass der goldene Zahn als glückverheissendes Vorzeichen interpretiert wurde. So
brachte der Tübinger Gräzist Martin Crusius den Zahn mit dem siebenbürgischen Fürsten
Sigismund Bäthori in Verbindung, der sich 1595 mit Rudolf IL gegen die Türken verbündet

hatte und auf dem viele Hoffnungen ruhten. Crusius' Ansicht nach war Sigismund ein
Werkzeug Gottes und der Zahn ein Siegeszeichen. Der Gelehrte verfasste einen
entsprechenden Brief an den Fürsten, den er diesem zuzustellen versuchte, nicht ahnend, dass

Sigismund bald entmachtet werden sollte. Ohne zu verzagen «passte» Crusius darauf
«seine Auslegung einfach den veränderten Zeitverhältnissen an» (S. 66) und verlegte seine

Hoffnungen auf das Haus Östeneich.
Robert Jütte verfolgt die Geschichte vom schlesischen Goldzahn, deren Weitergabe

mit der Entmystifizierung im Jahr 1596 nicht abbrach, in alle ihre Verästelungen. Von
jeder Epoche wurde sie mit zeitspezifischen Bedeutungen aufgeladen: Dem französischen
Frühaufklärer Fontenelle diente sie beispielsweise als Exempel für seine Orakelkritik:
ausgerechnet auf ihn und die von ihm zitierten Ereignisse um den falschen goldenen Zahn
berief sich der Revisionist und Holocaust-Leugner Robert Faurisson, um die von ihm
postulierte Notwendigkeit der ständigen Neubewertung «angeblicher» Tatsachen philosophisch

zu verbrämen. «Das Unglaublichste ist also», schliesst Jütte, «dass eine wundersame

Geschichte aus femer Vergangenheit auch heute noch instrumentalisiert werden
kann, um in der Gegenwart Geschichtsklitterang übelster Art zu betreiben» (S. 118). Diese

Einsicht ist zwar bitter, gehört aber zu den Erkenntnissen, die in diesem erhellenden
und höchst unterhaltsamen Buch vermittelt werden. Robert Jütte zeigt damit auf hübsche
Weise, dass keine Geschichte zu gering ist, um von dei Geschichtsschreibung aufgegriffen

zu werden.

Bern Georg Modestin

Marzio Bernasconi, // cuore irrequieto dei papi. Percezione e valutazione ideologica del
nepotismo sulla base dei dibattiti curiali del XVII secolo, Bern, Peter Lang, 2004 (=Frei-
burger Studien zur Frühen Neuzeit, Bd. 7), 256 S.

Die Existenz eines päpstlichen «Nepotismus» ist nichts Neues, schon im Mittelalter spielten

die Verwandten der Pontifices eine bedeutende Rolle innerhalb der kurialen Hen-
schaftsorganisation. Papsthistoriographen wie Gregorovius und Ranke beschrieben das
Verhältnis der Päpste zu ihren Verwandten, ohne ihre protestantisch-liberale Sichtweise

SZRKG, 99(2005)



Rezensionen Comptes rendus 517

verbergen zu wollen. Aus apologetischen Gründen verurteilte hingegen Ludwig von Pastor

das Phänomen in seiner monumentalen Papstgeschichte, soweit er es nicht gänzlich
ausblendete. Erst seit den 1960er Jahren, im Zuge eines wachsenden allgemeinen Interesses

an sozialgeschichtlichen Fragestellungen, wurden Kategorien und ein begriffliches
Instrumentarium entwickelt, welche es erlauben, den päpstlichen Nepotismus als Phänomen
seiner Zeit zu beschreiben und einzuordnen. Seither sind gerade auch in der
deutschsprachigen Geschichtsforschung zahlreiche einschlägige Studien entstanden. Marzio
Bernasconi untersucht nun in seiner Freiburger Dissertation die zeitgenössische Nepotismus-
Diskussion im 17. Jahrhundert und liefert gewissermassen die Innensicht einer zunehmend

kontrovers geführten Debatte.
Verwandtenforderung als gesellschaftliche Realität war beileibe keine römische

Spezialität, sondern eine an allen europäischen Höfen und in allen sozialen Schichten gängige,

nicht nur akzeptierte, sondern gar selbstverständliche Praxis. Die römische Situation
unterschied sich von allen anderen indes durch den doppelten Charakter der päpstlichen
Wahlmonarchie mit seinem gleichzeitig weltlichen wie geistlichen Herrschaftsanspruch,
was einerseits zu einem permanenten Wechsel von regierenden Aufsteiger-Familien führte,

welche durch rasches Äufnen von sozialem und ökonomischem Potenzial ihre neu
errungene Position zu perpetuieren suchten. Zum anderen - und dies war je länger desto
mehr besonderer Anlass zu Kritik kamen die dafür notwendigen beträchtlichen
finanziellen Mittel zu einem grossen Teil aus kirchlichen Einnahmequellen, welche allerdings
regelmässig mittels päpstlicher Dispens in den Erbteil der weltlichen Familienmitglieder
flössen und somit der Kirche und der Gemeinschaft der Gläubigen verloren gingen.

Bernasconis Studie basiert auf der Sichtung und Auswertung zahlreicher zeitgenössischer

Handschriften und Druckwerke aus den Beständen von Geheimarchiv und Bibliothek

des Vatikans, welche im Umfeld der römischen Kurie des 17. Jahrhunderts entstanden

sind. Nach sorgfältiger Analyse der einzelnen Texte listet er die Hauptaussagen -
ohne dass allerdings ordnende Kriterien ersichtlich sind - als Argumente pro und contra
Nepotismus auf. Dabei wird überzeugend deutlich gemacht, wie mit zunehmender Dauer
die päpstliche Verwandtenforderung immer stärker unter Rechtfertigungsdruck geriet, die
Fronten jedoch keineswegs entlang nutzniessenden Familien samt Entourage einerseits
sowie familienfernen Kreisen der Kurie andererseits verliefen. Beträchtlichen Rückhalt
genoss der Nepotismus nicht zuletzt im Kardinalskollegium selbst, dessen Mitglieder ja
potenziell vom eingespielten System zu profitieren hofften. Bei allen Argumenten, welche
zugunsten eines Nepotismus ins Feld geführt wurden - etwa das Vertrauensverhältnis
zwischen Papst und Verwandten, welches die Wahrnehmung der Regierung erst garantiere

- setzten sich doch zunehmend kritische Stimmen durch, hauptsächlich theologisch
argumentierend und auf Missbräuche und einhergehenden Ansehensverlust für Papsttum
und Kirche verweisend.

Diese Ambiguität gegenüber dem Phänomen Nepotismus spiegelt sich daher auch in
den päpstlichen Verlautbarungen selbst wider. Bernasconi untersucht in einem zweiten
grösseren Abschnitt die wichtigsten offiziellen Dokumente, beginnend mit dem Pontifikat
Pauls V. Borghese (1605-1621). Mit Alexander VII. Chigi (1655-1667), der nach anfänglicher

Zurückhaltung seinen Verwandten gegenüber das päpstliche Füllhorn in reichem
Masse über die Nepoten leerte, waren es vor allem Klemens IX. Rospigliosi (1667-1669)
und Innozenz XL Odescalchi (1676-1689), welche Anstalten machten, das bisherige System

zu hinterfragen. Aber erst Innozenz XII. Pignatelli (1691-1700) schaffte mit der Bulle

«Romanum decet Pontificem» vom 23. Juni 1692 den quasi-institutionellen
Nepotismus offiziell ab, ohne jedoch das Phänomen an sich beseitigen zu können. Denn auch
im 18. Jahrhundert werden die Päpste Neffen zu Kardinälen ernennen, deren informeller
Einfluss - so kann vermutet werden - gerade wegen des inoffiziellen Charakters gar noch
grösser sein konnte, als in einem institutionell verankerten System.

Schattdorf Ulrich Köchli

SZRKG, 99(2005)



518 Rezensionen Comptes rendus

Aram Mattioli/Markus Ries/Enno Rudolph (Hg.). Intoleranz im /.eilalter der Revolutionen.

Europa 1770-1848 (=Kultur - Philosophie - Geschichte. Reihe des Kulturwissenschaftlichen

Instituts Luzern. Bd. 1 Zürich 2004. 304 Seiten.

Der als erster Band der interdisziplinären Reihe «Kultur - Philosophie Geschichte»
erschienene Sammelband «Intoleranz im Zeitalter der Revolutionen» unter der Leitung von
Aram Mattioli. Markus Ries und Enno Rudolph geht auf eine internationale Tagung
zurück, die im März 2002 an der Universität Luzern stattfand. Im Zentrum des thematisch
und konzeptionell attraktiven Bandes steht ein multidisziplinärer Blick namhafter
Autorinnen und Autoren auf die Vorstellungen von Toleranz und Intoleranz im Zeitalter der
Revolutionen zwischen 1770 und 1848.

In seiner theoretischen Einführung bezeichnet Aram Mattioli Intoleranz als Strukturmerkmal

«vor- und antidemokratischer Systeme», verweist aber zugleich auf auch
demokratischen Systemen inhärente Ambivalenzen von Toleranz und Intoleranz. Dem sozial-
und kulturwissenschaftlichen Ansatz des Buches legt Mattioli eine Definition von
Intoleranz zugrunde, welche jene als Ausdruck von Dclinitionsmacht und asymmetrischer
gesellschaftlicher Beziehungen bezeichnet, als Grundlage für die Konstruktion von Differenz

und Identität, welche Regelung von Inklusion und Exklusion bestimmt, als Generator
von Mechanismen also, die das «Eigene» total setzen und dem «Anderen» entgegenstellen.

Ambivalenzen und Spannungsfelder, die sich aus der Präsenz dieser Mechanismen
auch in auf einem sogenannten aufklärerischen Toleranzgedanken aufbauenden
Gesellschaften ergeben, liegen verschiedenen der Tagungsbeiträge zugrunde, die sich mit
Mechanismen. Ursachen und Erscheinungsformen von Intoleranz in der europäischen Sattelzeit

zwischen dem Ende des 18. und der Mitte des 19. Jahrhunderts beschäftigen. Äusserst

ausgeprägt zeigt sich dies in den die diskursive und die Handlungsebene betreffenden,
Inklusion und Exklusion steuernden Widersprüchlichkeiten im Verhältnis zwischen den
christlichen Konfessionen sowie zwischen denselben und religiösen Minderheiten, so
besonders ausgeprägt gegenüber den Juden. Diesem Thema widmet sich Helmut Berding in
seinem Beitrag zur Judenemanzipation in Deutschland.

Ausgehend von einem begriffs- bzw. konzeptgeschichtlichen Zugang zeigt Jürgen
Habermas auf, welche Rolle der religiöse Faktor im Komplex von Toleranzdiskussion und

Ausgestaltung rechtsstaatlicher Demokratien gehabt hat. Für die heutigen mullikulturellen
Gesellschaften plädiert Habermas für den Primat der Staatssbürgerschaft und die Identifikation

mit einer politischen Kultur.
Mit dem Verhältnis von Intoleranz und Konfessionalismus im 16. und 17. Jahrhundert

befasst sich Kaspar von Greyerz, was er anhand von drei Diskursfeldem einleuchtend
angeht: das Feld der Kontrovers-Theologie, jenes der obrigkeitlich-staatlichen Ebene und
jenes der Lebenswelt der kommunalen Ebene, womit er grundlegende sozial-, kultur- und
erfährungsgeschichtliche Perspektiven für einen religionsgeschichtlichen Zugang integriert,

welche in ihrer Systematik auch für Forschungen zu späteren Jahrhunderten an-
schlussfähig sind.

In seinem Beitrag über die kirchliche und staatliche Bücherzensur aus
kommunikationsgeschichtlicher Perspektive und Fragen nach der Schaffung und Regelung von
Definitionsmacht eröffnet auch Markus Ries ein interessantes Feld für die Religionsgeschichte.
In Bezug auf den Katholizismus stellen sich in diesem Bereich weitere Fragen wie jene
nach dem Zusammenhang von Zensur bzw. Indizierang, Kanonisierang und Ultramontanisierung,

was Olaf Blaschke in seinem Artikel zur Konfessionalisierung im Katholizismus

des 19. Jahrhunderts mit dem Konzept der «internen Konfessionalisierung» angeht.
Der innovative Sammelband verweist in seinem interdisziplinären Sammelband, der

zentrale Fragen der Forschung mit grossem gesellschaftlichem Attraktivitätsgehalt
aufgreift, auf die Komplexität und Mehrschichtigkeiten von Identitätskonstruktion und
Exklusion in frühneuzeitlichen wie neuzeitlichen Gesellschaften. Die Konzepte Toleranz und

SZRKG, 99(2005)



Rezensionen - Comptes rendus 519

Intoleranz, wie sie von den Beiträgen verwendet werden, fügen sich in die von der Soziologie,

aber auch von der Kultur- und Sozialgeschichte der letzten Jahre vielfach verwendeten

Konzepte Inklusion und Exklusion. Identität und Differenz. Selbst- und Fremddefinition

ein. Im Unterschied zu diesen Konzepten ist das Begriffspaar Toleranz/Intoleranz
jedoch eindeutig normativ und - gerade in seiner Historizität - politisch geprägt, weshalb
sich für mich Fragen nach seinem analytischen Mehrwert und seiner konzeptionellen
Verankerung stellen. So scheinen mir Toleranz und Intoleranz vielmehr Untersuchungsfelder
innerhalb der Erforschung von Mechanismen der Identitätskonstruktion, von Diskursen
und Politiken der Ausgrenzung bis hin zu Gewalt. Verfolgung und Genozid zu sein.
Gerade die historischen Beiträge des vorliegenden Sammelbandes demonstrieren, dass nicht
zuletzt ein begriffsgeschichtlicher, kontexlualistischer Zugang zu den Konzepten Toleranz
und Intoleranz sinnvoll ist. gerade auch im Sinne einer konstruktiv istischeren Perspektive
auf die Normativität dieser Konzepte selbst. In religionsgeschichtlicher Sicht auf Toleranz
und Intoleranz böten zudem Fragen der Interaktion verschiedener konfessioneller Kom-
munikationsgemeinschaften ein weiteres, gerade auch mikrohistorisch anzugehendes
Forschungsfeld.

Freiburg Franziska Metzger

Albrecht Beutel/Volker Leppin (Hg.). Religion und Aufklärung. Studien zur neuzeitlichen

«Umformung des Christlichen». Leipzig, Evangelische Verlagsanstalt, 2004
^Arbeiten zur Kirchen- und Theologiegeschichte 14), 272 S.

Dieser Band enthält 15 Beiträge der ersten beiden Jahrestagungen des von Kurt Nowak
gegründeten Arbeitskreises «Religion und Aufklärung» und befasst sich mit einem
Lebensthema Emanuel Hirschs. wie der Untertitel andeutet, nämlich mit der «Umformung
des Christlichen». Dabei wird nicht nur systematisch über Religions- und Christentumstheorien

der Aufklärung reflektiert, sondern auch auf Personen, Milieus und Mentalitäten
eingegangen. Es wird sowohl konfessionsübergreifend als auch interdisziplinär gearbeitet.
Im Folgenden werden ausführlicher diejenigen Artikel behandelt, die expliziter auf das
Thema des Untertitels eingehen, andere können nur summarisch referiert werden.

Die ersten drei Beiträge sind mit «Entwicklungslinien» betitelt. Friderike Nüssel
befasst sich mit der «Umformung des Christlichen im Spiegel der Rede vom Wesen des

Christentums». Sie untersucht, inwiefern die von Emanuel Hirsch formulierte
Umformungsthese des christlichen Denkens auf die Frage nach dem Wesen des Christentums zu
beziehen ist. Gemäss Hirsch (1939) änderte sich das christliche Denken zur Zeit der
Aufklärung auf zweierlei Weise. Erstens konnten die «weltanschaulichen und geschichtlichen
Voraussetzungen, die das altevangelische Christentum von dem Christentum vor ihm
übernommen hatte, der zu ihrem eignen Sehen und Denken sich bekennenden Humanität
nicht standzuhalten» (Hirsch, Das Wesen des Christentums, 131; zit. nach Religion und

Aufklärung, 16). Zweitens bestehe die Umformungskrise «darin, daß sich das seiner

Selbständigkeit bewußte abendländische Menschentum in eigner Rechenschaft darüber
klar zu werden sucht, was Christentum und Kirchentum als Geschichtsmachl für sein
Leben in den vergangnen Jahrhunderten bedeutet haben, und was sie ihm als solche in der
Zukunft noch werden bedeuten können. Das Christliche muß sich rechtfertigen vor dem
Forum der zum Bewusstsein ihrer selbst erwachten europäischen Menschlichkeit.»
(Hirsch, Das Wesen des Christentums, 132; zit. nach Religion und Aufklärung. 16)
Johann Joachim Spalding, bedeutender neologischer Kirchenmann zur Zeit Friedrichs des

Grossen, kritisierte die Dogmen der Kirche und stellte die wesentlichen Lehren des

Christentums dar. Dabei übersah er, dass er gerade das tat, was er den Orthodoxen vorwarf,
nämlich den Glaubensinhalt in Glaubenslehren normativ festzulegen. Johann Salomo

SZRKG, 99 (2005)



520 Rezensionen Comptes rendus

Semler erkannte, dass alle Aussagen über das Wesen des Christentums geschichtlich
bedingt und relativ gültig waren und dass es deshalb schwierig war, das Wesen des

Christentums überhaupt zu bestimmen. Letztere Einsicht unterscheidet Semler von den anderen

Neologen.
Christopher Voigt widerlegt in seinem Artikel «Der englische Deismus in Deutschland.

Ein Beitrag zur <Umformung des Christlichen)?» die These, der englische Deismus
habe das Geistesleben Deutschlands in der Zeit der Aufklärung grundlegend geprägt.
Stattdessen zeigt er auf. dass die deutschen Gelehrten in ihren theologischen Diskursen
nicht auf deistische Argumentationen zurückgriffen, sie waren nämlich antideistisch
eingestellt und kannten die Quellentexte der Deisten nicht. Trotzdem habe der englische
Deismus dazu beigetragen, die Krise der Religion und Theologie wahrzunehmen. Die
literarische Alternativkultur der englischen Deisten zwang die protestantischen Theologen,

in theologischen Fragen Stellung zu beziehen, wenn sie nicht zur Bedeutungslosigkeit
herabsinken wollten.

In seinem Aufsatz «Antiaufklärerischer Kulturtransfer als (Umformung christlicher
Praxis). Erweckung und Mission im späten 18. und frühen 19. Jahrhundert» zeigt Thomas
Fuchs auf. dass die Erweckungsbewegung sich zwar inhaltlich von der Aufklärung
abgrenzte, aber sich gleichzeitig an Kommunikations- und Sozialisationsformen, Semantik
und Utopie und Missionsideen der Aufklärung orientierte. Die 1779/80 gegründete
«Deutsche Christentumsgesellschaft» mit Sitz in Basel beispielsweise sei nach aufklärerischem

Vorbild als bürgerlicher Verein organisiert, der gegenüber anderen Konfessionen
tolerant sei und sich als Mitte eines Kommunikationsnetzes sehe, das klassische Medien
der Aufklärung wie Brief. Zeitschrift und Roman verwende. Die aufklärerische Utopie der
Weltbürgergesellschaft habe das eschatologische Denken der Basler Erweckten verändert.
Sie erwarteten nicht mehr das plötzliche Einbrechen des Reiches Gottes, sondern das

allmähliche Kommen des Himmelreiches.
Neun Artikel befassen sich mit einzelnen Personen, wie Luise Adelgunde Viktoria

Gottsched, der Frau des Leipziger Literaturprofessors Johann Christoph Gottsched, die in
einer anonym erschienenen satirischen Predigt die orthodoxe Homiletik kritisierte, Eulo-
gius Schneider, der als katholischer Aufklärer beispielsweise für die Abschaffung des
Zölibats plädierte und Friedrich Daniel Ernst Schleiermacher, der mehr rationalistisches
theologisches Gedankengut rezipierte, als er vorgab.

Christoph Bultmanns Beitrag trägt den Titel «Langweiliges Wissen. Die Wahrheiten
des Hermann Samuel Reimarus». Er vertritt die These, dass die Wahrheiten, die gemäss
Hermann Samuel Reimarus das Wesen der Religion ausmachten, ebenso langweilig seien,
wie diejenigen seiner orthodoxen Gegner, indem er das Buch «Die vornehmsten Wahrheiten

der natürlichen Religion» von 1754 analysiert.
Thomas K. Kuhn befasst sich mit «Volksaufklärung und Dorfgeschichten im späten

18. Jahrhundert. Johannes Toblers ddee von einem christlichen Dorf) (1766)». Gemäss
Kuhn kommen in der Schrift des Zürcher Pfaners Tobler alle wesentlichen Merkmale der
Volksaufklärung vor wie Gehorsam der Dorfbevölkerung gegenüber Obrigkeit und Pfarrer,

Kindererziehung und soziales Handeln insbesondere gegenüber den Armen. Tobler
entwirft ein Dorf, das geprägt ist von aufklärerischen Idealen, zum Beispiel von
kommunikativem Verhalten und einer «demokratischen» Struktur, in der wichtige Entscheidungen

gemeinsam getroffen werden.
Jens Wolff weist u. a. nach, dass Immanuel Kant in der Schrift «Die Religion innerhalb

der Grenzen der blossen Vernunft» von 1793 die verwendeten Bibelstellen vor allem
moralphilosophisch interpretiert.

Volker Leppin zeigt anhand der Schrift «Von Religion, Lehrmeinungen und Gebräuchen»

von 1798 auf, dass Johann Gottfried Herder in der Funktion des Generalsuperintendenten

die traditionelle lutherische Sicht von der Realpräsenz Christi beim Abendmahl

SZRKG, 99(2005)



Rezensionen - Comptes rendus 521

vertritt. Herders persönliche Sichtweise, die sich dem zwinglischen Abendmahlsverständnis

angenähert habe, schimmere jedoch zwischen den Zeilen durch. Fast unmerklich habe
eine «Umformung» des Christlichen stattgefunden.

Hans-Martin Kirn benennt seinen Vortrag «<Ihr Palästina ist sodann da, wo sie leben
und edel wirken [...]>. Juden und Judentum bei Johann Gottfried Herder 1744-1803).» Er
begründet, inwieweit Herder sowohl Antisemitismus als auch Zionismus gefördert hat.

Angelika Dörfler-Dierken untersucht, wie sehr «Friedrich August Gottreu Tholucks
Konstruktion eines Bildes der Aufklärung» die nachfolgenden Generationen beeinflusste.
Tholuck gehörte der Erweckungsbewegung an und kämpfte als Professor in Halle gegen
Rationalisten, wie Julius August Ludwig Wegscheider und Wilhelm Gesenius. Er war
Initiator der «Real-Encyklopädie für Protestantische Theologie und Kirche» und verfasste
die grundlegenden Artikel zu Aufklärung und Rationalismus dieses Standardwerks. Tholuck

wertete die Vernunft ab und wünschte sich einen lebendigen Glauben an Stelle einer
starren Lehre. Gemäss Tholuck trügen Aufklärung und Rationalismus zur Zerstörung der
Kirche und des Staates bei. Trotz seines negativen Bildes der Aufklärung war auch Tholuck

von dieser Geistesströmung geprägt, wenn er zum Beispiel die Erfahrung betont.
Die drei letzten Beiträge sind Milieus und Mentalitäten gewidmet, der «katholischen

Aufklärung als Kommunikationsgeschehen», dem Begräbnis und der Leichenpredigt.
Bernhard Schneider geht auf die «Entwicklung und Bedeutung der aufklärerischen Presse
im frühen 19. Jahrhundert» ein und kommt zum Schluss, dass die katholisch-aufklärerische

Presse sich geographisch auf das Grossherzogtum Baden und das Königreich
Württemberg beschränkte, sich hauptsächlich an die Geistlichen richtete und deshalb kaum in
die Breite wirkte.

Diese Publikation ist eine reiche Fundgrube zu Fragen um «(Religion und Aufklärung».
Jeder Beitrag erweitert den eigenen Horizont und vertieft das Wissen um das Phänomen
der Aufklärung. Es wird deutlich, dass die «Umformung des Christlichen» in der
Aufklärung bis heute nachwirkt. Wer unserer eigenen christlichen Kultur und den Kirchen
unserer Zeit auf die Spur kommen will, muss sich mit Religion und Aufklärung
auseinandersetzen.

Wettingen Christine Stuber

Mariano Delgado/Klaus Koch/Edgar Marsch (Hg.). Europa. Tausendjähriges Reich
und Neue Welt. Zwei Jahrtausende Geschichte und Utopie in der Rezeption des Danielbu-
ches, Freiburg Schweiz/Stuttgart. Universitätsverlag/W. Kohlhammer. 2003 (=Studien zur
christlichen Religions- und Kulturgeschichte, Bd. 1). 483 S. und 15 Abb.

Vom 15. bis 18. März 2000 fand an der Universität Freiburg Schweiz ein interdisziplinäres

Kolloquium statt, das dem Einfluss des aittestamentlichen Danielbuches auf die
europäische und Weltgeschichte nachspürte. Es gibt keine alttestamentliche Schrift, die eine
solche Rezeption in zweitausend Jahren abendländischer Geschichte erfahren hat wie das
Buch Daniel. In ausserordentlichem Masse wurde dadurch die Phantasie der Bibelexege-
ten. aber auch der Politiker und Staatsmänner beeinflusst. Ging es doch um nichts anderes
als um den Versuch, in die Zukunft zu schauen, den Lauf der Weltgeschichte herauszufinden

und die Zeit der Wiederkunft Christi mit dem Weltgericht und dem Weltende im
Voraus zu berechnen.
Für den Leser des vorliegenden Buches wird hier ein faszinierender Gang durch mehr als
zweitausend Jahre europäischer Geistesgeschichte eröffnet. Anhand der Vier-Reiche-Ab-
folge bei Daniel versuchten die Exegeten, die Abfolge der Zeiten zu ergründen. Mit dem
vierten Reich (nach dem babylonischen, dem medisch-persischen und dem makedonischen

Reich Alexanders des Grossen) wurde das Imperium Romanum samt seinen

SZRKG, 99 (2005)



522 Rezensionen Comptes rendus

Rechtsnachfolgern, dem deutschen und dem byzantinischen Kaisertum, dem römischen
Primat der Päpste, dem russischen Zarenreich bezeichnet, das bis zum Ende der Zeiten
reichen und dann von einem fünften Reich, dem Friedensreich, abgelöst wird, das aber
noch aussteht. Der Fortbestand des Römischen Reiches erfüllte eine eschatologisch-sta-
bilisicrende Aufgabe, denn solange es bestand, konnte das vor dem fünften Reich
heranbrechende Ende der Welt als aufgeschoben gelten.

Das Danielbuch diente nicht nur zur Legitimation politischer Führungsansprüche
verschiedener Grossmächte, sondern auch zur Rechtfertigung des reformatorischen
Anspruchs, die Papstkirche des «(Antichrist» durch die «wahre» Kirche der «Heiligen»
abzulösen. Mit der kolonialen Expansion der führenden westeuropäischen Nationen nach
Übersee erfolgte eine Ausweitung des «danielischen» Bewusstseins nach Nord- und
Südamerika, die konfessionell und kulturell anders geprägt waren. Die Konflikte zwischen
dem angelsächsischen und lateinischen Amerika haben hier ihre Wurzel.

Erst in der Aufklärungszeit konnte nachgewiesen werden, dass das ursprünglich ins
576. vorchristliche Jahrhundert angesiedelte Buch eine Schöpfung des 2. vorchristlichen
Jahrhunderts der Makkabäerzeit sei und sich ganz konkret auf die jüdische Geschichte
beziehe. Nun hörten allmählich die Versuche auf. die Visionen Daniels zu waghalsigen
heilsgeschichtlichen Spekulationen /u verwenden, letzte derartige Spuren sind jedoch
noch im 20. Jahrhundert zu finden.

Die Herausgeber dieses Bandes hoffen, einen wissenschaftlichen Beitrag zur Verständigung

und zum Frieden in der heutigen Welt zu leisten. Zur Vermeidung der von vielen
heraufbeschworenen Schreckensvision eines «Kampfes der Kulturen» geht es auch
darum, durch eine gründliche Erforschung der gemeinsamen Tiefengeschichte, in der die
«Dämonen» der Vergangenheit schlummern und latent weiter wirksam sind. Massnahmen
zu treffen, die eine solche Katastrophe verhindern können.

Meggen/Luzem Alois Steiner

Philippe Borgeaud. Aux origines de l histoire des religions. Paris, Seuil. 2004, 304 p.

L'actualité de la thématique de l'identité religieuse par rapport à la laïcité, la proclamation
du «retour du religieux» engage Philippe Borgeaud. Professeur d'histoire des religions à

l'Université de Genève, dans une étude des plus stimulantes sur la genèse de cette science.
Une approche comparative et transhistorique place la focale sur les mécanismes d'échanges,

d'emprunts, d'assimilation, et de rejet autour du bassin orientale de la Méditenanée
pendant la période hellénistique et romaine; l'auteur offre un prolongement de l'observation

avec une partie sur l'avènement du christianisme dans le nouveau monde. En arrière-
plan, c'est une réflexion de fond qui est proposée sur les méthodes et exigences actuelles
de la discipline et sur certaines notions qu'il s'agit de repenser, à commencer par celle de

«religion».
Dans un sens très actuel, c'est le concept de «supermarché» qui prévaudrait pour

établir le catalogue des éléments qui relèvent de ce substantif. Mais, explique l'historien,
si le «client» a l'impression d'avoir le choix et de pouvoir composer lui-même la religion
qui lui convient à partir d'éléments composites sur les étalages d'un genre de «Do it
yourself», il ne s'agit là que d'une illusion. Les possibilités de créations originales sont presque

nulles: le «marché aux puces» planétaire des mythes, symboles et rites religieux est

un ensemble fermé Aussi aucune religion «nouvelle» ne l'est-elle réellement aux yeux du
spécialiste qui peut repérer les emprunts et remplois. Entreprise salutaire de dédramatisation

et de clarification, l'histoire des religions peut certes établir la liste des religions qui
«ont réussi» (christianisme, bouddhisme et islam en tête, puis judaïsme, traditions de l'Inde

et du Japon, taoïsme) et de celles qui sont en voie de disparition (new age, paganisme.

SZRKG. 99(2005)



Rezensionen - Comptes rendus 523

chamanisme. animisme et sorcellerie). Mais en faisant la part des ruptures et continuités,
elle vise en premier lieu à déterminer les éléments qui touchent à l'essence de «l'inconscient

de la civilisation humaine, plus ou moins refoulé»: les mécanismes anciens qui ont
persisté et fondent les formes actuelles de religions.

Pères du comparatisme, les Grecs et les Romains ont développé une analyse synoptique

des pratiques et représentations de leurs ancêtres et des Barbares. Sur la base des

parentés et différences qu'ils ont observées entre les rites et les mythes qu'ils rencontraient

d'un peuple à l'autre, ils ont élaboré un ((triangle théologique» dans lequel ils se

situaient au point d'équilibre - un «juste milieu» - entre les excès superstitieux de la

religion thériomorphisante de l'Egypte et la religion dépouillée des Juifs qui rejetaient le

principe de multiplicité des dieux imagés.
Le rapport ambivalent, tantôt d'assimilation, tantôt de dissociation, entre le dieu et son

image; l'importance des pratiques rituelles autour des statues de divinités - Sénèque se
scandalisant devant la folie superstitieuse; la notion de sacré: telles sont les pierres de
touche du modèle.

Le triangle Egypte-Grèce-Judée va devenir la matrice d'une controverse sans fin qui a

façonné et façonne encore, dans une certaine mesure, notre manière de penser le religieux.
Dans une certaine mesure seulement, car l'émergence du christianisme a bouleversé le
modèle antique d'interprétation de l'autre, dès le deuxième siècle, en ramenant toute la
diversité des religions à une origine commune, une révélation primitive. La démarche et
les interrogations du christianisme vis-à-vis des religions des Nations ne relèvent pas de la
curiosité d'un Hérodote, explique Borgeaud, mais d'une apologétique orientée vers la
conversion. Le processus élaboré par le christianisme a été d'expliquer les mythes et
pratiques du polythéisme par la doctrine de la lumière naturelle et ce qui deviendra son
adjuvant au moment des grandes découvertes, l'imitation diabolique: une entreprise de
distorsion de i'identité et de déconstruction de la mémoire de l'adversaire.

«L'histoire des religions est issue, pour une bonne part, d'une critique du regard
chrétien sur les pratiques rituelles des autres.» La place prépondérante accordée aux
religions monothéistes dans les interprétations ne serait autre qu'une séquelle de cette maladie

infantile de la branche. Sa constitution en discipline académique non confessionnelle
n'aurait pas réussi à l'effacer. Borgeaud invite à redresser la barre, mettant en garde contre

les développements d'une histoire des religions encore trop «christiano-orientée». Il en
appelle au décloisonnement, à une plus grande attention aux apports des vieilles civilisations

polythéistes et aux autres religions, considérées un peu rapidement comme marginales

ou poussiéreuses.
Le salut se situerait dans la prise en compte des multiples «champs de l'alterile», et

dans le retour, inspiré par «la pensée du doute et l'exercice du scrupule», à la démarche
comparatiste originelle des Grecs et des Romains, et au(x) sens le(s) plus ancien(s), antérieur

au christianisme impérialiste, du terme «religio».

Fribourg Stéphanie Roui in

Alf Christophersen/Stefan Jordan (Hg.), Lexikon Theologie. Hundert Grundbegriffe.
Stuttgart, Verlag Philipp Reclam Jr., 2004, 360 S.

Religion erlebt einen Boom. Allerdings nicht als praktizierter Glaube und gelebte
Sinndeutung, sondern in den Feuilletondebatten der Qualitätszeitungen und auf den Angebotstischen

der Buchläden. Dem gesamtgesellschaftlichen Trend entspricht die Entwicklung
in der deutschsprachigen Geschichtswissenschaft. Im Zuge des «cultural turns» entdeck

SZRKG, 99 (2005)



524 Rezensionen - Comptes rendus

ten in den letzten Jahren viele jüngere Historikerinnen und Historiker dieses Forschungsfeld.

Langsam beginnt sich dieses neue Interesse auch auf universitäre Lehre und
schulischen Untenicht auszuwirken.

Der Informationsbedarf ist also gross und dies nicht nur in Bezug auf die geschichtlich
nicht oder nur peripher in Europa beheimateten Religionen. Auch das Christentum scheint
zu einer Religion geworden zu sein, die erklärt werden muss. Zwar dürfte die Anzahl
jener Publikationen, die in den letzten Jahren versuchten, kurz und kompetent in den

Islam einzuführen quantitativ kaum übertroffen werden. Aber die Menge jener Bücher
und Kompendien, die meist überkonfessionell einen Überblick über die Grundzüge des

Christentums geben wollen, hat sich doch ebenfalls stark vermehrt. Hier geht es nicht
mehr im Stile eines Harnack, Ratzinger oder Rahner um Propädeutik für angehende Fachleute

mit je spezifischem theologischem Ansatz, sondern um die Vermittlung grundlegender

Informationen über die christliche Glaubenswelt. Dieses Ziel verfolgt auch das
Lexikon Theologie, das auf knappstem Raum den Versuch unternimmt, hundert Begriffe der

theologischen Fachsprache vom «Abendmahl/Eucharistie» bis zum «Wunder» verständlich

zu machen. Die jungen Herausgeber, ein Historiker und ein Theologe, möchten aber
neben ((der Bedeutung» der Fachbegriffe auch den «Wandel dieser Bedeutung» nachvollziehbar

machen und an «die Erfahrung (heranführen), die in den Begriffen enthalten ist».
Mit diesem Ansprach, auf engstem Raum historische Semantik zu betreiben und gleichzeitig

eine Art theologischen Fremdwörterduden zu schreiben, haben sie offenkundig viele

ihrer namhaften Autoren überfordert. Gerade Theologen scheint es schwer zu fällen, die
lange dogmatische Tradition, die oft hinter den Begriffen steckt, eben nicht nur zu referieren,

sondern phänomenologisch aufzuschlüsseln. Wenn auch Beiträge wie etwa der von
Leo Kardinal Scheffczyk, der zum Stichwort «Maria» einen überaus normativen dogmatischen

Traktat liefert, der der überkonfessionellen Ausrichtung des Lexikons kaum gerecht
wird, die Ausnahme bleiben: Selten bieten sie mehr als eine ökumenisch austarierte
Kurzfassung der Informationen, die man auch in jenen vielbändigen Lexika findet, die sowohl
von römisch-katholischer als auch von protestantischer Seite produziert wurden. Auch
sprachlich ist kaum ein Unterschied festzustellen. Wahrscheinlich aufgrund des Zwanges
zur Verknappung und des steten Gebrauchs theologischer Fachsprache innerhalb der
Artikel sind viele Erklärungen gerade theologischer Grandkategorien wie «Eschatologie»,
«Glaube», «Soteriologie» u.a. selbst wieder sehr voraussetzungsreich und für den Laien
vermutlich nur durch stetes Blättern im gesamten Lexikon verständlich. Diese explizite
Wissenschaftsorientierung dürfte an den Bedürfnissen eines grossen Teils der angestrebten

Zielgruppe vorbeigehen, die neben professionellen Theologen, Studenten und theologisch

Interessierten auch Schüler und in Gemeinde und Schule Tätige umfasst.
Trotz dieser Limitationen ist das Lexikon für Kulturwissenschaftler aber durchaus

hilfreich. Wer fundierte Informationen zu den zentralen Grundbegriffen der christlichen
Theologie sucht und bereit ist, sich in die theologische Fachsprache einzudenken, dem kann
die Anschaffung dieses preisgünstigen und sehr handlichen Kompendiums empfohlen
werden.

Bochum Christian Schmidtmann

Hartmut Lehmann, Säkularisierung. Der europäische Sonderweg in Sachen Religion,
Göttingen, Wallstein Verlag, 2004 (=Bausteine zu einer europäischen Religionsgeschichte
im Zeitalter der Säkularisieiung, Bd. 5), 171 S.

Seit einigen Jahren lässt sich eine gewisse Verunsicherung im Umgang mit dem
Religiösen feststellen: Nicht nur Religionswissenschaftler haben Max Webers These von der

«Entzauberung der Welt» und einem kontinuierlichen Säkularisierungsprozess der westli-

SZRKG, 99(2005)



Rezensionen - Comptes rendus 525

chen Welt kritisch hinterfragt sowie von einer «Rückkehr der Religionen» gesprochen.
Auch die breitere Öffentlichkeit wurde von dieser Frage berührt, die als Fundamentalismusvorwurf

der USA gegen Teile der islamischen Welt wie auch vice versa gegen
vermeintlich fundamentalistische Tendenzen in der nordamerikanischen oder gar «westlichen»

Gesellschaft das Medieninteresse auf sich zog. Säkularisierung oder religiöse
Erneuerung. Dechristianisicrung oder Rechristianisierung stehen sich in den Debatten um
den Umgang mit dem Religiösen als Antipoden entgegen.

Diese deutliche Gegenüberstellung scheint indes problematisch. Sie wurde zum einen
dadurch aufgeweicht, dass neuere Ansätze der Geschichtswissenschaft die totalitären
Ideologien des 20. Jahrhunderts als «politische Religionen» deuteten und damit säkulare als

qtiasireligiöse Bewegungen interpretierten. Zum anderen - und dies ist ein Argument
Lehmanns zeigen sich im internationalen Vergleich, v. a. zwischen europäischen Staaten

und den USA. signifikante Unterschiede hinsichtlich der religiösen Entwicklung in

den letzten zwei Jahrhunderten. Während sich das Christentum in Europa spätestens seit
Beginn des 20. Jahrhunderts in einer desolaten Lage befunden habe, sei das «christliche
Amerika» erst im 19. Jahrhundert entstanden und seitdem kontinuierlich gewachsen.

Es ist vor allem das wissenschaftliche Erklärungsmodell «Säkularisierung», dem
Lehmann sich in seinem Band auf" vielfaltige Weise nähert. Wesentliche Grundlagen für ein
Verständnis davon, was überhaupt als Säkularisierung bezeichnet werden kann, stellen
zwei begriffsgeschichtliche Kapitel vor. Lehmann zeichnet darin nach, dass die Termini
«(Säkularisation». «Säkularisierung» und »Säkularismus» lange Zeit nicht klar getrennt
waren und ein genaueres Verständnis von Säkularisierung sich erst seit Ende der 1970er
Jahre, v. a. durch den betreffenden Artikel in dem begriffsgeschichtlichen Lexikon
«Geschichtliche Grundbegriffe» herausbildete. Während sich «Säkularismus», womit die
freidenkerische Richtung George Jacob Holyoakes und in weiterer Bedeutung eine Form des

Areligiösen verstanden wurde, als Begriff seit der Mitte des 20. Jahrhunderts verlor, wurde

später unter «Säkularisation» v. a. die Enteignung kirchlichen Besitzes um 1800, unter
«Säkularisierung» dagegen ein langjähriger Prozess der Entkirchlichung und Profanisie-

rung von Glaubensgegenständen verstanden. Diese Distinktion, so Lehmann, werde seit
Mitte der 1990er Jahre wieder in Frage gestellt, wodurch die Kategorien künftig nicht
mehr unhinterfragt brauchbar seien. Weitere Kritik übt der Autor an der Irreversibilität,
die der Säkularisierung über die Gegenwart hinaus für künftige Zeiten zugemessen wird.
Mit Bezugnahme auf Untersuchungen Martin Riesebrodts und Claus Leggewies hält
Lehmann die Idee für reizvoll und fruchtbringend, dass die Säkularisierung nicht der endgültige

Niedergang des Religiösen sein müsse, sondern ein vorübergehendes «Zwischenspiel
der europäischen Geschichte».

Nicht nur trotz dieser Bedenken, sondern gerade wegen der Notwendigkeit eines
diskursiven Umfelds, in den der problematische Begriff «Säkularisierung» immer gestellt
werden muss, um funktionabel zu bleiben, hält Lehmann an ihm fest und erläutert die
Unterschiede zu den Konzepten der «Transformation des Religiösen» sowie zur «Rückkehr

der Religionen». Er betont dabei vier Bedeutungsebenen: 1. die Vorstellung von
Säkularisierung als das Nachlassen religiösen Wissens und der Ausübung von Religion; 2.

Säkularisierung des kulturellen und geistigen Lebens als Folge der wissenschaftlichen
Fortschritte; 3. Säkularisierung als Verlustbilanz des Deutungsmonopols der Kirchen; 4.

Säkularisierung als allgemeine Transformation der Kultur, die von innerweltlichen
Orientierungen und Fluchtpunkten bestimmt ist. Vorteile des Säkularisierangsmodells seien
sein interdisziplinärer Anspruch, seine Anwendbarkeit auf Prozesse der «longue durée»
und sein Potential, der europäischen Geschichte ein spezifisches Profil («europäischer
Sonderweg») zu geben. Dagegen stünden als Nachteile die Vorstellung der Säkularisie

SZRKG. 99(2005)



526 Rezensionen Comptes rendus

rung als irreversibler Entwicklung, ihre Benutzung im Kontext der Transformation des

Religiösen aus dem öffentlichen Bereich in Privatsphären und die Abgrenzung zu den
Modellen der Transformation des Religiösen und der Rückkehr der Religionen.

Eine grosse Stärke von Lehmanns Band besteht in der grundlegenden Problemati-
sierung. die der Begriff «Säkularisierung» erfährt. Zwei weitere ebenso beachtenswerte
Schwerpunkte bilden die Periodisierung des «Prozesses einer progressiven Säkularisierung»

sowie der Vergleich kirchlich-religiöser Entwicklungen in Europa und den USA.
Mit Blick auf das Gemeinschaftschristentum des 19. Jahrhunderts, seine Traditionssuche
im Pietismus und seine Weiterentwicklung während des Nationalsozialismus stellt
Lehmann ein Modell der Herausbildung einer säkularen Weltordnung vor. das er in drei Phasen

unterteilt, zwischen denen es Phasen der Auseinandersetzung mit dem Phänomen
«Säkularisierung» gegeben habe: Den ersten Säkularisierungsschub sieht der Göttinger Historiker

in der Zeit von der Französischen Revolution bis zum Ende des Wiener Kongresses,
ein zweiter sei zwischen 1848 und 1878 zu erkennen, ein dritter ziehe sich vom Ausbrach
des Ersten Weltkriegs bis zum Ende des Zweiten Weltkriegs. Kennzeichnend für den ersten

Schub sei v. a. die aufklärerische Kirchenkritik, charakteristisch für den zweiten die

Erklärung der Nation zum höchsten Gut und für den dritten die Entchristlichung des

privaten sowie die Politisierung des öffentlichen und wissenschaftlichen Lebens. Man

mag dieser Periodisierung entgegenhalten, dass sie zu stark auf die grossen politisch-sozialen

Zäsuren der Geschichte bedacht ist, gleichwohl kann Lehmann sein Modell als
geeigneten heuristischen Vorgriff ausweisen, um für ein differenzierteres Bild der Säkularisierung

zu werben.
Überhaupt ist Lehmanns Band zum grossen Teil weniger eine Präsentation von Ergebnissen

als der Versuch, neue Forschungen zum Thema anzuregen. Dies wird am deutlichsten

in seinem Plädoyer für einen internationalen Vergleich. Allein die Kontrastierang der
deutlich unterschiedlichen Entwicklungen in den USA und in Europa reicht aus, um die

Notwendigkeit von Studien zu betonen, in denen Säkularisierangs- bzw.
Christianisierungsphänomene im national-vergleichenden Kontext untersucht werden. Mögliche
Ergebnisse solcher Studien deutet Lehmann bereits an: So könnte die Untersuchung von
Migrationsverhalten grössere Bedeutung für die Erklärung religiöser Haltungen erhalten als

bislang. Auch das Gewicht, das der «freie Markt der Religionen und Ideologien» innerhalb

einzelner Gesellschaften und Subgesellschaften erhält, scheint für die Entwicklung
religiöser Haltungen wie kirchlicher Zugehörigkeitsgefühle von grosser Bedeutung.

Sicherlich sind die Perspektiven Lehmanns begrenzt: So beschränkt der Autor trotz
seiner Forderung nach Internationalität seine eigenen Untersuchungen stark auf den
deutschen Raum und dort v. a. auf den Protestantismus. Auch tauchen in den zehn Kapiteln,
die fast alle bereits als Einzelpublikationen veröffentlicht wurden, Redundanzen in der
Argumentationsführang und den Beispielen auf. Diese Nachteile wiegen aber leicht im
Vergleich zu den hier skizzierten methodischen Anstössen und den neuen Untersuchungs-
gebieten einer künftigen Säkularisierangsforschung, auf die Lehmann aufmerksam macht.
Dass diese Forschungen dabei über den rein wissenschaftlichen Bereich hinaus auf die
Sphären von Politik und Gesellschaft Einfluss haben werden und nehmen sollten, ist ein
Credo, zu dem sich Lehmann am Schluss seines Bands bekennt: Glaubens- und
Gewissensfreiheit als «säkularisiertes Derivat älterer Glaubenstraditionen» sei eine notwendige
Voraussetzung für einen vitalen religiösen Pluralismus in Europa - auch und gerade in
einer Ära der Säkularisierung.

München Stefan Jordan

SZRKG, 99(2005)



Rezensionen - Comptes rendus 527

Hartmut Lehmann (HgJ. Koexistenz und Konflikt von Religionen im vereinten Europa
(Bausteine zu einer europäischen Religionsgeschichte im Zeitalter der Säkularisierung,
Bd. 4), Göttingen, Wallstein, 2004. 175 S.

Der Sammelband mit 1 1 Beiträgen entstand anlässlich einer Tagung in Halle vom 28. bis
30. November 2002. die sich mit dem Thema «Koexistenz und Konflikt von Religionen
im vereinten Europa» befasste. Die verschiedenen Beiträge beleuchten aus juristischer,
religionswissenschaftlicher, historischer und ethnologischer Perspektive das breite Thema.

Eine Reihe von Artikeln befasst sich spezifisch mit der Situation und Rolle der Muslime

in Europa.
Thilo Marauhn stellt Überlegungen zur «Bewältigung interreligiöser Konflikte in

multireligiösen Gesellschaften» an. Er geht davon aus, dass aus der zunehmend multireligiösen

Struktur europäischer Gesellschaften ein nicht unerhebliches Konfliktpotential
erwachse. Wohl gäben die europäische Verfassung und der europäische Grundrechtskatalog
den Rahmen und die inhaltliche Orientierung. Klar sei aber auch, dass gerichtliche
Instanzen überfordert wären, jeden interreligiösen Konflikt materiell entscheiden zu müssen.

Marauhn plädiert für eine Rückbesinnung auf die zentrale Funktion des Rechts als

Rahmenordnung politischer Prozesse. Zur Vermeidung oder Beilegung interreligiöser
Konflikte schlägt der Autor einen diskursiven, einen partizipativen und einen edukativen
Ansatz vor.

Stefan Magen beleuchtet das Spannungsfeld von «instrumenteller Rationalität und

symbolischem Gehalt des Rechts» und zeigt auf, wie insbesondere im Zusammenhang
religiöser Konflikte das Recht in seiner Antwort auf eine symbolische Ebene gezogen wird.
Magen spricht hierbei vom «überschiessenden Gehalt» des staatlichen Neutralitätsprinzips.

Markus Rati untersucht die «religiöse Diskriminierung in Europa» bezüglich (neuer)
religiöser Bewegungen Namentlich zieht ei die deutsche Rechtsprechung mit ein und die
Kritik seitens der USA an der Behandlung religiöser und weltanschaulicher Minderheiten.
In Europa stellt er ähnliche Tendenzen fest, sich des Themas «Sekten» anzunehmen. Dabei

hielten sich die Staaten an den Art. 9 der EMRK zur Religionsfreiheit. Dennoch warnt
der Autor vor Tendenzen, wo der Staat - z.B. im Zusammenhang mit der Erstellung von
«Sektenberichten» - die auferlegte Neutralität in religiösen und weltanschaulichen Fragen
überschreitet. Rati mahnt, dass sich der säkulare Verfassungsstaat vom Toleranzprinzip
leiten lassen sollte.

Christian Walter verweist in seinem Beitrag zur «religiösen Toleranz im Verfassungsstaat

- Islam und Grundgesetz» darauf, dass vor dem Hintergrund der kulturellen
Diversifizierung als einem der Kennzeichen modemer Gesellschaften auch die Herausforderung
für die Rechtswissenschaft steige. Er hebt hervor, dass ein rechtlicher Begriff der Kultur
gar nicht existiere. An den Fällen des Schächtens und des Kopftuchs der Lehrerin folgert
der Autor, dass dem Staat in religiösen Fragen eine Friedenssicherungspflicht zukomme.
Grundrechte seien jedoch auch Rechte von Minderheiten und des Einzelnen gegenüber
der Mehrheit, wobei aus der Tradition der Aufklärung die religiöse Überzeugung des
Individuums im Falle des Kopftuches stärker zu gewichten sei als die - wenn auch starke

Wirkung - eines Symbols.
Silvia Tellenbach schreibt über die Streichung des Religionsprivilegs im deutschen

Vereinsrecht, das vom Bundestag im Dezember 2001 als Reaktion auf die Terroranschlä-
ge in New York beschlossen worden war. Bis anhin galten Religions- und Wertgemeinschaften

wie Parteien und Fraktionen vom Geltungsbereich des Vereinsgesetzes
ausgenommen. Verboten worden sind dann auch zwei Gruppen. Andere werden vom
Verfassungsschutz beobachtet. Die Autorin stuft die Schwelle für das Verbot von Religionsge-

SZRKG. 99(2005)



528 Rezensionen Comptes rendus

meinschaften in Deutschland jedoch weiterhin als hoch ein. Die Streichung des

Religionsprivilegs im Vereinsrecht stelle gewiss einen Schritt im Kampf gegen den Terrorismus
dar. andere müssten jedoch folgen.

Tilman Nagel reflektiert den «schariatischen Hintergrund der Charta des Zentralrats
der Muslime in Deutschland». Für den Autor geht es bei der Eingliederung der Muslime
in eine säkularisierte Gesellschaft nicht bloss um die Anpassung einiger schariatischer
Vorschriften und den Verzicht auf andere. Es gehe «um nicht mehr und nicht weniger als

um die Ausserkraftsetzung des überkommenen muslimischen Rechtssystems».
Altana Filos befasst sich mit der «religiösen Toleranz im Verfassungsstaat» am

Beispiel der staatskirchlichen Strukturen Griechenlands, die durch eine von Misstrauen
geprägte gegenseitige Abhängigkeit geprägt sei. Dabei bedeute eine eventuelle Trennung
von Kirche und Staat in Griechenland noch keine Abkehr des Volkes von der Orthodoxie.
Aus verfassungsrechtlichen Gründen sei es jedoch wichtig, dass auch in Griechenland die
Religionsfreiheit als Grundrecht nicht rhetorische Deklaration bleibe.

(iünther Schlee schreibt über «Somalia und die Somalia-Diaspora vor und nach dem
11. September 2001». Anhand verschiedener Fallgeschichten reflektiert er «die Fremdheit
im Heimatland» von Rückkehrern und Besuchern der Somali-Gemeinschaft aus Deutschland

in Somalia. Mit Hilfe der Trennlinie des 11. Septembers zeigt er. welche Auswirkungen

der Terrorismus-Diskurs dabei hat.
Dietmar Rothermund fragt nach der «religiösen Praxis und der Artikulation sozialer

Identität». Er verbindet die Ansätze von Erik Erikson (identitätsstiftende Wirkung persönlicher

Krisenbewältigung) und Pierre Bourdieus Habitualisierang dialektisch und
entwickelt daraus Folgerungen der «Habituskrise», die er auf den Fundamentalismus anwendet.

Dabei plädiert Rothermund im Falle fundamentalistischer Tenoristen, dass hier den

so genannten «Funktionären» der eigenen Religion eine wichtige Rolle zukomme, indem
sie die religiöse Praxis so zu gestalten hätten, dass neue Wege der Artikulation sozialer
Identität geschaffen werden.

Rudolf von Thadden schreibt zur «Ökumene und Europa». Dabei plädiert er stark für
eine kirchliche Erneuerung und die Überwindung des Konfessionalismus. die den politischen

Schritten vorangehen müssten.
Die unterschiedlichen Beiträge des Sammelbandes arbeiten anschaulich die Konflikti-

vität des Religiösen heraus. Sie wenden sich dabei grundsätzlichen Themen zu und fragen
danach, ob und inwieweit das weitgehend säkularisierte Europa noch ein christlicher
Kontinent sei. Sie konturieren Antworten auf die Frage, ob es in einem vereinten Europa
möglich werde, Ressentiments zwischen den verschiedenen Glaubensgemeinschaften der
Christen, Juden, Muslime und weiteren Gruppen untereinander und auch der grossen
religionsskeptischen Bevölkerangsgrappe zu überwinden.

Horw Markus Furrer

Judith Frishman/Willemien Otten/Gerard Rouwenhorst (Hg.), Religious identity: and
the problem ofhistorical foundation. The foundational character ofauthoi ilative sources
in the history ofChristianity and Judaism, Leiden. Brill, 2004, 588 S.

Zur Konstituierung von Identität bedarf es Eckpunkten, an welche diese Identität
angeknüpft werden kann. Eine wichtige Kategorie dieser Eckpunkte ist historisch verortet und
deshalb seit jeher von zentralem Interesse für Historiker. In der aktuellen Historiographie
werden Identitätsdiskurse zunehmend thematisiert, indem unterschiedliche Verortungs-
strategien der Identität hinterfragt werden.

Fragen nach historischer Verortung religiöser Identität wurden 2002 bei einer Tagung
im niederländischen Utrecht in den Mittelpunkt gerückt. Die Beiträge dieser Konferenz
wurden kürzlich in einem voluminösen Band publiziert und konzentrieren sich auf Wege

SZRKG, 99(2005)



Rezensionen Comptes rendus 529

der Positionierung und Legitimation religiöser Identität: Welche Erscheinungsformen und
Begründungen religiöser Identität hat es gegeben? Der Schwerpunkt liegt auf der Funktion

grundlegender schriftlicher und mündlicher Quellen aus der christlichen und
jüdischen Überlieferung.

Sechsundzwanzig Beiträge wurden in zwei Teile eingeordnet und eingeleitet durch
zwei einführende Beiträge. Im ersten Teil des Bandes widmen sich die Autoren der Frage
nach der Rolle grundlegender Quellen für die Konstituierung religiöser Identität in der
Moderne. Der Individualisierung und Differenzierung in der Moderne zufolge wurde die
Stellung grundlegender Quellen immer problematischer. Wie Anton Houtepen in seinem
Beitrag beschreibt, gerieten die Religionen, deren «hermeneutische Codes» von der
Aufklärung in Frage gestellt wurden, in eine Krise spiritueller Autorität und wurden deshalb
herausgefordert, ihre jeweiligen Positionen neu zu formulieren.

Urs Altermatt beschreibt in seinem Beitrag «Ambivalences of catholic modernisation»
die ambivalente Flaltung des Katholizismus der Modernisierung gegenüber. Der Katholizismus

hat nach Altermatt auf diskursiver Ebene bis 1965 die Moderne nicht akzeptiert,
sondern sich ihr erst nach und nach angepasst. Dem widerspricht im nachfolgenden
Beitrag Stai" Hellemans. der die Moderne als gesellschaftliche Epoche auffassen möchte,
weshalb sich kein Bereich dieser Gesellschaft dem Prädikat «modern» entziehen könne.
Demzufolge wäre es falsch. Religion und Moderne als Gegensatzpaar zu betrachten, es

gehe darum. Religion in ihrer Funktion in der modernen Gesellschaft zu analysieren.
Hellemans erhofft sich von dieser Sichtweise eine differenziertere Diskussion über Religion
in der modernen Gesellschaft. Meines Erachtens ist die Auseinandersetzung zum grössten
Teil auf die unterschiedlichen Forschungsinteressen der Diskussionsteilnehmer zurückzuführen.

Die Feststellung Altermatts, «catholic anti-modernism expressed itself" primarily
at the discursive level» (S. 59) zeigt, dass wir es hier mit unterschiedlichen Ebenen der
Erkenntnis zu tun haben. Altermatt bezieht sich auf eine ideologische Ebene, auf der
Ideologien der Moderne und Vormoderne aufeinanderprallen. Dieselbe Haltung nimmt
Theo Salemink ein, der in seinem Beitrag den katholischen Versuch, die modernen
Ideologien des Liberalismus. Sozialismus und besonders Nationalsozialismus als Neopaga-
nismus darzustellen, beschreibt. Hellemans dagegen nähert sich der Problematik aus einer
soziologischen Sicht, welche davon ausgeht, dass die grundsätzlich moderne Form der
Gesellschaft bedingt, dass alles, was aus ihr hervorgeht, auch modem ist. Dass es innerhalb

dieser modernen Gesellschaft antimoderne Diskurse auf ideologischer Ebene gebe,
würde Hellemans wahrscheinlich ebenso wenig ausschliessen, wie Altermatt die grundlegend

moderne Form der Gesellschaft im 19. und 20. Jahrhundert abstreiten würde.
Weitere Beiträge in diesem ersten Teil zeigen, wie man in der Moderne versuchte zu

einem neuen Verhältnis zwischen Tradition und Erneuerung zu kommen. Während im
Katholizismus vor allem die Stellung der kirchlichen Autorität zur Debatte stand, versuchten

Protestanten die Autorität der Schriften neu zu deuten, wie Beiträge von Theo
Clemens, Frits Broeyer und David Bos zeigen. Wie Judith Frishman und Eis Kooij-Bas
verdeutlichen, konzentrierte sich im Judentum die Auseinandersetzung auf die umfassende
jüdische Tradition. Einerseits plädierten reformwillige Rabbiner dafür, einen Kern des
Judentums zu formulieren, und aus diesem heraus die Tradition zu deuten und anzupassen.
Anderseits bevorzugten es andere Geistliche, die Tradition möglichst unverändert als Basis

für jede Aktualität zu betrachten. Einleuchtend zeigen beide Autoren, wie man
versuchte die jeweiligen Standpunkte aus der eigenen Tradition heraus zu legitimieren. Jan

Jongeneel weist aber darauf hin, dass es sich angesichts der fehlenden Autorität der
Schriften auch lohnt, der Rolle des persönlichen Glaubens Aufmerksamkeit zu schenken.

Die Rolle grundlegender Quellen der religiösen Identität in der Vormoderne wird im
zweiten Teil des Bandes thematisiert. In diesem Teil wird vieles nuanciert. So zeigt Jaap
van Amersfoort in einem Beitrag über pagane Quellen in frühchristlichen Schriften, dass
das frühe Christentum sicherlich nicht nur «eigenen» Quellen Autorität zubilligte. Jo-

SZRKG, 99(2005)



530 Rezensionen Comptes rendus

hannes von Oort weist darauf hin, dass auch im Manichäismus. der sich sehr wohl als

christliche «secta» beschreiben lässt. neben den Schriften des Gründers Mani durchaus
auch andere Schriften, die dessen Ansichten belegen konnten, verwendet wurden.

Während das Christentum immer stärker seine eigene Quellentradition entwickelte, bot
diese eigene Tradition genügend Raum für unterschiedliche Positionierungen, indem man
sich zum Beispiel auf die Tradition eines bestimmten Kirchenvaters berief (Karla Poll-
mann). oder indem man wie der Heilige Franziskus Charisma und päpstliche Autorität
einbezog (Gerard Pieter Freeman) oder auch wie manche hétérodoxe Strömungen gerade
nur die Schriften in den Mittelpunkt rückte (Daniela Müller). Sogar die Verwendung der
gleichen Quellen konnte zur Untermauerung sehr unterschiedlicher Stellungnahmen
genutzt werden, wie Willemien Otten für den Streit zwischen Petrus Abelardus und Bernar-
dus von Clervaux beschreibt. Dass aber auch in der Vormoderne durchaus kritisch mit
dem eigenen Canon umgegangen wurde, illustrieren Beiträge von Marcia L. Colish und
Jan Hallebeek: Aus der Problematik ihrer Zeit hinaus suchten Gelehrte durchaus nicht
immer alle kanonischen Texte mit modernen Ansichten zu versöhnen. Vielmehr gab es auch
Ansätze, die manche Texte ignorierten oder gar als Fälschungen entlarvten.

Auch die Betrachtung der Reformation als eine Rückkehr zur Schrift bedarf einer
Differenzierung. In der Reformation erhielten nicht-biblische Schriften wie zuvor auch eine
Rolle in der Argumentation der Gelehrten. Abweichend von der tradition war hier vor
allem die Klassifizierung der Schriften als biblisch oder nicht-biblisch, welche während der
Reformation laut Eugène Honée erstmals deutlich hervortrat. Eine vermeintliche Rückkehr

zu alten Zeiten war oft nur Schein und wurde auch bewusst als Tarnung der neuen
Position eingesetzt. Wie Paul van Geest zeigt, weicht zum Beispiel die Lehre Thomas von
Kempens, oft als Rückkehr zu Augustin gedeutet, in erheblichem Masse von der Lehre
Augustins ab. Auf argumentativer Ebene wurde mit der mittelalterlichen Tradition
überhaupt nicht gebrochen, zeigt schliesslich Willem van Asselt. Im 17. Jahrhundert nutzten
sowohl katholische als auch reformierte Theologen scholastische und aristotelische
Argumente. Wie die Bedeutung der kirchlichen Tradition für die eigene Identität von Protestanten

und Katholiken sich mittlerweile unterscheidet zeigt ein Beitrag von Marcel Poort-
huis über die Diskussion um die liturgische Stellung der «Improperia».

Sehr lesenswert sind zwei eher reflexive Beiträge dieses Bandes. Gerard Rouwenhorst
zeigt, wie nicht nur Schriften, sondern auch historischen Epochen eine normative Stellung
zugeschrieben werden kann. Diese Feststellung ist von Bedeutung, da eine normative
Bewertung gewisser Epochen die religionsgeschichtlichen Forschungsergebnisse erheblich

beeinflussen kann. Peter van Rooden weist auf ein anderes religionsgeschichtliches
Problem hin: das mühsame Verhältnis zur Idee, dass Macht und Frömmigkeit in Verbindung

zueinander stehen könnten. Dass es ein solches Verhältnis aber sehr wohl gibt, hat
bereits Alexis de Tocqueville zu Recht bemerkt. Da aber in der Historiographie Religion
lieber als individuelle Angelegenheit beschrieben wird, fällt es vielen Historikern schwer,
Religion als soziales Produkt, das auch von Machtverhältnissen geprägt wird, zu betrachten.

Zwei Beiträge zur Debatte um die Ursprünge des Christentums beschliessen den Band.
Frances Young beschreibt die «Aura» religiöser Schriften, die sie durch die Stellung in
den Gottesdiensten im Judaismus und im Christentum, sowie dadurch, dass sie das Wort
Gottes verkörpern, einnähmen. In einem Beitrag zur Frage, woher die christlichen Schriften

eigentlich ihre Autorität beziehen, geht Elizabeth A. Clark auf die These Michel Fou-
caults ein, diese Autorität basiere auf der unterstellten Heiligkeit des Autors. Überzeugend
widerlegt Clark diese These: In der gebildeten Gesellschaft des Altertums, in der die Bibel
entstanden ist, wurde die Autorität der Texte nicht über die Autorität ihres Autors,
sondern eher durch intertextuelle Verweise auf die Heilige Schrift, auf Kirchenväter und auf
prominente pagane Autoren hergestellt.

SZRKG, 99(2005)



Rezensionen Comptes rendus 531

Ein Verdienst des Bandes ist es. dass er einen Vergleich zwischen Katholizismus.
Protestantismus und Judentum im Umgang mit dem Problem der spirituellen Autorität
ermöglicht. Aus dieser Perspektive hat man bei der Zusammenstellung allerdings auch die
Chance verpasst. eben diesen Vergleich mehr in den Vordergrund zu stellen. Mangels
analoger Kategorien in anderen Beiträgen im Band werden manche Artikel auf" einen
exemplarischen Wert reduziert, wo ein gezielter Vergleich aufschlussreich hätte sein können.

Die manchmal stark spezialisierten Texte verlieren so an Bedeutung für den
Erkenntnisgewinn, obwohl der exemplarische Wert dem Leser Einblicke in die praktische Gestaltung

von Identitätsdiskursen sehr wohl vermitteln kann. Ausserdem sind die historiogra-
fischen Beiträge über Religionsgeschichte lesenswert. Alles in allem kann dieser Band für
diejenigen, die sich über den aktuellen Stand der Religionsgeschichte informieren möchten,

eine wertvolle Ressource darstellen.

Amstelveen (Niederlande) Peter van Dam

Heinz-Gerhard Haupt/Dieter Langewiesche (Hg.), Nation und Religion in Europa.
Mehrkonfessionelle Gesellschaften im 19. und 20. Jahrhundert. Frankfurt a.M., Campus.
2004, 365 S.

Vor vier Jahren legten Haupt und Langewiesche eine aufschlussreiche Aufsatzsammlung
über «Nation und Religion in der deutschen Geschichte» vor (Frankfurt a.M. 2001). Der
hier angezeigte Band, der auf eine Bielefelder Tagung im Jahr 2003 zurückgeht, versteht
sich als Fortsetzung dieses Projekts mit auf Europa erweiterter Perspektive. Seine
Beiträge zielen zum einen darauf, die Machtkämpfe zwischen den christlichen Konfessionen
um die Vereinnahmung des Nationsbegriffs darzustellen; zum anderen sollen Anstrengungen

nationaler Bewegungen nachgezeichnet werden, ihre Ziele mit Religion zu verbinden
oder sich ihr gegenüber vom laizistischen Standpunkt aus abzugrenzen.

Ein erstes Kapitel ist dem «Kampf um die national-religiöse Deutungshegemonie in

katholisch-protestantisch-jüdischen Mischgesellschaften» gewidmet, der durch das Brennglas

nationalpolitischer Auseinandersetzungen um die Reformation näher in den Blick
genommen wird. Frank-Michael Kuhlemann weist darauf hin, dass es v. a. in der Mitte
des 19. Jahrhunderts gegründete liberal-protestantische Vereine gewesen seien, die eine
«evangelisch aufgeladene Kulturträgertheorie» (S. 33) für die deutsche Nation propagiert
hätten. Als Gegenentwurf zu diesem Hegemonieanspruch, aber auch im «Rekurs auf das
Alte Reich» (S. 41) sei es zur Gründung einer katholischen Gegenbewegung gekommen.
Jedoch seien beide Bewegungen bei der Konfessionalisierung der Nation an eine Grenze
gestossen, weil sie sich durch «Säkularisierangsdruck, Sozialismusfurcht, konfessionelle
Minderheitenlagen und Anpassungszwänge, bürgerliche Identitäten und vagierende
Formen der Religion, nicht zuletzt die Kriege und den Nationalsozialismus» (S. 62)
angenähert hätten. Einen nationalen Exklusionsdiskurs gegenüber den Katholiken stellt Franziska

Metzger auch für die Schweiz fest. Die national-liberale Geschichtsschreibung habe
ihr Bild der Schweiz in Berufung auf Zwingli entworfen. Diesem Deutungsanspruch
hätten sich die Katholiken mit ihrer Interpretation der Reformationsgeschichte widersetzt,
die eine «sowohl gemeinschaftsbildende wie nationalisierende Funktion» (S. 98) gehabt
habe. Metzger stellt damit eine Mehrschichtigkeit katholischer Erinnerungskultur heraus,
die das Bekenntnis zur eigenen Konfession mit dem Bekenntnis zur eigenen Nation
vereinbar gemacht habe. In der katholisch-monokonfessionellen Bevölkerung Belgiens
kam es, wie Johannes Koll betont, in der Revolution 1830/31 zur Union von Liberalen
und Katholiken gegen den niederländischen König Wilhelm I. Nach der Etablierung des

belgischen Staats und dem Verlust gemeinsamer anti-holländischer Positionen habe sich
allerdings in den 1880er Jahren ein Antagonismus zwischen beiden Lagern herausge-

SZRKG, 99(2005)



532 Rezensionen - Comptes rendus

bildet, der v. a. in der Beurteilung der Reformation und der Person des Habsburgers Philipp

II. zum Ausdruck gekommen sei. Ähnlich wie beim schweizerischen Gegensatz
zwischen Protestanten und Katholiken sei aber auch in der Auseinandersetzung zwischen
Liberalen und Katholiken in Belgien nie der «Glauben an die Einheit und den
Zusammenhalt» der Nation zerstört worden (S. 134). Spannungen zwischen laizistischem
Nationalismus und Katholizismus macht Martin Schulze Wessel ebenfalls für die
tschechische Nation aus. Hier sei Jan Hus als nationale Gestalt mythisiert worden, worauf die
katholische Seite mit einer Resakralisierung des Reformators geantwortet habe. Einigkeiten

zwischen Jungtschechen und Katholiken hätten allerdings im Glauben an die
tschechische Nation und im Antisemitismus bestanden.

Ein zweites Kapitel behandelt religiöse und laizistische Nationalsymboliken. Mit
vergleichendem Blick auf Kaiser Wilhelm IL. Kaiser Franz Joseph und Queen Victoria
analysiert Christiane Wolf Monarchen als Repräsentanten der Nation und stellt dabei graduelle

Unterschiede in einer Entwicklung fest, die vom Gottesgnadentum der Regentschaft
Abstand nimmt. Sven Oliver Müller untersucht anhand der Denkmalskultur für die Opfer
des Ersten Weltkriegs in Grossbritannien die Versuche, eine «British civil religion» zu
etabiieren. Der britische Patriotismus habe sich als Form der Religion darzustellen
versucht; später sei man dagegen bestrebt gewesen, «das militaristische Frbe des Krieges zu
domestizieren». Mit der Reformulierung der spätviktorianischen Sepulkralkultur in den
Soldatendenkmalen sei durch «die Verschmelzung heterogener christlicher und laizistischer

Symbole» ein «neuer politischer Raum der Vergemeinschaftung» kreiert worden (S.
200). Die symbolische Dimension der Auseinandersetzung zwischen den «deux France»
stellt Daniel Mollenhauer dar: Während Laizisten die Marseillaise, die Trikolore, den 14.

Juli, das Pantheon als nationale Kultstätte sowie den 100. Jahrestag der Revolution 1889
als Symbole für einen laizistischen Nationsbegriff'propagiert hätten, sei auf katholischer
Seite der Herz-Jesu-Kult und das 1400. Jubiläum der Taufe Chlodwigs als Begründung
des Landes als «fille aînée de l'église» 1896 stark gemacht worden. Auch Strassennamen
und lokale Denkmäler zeugten von konkurrierenden Nationalgeschichten, die sich am
deutlichsten um die Funktionalisierang Jeanne d'Arcs als nationaler Figur oder als Heilige
festmachen lassen. Die nationale Entwicklung in Italien als Abgrenzung von der
römischen Kirche stellt Oliver Janz dar. Das Risorgimento sei als Vaterlandsreligion. Garibaldi

als deren Heiliger entworfen worden. Gleichwohl dürften die Spannungen zwischen
Laizismus und Katholizismus in Italien nicht überbewertet werden und seien nach 1900
ohnehin zurückgegangen. Nur kurz deutet Albert S. Kotowski die symbolische Bedeutung
Flenryk Sienkiewiczs und des Marienkults für die Entwicklung der polnischen Nation an.
in der es in der Mitte des 19. Jahrhunderts zu einer Verschmelzung von «Polentum» und
«Katholizismus» gekommen sei.

Ein drittes Kapitel behandelt christlich-islamische Mischgesellschaften. Jamal Malik
weist mit Blick auf Deutschland auf die Tradition eines kulturell definierten Europabegriffs

hin, der die Türkei ausgrenze; ein Problem für den Umgang mit dem Islam stelle
zudem dessen Wahrnehmung als Einheit dar, die der Unterschiedlichkeit muslimischer
Gruppen nicht gerecht werde. Der Pluralismus muslimischer Auffassungen verhindere
ausserdem, dass sich «der Islam» in Deutschland als Ganzes politisch repräsentieren könne.

Die Reislamisierang gerade der zweiten und dritten Einwanderergeneration in Frankreich

bzw. Grossbritannien behandeln Klaus Manfrass und Karen Schönwälder. Die
Wahrnehmung der Immigranten hinsichtlich ihrer Nationalität oder Ethnie sei im Lauf der
Zeit einer religiösen Perzeption gewichen, in der länderspezifische Besonderheiten des
Islams nivelliert würden.

Haupts und Langewiesches Band überzeugt v. a. durch jene Beiträge, die sich hinsichtlich

der Identitätsbildungsprozesse von einem Entweder-Oder-Schema zwischen
Protestantismus und Katholizismus bzw. Laizismus und Religion abwenden. Die Darstellung

SZRKG. 99 (2005)



Rezensionen - Comptes rendus 533

von Doppelidentitäten - etwa bei national denkenden Katholiken in der Schweiz und in
Deutschland - erweitert durch das Aufbrechen dieser Polaritäten den jeweiligen
Nationalismusbegriff (z. B. deutscher Nationalismus) in einen Begriff jeweilig möglicher
Nationalismen (z. B. deutscher katholischer Nationalismus, deutscher protestantischer
Nationalismus). Zugleich werden Mechanismen und historische Legitimationsinstanzen aufgezeigt,

mit denen diese Nationalismen begründet wurden. Eine sinnvolle Ergänzung zu
diesem Komplex stellen jene Aufsätze dar, die sich mit der Repräsentation bzw. der

Symbolisierung der Nationalismen befassen und damit den Bogen von deren Begründung zu
deren Selbstdarstellung schlagen. Der Einbezug des Islam soll den Band um Aspekte des

Verhältnisses von Minderheiten in national verfassten Gesellschaften oder um religiöses
Denken in der Diaspora erweitern. Gleichwohl ist die Situation hier durch den Hintergrund

der Kolonialgeschichte, durch die Fremdidentifizierung islamischer Gruppen mit
bestimmten Ethnien sowie durch die Selbstidentifizierung dieser Gruppen mit Staaten
ausserhalb ihres «Gastgeberlands» deutlich unterschiedlich zu den Konflikten, die in den
ersten beiden Kapiteln beschrieben sind. Möglicherweise hätte man die Thematik der
muslimischen Religion in christlichen Ländern besser einem eigenen Band vorbehalten
und dafür als Intensivierung der ersten Fragestellung z. B. die Situation der Juden in

europäischen Nationen oder etwa die Stellung von Orthodoxen (Griechen) oder anderen
Christen (Armeniern) in der Türkei näher untersucht.

München Stefan Jordan

Clemens Six/Martin Riesebrodt/Siegfried Haas (Hg.), Religiöser Fundamentalismus.
Vom Kolonialismus zur Globalisierung, Innsbruck, Studien-Verlag, 2004 (=Querschnitte
16). 272 S.

«Fundamentalismus ist die Respektlosigkeit vor dem Zweifel», so hat Michael Frank von
der Süddeutschen Zeitung einen der wohl medial und politisch brisantesten bzw.
präsentesten «Ismen» bezeichnet. Das hier anzuzeigende Buch - ein Sammelband der Reihe
«Querschnitte» (Einführangstexte zur Sozial-, Wirtschafts- und Kulturgeschichte. Bd. 16).
der neben grundlegenden und einführenden Zugängen des Herausgebers Martin Riesebrodt

und des Religionswissenschaftlers Johann Figi Beiträge zu den jeweiligen,
fundamentalistischen Strömungen und Tendenzen in Christentum, Judentum, Islam und
Hinduismus vereint - versucht dem Fundamentalismus auf die Spur zu kommen.

Der Begriff des Fundamentalismus entstammt, wie Riesebrodt aufzeigt, dem Beginn
des 20. Jahrhunderts, er wurde auf orthodoxe protestantische Vereinigungen in den USA
angewandt, die den Terminus sodann sogar als eine Selbstbezeichnung übernommen
haben (S. 16). In den 1980er Jahren erfuhr dieses Konzept dann eine erneute Blüte und
zugleich eine Ausweitung. Der Grand dafür ist in der «Politisierung extrem konservativer
Religionen» v. a. in der islamischen Welt (S. 17) zu suchen. In beiden Kontexten, dem des

Protestantismus und dem des Islams, aber auch darüber hinaus ist Fundamentalismus «als

spezifisches, religiöses Geschichtsbewusstsein» (S. 18), als ein Phänomen der Moderne
zu verstehen; als «Zeit-gemässe» neue Antwort auf die Herausforderungen einer globalisierten,

pluralen und fragmentierten Welt, die besonders aufgrund modemer Kommunikationsmittel

eine beschleunigte Kulturdiffusion aufweist. Wenn im wissenschaftlichen
Diskurs über Fundamentalismus und dessen Exponenten gehandelt wird, ist das immer mit
besonderer Vorsicht zu tun, weil es sich um ein hochsensibles politisches Feld
(Fundamentalismus als Totschlagargument oder Folie der Stigmatisierang und Ausgrenzung)
handelt und auch vermieden werden muss, dass dieselben Muster, die im Fundamentalismus

ausfindig gemacht werden, wiederholt und somit durchgesetzt werden (S. 31). In
diesem Zusammenhang ist auch auf die Kritik Riesebrodts an Samuel Huntington zu

SZRKG, 99 (2005)



534 Rezensionen Comptes rendus

verweisen, weil eben dieser in seiner These des «clash of civilisations» «Abgrenzungsbe-
dürfhisse. das manichäische Weltbild und die Berührungsängste fundamentalistischer
Bewegungen» widerspiegelt (S. 29). Der Begriff des Manichäismus scheint im Sammelband
immer wieder auf: er wird aber meines Erachtens eher als Schlagwort bzw. Etikette
verwendet.

Johann Figi zeichnet den Prozess der Säkularisierung nach und stellt ihn in gegenwärtige

Zusammenhänge, vor allem interessieren ihn Antworten fundamentalistischer Religionen

auf diese Entwicklung; das «Bollwerk des geschichtlichen Milieukatholizismus»
wird mit islamischem Fundamentalismus mehr oder weniger gelungen parallelisiert, zum
Schluss begibt Figi sich auf" die Suche nach einem «universalen Ethos der Weltreligionen
als Basis der Begegnung mit der säkularen Kultur» (S. 46-50). In dieser Dynamik der
Suche nach diesem «Weltethos» bzw. der «Weltethik», hätte man als Nicht-Religionswissenschaftler

vielleicht noch gerne erfahren, wo in den islamischen Texten das Pendant zu
Mt 7,12 («Goldene Regel») zu suchen und finden ist.

Kurt Remele beschäftigt sich mit dem Fundamentalismus im römisch-katholischen
Bereich: Unweigerlich lallt der Blick auf das Opus Dei (S. 53ff), das Opus Angeloram (S.
64) u.a. Gruppierungen und deren Publikationsorgane, die zu einem gewissen Machtfaktor

innerhalb der katholischen Community geworden sind, «dessen Einfluss» hier zitiert
Remele den Journalisten Klaus Nientiedt - «[...] nicht zu unterschätzen ist, dessen
Überschätzung aber möglicherweise dazu beiträgt, dass die katholische Kirche in manchen
Fragen auf der Stelle tritt, anstatt die entsprechenden Probleme offen und ehrlich anzugehen.»

(S. 64) Die Aufgabe der christlichen Theologie sieht Remele im abschliessenden
Plädoyer darin, sich darüber klar zu werden, «dass Christus uns von der Sünde und Angst
befreien wollte, nicht aber von der Pflicht, kritisch zu denken». (S. 67) Dem kann nur
zugestimmt werden.

Max Deen Larson stellt die U.S.-amerikanische Situation in Sachen christlichen Fun-
damentalismus dar, seinen beinahe «quijotischen» Kampf gegen die Evolutionstheorie (S.

77) und blasphemische Filmprodukte, wie z.B. «Dogma» (S. 75). Hier sei eine Kleinigkeit
angemerkt: In diesem Film wird Gott nicht - wie behauptet - von einer schwarzen Frau
dargestellt, sondern von Alanis Morissette. «Fundamentalisten sehen die Basis ihrer Kultur

im lokalen Bereich von (home, school, church) verankert«, hält Deen Larson fest (S.
80). Diese Trias will man autonom gestalten, Auswirkungen auf die Politik in grossen
Massstäben - wie das zur Zeit der Fall ist - sind nicht unbedingt ein Konstitutivum der
fundamentalistischen Bewegung. Religion und Politik, Kirche und Staat sind zwei
verfassungsrechtlich penibel separierte Bereiche, «die in Amerika ideologisch untrennbar sein
dürften» (S. 87), wie Deen Larson in einem Schlussresümee konstatiert. Institutionellrechtliche

Trennung und praktisch-ideologische Einheit stehen hier in einem evidenten
Gegensatz zu vielen europäischen Ländern, wo gänzlich verschiedene Verhältnisse
anzutreffen sind.

Michael Ingber skizziert die jüdische Situation, zeigt an Jer 23,39 und dessen Interpretation

auf, dass es im Judentum nur schwerlich einen Skriptualismus geben kann (Rabbi-
nismus, Talmud), stellt dann aber verschiedene Strömungen dar, auf die der
Fundamentalismusbegriff zutreffen kann: Haredi-Gemeinschaft (8% der jüdischen Bevölkerung in
Israel), Neturei Karta oder etwa Gush Emunim, der radikalen Siedlerbewegung. Der
Österreich-Bezug Ingbers (laut Autorenverzeichnis in Wien und Jerusalem tätig) kann
unschwer dadurch festgestellt werden, dass er Aviezer Ravitzky im Text mit «Prof.»
versieht (S. 92). Den Beitrag erachte ich für besonders gelungen, nicht zuletzt deswegen,
weil man gemeinhin das Judentum nicht mit Fundamentalismus in Verbindung bringt (S.
92); bestimmt aber «den Islam», der in den folgenden Beiträgen von Rüdiger Lohlker,
Wilfried Buchta, Sigrid Faath, Gudrun Krämer, Sabine Damir-Geilsdorf und Michael
Schied Beachtung findet. In einem grundsätzlichen Artikel bereitet der Islamwissenschaft-

SZRKG, 99 (2005)



Rezensionen Comptes rendus 535

1er Lohlker den nachfolgenden Abhandlungen den Weg; er beschreibt u.a. die Faszination
des Todes innerhalb fundamentalistischer Zirkel, geht auf Paradiesjungfrauen (al-hur al-
'ain) und den «autonomen, flexiblen, ungebundenen und weltweit cinsetzbaren Mann»
ein. der dergestalt als fundamentalistischer Aktivist als Produkt der modernen Welt gelten
kann. (S. 128) Buchta zeigt die brisante Lage im shiitisch durchdrungenen Iran auf- sein

Beitrag gibt auf wenigen Seiten einen wirklich informativen und anschaulichen Überblick
der Lage. Faath beschreibt die Situation in den Maghrebstaaten. wo die Verhältnisse in

Algerien und Marokko in massiver Weise von fundamentalistischen Tendenzen nach
deren Motto «Der Islam ist die Lösung» (al-Islam huwa al-hall) durchzogen sind: der Beitrag

weist manche Dublette auf, z.B. der Anschlag in Casablanca von 2003 und seine in
der Rückkoppelung eher negativen Auswirkungen auf die islamistische Bewegung selbst
(S. 170/171. 176/177). Krämer wiederum wendet sich weiter nach Osten, nach Ägypten, wo
- trotz gezielter Repression - von einem «Scheitern des Islamismus» keine Rede sein kann.
Damir Geilsdorf geht u.a. auf das komplexe Themenfeld des «Terrorismus» ein, bevor
Schied mit einem Blick auf Pakistan den Durchlauf im islamischen Halbmond beendet.

Auch für den indischen Subkontinent kann in einer Situation des beschleunigten Wandels,

der vielfach als Bedrohung wahrgenommen wird, eine spezifische Reaktion festgestellt

werden. Der Mitherausgeber dieses Bandes. Clemens Six. weist in seinem Beitrag
auf «Abschließung, Festschreibung und monopolisierte Verwaltung der Tradition in
Indien» (S. 252) hin und demonstriert das anhand der Bewegung zum «Schutz der Kuh» (S.
257f und des «Gottkönigs Ram» (S. 259f.) und ihrer fatalen, oft tödlichen Auswirkungen
v. a. für Muslime und Christen im Minderheitsstatus. Ein Ende der Gewalt ist nicht
abzusehen, der Zweifel oder besser gesagt derjenige, der zu einem solchen veranlasst, wird
nicht respektiert, noch w ird ihnen eine Existenzberechtigung zugestanden.

Der vorliegende Sammelband ist äusserst informativ, bietet durchgehende rote Fäden,
die dem Sammelband Konsistenz verleihen, und offeriert der Leserschaft kompakte und

gut lesbare Beiträge. Er kann einem weiten Kreis von Leserinnen, die sich für (religiösen)
Fundamentalismus - auch in einem nicht-akademischen Bereich - interessieren,
anempfohlen werden.

Freiburg David Neuhold

Hans Maier (Hg.), Totalitarismus und Politische Religionen. Bd. III: Deutungsgeschichte
und Theorie. Paderborn/München/Wien/Zürich, Ferdinand Schöningh. 2003. 450 S.

Der russische Kommunismus, der italienische Faschismus und der deutsche Nationalsozialismus

waren in ihrer Haltung dezidiert antikirchlich und antireligiös. Paradoxerweise
lassen sich diese totalitären Systeme aber auch als politische Religionen charakterisieren.
Unverkennbar sind ihnen religiöse Sprechweisen und religiöse Motive eigen, zu ihren
politischen Auftritten gehörten heilige Bücher, Ketzer und eine strafbewehrte Sorge für
Glaube und Sitte, und in Anlehnung an das kirchengeschichtliche Vokabular gab es Häresie,

Inquisition und Dissidenten.
Dem Thema «Totalitarismus und Politische Religionen» hat sich das Institut für

Philosophie der Universität München angenommen. 1994. 1996 und 1999 wurden unter der
Leitung des Historikers und Sozialwissenschaftlers Hans Maier drei internationale
Symposien durchgeführt, an denen Historiker. Philosophen und Sozialwissenschaftler
diskutierten, ob und wie das Konzept des Totalitarismus und das Konzept der Politischen
Religionen parallel oder ergänzend verwendet werden könnten. Die zahlreichen Beiträge, die
an diesen drei Symposien präsentiert worden sind, liegen bereits sorgfältig editiert in
Buchform vor. In einem abschliessenden Band ist nun die Deutungsgeschichte und
Theorienbildung von Totalitarismus und Politischen Religionen systematisch aufgearbeitet und

SZRKG. 99 (2005)



536 Rezensionen Comptes rendus

übersichtlich dargestellt. Er liefert den Nachweis, dass das Konzept der Politischen
Religionen, das im Gegensatz zur Totalitarismusforschung noch in den Anfangen steht, sich
als tragfähig erweist, und dass der Begriff der Politischen Religionen gegenüber dem des

Totalitarismus den Vorteil hat. mehr Phänomene gewaltsamer Herrschaft ein- und aufzu-
schliessen. Ausserdem kann mit ihm eine Ortsbestimmung des Widerstands vorgenommen

werden, vor allem des Widerstands von christlicher Seite. Die vorliegende
reichhaltige Studie mit ihrer lexikalischen Übersicht zu den Interpreten des Totalitarismus im

Anhang kann der weiteren Erforschung politischer Religionen als Handbuch dienen.
In einem einführenden Kapitel schlägt Hans Maier vor, die Deutungsgeschichte

totalitärer Herrschaft von 1919 bis 1989 stufenweise nach den drei Fragen auszurichten: Was

war für zeitgenössische Beobachter das Neue am aufkeimenden Kommunismus. Faschismus

und Nationalsozialismus? Wie werden diese neuen Phänomene begrifflich erfasst
und verstanden? Zu welchen Interpretationsmodellen beziehungsweise Konzepten des
Totalitarismus und der Politischen Religionen führen die Beobachtungen und Untersuchungen?

Erste Beobachtungen, so Maiers Skizze zu diesen drei Fragen, umkreisen das
militärische und existentielle Freund-Feind-Denken der Staaten nach dem Ersten Weltkrieg,
die begeisterte Bereitschaft der Massen zur Mobilmachung und den in der Massenmobilisierung

blank liegenden Willen zur politischen Gewalt In den zwanziger Jahren w ird
zuerst für den italienischen Faschismus, dann aber auch für den Nationalsozialismus und
Kommunismus der Begriff Totalitarismus verwendet. Bald kommen religiöse Deutungen
hinzu, die in den späten 30er Jahren in den Begriff der Politischen Religionen einmünden.
Die nachfolgenden Interpretationsmodelle konzentrieren sich dann vor allem auf die
Entgrenzung der politischen Gewalt und die Zersetzung rechtlicher und sittlicher Nonnen
durch eine w illkürliche Politik der «reinen Macht», wie sie durch die Formel des
Totalitarismus gekennzeichnet ist.

Hella Mandt belegt im nächsten Kapitel die These, dass das klassische Verständnis
von Tyrannis und Despotie im 20. Jahrhundert keineswegs durch das neue Deutungsmuster

des Totalitarismus antiquiert oder gar ersetzt worden ist, sondern vor allem in
Grossbritannien und in den USA einen festen Wert in der Analyse und der Kritik
zeitgenössischer Regime behalten hat. Ihre Studie spannt einen Bogen vom Altertum bis
in die heutige Zeit: In der Antike legt Aristoteles Tyrannis als Zerfall der öffentlichen
Ordnung fest und definiert extreme Oligarchien sowie Demokratien, die einem
uneingeschränkten Diktat der Mehrheit unterliegen, als Tyrannenhenschaften. Seine Auslegung
kann sich im europäischen Sprachgebrauch bis ins 19. Jahrhundert halten. In der Neuzeit
aber reduzieren einzelne Aufklärungsphilosophen, wie Mandt detailliert nachzeichnet, den

Tyrannenbegriff zunächst auf seinen ethisch-politischen Gehalt und befürworten eine
despotische Regierungsweise unter bestimmten Umständen, sodann entziehen sie dem

negativen Verfassungsbegriff des Despotismus vollständig den Boden. «Die Marginalisie-
rang des klassischen Vokabulars war am Ende des 19. Jahrhunderts -jedenfalls im
deutschen Sprachraum - weit vorangeschritten», während «die wertrelativistische Staatslehre
und Sozialwissenschaft des neuen 20. Jahrhunderts» sie noch «theoretisch sanktioniert»
hat, fasst Mandt zusammen. Sie spricht einerseits auf die Sympathisanten des
Rechtspositivismus an, die sich selbst unter dem Eindruck der politischen Entwicklungen in Russland

und Italien nach 1917 nicht dazu bewegen Hessen, ihre methodischen Festlegungen,
in denen sie sich betont gegen eine klassische und natunechtliche Argumentation
aussprechen, zu überprüfen. Andererseits weist sie auf Rudolf Smend und Carl Schmitt hin,
die mit ihrer Entwertung der «liberalen Staatstheorie» und des «Parlamentarismus» einen
Gegensatz zwischen «statischem» Rechtsstaat und «dynamisch-dialektischer» Diktatur
heraufbeschwören.

Im Kapitel «Die neuen Zugänge» befassen sich verschiedene Autoren mit dem Konzept

der Politischen Religionen. Eine Auswahl: Michael Schäfer zeigt auf, wie Ernst Jün-

SZRKG, 99(2005)



Rezensionen - Comptes rendus 537

ger. Carl Schmitt und Erich Ludendorff nach dem ersten Weltkrieg das Phänomen des
Totalen in Bezug zur Religion setzten und das Denken in dieser Kategorie als Ausgangspunkt

einer neuen Epoche verstanden. Hans Otto Seitschek weist nach, dass der
Politikwissenschaftler und Philosoph Eric Voegelin 1938 totalitäre Regime als politische Religionen

deutet. Dazu unterscheidet Voegelin zwischen «überweltlichen Geistreligionen»
einerseits, welche die transzendente Quelle des Guten im Jenseitig-Göttlichen suchen, und
«innerweltlichen politischen Religionen» andererseits, in denen die Säkularisierung des

Lebens respektive der moderne Humanismus den Weg frei gemacht hat, das Göttliche im
Diesseitig-Menschlichen zu finden. Vor diesem Hintergrund formulierte Voegelin seine
beachtenswerte These, religiöse Bedürfnisse breiter Teile der Bevölkerung ermöglichten
den Aufstieg ideologischer Massenbewegungen, soweit diese Bedürfnisse von den gebotenen

Ideologien abgedeckt würden. Der Philosoph und Soziologe Raymond Aron benutzt
1939 den Begriff politische Religion für die Charakterisierung politischer Massenbewegungen

und totalitärer Regime. Sein Augenmerk liegt auf dem Spannungsfeld von Macht
und Hoffnung beziehungsweise von «dogmatisch gelehrter Ideologie» und «manichä-
ischer Heilserwartung». Einzig über die Revitalisierung traditioneller christlicher Werte
können die verfälschten Werte der säkularen Religionen aufgedeckt werden, betont Aron.

Der Philosoph Leo Strauss macht, wie Katrin Mey darlegt, in seinem übergreifenden
Ansatz die klassische Tyrannenlehre für totalitäre Phänomene fruchtbar. In der klassischen

wie in der modernen Tyrannei wird nach Ansicht von Strauss versucht, die Fragen
nach der menschlichen Natur, nach dem wahren Sein und nach der guten politischen
Ordnung abschliessend zu beantworten. Damit aber wird das Zusammenspiel von der

philosophischen Suche nach Weisheit und gesetzlicher Kodifizierung von Einsichten, also
das Zusammenspiel von Philosophie und Politik beendet, mit dem Ziel, die menschliche
Kontingenz zu überwinden. Die moderne Tyrannei unterscheidet sich von der klassischen
Tyrannei gemäss Strauss dabei lediglich durch die graduell höhere Nutzung der Technik.
Hannah Arendt unternahm ebenfalls eine Bewertung des Phänomens totalitäre Herrschaft.
Aus historisch-chronologischer Sicht zeichnete sie zunächst nach, wie Nationalstaat,
Nationalismus. Imperialismus und Rassismus die kontingente. sich in stetiger Konfrontation
mit dem Anderen befindliche Natur des Menschen entgrenzt und homogenisiert. Das
«Wesen des Menschen» wird durch die totalitäre Henschaft mit ihrem Zwang zum
Kollektiv letztlich zerstört. Aus dem Blickwinkel der politischen Wissenschaft legte Arendt
anschliessend dar, dass sich im Nationalstaat «das rationale Prinzip der Menschenrechte
mit dem voluntaristischen Prinzip der Volkssouveränität» verschleift. Mit dieser Entgrenzung

wird die Spannung zwischen Freiheit und Politik der homogenen, entpolitisierten
Masse geopfert.

Im Kapitel «Zu Begriff und Theorie der Politischen Religion» unterscheidet Hans
Maier die Begriffe «politische Religion», «Staatsreligion». «Zivilreligion» und «politische
Theologie» nach Herkunft und historischem Hintergrund. Karl-Josef Schipperges zeigt
auf, wie sich in der Neuzeit mit der Ersetzung der «Souveränität des Henschers von
Gottes Gnaden» durch die «Souveränität des Volkes» eine Legitimationskrise abzuzeichnen

beginnt. Die Religion wird nun aber nicht «entzaubert» und verdrängt, sondern
teilweise ersetzt und instrumentalisiert durch die säkularen Mächte Nation, Staat, Klasse
und Rasse. Die Ideologien des 20. Jahrhunderts bilden einen Höhepunkt in diesem
Prozess. Schipperges vermittelt am Beispiel des Kommunismus und Nationalsozialismus eine
systematische Charakterisierung dieser Ideologien als politische Religionen. Im anschliessenden

Beitrag setzt sich Otto Seidschek mit Eric Voegelins Spätwerk auseinander, in
dem die Auffassung von Politischen Religionen kühn zu einem Konzept der Gnosis
ausgedehnt wird. Voegelins These zufolge versucht die Moderne, vergleichbar mit dem
spätantiken Gnostizismus, durch die Erkenntnis eines entsakralisierten, säkularen Geistes eine
diesseitige, wissenschaftliche Erlösung zu eneichen. Mit dieser «Selbsterlösung des Men-

SZRKG, 99 (2005)



538 Rezensionen Comptes rendus

sehen» und der «Redivination der Gesellschaft» wird aber letztlich der Mord am
transzendenten Gott vollzogen und der sich selbst entfremdete Mensch für totalitäre Ideologien
anfällig gemacht. Die politische Sphäre darf die religiöse nicht an sich ziehen, warnt
Voegelin hinsichtlich der Entwicklung politischer Religionen im 20. Jahrhundert.

Der Politik- und Sozialwissenschaftler Juan J. Linz analysiert systematisch vergleichend

«Faschismus und nicht-demokratische Regime» in europäischen Staaten nach 1918.
Mit Noltes These vom Bürgerkrieg zwischen Faschismus und Kommunismus geht er auf
Distanz und legt demgegenüber dar, dass zw ischen autoritären Regimen und den drei
totalitären Systemen Kommunismus, Faschismus. Nationalsozialismus unterschieden werden
muss. Faschismus als eine Bewegung bildet nach Linz die Grundlage für die Entwicklung
eines totalitären Systems, autoritäre Regime indessen konstituierten sich aus der Koexistenz

verschiedener politischer Bewegungen, die nicht innerhalb der faschistischen Bewegung

liegen, sondern ihr vorausgehen und ihr etappenweise eine Vormachtsstellung
verschaffen. Ein besonderes Augenmerk legt Linz in seiner Analyse auf den Zusammenbruch
der Demokratien und auf die Rolle der Mentalität und Ideologie, deren Nicht-Beachten er
als Schwäche «funktionalistischer» Interpretationen kritisiert. Dieses abschliessende Ka-
pitei sensibilisiert für die Anliegen der Demokratie, des Rechtsstaates, der Freiheit und
der vielschichtigen, wertepluralistischen Gesellschaft.

Luzern Urs Rüttimann

Georg Pfleiderer/Ekkehard W. Stegemann (Hg.). Politische Religion. Geschichte und
Gegenwart eines Problemfeldes, Zürich, Theologischer Verlag, 2004 (^Christentum und
Kultur, Bd. 3), 353 S.

Religiös motivierter Terror, wie ihn die Medien uns fast täglich vor Augen führen, oder
auch Samuel Huntingtons problematische Behauptung eines «Kampfes der Kulturen»
haben in neuster Zeit verstärkt die Aufmerksamkeit auf das Verhältnis von Politik und Religion

gelenkt. In Politik und Wissenschaft ist intensiv darüber nachgedacht worden, welche

Aufgaben sich aus der mitunter spannungsgeladenen Beziehung zwischen Politik und

Religion für eine westlich-demokratische Gesellschaft ergeben. Die Universität Basel
nahm sich dies zum Anlass, im Sommersemester 2002 eine Ringvorlesung zum Thema
«Politische Religion» durchzuführen und sich aus theologischer Sicht und im Abstand
vom Tagesgeschehen mit der vielfältigen Beziehung von Politik und Religion
auseinanderzusetzen. Die damals gehaltenen Vorträge liegen jetzt als dritter Band der theologischen

Reihe «Christentum und Kultur» vor. Die Beiträge der hauptsächlich an deutschen
und schweizerischen Universitäten lehrenden Autorinnen und Autoren decken ein breites
Feld politisch-religiöser Phänomene ab und nehmen, geschichtlich oder bezogen auf die

Gegenwart, zur Frage nach dem Religiösen in der Politik Stellung.
Georg Pfleiderer geht in seinem einführenden Beitrag den Legitimationsfragen einer

politischen Ordnung nach. In modernen, demokratischen Rechtsstaaten setzt die politische
Ordnung eine Trennung von gesellschaftlicher Öffentlichkeit und politischer Organisation
voraus. Mit diesem Verständnis brach 1922 Carl Schmitt in seinem Pamphlet «Politische
Theologie». Er stellte darin die These auf: «Alle prägnanten Begriffe der modernen
Staatslehre sind säkularisierte theologische Begriffe.» Das staatsbildende Prinzip der
Souveränität kann nach Schmitt ohne das theologische Konzept der göttlichen Allmacht nicht
bestehen. In seiner kulturkritischen Behauptung bemängelte er, der kalte, auf Technik und
Ökonomie beruhende liberale Rechtsstaat entbehre eine für die Selbstorganisation
erforderliche politische Idee und umgehe damit die anspruchsvolle moralische Entscheidung.
Entsprechend seiner dezisionistischen Haltung ist derjenige souverän, der die Macht hat.
den Ausnahmezustand zu verordnen und aus einem solchen schöpferischen Chaos eine

SZRKG. 99(2005)



Rezensionen Comptes rendus 539

Rechtsordnung zu etablieren. Ernst-Wolfgang Böckenförde relativierte 1976 den
staatsrechtlichen Dezisionismus seines Lehrers Schmitt mit der These, dass «der freiheitliche,
säkularisierte Staat [...] von Voraussetzungen [lebt], die er selbst nicht garantieren kann».
Für Pfleiderer liegt hier das «normativ-kritische Moment einer Theologie des
Politischen»: in der Analyse und Prüfung, «ob und in welchem Masse es politisch-religiöser
Semantik gelingt, politische Souveränität so zu konzipieren und zu organisieren, dass sie
sich selbst begrenzt». Denn, so Pfleiderers Ausgangsposition: «Politische Systeme.
Machtsysteme, haben immer auch einen religiösen, einen theologischen Kern [...]» Unter diesem
Vorverständnis skizziert er an den vier Leitbegriffen politische Religion, politische
Theologie. Zivilreligion und Fundamentalismus, wie sich das Verhältnis von Religion und
Politik diskursgeschichtlich und semantisch von der Antike bis heute entwickelt hat. Er
zieht das Fazit, dass das politische Streben nach Souveränität, will es sich seiner
Handlungsmächtigkeit behaupten und einem Pluralismus Raum bewahren, «in den universal zu
denkenden Menschenrechten ihr strukturgebendes Prinzip hat und jede reale politische
Organisation spezifisch übersteigt».

Im Kapitel «Historische Perspektiven» zeigt Klaus Seybold am Beispiel der sogenannten

Immanuel-Perikope im Buch Jesaja Kap. 7 auf. dass die altisraelitische Prophétie die
Politik als Herausforderung an die Religion und an den Glauben entdeckt und mit
Argumenten der Tradition und der sozialen Verantwortung auf die Psyche der Handelnden
einzuwirken beginnt. Ekkehard W. Stcgcmann untersucht im anschliessenden Beitrag die
Entwicklung der frühchristlichen politischen Theologie vor dem Hintergrund der
römischen Herrschaft. Nachdem die Christen bis zur Herrschaft Konstantins repressiven
Massnahmen und rechtlich sanktionierten Verfolgungen ausgesetzt waren, schuf der parallel
dazu verlaufende Wandel des Römischen Reichs von der Republik zum Kaisertum ein

neues Verständnis von Politik und Religion. Aus dem religiösen Kultvollzug ohne persönliche

Bindung an die Götter entstand die römische «Polis-Religion» mit dem Kaiser als
dem Gottmenschen auf Erden. An dieses Legitimationskonzept konnte das Christentum
nach Konstantin anknüpfen. Die Ausdifferenzierung der beiden Grössen Politik und Religion

setzte sich nun aber unter christlicher Henschaft keineswegs gradlinig und friedlich
fort. Vielmehr führte der Weg auch in blutige Sackgassen, wie beispielsweise die
Religionskriege der Neuzeit. In der frühen Neuzeit begann sich zudem das mittelalterliche
Primat der geistlich-päpstlichen Gewalt über die weltliche Gewalt zu zersetzen. Thomas
Müntzer forderte zwar um 1520 noch, dass der Staat den göttlichen Plan auf Erden
erfüllen müsse. Mit seiner Konzeption, so Angelika Dörfler-Dierken, hatte er aber keinen
Erfolg mehr, im Gegensatz zu Luther, der eine Zweireichlehre vertrat, nach welcher dem
Fürsten das weltliche Regime und damit das Politische gebührt, der Kirche indessen die
Sorge für den Glauben und für die Christen. Zusätzlich sprach sich am Anfang des 16.

Jahrhunderts der humanistisch gebildete Machiavelli für ein voluntaristisches und rein auf
Nützlichkeit ausgerichtetes Denken über Henschaft aus, das auch Religion dem
staatlichen Zweck unterstellt. Damit war das Tor geöffnet für die Politisierung von Religion.

Klare religiöse und vor allem heilsgeschichtliche Sinnbezüge weist Thomas K. Kuhn
für den deutschen Nationalismus ab dem 19. Jahrhundert nach. Seine Interpretation von
Nationalismus als «politische Religion» meint jedoch nicht «Ersatzreligion» im Zuge der

Säkularisierung, sondern rückt die Anknüpfung des Nationalismus an «popularisierte
Vorstellungen der Erwählungs- und Prädestinationslehre» ins Zentrum. Im 20. Jahrhundert
mit seinen totalitären Systemen Kommunismus, Faschismus und Nationalsozialismus, die
darauf angelegt waren, auf den ganzen Menschen zuzugreifen, spitzte sich die
Politisierung von Religion auf fatale Weise zu. Der «Zerfall liberaler Selbstverständlichkeiten»,
der «Selbstzweifel einer an sich ine gewordenen Moderne» und die «Sehnsucht nach neuer

Einheit und Ganzheit» bildeten gemäss Hans Maier nach dem Ersten Weltkrieg den

fruchtbaren Boden für die modernen Ideologien mit ihrer Heilsversprechung und mit ihrer

SZRKG, 99 (2005)



540 Rezensionen Comptes rendus

Berufung auf absolute Werte. Neben der Maschinerie des Terrors setzten diese neuen
Regime auf einen Führerkult mit religiösen Elementen, um solcherweise ihre Autorität
wirksam auszugestalten. Alternativ zu Maiers funktionalem und ideologiekritischem
Verständnis von politischer Religion geht Armin Adam von einem Christentum als politische
Religion aus. Kirche ist für ihn die «Entfaltung des politischen Gehaltes des Christentums»,

für die sich eine Theologie einsetzen muss. In seinem geschichtlich weit ausgreifenden

Beitrag zeichnet er die Institutionalisierung des christlichen Glaubens nach, wie
sie sich zwischen den beiden Polen einer individualistisch-mystischen Wcltabwendung
und einer juridisch-korporativen Verweltlichung vollzog und im 16. Jahrhundert zu einer
Ausdifferenzierang des Christentums in Konfessionen führte.

Im Kapitel mit den gegenwartsorientierten Beiträgen befasst sich Bassam Tibi eingehend

mit einer in diesem Buch immer w ieder aufgeworfenen Frage: Welches Denken und
Handeln ermöglicht kulturelle Pluralität? Ausgehend von einem «weltanschaulichen
Zivilisationskonflikt» in der heutigen globalisierten Welt stellt er die These auf, dass politische

Religionen ein Ausdruck von Neoabsolutismen sind, die den Weg zu einem
interreligiösen Frieden verbauen. Im Islam der Mittelmeerregion ortet er eine schwelende
Gefahr für den Weltfrieden, weil ein offensiver islamismus mit absoluten Auslegungen des

Glaubens eine «säkular-demokratische Denkweise des Pluralismus» blockiert Nur wenn
die Islamisten gewillt sind, ihre traditionellen Wurzeln eines von der antiken Philosophie
geprägten Rationalismus anzuerkennen, sieht er die Voraussetzungen lür eine Entpoliti-
sierung der Religion und damit für einen Dialog der Zivilisationen/Religionen gegeben.
Shlomo Avineri betont demgegenüber, der Islam trage keine Neigung zur Gewalt in sich
und lasse sich sehr wohl mit demokratischen Werten vereinen. Die Ursachen, dass religiös
fundamentalistische Gruppen mobilisiert werden können, sieht er vielmehr im demokratischen

Defizit arabischer Länder, das Menschen dazu verleitet, nach religiöser Erlösung
zu suchen, wo keine irdische erreichbar scheint. Wie weit Religion in einer sinnstiftenden
Funktion einem Patriotismus und Nationalismus zugänglich ist oder gar zu einem
Messianismi mit globalen Ansprüchen anwachsen kann, zeichnet Reinhold Bernhardt am
Beispiel von Robert N. Bellahs «civil religion» in den USA seit den 1960er Jahren nach. In
Anlehnung an Karl Barths «kirchliche Dogmatik» spricht er sich demgegenüber für eine
ideologiekritische Unterscheidung von Religion und Glauben aus. Zudem relativiert er
Ernst-Wolfgang Böckenfördes These, der religiös neutrale Staat lebe auf einer Grundlage,
die er weder geschaffen hat, noch garantieren kann, mit dem Einwand, dass auch die

«Prinzipien des Liberalismus, der Gewaltenteilung und der Volkssouveränität [...] ihre
Geltung aus der geschichtlich gewachsenen und auf möglichst breite Zustimmung gegründeten

Anerkennung [beziehen]». Ebenso spricht Martin Riesebrodt von einer oft dramatischen

Rückkehr des Religiösen auf politischer Bühne in den letzten 20 Jahren. In seiner
soziologischen Analyse weist er auf vier Grandzüge religiöser Fundamentalismen hin:
selektiver Antimodemismus, radikaler Patriarchalismus, moralisch idealisierte Vorstellun
gen von Gemeinschaft und Mobilisierung der Laien. Huntingtons drastische Behauptung
eines Kampfes der Kulturen dagegen kritisiert er als «Spiegelbild des Fundamentalismus»,

das globale Spannungen als «absolute Wertekonflikte» zwischen isolierten und in
sich konfliktfreien Kulturen erscheinen lässt.

Dabei könnte Hannah Arendts Postulat, Religion als Ausdruck der menschlichen
Rückbindung an einen Ursprung und im Sinne einer Heilung des Anfangs zu begreifen,
ganz andere Gedanken und Kräfte freisetzen. In der Postmoderne, die sich in besonderer
Weise dadurch auszeichnet, dass Ethik immer wieder neu ausgehandelt werden muss,
wird diese Frage der Rückbindung ganz offensichtlich gestellt. Für die Frauenbewegung
sieht Andrea Günter darin eine emanzipatorische Chance, insbesondere wenn eine solche
Suche nach Rückbindung an einen religiösen Ursprung aus einer kritischen Distanz
gegenüber traditionellen exegetischen Deutungen weiblicher Existenz geschieht. Und was

SZRKG, 99(2005)



Rezensionen - Comptes rendus 541

für ein Verhältnis kann Religion mit der pluralistischen Gesellschaft eingehen? Eine
Religion, die sich auf" Aussagen von universalem Charakter beruft, wird mit dem Modus der

Zivilgesellschaft. Differenzen anzuerkennen und für eine Kultur des Kompromisses Sorge
zu tragen, in Konflikt geraten, wendet Albrecht Grözinger ein. Doch die Theologie kenne
neben dem inneren Glutkern religiöser Erfahrung, mit ihrer Gefahr der Verabsolutierung.
auch den relativierenden Blick auf das historische Gewordensein. Grözinger stellt unter
diesen Voraussetzungen für den Protestantismus die These auf, die Religion bedürfe der

Zivilisierung durch Pluralisierung und Veröffentlichung. Den Volkskirchcn spricht er für
diesen Weg eine entscheidende Rolle zu.

Luzern Urs Rüttimann

Karl-Joseph Hummel (Hg.). Zeitgeschichtliche Katholizismusforschung. Tatsachen.

Deutungen. Fragen. Eine Zwischenbilanz. Paderborn. Schöningh. 2004. 273 Seiten.

In den letzten vierzig Jahren haben sich in Deutschland, den Niederlanden. Belgien, der
Schweiz und anderen Ländern verschiedene Zentren und Netzwerke der Katholizismusforschung

mit teilweise variierenden thematischen und methodischen Schwerpunkten
herausgebildet. Der vorliegende Sammelband, der auf eine Tagung der Kommission für
Zeitgeschichte im Mai 2003 in München zurückgeht, ist zwei Doyens der deutschen
Katholizismusforschung. Konrad Repgen und Rudolf Morsey. gewidmet. Hat sich die
Kommission für Zeitgeschichte seit ihrer Gründung im Jahre 1962 - vor dem Hintergrund der

damaligen geschichts- und erinnerungspolitischen Kontexte - über Jahrzehnte hinweg in

erster Linie mit der katholischen Kirche während der Zeit des Nationalsozialismus und im
Zweiten Weltkrieg befasst. so kamen in den 1990er Jahren die Themenkomplexe
Katholizismus und Antisemitismus in der Zwischenkriegs- und Kriegszeit sowie zunehmend

katholische Kirche und SED-Diktatur hinzu. Der vorliegende Sammelband berichtet
über Forschungsstand und -desiderata in diesen drei Bereichen und legt zugleich - parallel
zu einem 1987 von der Kommission herausgegebenen Band - einen Fokus auf künftige
internationale und interkonfessionelle Forschungsperspektiven.

Zwei Beiträge greifen die in verschiedenen internationalen Projekten und Publikationen

der letzten Jahre zu Katholizismus und Antisemitismus diskutierte Frage der Kontinuität

von christlichem Antijudaismus und modernem Antisemitismus auf. Sie ordnen
Ansätze verschiedener Autoren ein und vertreten selbst ausdrücklich eine Perspektive, die
Thesen einer (partiellen) Kontinuität entschieden entgegentritt. Nicht thematisiert w ird die
bis heute erst ansatzmässig angegangene Frage nach den in den europäischen Katholizismen

des 19. und 20. Jahrhunderts präsenten Übersetzungsmomenten und -mechanismen
von traditionellem Antijudaismus und modernem soziokulturellem Antisemitismus, welche

sich nicht zuletzt auf mentalitäts- und alltags- sowie sozialgeschichtlicher Ebene
manifestieren.

Einen weiteren Schwerpunkt des Bandes bildet die bis heute nicht abgebrochene
Diskussion um das Verhalten von Papst Pius XII. während des Nationalsozialismus und des

Holocaust. Die beiden Beiträge hierzu gehen von einer dichotomen Gegenüberstellung
von «wissenschaftlichen» und «nichtwissenschaftlichen» Diskursen über Pius XII. aus. In
dieser Interpretation kommen seit der «Hochuth-Debatte» von 1963 bekannte und medial
präsente Frontstellungen zum Vorschein. Thomas Brechenmacher plädiert für eine Weiterung

der Perspektive und eine Differenzierung der Themen von der Person Papst Pius XII.
hin zum Papsttum im Zeitalter der totalitären Ideologien. Darüber hinaus stellt sich für
mich die Frage, ob nicht gerade durch eine kultur- und diskursgeschichtliche
Perspektivenverschiebung auf den Komplex von Gedächtnis und Geschichte, auf die Dan Diner
und andere in den letzten Jahren hingewiesen haben, die dichotome Perspektive aufge-

SZRKG. 99(2005)



542 Rezensionen Comptes rendus

brechen werden könnte. Eine solche Metaperspektive auf die diskursiven Mechanismen
der Erinnerangs- und Geschichtskonstruktion, insbesondere jener von «Pius XII.» innerhalb

und ausserhalb des Katholizismus und der katholischen Kirche in der zweiten Hälfte
des 20. Jahrhunderts würde versuchen, die komplexen, von Erinnerungsgemeinschaften,
Milieus und Generationen sowie von der Politisierung von Erinnerung und Geschichte
bestimmten Konstruktionslogiken zu dekonstruieren.

Für eine stärkere Selbstreflexion plädiert auch Wilhelm Damberg im auf künftige
Forschungsperspektiven für die Katholizismusforschung ausgerichteten Teil des Sammelbandes.

Damberg plädiert für einen kultur- und sozialgeschichtlichen, diskurs- und be-

griffsgeschichtlichen Fokus auf die Transformationen von Religion und Gesellschaft, von
religiösen «Kommunikationsstrukturen» und den Wandel von «Identitätszuschreibun-
gen». Reflexive, modellgeleitete Perspektiven sind besonders in den Forschungsschwerpunkten

der letzten Jahre zum katholischen Milieu und seiner gesellschaftlichen Formation

und politischen Umsetzung, ebenso wie zu den religiösen Transformationsprozessen
in der zweiten Hälfte des 20. Jahrhunderts präsent. Dies zeigt auch Christoph Kösters in
seinem Beitrag, der Fragen von Identitätskonstruktion, Mentalitäten und Organisationsstrukturen

und deren Transformationen in der DDR nachgeht. Wie interdisziplinäre
Ansätze äusserst fruchtbar auf die zeitgeschichtliche Religionsgeschichte wirken können,
zeigt Michael N. Ebertz' Beitrag, der aus rcligion.ssoziologischer Perspektive eine
Typisierung von unterschiedlichen Formen der Vergemeinschaftung innerhalb und ausserhalb
der katholischen Kirche in der zweiten Hälfte des 20. Jahrhunderts präsentiert. Neben der
Perspektive auf die Transformationsprozesse im Katholizismus plädiert Urs Altermatt für
eine Ausdifferenzierung des Modells des katholischen Milieus in erster Linie über die
Analyse von Netzwerken und der Rolle von Eliten, auf die auch Wolfgang Tischner in
seinem Beitrag hinweist. In seinem Fokus auf die Ränder des Milieus betont Urs Altermatt

Fragen der Interaktion verschiedener konfessioneller und anderer Kommunikationsgemeinschaften.

Auf"ein weiteres erst wenig erforschtes Feld weist Hans Günter Hockerts
in seinem Kommentar hin: auf den Ost-West-Konflikt als wahmehmungsprägenden, für
die europäischen Katholizismen ebenso identitätsbildenden wie integrierenden, ja
europäisierenden Kontext.

Verschiedene Artikel plädieren für eine transnational-vergleichende Katholizismusfor-
schung. Gerade hierfür haben die Münchner Tagung und der daraus hervorgegangene
Sammelband nicht nur thematische Anregungen, sondern - insbesondere in den Bezügen
auf die zweite Hälfte des 20. Jahrhunderts - eine Reihe thematischer wie auch methodologischer

Anregungen gegeben.

Freiburg Franziska Metzger

Jan De Maeyer/Sofie Leplae/Joachim Schmiedl (Hg.), Religious Institutes in Western

Europe in the I9th and 20th Centuries. Historiography, Research and Legal Position.
Leuven, University Press, 2004. 381 S.

P.eligiöse Orden und Kongregationen im 19. und 20. Jahrhundert sind, wenn man so will,
das Stiefkind der Geschichtsforschung. Zwar sind die hagiographischen (Binnen-)
Darstellungen mit apologetischem Charakter, die bis in die fünfziger Jahre des 20. Jahrhunderts

die Landschaft dominierten, von wissenschaftlich fundierter Forschung abgelöst
worden, doch handelt es sich hierbei vor allem um Institutionengeschichte. Auffallend ist
zudem, dass historiographische Analysen der alten (kontemplativen) Orden im 19. und 20.
Jahrhundert weitgehend fehlen. Weder Profanhistoriker noch Kirchengeschichtler - so die
Herausgeber in ihrer Einleitung - haben sich bislang Rechenschaft darüber abgegeben,
dass mit den religiösen Gemeinschaften ein Mikrokosmos gegeben ist, an dem der Puls
der allgemeinen Kultur- und Kirchengeschichte gefühlt werden kann.

SZRKG, 99 (2005)



Rezensionen Comptes rendus 543

Um diesem Stiefkind-Dasein ein Ende zu machen, wurde im Kontext der Jahrestreffen
des deutschen «Schwerter Arbeitskreises für Katholizismusforschung» die Idee eines

europäischen Forums (Relins-Europe Religious Institutes Europe) geboren. Ziel dieses
2001 ins Leben gerufenen europäischen Forums ist es, sich der Erforschung der Geschichte

der religiösen Orden und Kongregationen im 19. und 20. Jahrhunderts zu widmen und
internationale, vergleichende Forschung systematisch zu betreiben und zu fördern. Zu
diesem Zweck werden jährliche Workshops für eine begrenzte Zahl von geladenen Teilnehmern

sowie Kolloquien und Vorträge für ein breiteres Publikum organisiert.
Der hier anzuzeigende Sammelband vereint die Beiträge der beiden ersten internationalen

Workshops zu religiösen Orden und Kongregationen im 19. und 20. Jahrhundert mit
Teilnehmern aus Belgien, den Niederlanden, Deutschland, Frankreich, Italien, England und

der Schweiz. Die erste Tagung an der Academia Belgica in Rom vom 22.-24. Juni 2001
befasste sich mit Forschungsstand und Forschungsdesiderata zur Thematik in den verschiedenen

Ländern. Denn: Bevor Forschung auf europäischer Ebene vernetzt und systematisch
betrieben werden kann, gilt es zunächst einmal, sich auf nationaler Ebene Rechenschaft
darüber abzugeben, wo die Forschung heute steht und welche Desiderata es gibt. Die
verschiedenen Länderberichte (Belgien: Jan Art, Paul Wynants; Frankreich: Daniel Moulinet;

Deutschland: Joachim Schmiedl, Peter Hager; Grossbritannien/Irland: Susan O'Brien;
Italien: Nicola Raponi; Niederlande: Jan Roes t, Hans de Valk; Schweiz: Franziska Metzger)

sind in der Tat so etwas wie ein knappes, instruktives Kompendium, wo sich der Leser
einen konzentrierten Überblick über den Status quo der Forschung verschaffen kann.

Was die Schweiz anbelangt: Einerseits ist sie auch hier ein Sonderfall, insofern es die
unbestritten wertvolle Grundlagenarbeit der Helvetia Sacra gibt. Andererseits aber fehlen
jenseits dieser an der Institutionengeschichte orientierten Forschung komparative Studien,
die regionale oder lokale Studien bündeln. Und es fehlt, so Franziska Metzger in ihrem
programmatischen Beitrag (der gerade in seinen methodischen Überlegungen faktisch
weit über die Schweiz hinausreicht), vor allem an Studien, die die quantitativen und
qualitativen Methoden der Ideen- und Mentalitätsgeschichte applizieren und die Geschichte der
religiösen Orden und Kongregationen im Horizont der Sozialgeschichte des Katholizismus

analysieren. Zentrale Fragen einer solchen Analyse müssten sein: Welche Funktion
kommt den Orden und Kongregationen in der katholischen Sub- respektive Gegengesellschaft

zu? Welchen Anteil haben sie an der Bewahrung und Konsolidierung der Substrukturen?

Welches ist/war ihr Beitrag zur ideologischen und sozialen Kohärenz des Milieus?
Welche Rolle spielen sie bei der Binnendifferenzierung des katholischen Milieus?

Die zweite Tagung an der Philosophisch-theologischen Hochschule in Vallendar-
Schönstadt vom 14. -16. Juni 2002 konzentrierte sich in erster Linie auf die rechtliche
Situation von Orden und Kongregationen im 19. und 20. Jahrhundert, insbesondere vor
dem Hintergrund der Nationalstaatenbildung auf der einen und den innerkatholischen
Entwicklungen (renouveau catholique, Ultramontanisierung etc.) auf der anderen Seite. Auch
hier wurden wiederum Länderberichte vorgelegt (Belgien: Fred Stevens; Frankreich: Daniel

Moulinet; Deutschland: Joachim Schmiedli; Italien: Alessandro Colombo; Niederlande:

Joos van Vugt; Schweiz: Franziska Metzger), die denen der ersten Tagung an
Konsistenz nicht nachstehen.

«Es gibt viel zu tun, packen wir's an» - dieser aus der Fernsehwerbung bekannte Slogan

könnte, wäre er nicht so abgegriffen, eigentlich eine gute Charakterisierung des

Eindruckes sein, der sich nach der Lektüre dieses Sammelbandes einstellt. Man darf gespannt
sein darauf, wie es Relins-Europe gelingt, in den zukünftigen Workshops die formulierten
Desiderata anzupacken und abzuarbeiten.

Greng Elke Pahud de Mortanges

SZRKG, 99(2005)



544 Rezensionen - Comptes rendus

Claudia Hiepel/Mark Ruff (Hg.), Christliche Arbeiterbewegung in Europa 1850-1950,
Stuttgart, Verlag W. Kohlhammer. 2003, 239 S.

Dieses Buch geht auf die European Science History Conference 2000 in Den Haag,
speziell auf" die Sektion zum Thema «Christian Workers' Organisations in Europe», zurück.
Das Buch enthält daneben auch einige neue Beiträge. Insgesamt vierzehn Autoren haben

mitgearbeitet. Positiv ist, dass dieses Buch versucht verschiedene Länder miteinander zu
vergleichen, um so ein komparatives Bild der christlichen Arbeiterbewegung in Europa,
katholisch und protestantisch, zu entwerfen. Das betrifft Länder wie: Deutschland,
Belgien, den Niederlanden, die Schweiz, Frankreich, Italien, Oberschlesien. Die Beiträge
geben in einer kompakten Form sehr viel historisch-empirische Information über die
Geschichte der christlichen Arbeiterbewegung in den verschiedenen Ländern, über
Unterschiede und Übereinstimmungen zwischen ihnen und über den Unterschied zwischen der
katholischen und der protestantischen Arbeiterbewegung. Interessant sind Beiträge wie
jener von Altermatt und Metzger oder von Duriez, wo über der Rolle der christlichen
Arbeiterbewegung für die Identität der Mitglieder, sowohl als Arbeiter wie als
Kirchenmitglieder, gesprochen wird.

Obwohl der Titel von «Europa» spricht, sind Länder wie England, Österreich,
Spanien. Portugal und die skandinavischen Länder nicht analysiert Zu bedauern ist auch,
dass die Konfrontation mit der Krise im Interbellum und der Aufstieg des Faschismus und
Nationalsozialismus in den verschiedenen Ländern nicht thematisiert werden. Auch wäre
es spannend gewesen mehr zu hören über die Konfrontation zwischen christlicher
Arbeiterbewegung und Kirche, Kirchenleitung und religiöser Lehre. Diente die christliche
Soziallehre, theologisch fundiert in Schöpfung und Offenbarung, nur als praktische
Legitimation der Arbeiterbewegung oder war sie auch eine selbständige, grosse soziale Ideologie

zwischen Liberalismus und Sozialismus? Und wie waren die Verhältnisse zu den sozialen

Bewegungen der christlichen Unternehmer, der christlichen Bauern und des
Mittelstandes?

Das Neue dieses Buches ist bestimmt die komparative Zielsetzung, Übereinstimmungen

und Unterschiede zwischen den verschiedenen Ländern sichtbar zu machen.

Utrecht (Niederlande) Theo Salemink

Manfred Jakubowski-Tiessen (Hg.), Religion zwischen Kunst und Politik. Aspekte der
Säkularisierung im 19. Jahrhundert. Göttingen, Wallstein Verlag, 2004, 192 S., Abb.

Der vorliegende Band ist das Resultat eines eintägigen Kolloquiums anlässlich des 65.
Geburtstags von Hartmut Lehmann im Max-Planck-lnstitut für Geschichte in Göttingen.
Der Herausgeber Manfred Jakubowski-Tiessen ist Theologe und Historiker und lehrt seit
1994 am Max-Planck-lnstitut. Er hat zahlreiche Publikationen zur Sozial-, Umwelt-,
Mentalitäten- und Kirchengeschichte der Frühen Neuzeit veröffentlicht.

Der Band vereinigt acht Aufsätze zu verschiedenen Aspekten der Säkularisierung im
19. Jahrhundert aus der Sicht der Geschichte, Literaturwissenschaft, Altphilologie,
Rechtsgeschichte, Theologie, Kunst- und Musikwissenschaft.

Einleitend fasst der Herausgeber kurz zusammen, aufweichen Ebenen das Verhältnis
von Religion und Moderne im 19. Jahrhundert neu definiert wurde. Dabei lässt sich der
Säkularisierangsprozess auf den drei Ebenen der Werte, des Bewusstseins und der Institutionen

verfolgen. In den nachfolgenden Beiträgen werden hauptsächlich die beiden ersten
Ebenen thematisiert, und es wird exemplarisch aufgezeigt, inwieweit religiöse Werte und
Normen den gesellschaftlichen Alltag des 19. Jahrhunderts weiterhin bestimmten. Gleichzeitig

wird das Spannungsfeld zwischen fortschreitender Säkularisierung und neuen
Bekenntnissen von Religion und Religiosität diskutiert.

SZRKG, 99 (2005)



Rezensionen - Comptes rendus 545

Für die Rezension wurde eine persönliche Auswahl beispielhafter Artikel getroffen. So

verdeutlicht Lars Olof Larsson in seinem Beitrag über «Leben. Liebe und Tod im Werk
von Edvard Munch und Gustav Vigeland», wie Künstlerpersönlichkeiten und ihre Kunst
einen pseudosakralen Status erlangen konnten. Das Nachlassen staner religiöser Bindungen

führte zur Suche nach neuen sinnstiftenden Orientierungen in der Welt. Wie Binder in
seinem Beitrag «Zur Germania des Tacitus» erörtert, verfolgte die Säkularisierung der

Germania-Rezeption im 19. Jahrhundert das Ziel, bei den Jugendlichen ein starkes
Nationalgefühl zu entwickeln. Ohne Einbettung in ein theologisch-pädagogisches Konzept lief
diese dabei aber Gefahr, zu einem allzu nationalistischen Gedankengut zu verkommen.
Durch die religiöse Überhöhung der Begriffe «Nation» und «Volk» wurden viele
Menschen, wie Hartmut Lehmann in seinem Aufsatz «Religion im Prozess der Säkularisierung»

festhält, politisch manipuliert. Da das Volk dann insbesondere an den Nationalsozialismus

gewisse Heilsansprüche stellte, sollte es somit auch bereit sein, auf Religionsfreiheit
und andere Grundrechte zu verzichten, um im Mythos der neuen Gemeinschaft

aufzugehen.

Die Säkularisierangsfrage betraf indes auch die Musikwissenschaft. Seit jeher befasste
sich diese mit geistlicher Musik «musica sacra» und weltlicher Musik «musica profana»,
die in Rivalität zueinander standen. Der Prozess der Verweltlichung führte, gemäss Heinrich

W. Schwab's Beitrag «Zur Präsenz von Gebet und Choral auf der Opernbühne» dazu,
dass der Ort religiöser Andacht nicht mehr allein die Kirche blieb. Auf der Opembühne
und im Theater begann das musikalische Werk nicht nur die Predigt zu ersetzen, sondern
schuf Formen einer neuen Andacht und Liturgie. Als Kompensationsmechanismus suchten
deshalb kritische Musikfreunde Zuflucht bei der Kirchenmusik vergangener Jahrhunderte.

Die komplexen Zusammenhänge zwischen Religion, Kunst und Politik im 19. und zu
Beginn des 20. Jahrhunderts lassen sich in einem 190-seitigen Band verständlicherweise
nur exemplarisch aufzeigen. Die Sicht unteischiedlichster wissenschaftlicher Disziplinen
anhand ausgewählter Beispiele ermöglicht abei die allgemeine zusammenfassende
Feststellung, dass die Säkularisierung im 19. Jahrhundert zwar politische, soziale, kulturelle
und ökonomische Modernisierungsprozesse von religiösen Einflüssen befreite, die
Entwicklung selber aber nicht linear zu einer vollständigen Loslösung der Religion führte.
Der Prozess der weltlichen Entrückung von der Kirchendominanz wurde immer wieder
durch das Aufkommen neuer religiöser Überzeugungen und Praktiken unterbrochen. Breite

Kreise der Bevölkerung wurden von einer Massen- und Volksreligiosität ergriffen.
Der Schwerpunkt des Buches liegt in der Dokumentation des ambivalenten, in sich

widersprüchlichen Säkularisierangsprozesses in den unterschiedlichsten gesellschaftlichen

Bereichen Deutschlands im 19. Jahrhundert und in der ersten Hälfte des 20.
Jahrhunderts.

Freiburg Daniela Schneuwly-Poffet

Markus Furrer, Die Nation im Schulbuch - zwischen Überhöhung und Verdrängung.
Leitbilder der Schweizer Nationalgeschichte in Schweizer Geschichtslehrmitteln der
Nachkriegszeit und Gegenwart, Hannover, Hahnsche Buchhandlung, 2004, 376 p.

Fruit d'une habilitation obtenue en 2004 à l'Université de Fribourg, l'ouvrage de Markus
Furrer propose une réflexion approfondie sur le rôle de l'enseignement de l'histoire en
Suisse et ses répercussions sur le devenir identitaire du pays. S'appuyant sur un corpus
riche et diversifié, principalement constitué de manuels utilisés à différents degrés de la

scolarité, l'auteur fonde également son étude sur une longue expérience d'enseignement.
En partant de l'hypothèse selon laquelle l'histoire joue un rôle déterminant dans la

formation de la conscience nationale, particulièrement dans un pays pluriculturel et fédéra-

SZRKG. 99 (2005)



546 Rezensionen - Comptes rendus

liste comme la Suisse, «nation de volonté», l'analyse se déploie en s'appuyant sur une
réflexion théorique à propos de la nation et des rapports entre identité personnelle et identité
collective, élaborée par des auteurs comme Hobsbawm. Gellner, Anderson et Altermatt.
Cette mise en perspective initiale donne à ce livre une dimension supplémentaire, puisqu'il

propose une synthèse intéressante de l'historiographie nationale helvétique à l'époque

contemporaine. Sur le plan méthodologique, la démarche est innovatrice, puisqu'elle
propose une méthode d'analyse spécifique des manuels scolaires, qui s'attache aussi bien
aux objectifs didactiques de ceux-ci qu'à leur contenu. Plusieurs tableaux comparatifs
sont ainsi échafaudés, à partir des modèles d'analyse de Joachim Rohlfes notamment,
mettant en regard les présentations historiographiques proposées dans plus d'une centaine

d'ouvrages utilisés dans les écoles suisses, ou comparant leurs périodisations spécifiques.
Si l'auteur manifeste également sa volonté de prendre en compte la médiation que représente

la diffusion de ces ouvrages scolaires d'histoire nationale, considérés comme des

vecteurs «quasi officiels» d'une vision politique majoritaire du passé suisse, il aurait pu
être intéressant de s'attarder plus longuement sur les conditions de production de ces
manuels et le statut socio-culturel de leurs auteurs. Il est vrai qu'une telle approche représenterait

en sci une autre étude, non dénuée d'intérêt si l'on pense à la forte présence des

pédagogues dans le champ intellectuel suisse.
Une des thèses principales du livre est de montrer que la connaissance et la diffusion

de l'histoire nationale a longtemps été cultivée, non sans exagérations propagandistes et

esprit téléologique, par les élites au pouvoir dans la Confédération moderne, à dominante
libérale-radicale. Ces accents historiographiques nationalistes ont contribué au renforcement

d'une culture politique isolationniste, qui a refermé le pays sur lui-même, avec le

risque de bloquer son ouverture à l'extérieur. Un des termes de cette évolution est
certainement représenté par l'utilisation mythique de l'histoire suisse faite par Christoph
Blocher dans ses discours politiques, en vue de justifier les choix isolationnistes du pays vis-
à-vis de l'Europe et d'exalter le caractère national helvétique. Pourtant, avec le tournant
des années 1989/91, la fin de la guene froide et la remise en cause des fondements de la

nation, de nouveaux défis sont apparus: d'abord un processus de globalisation lié à une
dénationalisation généralisée, ensuite une poussée d'ethnonationalisme en Europe, qui a

pu prendre des formes souvent populistes et extrémistes, enfin les défis de la construction
européenne, particulièrement ressentis et débattus dans un Etat neutre tel que la Suisse.

Longtemps en forte position de régulation et de contrôle sur les sociétés de l'ère
industrielle, l'Etat a vu son rôle redimensionné au cours de ces vingt dernières années, dans un
contexte de multiplication des contacts entre de nouveaux champs sociaux qui ne sont
plus délimités par les seules frontières nationales. La congruence des espaces politiques et

socio-économiques n'existant plus dans un monde globalisé, on a assisté à une certaine
démobilisation étatique, accompagnée souvent d'un sentiment d'hostilité, anti-bureaucratique,

provenant de secteurs élargis de la société civile. Ces enjeux politiques aux
résonances très actuelles ont évidemment contribué à repenser l'identité nationale et à reconsidérer

les accents principaux mis sur l'enseignement de l'histoire proposé aux jeunes
citoyens helvétiques. A noter que depuis 1990 environ, les élèves ont de moins bons résultats

en histoire suisse, signe d'une baisse de l'intérêt pour ce domaine particulier, comme
d'une part spécifique en baisse constante dans les programmes d'enseignement.

Il n'en a pas toujours été ainsi, loin s'en faut, comme le démontre la seconde partie du

livre, centrée sur l'analyse proprement dite des manuels d'histoire utilisés après la Seconde

Guene mondiale dans les écoles suisses. L'auteur passe en revue de manière détaillée
et synthétique les principales étapes de l'historiographie nationale mises en relief dans ces
outils d'enseignement, depuis les ancêtres Helvètes jusqu'aux défis politiques les plus
récents, mettant l'accent sur les thèmes identitaires majeurs sensés façonner l'identité
nationale des jeunes citoyens suisses. L'image de l'ennemi extérieur ou de celui «d'en-

SZRKG, 99 (2005)



Rezensionen - Comptes rendus 547

haut», qui soude le peuple suisse à l'intérieur, ressort fortement, mais l'auteur évalue aussi
la présentation des lieux et conflits majeurs entre Confédérés, tant politiques que sociaux
et confessionnels, sans négliger le développement historique du principe de la neutralité
ou la culture des mythes nationaux, considérés avec plus ou moins de distance critique par
les manuels scolaires. Cette tendance lourde à la mythification de l'histoire nationale,
accentuée par la médiation scolaire, a donc été fortement remise en cause par les

mutations socio-politiques de la fin du XXe siècle. Ce constat conduit l'auteur non pas à

un rejet total et sans rémission de l'aspect national de l'historiographie transmises aux
nouvelles générations, mais plutôt à un plaidoyer final pour l'intégration d'une dimension
nationale plus ouverte dans l'enseignement de l'histoire. Ce demier devrait également
s'appuyer sur les valeurs primordiales de l'apprentissage de Clio: une connaissance fondée

sur la critique des sources, de la méthode et beaucoup d'esprit critique. Markus Furrer
prend clairement position pour le maintien d'un enseignement de l'histoire suisse, dans ce
cadre d'ouverture. Une histoire nationale «réfléchie», critique sur ses propres choix, qui
délaisse les objectifs téléologiques et nationalistes pour privilégier l'explication du

développement des sentiments identitaires en les replaçant dans leurs contextes, du proche au
lointain. L'histoire nationale est à questionner et à comprendre en tenant compte de la

diversité des points de vue. qu'ils proviennent des minorités ou des étrangers au pays
considéré. La conception historiographique nationale défendue par fauteur débouche
donc sur une sorte d'éducation civique «nouvelle formule», qui tourne le dos aux
«Sonderfälle» et fait la part belle aux connexions étroites existant entre l'histoire suisse et
celle de l'Europe comme du Monde. En s'appuyant sur les thèses de Jörn Rüsen, l'auteur
défend une conception engagée de la profession historienne, dans le champ de la culture
politique tout au moins: l'histoire et la mémoire sont des fondements sur lesquelles
s'appuient les sociétés actuelles pour échafauder leur avenir. Markus Furrer en appelle
ainsi à une conception «citoyenne» de l'historiographie et des enjeux identitaires qui lui
sont liés. Par un constant travail sur les processus d'apprentissage et leurs enjeux,
l'histoire nationale peut contribuer à la résolution des conflits sociaux potentiels, liés aux
processus «identification-mêmeté» versus «altérité-différence» présents dans toute
société. Sur le plan historiographique. «se civiliser» signifie procéder en toute responsabilité
citoyenne, dans un cadre démocratique qui englobe de multiples opinions et points de vue
pour analyser au plus près de la vérité l'histoire d'un pays et de ses habitants. Tenir
compte du passé de la communauté nationale, de ce qui l'a créée et contribue à la souder,
réfléchir à son histoire de façon globale et ouverte, en l'intégrant dans un environnement
plus large et en repoussant sur les marges l'idéologie et les options politiques, tels
devraient être les objectifs idéaux des enseignants et des didacticiens de l'histoire. Par l'ampleur

et la qualité de ses mises en perspective, l'ouvrage de Markus Furrer fournit une base

historiographique solide à la poursuite de ce processus.

Fribourg Claude Hauser

Jörg Krummenacher, Flüchtiges Glück. Die Flüchtlinge im Grenzkanton St. Gallen zur
Zeit des Nationalsozialismus, Zürich, Limmat Verlag. 2005, 416 S., 65 s/w-Fotos.

1997 entschied der St. Galler Grosse Rat unter dem Eindruck der Rehabilitation des

ehemaligen Polizeihauptmanns Paul Grüninger, die kantonale Flüchtlingspolitik zur NS-Zeit
aufzuarbeiten, und beauftragte den Historiker Martin Jäger, die relevanten Akten des St.

Galler Staatsarchivs zwischen 1920 und 1950 zu sichten und zu erschliessen. Nachdem
Jäger seinen Schlussbericht der Öffentlichkeit präsentiert hatte, sprach der Grosse Rat
2001 einen weiteren Beitrag, der es Jörg Krummenacher ermöglichte, die Geschichte der
St. Galler Flüchtlingspolitik niederzuschreiben. Dessen Studie reiht sich somit ein in die

SZRKG, 99 (2005)



548 Rezensionen Comptes rendus

immer grösser werdende Zahl von Aufarbeitungen kantonaler Flüchtlingspolitiken, die
seit den 1990er Jahren erschienen sind und die nicht nur zusätzliches Daten- und
Anschauungsmaterial zu den Arbeiten über die schweizerische Flüchtlingspolitik liefern,
sondern auch aus komparativer Perspektive die Handlungsspielräume der einzelnen Kantone

in der Flüchtlingspolitik aufzeigen.
Krummenacher stützt sich nicht nur auf die Akten des St. Galler Staatsarchivs, sondern

hat auch Bestände aus dem Bundesarchiv, dem St. Galler Stadtarchiv und weiteren Archiven

einbezogen. Darüber hinaus hat er zahlreiche Gespräche mit Zeitzeugen und deren
Nachkommen geführt, welche die teilweise dürftigen Bestände des Staatsarchivs zumindest

partiell ergänzen und vor allem die menschlichen Schicksale hinter den bürokratischen

Aktensammlungen lebendig zu machen vermögen.
Die St. Galler Flüchtlingspolitik lässt sich grob in zwei Phasen einteilen. Von 1933 bis

März 1939 verhielten sich die Behörden, allen voran Paul Grüninger und der Chef des St.

Galler Polizeidepartments, Valentin Keel, den Flüchtlingen gegenüber aufgeschlossener,
als dies vom Chef der Polizeiabteilung, Heinrich Rothmund, gewünscht wurde. Als im

August 1938 die Grenze zu Österreich geschlossen wurde, ermöglichten Grüninger und
Keel, zusammen mit einem Netzwerk von Fluchthelfern und Vertretern der jüdischen
Gemeinde St. Gallens. Zuflucht Suchenden weiterhin den Eintritt in die Schweiz, wobei
Grüninger teilweise die Einreisedaten der Flüchtlinge rückdatierte, um sie vor der

Ausschaffung zu bewahren. Eine wichtige Rolle spielte etwa auch der auf der
Passvisumsstelle des Schweizer Konsulats in Bregenz tätige Einest Prodolliet, der
zwischen August und Ende 1938 mehrere Hundert Juden und Jüdinnen rettete, indem er ihnen

grosszügig Visa erteilte. Ebenfalls zu nennen ist Recha Sternbuch, welche sich immer
wieder für jüdische Flüchtlinge einsetzte, sie über die Grenze holte und bei sich
beherbergte. Neben diesen bereits bekannten Personen würdigt Krummenacher auch weitere
Flüchtlingshelfer, die in den verschiedensten Bereichen, sei es bei illegalen Grenzübertritten

oder bei der Bereitstellung von Unterkünften, die offizielle Flüchtlingspolitik
unterliefen. Auffallend für diese Anfangszeit ist auch die Willkür, der Flüchtlinge begegneten,
eine Willkür, die auf die knappe Reglementierung der Flüchtlingspolitik in dieser Zeit
zurückzuführen ist und die den einen Flüchtlingen zum Vorteil wurde, anderen aber zum
Verhängnis.

Als 1939 Grüninger aus dem Dienst entlassen wurde, setzte die zweite Phase der St.

Galler Flüchtlingspolitik ein, in der die kantonalen Behörden die offizielle Flüchtlingspolitik

gar noch restriktiver auslegten, als sie sowieso schon war. Keel machte in dieser
Zeit einen grundlegenden Wandel durch. Nicht nur veniet er Grüninger, indem er vorgab,
er habe mit der laxen Praxis des Polizeikommandanten nichts zu tun gehabt, er verhielt
sich in der Folge äusserst passiv und mischte sich kaum mehr in die Flüchtlingspolitik ein.
Der Sekretär des Polizeidepartements, Gustav Studer, der nun an die Stelle Grüningers
getreten war, verfolgte einen harten Kurs und liess noch Flüchtlinge ins Deutsche Reich
ausschaffen, als selbst Rothmund Ausweisungen nicht mehr für vertretbar hielt. Wiederholt
wurden unter seiner Ägide Flüchtlinge an der Grenze zurückgewiesen und direkt der

Gestapo übergeben.
Trotz der schwierigen Quellenlage - Dokumente aus dem Kanton St. Gallen, die

Rückweisungen und Ausschaffungen von Flüchtlingen belegten, wurden grösstenteils
vernichtet - kommt Krummenacher zum Schluss, dass mit grösster Wahrscheinlichkeit «an
der St. Galler Grenze vor und während des Zweiten Weltkriegs Tausende von Flüchtlingen

abgewiesen oder zurückgeschafft» (S. 241) worden sind. Doch Krummenacher betont
auch, dass die Zahl der in St. Gallen aufgenommenen Flüchtlinge höher ist, als bisher
vermutet. Seinen Recherchen zufolge kamen vor und während des Kriegs mehr als 40'700
Flüchtlinge in den Kanton St. Gallen. Wenn man aber bedenkt, dass von diesen gut

SZRKG, 99(2005)



Rezensionen Comptes rendus 549

40'000 Personen 30'000 im sehr kurzen Zeitraum der letzten beiden Kriegswochen über
die Grenze kamen, so ist die Zahl derjenigen, die es während der 12 Jahre davor geschafft
hatten, doch eher klein.

Krummenacher legt ein eindrückliches Werk vor, das Darstellungen der offiziellen
Flüchtlingspolitik geschickt mit den recherchierten Einzelschicksalen und Zeitzeugendokumenten

verwebt und so das Buch anschaulich und spannend macht. Dass eher die
aufgenommenen Flüchtlinge und deren Schicksale thematisiert werden als die zurückgewiesenen,

ist wohl auf die schwierige Quellenlage zurückzuführen. Hingegen sind die extensiven

Exkurse zu Kunstraub und Spanienkämpfern im Rahmen des Themas der Studie
etwas unverständlich. Wohl aus Rücksicht auf ein breiteres Publikum wurden Fussnoten
zum Leidwesen der Historikerin eher knapp gesetzt, und so lassen sich nicht alle
Aussagen, vor allem solche, die mitunter etwas fantastisch erscheinen, nachvollziehen. Ebenfalls

der besseren Lesbarkeit ist wahrscheinlich der weitgehende Verzicht auf
Anführungszeichen bei heiklen Begriffen geschuldet, doch stutzt die Leserin bisweilen beim
unbekümmerten Umgang mit Wörtern wie «Rasse». «Arier» oder «Verjudung». Doch dies
ändert nichts an der Tatsache, dass Krammenachers Buch die Forschung zur schweizerischen

Flüchtlingspolitik beachtlich erweitert, indem er einerseits verlieft auf" die Hand-
lungsspielräume eingeht, die den kantonalen Behörden gegeben waren und die sie sehr
unterschiedlich nutzten, andererseits bisher unbekannten Opfern der schweizerischen
Elüchtlingspolitik, aber auch den Helferinnen und Helfern im Hintergrund ein
beeindruckendes Denkmal setzt.

Zürich Christina Späti

Susanna Biland, Der Hochschulrat der Universität Freiburg/Fribourg 1949- 1967,
Freiburg/Schweiz, Academic Press, 2004 (=Religion-Politik-Gesellschaft, Bd. 34). 226 S.

Ende der vierziger Jahre geriet die einzige katholische Hochschule der Schweiz in eine
Existenzkrise, verursacht durch die desolate Finanzlage des Kantons Freiburg. Damals
reifte der Plan, die katholische Schweiz mit der Freiburger Hochschule organisatorisch
enger zu verbinden und sie zur geistigen und finanziellen Unterstützung anzuregen. Die
1934 eingeführte Universitätskollekte sollte ausgebaut und der Schweizer Episkopat zum
Mitträger der katholischen Universität gemacht werden. Dieser Plan wurde 1949 in einem
Abkommen zwischen den Bischöfen und dem Staatsrat des Kantons Freiburg realisiert.
Auf der Basis dieses Abkommens wurde der Hochschulrat (HSR) eingesetzt.

Auslöser war ein Vorstoss des Schweizerischen Studentenvereins (StV). Bundesrichter
Wilhelm Schönenberger verfasste auf den sog. Hochschulsonntag 1948 hin einen Artikel
in der Civitas (Monatsschrift des Schw.St.V.) unter dem Titel «Unsere katholische
Universität». Daraus resultierte eine grosse Konferenz katholischer Kreise am 24. März 1949
in Freiburg. Referenten waren Schönenberger und Regierangsrat Heinrich Walther (LU),
die fair die Ausdehnung der Leistungspflicht auf die Schweizer Katholiken plädierten und
im Gegenzug ein Mitspracherecht des Schweizer Katholizismus forderten. Der spätere
Bundesrat Joseph Escher schlug vor, das Verhältnis zwischen Kanton Freiburg -
Episkopat - Hochschulverein und Hochschulrat zu klären. Der HSR sollte eine Art Vertretung
der Schweizer Katholiken bilden. Den Bischöfen, die sich für eine halbe Million Franken
jährlich an Spendegeldern moralisch verpflichteten, musste Garantie geboten werden,
dass die Freiburger Regierung ihre finanziellen Leistungen zugunsten der Hochschule
beibehalten würde, unabhängig von einem hohem Ergebnis.

SZRKG, 99 (2005)



550 Rezensionen - Comptes rendus

Fünf Persönlichkeiten alles Nicht-Ereiburger - wurden als Ausschussmitglieder
gewählt (Schönenberger, Gcneralvikar Gustav Lisibach, Prälat Josef Meier, Willy Büchi
und Martin Rosenberg), die das Abkommen ausarbeiteten. Das Verhältnis des HSR zur
Baustiftung des Hochschulvereins wurde geklärt, indem im geplanten Abkommen der

Baustiftung jährlich Fr. lOO'OOO zur Tilgung der verbliebenen Bauschuld zugesichert
wurden.

Am 5. Juli stimmten die Bischöfe, am 2. September 1949 die Freiburger Regierung
dem Abkommen zu. Schönenberger drängte auf Unterzeichnung vor dem Schweizerischen

Katholikentag in Luzern am 4./5. September 1949, damit die Versammlung von
lOO'OOO Gläubigen zur geistigen und finanziellen Unterstützung aufgefordert werden
konnte. An der konstituierenden Sitzung des HSR vom 15. November 1949 wurden die
letzten personellen Entscheidungen getroffen und die Propagandaaktion für die kommende

Universitätskollekte vom 1. Adventssonntag vorbereitet. Präsident des HSR wurde
Schönenberger. die Westschweiz und das Tessin wurden durch den Walliser NR Paul de

Courten und durch Staatsrat Giuseppe Lepori eingebunden. Die Grundlage zur Rettung
der Universität Freiburg war gelegt. Durch das Abkommen wurde das seit 1889 ungeklärte

Verhältnis zwischen Universität und der katholischen Schweiz geregelt.
Dank der 1949 reorganisierten Universitätskollekte war es dem HSR in den ersten 18

Jahren seines Bestehens möglich, wesentliche Akzente zu setzen, wie die allgemeine
finanzielle Sicherstellung der Universität und die Aufrechterhaltung der Katholizität, was

Voraussetzung für die bischöfliche Zusicherung der Kollektengelder war. Dank Schö-

nenbergers Engagement konnte die Universität aus ihrer Existenzkrise herausgeführt werden.

Das Abkommen festigte die bisher unregelmässig fliessende Unikollekte. Unter
Schönenberger entwickelte sich der HSR zum Hüter der Katholizität. Sein Rücktritt
markierte bereits eine Zeitenwende.

Zwischen dem HSR und der Untenichtsdirektion Freiburg entwickelten sich in den

ersten Jahren schwere Spannungen. Das lag einerseits an der starken Persönlichkeit Schö-

nenbergers, anderseits am unsicher wirkenden José Python, der sich vom HSR gegängelt
fühlte. Die personellen Veränderungen auf beiden Seiten nach 1967 entspannten das

verkrampfte Verhältnis.
Der HSR setzte sich besonders für entsprechende Löhne der Professoren sowie für

Pensions-, Witwen- und Waisenzulagen ein. Ab Mitte der Sechzigerjahre stieg der Bund
in die Mitfinanzierung der kantonalen Universitäten ein und ermöglichte dadurch eine
finanzielle Besserstellung der Universität Freiburg. Ein weiteres Anliegen des HSR war die

Verbesserung der Stipendiensituation für begabte katholische Studierende aus der
Schweiz. Anfangs der sechziger Jahre kam es auch zur «Entwicklungshilfe» für katholische

Studierende aus Afrika und Asien. Die Mitbegründung und -Sanierung des

Universitätsverlages wurde ebenfalls zu einem wichtigen Anliegen des HSR.
Das alte Anliegen einer Universität Luzern tauchte auch in der zweiten Hälfte des 20.

Jahrhunderts wieder auf. Der HSR verhielt sich kritisch zu den Luzemer Bestrebungen
von 1962; auch die Bischöfe erklärten im gleichen Jahr, Freiburg bleibe die Universität
der Schweizer Katholiken. Luzern plante jedoch eine überkonfessionelle und politisch
neutrale Staatsuniversität. Grosse Vorbehalte hatte der HSR auch gegenüber der Graderteilung

an die Luzemer Theologische Fakultät. Verhindert werden konnten jedoch beide
Anliegen nicht.

Die Bedeutung des HSR liegt darin, in entscheidender Stunde die Universität Freiburg
aus einer schweren Existenzkrise gerettet und ihr Überleben gesichert zu haben.

Meggen/Luzern Alois Steiner

SZRKG, 99 (2005)



Rezensionen Comptes rendus 551

Melanie Hediger. Das Bild der Schweizer Frau in Schweizer Zeitschriften. Studien zu
«Annabelle». «Schweizer Illustrierte» und «Sonntag» von 1966 bis 1976, Freiburg/
Schweiz. Academic Press, 2004, 210 S.

In ihrer publizierten Lizenziatsarbeit «Das Bild der Schweizer Frau in Schweizer
Zeitschriften. Studien zu «Annabelle>. (Schweizer Illustrierte) und (Sonntag) von 1966 bis
1976» befasst sich Melanie Hediger mit der Rolle und dem Bild der Frau in einer von
starkem Wertewandel geprägten Zeit.

Detailliert hat die Autorin die feinen Unterschiede der drei Zeitschriften in den
vermittelten Leitbildern herausgearbeitet: Während etwa das Modeheft «Annabelle» seine
Leserinnen immer wieder dazu ermuntert, aus der Hausfrauenrolle auszubrechen, lehrt die
««Schweizer Illustrierte» vielmehr, wie die Hausherrin sich perfektionieren kann. Der
katholisch geprägte «Sonntag» setzt sich vor allem dafür ein, dass die Hausarbeit als

Vollzeitjob anerkannt wird. Im Gegensatz zu den anderen beiden eher progressiven
Heften ist die Familienzeitschrift erwartungsgemäss klar gegen die Fristenregelung. Einig
sind sich die drei Zeitschriften aber in der Frage des Frauenstimmrechts: Sie fiebern der
Abstimmung von 1971 voller Hoffnung auf ein Ja entgegen.

Melanie Hediger hat in ihrer Studie viel verdienstvolle Kleinarbeit geleistet. Sie
recherchierte die Entwicklung der Zeitschriften mit allen Redaktorenweehseln und den
damit verbundenen Neuausrichtungen präzise nach. Ebenfalls äusserst umfassend -
allerdings etwas gar ausführlich ist die theoretische Einführung ins Thema.

Aus der Fülle von Quellenmaterial liest die Autorin mehrere klare Trends heraus. So
plädieren alle drei Redaktionen nach der Einführung des Frauenstimmrechts 1971 immer
stärker dafür, dass die Frauen sich aus ihrer Rolle im Haus «drinnen» lösen und sich
vermehrt der Berufswelt «draussen» widmen. Zudem vertreten die drei Zeitschriften ein
dualistisches und kein egalitäres Frauenbüd. Dies zeigt sich am deutlichsten in den Artikeln
und Reportagen zur Mode: Die Frau soll ihre Weiblichkeit betonen, um den Männern
nicht allzu ähnlich zu werden.

Anhand dieses Teilaspekts «Mode» demonstriert Melanie Hediger, wie die Art der
Kleidung mit den gesellschaftlichen Veränderungen zusammenhängt. In der Zeit des

Fortschrittsoptimismus bis Ende der 1960er Jahre henschte Stiltreue. Die Jahre der Jugend-
und Frauenbewegung 1967/68 mit ihrem Wunsch nach Aufbrach brachten einen radikalen
Stilpluralismus. Nach 1971 bemühten sich die Modeschöpfer wieder um eine Restabilisie-
rang und setzten auf Klassik. Weiblichkeit und Eleganz. Die Autorin ortet in der Mode
einen Schweizer Sonderfall; denn die europäischen Trends setzen sich in der Eidgenossenschaft

zeitlich verzögert durch.
Der breite Ansatz der Studie, der nach den Frauenleitbildern allgemein fragt, gleichzeitig

die unterschiedlichen Ausrichtungen der drei Zeitschriften miteinander vergleicht
und am Rande die Mode miteinbezieht, ermöglicht einen universalen Überblick -jedoch
auf Kosten der tiefgründigen Analyse. Anzumerken ist überdies, dass auf Grund der Kürze

der untersuchten Phase von nur zehn Jahren keine längerfristigen Entwicklungen
aufgezeigt werden können.

Bern Mirjam Künzler

Tobias Dietrich, Konfession im Dorf. Westeuropäische Erfahrungen im 19. Jahrhundert,
Köln/Weimar/Wien, Böhlau Verlag, 2004 (industrielle Welt, Bd. 65), 511 Seiten.

Diese an der Universität Trier entstandene Dissertation eröffnet einen neuen Abschnitt in
der Erforschung des vieldiskutierten katholischen Milieus. Denn der bisherige Milieubegriffist

für diese mikroanalytische Studie nicht zielführend.

SZRKG, 99(2005)



552 Rezensionen Comptes rendus

Tobias Dietrich gibt den aktuellen Forschungsstand zu konfessionell dominierten So-
zialmilieus wieder und bemängelt, dass die vorgelegten Milieukonzepte bisher
ausschliesslich auf Gross- und Ballungsräume angewandt wurden. Er verabschiedet sich für
seine konfessionsgeschichtliche Mikroanalyse vom Milieubegriff und -Verständnis. Er
stellt dagegen die Kirchengemeinde in den Mittelpunkt und entwickelt dafür eine analoge
Fragestellung, die vom Milieukonzept ausgeht. Für ihn ist Konfession nicht gleich
Religion, sondern er arbeitet mit katholischen bzw. protestantischen Mentalitäten, um die

polarisierende Kraft der Konfession im 19. Jahrhundert zu verdeutlichen.
Einleitend beschreibt Dietrich auf soziologischer Basis etwas sprunghaft und zäh die

Beschränktheit der dörflichen Lebenswelt und die Bedeutung sozialen Handelns in
konfessionell geprägten Dörfern. Als für den Jahresverlauf prägend werden dabei der Kreislauf

der Natur (Säen und Ernten in der Landwirtschaft) und der Rhythmus des Kirchenjahres

vorausgesetzt.
Beim Beginn der Lektüre erschliesst sich dem Leser bzw. der Leserin nicht sofort der

Forschungsgegenstand und die Fragestellung. Erst im Verlauf kristallisiert sich heraus,
dass mit Westeuropa die Schweiz (Kanton Thurgau. darin die Dörfer Aadorf. Basadingen
und Hüttwilen), Frankreich (Departement Bas-Rhin im Elsass, darin die Dörfer Buhl.
Wingen und Woerth) und Deutschland (Regierungsbezirk Koblenz in der preussischen
Rheinprovinz, dann die Dörfer Gebhardshain, Gemünden und Kastellaun) gemeint sind.
Der Buchtitel weckte grössere Erwartungen. Diese Dörfer eignen sich «nicht nur aufgrund
ihrer regionalen, konfessionellen Gemengelage besonders gut für eine sozial- und
religionsgeschichtliche Analyse». Als gemeinsame Ausgangsbasis werden der jeweilige
Neuaufbau dieser Regionen nach der Französischen Revolution und nach der napoleonischen
Herrschaft sowie ihre überwiegend agrarische Prägung genommen. In den ausgewählten
gemischtkonfessionellen Gebieten bildeten sich die regionalen religiösen Verhältnisse
auch auf lokaler Ebene ab, wobei gemischtkonfessionelle Dörfer eher die Ausnahme
waren. Tobias Dietrich untersucht in den genannten Gebieten je drei Gemeinden, die alle

zeitweilig Simultangemeinden waren. Neu bei der Untersuchung ist, dass nicht die
Zementierung von Konfession, sondern deren Interaktion und Beziehungen auf der Mikroebene

untersucht wurden.
Das 19. Jahrhundert dauert in den Dörfern von 1802 bis 1914, wobei diese zeitliche

Eingrenzung lediglich an gleich bleibenden Verwaltungsroutinen festgemacht wird und
mir damit höchst konstruiert erscheint. Dies trifft für das Elsass lediglich eingeschränkt
zu, weil sich die Verwaltungsroutinen spätestens nach 1870/71 änderten. Den breit
angelegten Untersuchungszeitraum muss Tobias Dietrich an mehreren Stellen relativieren, so
z.B. für die Handlungsrelevanz des Bekenntnisses, weil dafür nur für die Jahre von 1830
bis 1890 Material vorliegt. Bei der Analyse von Landbesitz gibt es nur belastbare Daten
zwischen 1840 und 1877. Als Quellen wurden überwiegend staatliche und kirchliche
Verwaltungsberichte, Statistiken, Protokolle, Zeitungen, Chroniken und sonstiges
Verwaltungsschriftgut benutzt.

Sein Ansatz ist die Mikroanalyse und damit ein Eintauchen in die inzwischen etablierte

Alltagsgeschichte. Dietrich führt vier nachvollziehbare Gründe für einen mikrohistorischen

Vergleich von Simultangemeinden an: 1. Konfession ist innerhalb der Grenzen von
Nationalstaaten nicht zutreffend zu beschreiben, 2. Dörfliche Lebenswelten sind sich
ähnlicher als Regionen, 3. Der konfessionelle Dualismus, den die deutsche, französische
und schweizerische Geschichtswissenschaft einhellig festgestellt hat, wird bezweifelt, 4.

Empirie auf Mikroebene unterliegt nicht der Gefahr von Verallgemeinerungen auf der

Grundlage einer schmalen Quellenbasis.
Der zweite Teil der Hinführung ist den Dorfprofilen gewidmet. Tobias Dietrich stellt

an dieser Stelle erstmals seine neun Dörfer in journalistisch formulierten Abrissen vor.
Allerdings sind diese Kurzvorstellungen einfach als «Kasten» in den laufenden Text
eingestreut, der sofort vielfache Vergleiche zwischen den Dörfern enthält. Schon in diesem

SZRKG, 99 (2005)



Rezensionen - Comptes rendus 553

spannend zu lesendem Teil lässt Tobias Dietrich kaum ein Thema der dörflichen Lebenswelt

aus. Diese Themen setzen sich in den weiteren Kapiteln fort: Bevölkerungsentwicklung,
Verhältnis von Katholiken und Protestanten. Auswanderungen. Krankheiten,

Wohnsituation. Verkehrswege, Mobilitätsradius, Kontrolle der Pfarrer durch das Dorf,
Aberglauben im Dorf, Bildung, Postwege, Sittlichkeit und Moral, Mischehen, Kriegervereine,
Freizeitgestaltung usw.

Zwei Aspekte durchziehen die gesamte Arbeit. Tobias Dietrich geht souverän mit
seinem vielfältigen Material um (67 Seiten Quellen- und Literaturverzeichnis!) und er
kommt immer wieder zu verallgemeinernden Aussagen auf der Grundlage einer schmalen
Quellenbasis, bzw. aufgrund des Vergleichs entfernt liegender Zeiträume. Genau dies
wollte er eigentlich vermeiden. Teilweise liegen zu Sachverhalten, wie etwa zu den
technischen Neuerungen Télégraphie und Telefon auch für ein Dorf gar keine Angaben vor.
Was bringt dann eine Aussage wie «Der Eindruck verfestigt sich, dass Katholiken stärker
als Protestanten neue Kommunikationsformen rezipierten». Oder aus Zahlenvergleichen
zu eingenommenen Stolgebühren aus nur jeweils einem Dorf wird gefolgert, dass katholische

Pfarrer mehr durch ihre Gemeinden verdienten als evangelische Seelsorger. Doch
man merkt Dietrich im Hauptteil seiner Arbeit die Freude an Erkenntnissen an, die sich in

flotten Formulierungen niederschlägt.
Daneben kann Dietrich auch auf" der Mikroebene Erkenntnisse der Makroebene bestätigen,

wie z.B. dass Katholiken mehr Nachwuchs zeugten als Protestanten. Auch postalisch

waren die Katholiken den Protestanten nicht unterlegen, denn gerade im Postdienst
dominierten - auch im Kleinen - katholische Unternehmer. In den Bereich der Legende
kann Tobias Dietrich das katholische Misttähren an Karfreitagen verweisen, welches in
der Literatur immer wieder dazu benutzt wurde, um den Gegensatz zwischen
Konfessionsgemeinden aufzuzeigen. Aufgrund einer ersten Untersuchung sprach vieles für eine

Bestätigung der Weberschen These von katholischer Inferiorität und protestantischer Su-

penontät, doch eine Aufschlüsselung der Schichten nach Konfessionen führte zu einer
Relativierung des Befundes und verstärkte die Aktivitäten der katholischen Mittelschicht.

Konfession wird im ersten Hauptteil der Arbeit als Legitimations- und Identitätsmerkmal

untersucht. Dabei wird ein besonderes Augenmerk auf die Gruppe der Geistlichen als

exponierte Vertreter und Leitbilder ihrer konfessionellen Gruppierung gerichtet. Ihre
Handlungsfreiheit wurde durch dörfliche Vorgaben und die Wahrnehmung von
Verwaltungsaufgaben im staatlichen Auftrag eingeschränkt. Auch untereinander vertraten die
Geistlichen klare Positionen, so waren die Lieblingsgegner der katholischen ultramontanen

Pfaner die lutherischen Kollegen.
Daran schliesst sich ein längeres Kapitel über das Handeln im kirchlichen Leben an, in

dem Dietrich die innere Kohärenz von Pfangemeinden und die Teilnahme der konfessionell

gebundenen Dorfbewohner an kirchlichen Flandlungen untersucht. Dazu gehören
beispielsweise die Inanspruchnahme von Passageriten, die Mitgliedschaft in konfessionell
gebundenen Vereinen oder der Gottesdienstbesuch. Zutreffend ist, «der Bauer ist
Kirchgänger». Vielfach entzündeten sich dörfliche Konflikte an Simultankirchen. Auch auf den

simultan genutzten Friedhöfen kam es zu Spannungen. Dagegen gab es kaum eine Offenheit

für neue kirchliche Aktionsformen in den Landgemeinden. Die Pfaner managten ihre
Kirchengemeinden, waren aber keine «Milieumanager», da sie kein Milieu bilden konnten.

Dietrich kommt zu der Schlussfolgerung, dass sich die Modernisierungstheorie nicht
zur Analyse von Landgemeinden eignet und der damit verbundene Milieubegriff nur
eingeschränkt auf den kirchlichen Bereich anwendbar ist, weil davon nur eine recht vage
Gemeinschaftsvorstellung übrig bleibt. Man fühlte sich seiner Konfession besonders an
Sonn- und Feiertagen verbunden, doch im Alltag arbeitete man pragmatisch miteinander.
Konfession war, neben der Befriedigung existenzieller Bedürfnisse und eines
Sicherheitsbedürfnisses, nur ein drittrangiges Handlungsmotiv im Dorf.

SZRKG, 99 (2005)



554 Rezensionen - Comptes rendus

Im dritten Hauptteil analysiert Dietrich konfessionelle Strukturmomente im sozialen
Handeln. Dazu gehören Untersuchungen zum Wahlverhalten der Dorfbewohner. Im täglichen

Umgang und im wirtschaftlichen und sozialen Handeln spielte die Konfession im
Dorf nur eine untergeordnete Rolle bzw. in einigen Bereichen fehlte ein Handeln nach
konfessionellen Strukturen, wie z.B. bei der Wahl der Hebamme. Hier achtete man
zunächst auf die Bekenntnisgleichheit, aber dann entschieden sich die werdenden Mütter
auch ungeachtet der Konfession für die besser ausgebildete Hebamme, wenn sie eine Auswahl

hatten.
Das Fazit von Tobias Dietrich ist: «Ingesamt zeigen die lokalen Interaktionen, dass es

für die Geschichtswissenschaft Zeit ist, Luft aus den immer praller gefüllten Lungen
abzulassen, die die Konfessionalismuskonstruktion beleben.» Umgekehrt hat der Autor in
einer höchst lesenswerten Studie die Diskussion um das katholische Mikromilieu neu
angefacht. Gleichzeitig ist die Arbeit auch ein wichtiger Beitrag für die Protestantismusforschung.

Formal sind einige - wohl dem Ausschneide- und Einfügemodus des Textprogramms
geschuldete - unvollständige Sätze anzumerken, eine im Text genannte gelbe Markierung
in einer Graphik, die sich leidei in der SW-Darstellung nur erahnen lässt und ein löblicher,

aber leider unvollständiger Sachindex sowie ein fehlender Personenindex. Gerade
letzterer wäre hilfreich, um häufiger erwähnte Dorfpersönlichkeiten in verschiedenen
Kontexten wieder zu finden.

Brühl (Deutschland) Gisela Fleckenstein

Gertrud Hüwelmeier, Närrinnen Gottes. Lebenswelten von Ordensfrauen. Münster, Wax-
mann, 2004, 241 S.

Um die Mitte des 19. Jahrhunderts entstand im deutschsprachigen Raum eine grosse
Anzahl von Frauenkongregationen. Diese Ordensfrauen, die bis vor wenigen Jahrzehnten das
Gesicht des «katholischen Milieus» prägten, sind neuerdings verstärkt Gegenstand
wissenschaftlicher Untersuchungen. Die Habilitationsschrift der Berliner Ethnologin Gertrud
Hüwelmeier ist die erste grössere Studie zu diesem Thema aus volkskundlicher Perspektive.

Mit den Methoden ihres Fachs nähert sie sich Lebenswelten, deren Pluralität in den

von ihr in mehreren längeren Feldforschungsaufenthalten im Kloster befragten
Ordensschwestern mehr als sichtbar ist.

Der «soziale Raum» Kloster, den Hüwelmeier in seinen Wandlungen beschreibt, ist
das Mutterhaus der Armen Dienstmägde Jesu Christi, der 1851 vom Limburger Bischof
anerkannten Gründung Katharina Kaspers in Dembach (Westerwald). Im Rahmen eines

von den Schwestern aufgeführten Mysterienspiels, das Hüwelmeier als Einstieg verwendet,

wurde sie als «Närrin Gottes» bezeichnet. Die Spannung zwischen ihrer einfachen
sozialen Herkunft und der Energie, mit der sie die Schwesterngemeinschaft ins Leben rief
und rund ein halbes Jahrhundert leitete, sowie den anfänglichen Widerständen seitens des

Bischofs und den Rollenkonflikten mit dem Spiritual der Kongregation werden in der
Inszenierung eines Theaterstücks der Leserschaft nahegebracht. Diese «Inszenierung»
gipfelte 1978 in der Seligsprechung der Gründerin und der Neuentdeckung ihrer Person
im Kontext einer neuen Geschlechteridentität.

Wie unterschiedlich die Lebenswege von Ordensfrauen sind, beschreiben die
«Erfahrungen» aus sechs Interviews, in denen Hüwelmeier drei Generationen von Ordensleben
zu Wort kommen lässt. Die Transformationsprozesse des Ordens von der Aufbauphase
nach dem Zweiten Weltkrieg, in der Einzelne ihre Bildungschancen durch die Wahrnehmung

von Fortbildungsangeboten verwirklichten, über die Aufbruchsphase nach dem
Zweiten Vatikanischen Konzil mit der Erneuerung der Gemeinschaftsstrukturen bis zu

SZRKG, 99 (2005)



Rezensionen - Comptes rendus 555

den Veränderungen der letzten zehn Jahre werden in den Gesprächen gut sichtbar, wobei
für Aussenstehende der Personenschutz durch eine konsequente Anonymisierung der
Namen gewahrt bleibt.

Die in den Interviews angesprochenen Themen werden von Gertrud Hüwelmeier als
«Transformationen» analysiert. Dabei geht sie von zunächst äusserlich erscheinenden
Symbolen aus. Sie beschreibt den Wandel im Selbstverständnis der Schwestern von einer
Dienstmädchenkongregation zur selbstbewussten «Dienstmagd Christi». In den
Auseinandersetzungen um die Ordenstracht sieht die Autorin eine zum islamischen Kopftuchstreit
entgegengesetzte «Neubestimmung des Verhältnisses von Körper und sozialer Ordnung»
(S. 163). Die Bedeutung der Körperlichkeit für die Schwestern verdeutlicht sie noch einmal

am Wandel des Umgangs mit dem Kopfhaar als Symbol der - abgeschnittenen oder
sichtbaren - Weiblichkeit. Die zunehmende Wahrnehmung und Akzeptanz emotionaler
Beziehungen und die Bejahung der eigenen Persönlichkeit und Geschichte in der Spannung

von Nähe und Distanz beschreibt Hüwelmeier in einfühlsamen Darlegungen.
Schliesslich erörtert sie die Gehorsamspraxis zwischen disziplinierender Einengung, der
Entfaltung eigener Wünsche und dennoch zum Proprium gehörenden Ritualen der
Unterordnung.

Hüwelmeier ist mit ihrer Studie eine beeindruckende Innenansicht einer religiösen
Gemeinschaft gelungen. Das Buch zeichnet sich durch die geglückte Verbindung einer
Herangehensweise von aussen (sichtbar etwa an Wortwendungen wie «konzilianisch»
statt «konziliar») und verständnisvoller Sympathie für Innenvorgänge aus. Die Leser werden

schrittweise in die Erkenntnisse der Autorin eingeführt, wobei die theoretischen
Grundlagen massvoll dosiert beigegeben sind. «Insidern» kann das Buch zur Spiegelung
der eigenen Lebens- und Gemeinschaftsgeschichte ebenso empfohlen werden wie
solchen, die dem Wandel religiöser Ausdrucksformen am Ende des 20. und am Beginn des

21. Jahrhunderts nachspüren wollen.

Vallendar Joachim Schmiedl

Michael Fischer. Ein Sarg nur und ein Leichenkleid. Sterben und Tod im 19.

Jahrhundert. Zur Kultur- und Frömmigkeitsgeschichte des Katholizismus in Südwestdeutschland,

Paderborn, Schöningh, 2004, 437 S.

Seit der Veröffentlichung des bekannten Buches des französischen Historikers Philippe
Ariès erfreut sich die Thematik «Sterben und Tod» in wissenschaftlichen Kreisen einer

grossen Aufmerksamkeit. Michael Fischer legt nun seine Dissertation vor, welche die
diesbezüglichen Einstellungen in Südwestdeutschland von der Französischen Revolution
bis zum Ersten Vatikanischen Konzil erforscht. Ziel der Arbeit ist eine Analyse der Sterbe-

und Todesdiskurse, welche den Alltag der Katholiken geprägt und einen Beitrag zur
Ausformung einer katholischen Kultur geleistet haben.

Im ersten Teil werden die sozial-, kultur- und frömmigkeitsgeschichtlichen
Voraussetzungen thematisiert, die für das Thema «Sterben und Tod» im 19. Jahrhundert relevant
sind. Vor allem dank der verbesserten Ernährungslage und den Fortschritten in der
Hygiene nahm die Sterblichkeit signifikant ab. Laut Fischer wurde der Todesdiskurs im
Bürgertum «emotionalisiert» und «rationalisiert» - zwei parallel verlaufende Paradigmen:
Ästhetisierung des Todes, Intensivierung der Trauer und Wiedersehensgedanke auf der
einen Seite, Entwicklung einer bürgerlichen Bestattungs- und Friedhofskultur auf der
anderen Seite. Fischer relativiert allerdings, dass Todesdiskurse von sozialen und wirtschaftlichen

Verhältnissen abhängig waren: Die nicht- oder unterbürgerlichen Schichten pflegten

weiterhin ein traditionelles Sterbebrauchtum, riefen Heilige als Beistand, Seelengelei-

SZRKG. 99 (2005)



556 Rezensionen Comptes rendus

ter und als Fürbitter bei Gott an; sie äusserten ihre religiösen Vorstellungen in populären
Liedern, in welchen etwa der Himmel als «Schlaraffenland» versprochen wurde.

Der zweite Teil ist den Themen Dogma, Katechese und Liturgie gewidmet, die
religiöse Deutungen des Sterbens und des Todes bereitgestellt haben. Während die Lehre von
den «letzten Dingen» (Eschatologie) zunächst das Humanitätsideal der Aufklärung
übernommen hatte (Tugend-Lohn-Gedanke), betonte sie indes nach der Mitte des 19.

Jahrhunderts - beeinflusst durch die Neuscholastik - das grausame Höllenfeuer. Wie die Dog-
matik wurden auch die Begräbnisliturgie und die Katechismen, welche den Gläubigen die
theologischen Inhalte vermittelten, im Laufe des 19. Jahrhunderts stark vereinheitlicht.

Im dritten und letzten Teil beschäftigt sich Fischer sehr ausführlich mit den Kirchenliedern

aus Gesangsbüchern, die zwischen 1787 und 1892 von den Diözesen Freiburg,
Konstanz, Mainz und Rottenburg herausgegeben wurden. Im spezifischen untersucht der
Autor Lieder für die Sterbeliturgie und das Begräbnis, Messgesänge, Allerseelen-Lieder
und Lieder, die an die menschliche Vergänglichkeit erinnern oder den Menschen auf ein

gutes, gottgefälliges Sterben vorbereiten sollten. Fischer zeigt auf, wie unterschiedlich die

Gesangsbuchgeschichte in den vier genannten Diözesen verlief: Während etwa im Bistum
Mainz, das sich relativ früh restaurativ-ultramontan ausgerichtet hat, die Liedtexte von
1787 die Vorstellungen der traditionellen Eschatologie aufnahmen und die aufgeklärten
Todeskonzeptionen mit Ausnahme der Neubearbeitung von 1840 fernhielten, wirkten sich
in der Diözese Konstanz die seelsorgerlichen und liturgischen Reformen Wessenbergs
auch auf das Gesangsbuch von 1812 aus. Diesem Buch, welches die Sterblichkeit und den
Himmel als eindeutiges Ziel vor Augen führte, war eine breite und lang anhaltende
Rezeption beschieden.

Am Schluss ordnet Fischer die Forschungsergebnisse nach eigenen und nach den

soziologischen Kriterien von Klaus Feldmann.
Die vorliegende Untersuchung beleuchtet ein interessantes Kapitel des «Sterbens und

des Todes» im 19. Jahrhundert und leistet einen wichtigen Beitrag zur Kultur- und
Frömmigkeitsgeschichte. Es ist das Verdienst Fischers, so unübliche Quellen wie Dogmatik-
handbücher, Katechismen, Kirchen- und Volksgesänge bearbeitet zu haben. Auch wenn
diese nur nach Diözesen analysiert wurden und eine eigentliche Synthese der Ergebnisse
fehlt, bieten die schwerpunktmässig untersuchten Diözesangesangsbücher einen faszinierenden

Einblick in die damalige katholische Denk- und Lebenswelt.

Mellingen Patrick Geiger

Jürgen Aretz/Rudolf Morsey/Anton Rauscher (Hg.), Zeitgeschichte in Lebensbildern.
Aus dem deutschen Katholizismus des 19. und 20. Jahrhunderts, Bd. 11, Münster,
Aschendorff, 2004, 358 S., 19 111.

Die bekannte Buchreihe aus dem Aschendorff-Verlag in Münster setzt sich zum Ziel,
Persönlichkeiten des deutschen Katholizismus des 19. und 20. Jahrhunderts der Vergessenheit

zu entreissen. Bisher sind in zehn Bänden insgesamt 181 Persönlichkeiten vorgestellt
worden. Nun liegt der 11. Band mit weitem 19 Lebensbildern vor. Das Herausgeberteam
Jürgen Aretz, Rudolf Morsey und Anton Rauscher bürgt für eine repräsentative Auswahl
von Persönlichkeiten. Unter ihnen befinden sich solche, die mit dem Nationalsozialismus,
dem Kommunismus oder gar mit beiden totalitären Henschaftssystemen in Konflikt
geraten sind. Nicht verschwiegen werden auch Personen, die im Zug der deutschen
Nachkriegszeit in den Zwiespalt der politischen Teilung geraten sind.

Unter den Porträtierten befinden sich Persönlichkeiten wie der seliggesprochene
Propst Bernhard Lichtenberg, der Philosoph Alois Dempf, der Kirchenhistoriker Erwin
Iserloh, die Politiker Anton Pfeiffer, Hans Lukaschek, Hanns Seidel, Paul Lücke, Hans

SZRKG, 99 (2005)



Rezensionen - Comptes rendus 557

Katzer, der zeitweilige DDR-Aussenminister Georg Deitinger, der in der Gefängniszelle
zum Katholizismus konvertierte, oder Bischof Gerhard Schaffran von Dresden-Meissen.
der so unterschiedlich beurteilt wird. Eine in unserer Gegend kaum bekannte Frau wie
Maria Grollmund findet sich unter ihnen, die serbische Lehrerin, die nach einem
katholisch-politischen Engagement zur KP übertrat und mit der Kirche brach. Nach 1933 war
sie im Widerstand gegen die Nazis tätig. Bereits 1934 wurde sie von der Gestapo verhaftet

und zu einer sechsjährigen Zuchthausstrafe wegen «Vorbereitung zum Hochvenat»
verurteilt. Im Konzentrationslager Ravensbrück überwand sie ihre religiösen Zweifel und
fand zum Glauben zurück. Sie starb 1944 im KZ an einer eitrigen Bauchfellentzündung.

Das Buch öffnet den Blick in eine Welt, die heute allzu leicht vergessen oder
übersehen wird.

Meggen Alois Steiner

Hubert Wolf/Dominik Burkhard/Ulrich Muhlack, Rankes «Päpste» auf dem Index.
Dogma und Historie im Widerstreit, Paderborn/München/Wien/Zürich, Schöningh. 2003,
218S.

Zwischen 1834 und 1836 erschien Leopold von Rankes dreibändiges Werk «Die
römischen Päpste, ihre Kirche und ihr Staat im sechzehnten und siebzehnten Jahrhundert».
Erst einige Jahre später, 1841, Hess Papst Gregor XVI. das Werk auf den vom Triden-
tinum unter Paul III. zur Sicherung von Glaube und Kirche eingerichteten «Index librorum

prohibitorum» setzen. Die Indizicrung bildete den Endpunkt einer mehrjährigen
Auseinandersetzung der Indexkongregation mit Rankes Werk, die letztlich als
Auseinandersetzung um unterschiedliche Wahrheitskonzeptionen und die Geschichtsschreibung in
unterschiedlichen Komniunikationsgemeinschaften - in der katholischen (oder gar
unterschiedlichen katholischen) auf der einen und einer protestantisch-nationalen bzw. -liberalen

auf der anderen Seite - gedeutet werden könnte. Der Historisierang des Papsttums
durch Ranke wurden die Unveränderlichkeit von Kirche und Papsttums und von deren
Primat entgegengestellt. Den weiteren soziokulturellen Kontext der Indizierung des
erfolgreichen und verbreiteten Werkes bildeten die Staats- und kirchenpolitischen Transformationen

der 1830er und 1840er Jahre, die Kämpfe um die kulturelle Hegemonie
zwischen Katholizismus und modemer nationaler Kultur in der Inkubationszeit der deutschen
Nationaistaatenbildung und der Auseinandersetzung zwischen Kirche und Staat, ebenso
wie innerkatholische Differenzen vor dem Hintergrund der Herausbildung der ultramontanen

als dominierender Richtung im europäischen Elitenkatholizismus.
Im vorliegenden Band widmen sich Hubert Wolf, Dominik Burkhard und Ulrich Muhlack

in einer akribischen systematischen Aufarbeitung des Falls Ranke aus den Archivbeständen

der Indexkongregation in Rom einer Reihe bis anhin unbeantwortet gebliebener
Fragen, so jener nach der Denunziation Rankes in Rom, oder auch jener danach, warum
es mehrere Jahre dauerte und zwei Anläufe brauchte, bis Rankes Papstgeschichte indiziert
wurde. Darüber hinaus präsentieren die drei Autoren wissenschaftsgeschichtlich interessante

Thesen zur katholischen Geschichtsschreibung.
Durch die intellektuellengeschichtliche Analyse, welche die Mechanismen der Indizierung

vor dem Hintergrund der personellen Kontakte und Netzwerke und von deren
soziokulturellen und wissenschaftsgeschichtlichen Kontexten aufrollt, kommen die drei Autoren

zum Schluss, dass sich innerhalb der Indexkongregation ähnliche differierende
Richtungen manifestierten, wie sie sich in den europäischen Katholizismen der Jahrzehnte um
die Mitte des 19. Jahrhunderts herausbildeten. Dabei zeigen die Autoren die Rolle einzelner

Persönlichkeiten und deren Vernetzungen auf, so um die «Annali delle Scienze
Religiose» des Konsultors Antonio De Luca in Rom, um die «Historisch-politischen Blätter»
und den «Allgemeinen Religions- und Kirchenfreund» und die katholischen Historiker-

SZRKG, 99 (2005)



558 Rezensionen - Comptes rendus

Netzwerke in Deutschland und um die Zeitschriften «Ami de la Religion» und «Univers»
in Frankreich. Die Analyse zeigt, dass sich ultramontane Kritiker Rankes wie die Jesuiten
Augustin Theiner und Michele Domenico Zecchinelli auf die entsprechenden
Intellektuellenorgane stützen konnten und dass es sich ganz wesentlich um einen innerkatholischen
Konflikt handelte.

Dem die Fakten. Prozesse und Netzwerke in Deutschland und Rom analysierenden
ersten Teil folgt ein leicht annotierter Dokumentationsteil, in welchem die Vorworte von
Rankes Originalausgabe und der von Alexandre de Saint-Chéron. einem französischen
Katholiken, übersetzten und abgeänderten französischen Fassung des Buches einander
gegenübergestellt werden, bevor einige Dokumente aus dem Archiv der Kongregation für
die Glaubenslehre, so Zecchinellis vernichtendes Gutachten über Ranke und De Lucas
Gegenvotum aus dem Jahr 1838 sowie die Gutachten von Pater Theiner über Johann Otto
Ellendorf und über Ranke aus dem Jahr 1841. folgen.

Von besonderem Interesse für die Katholizismus- ebenso wie für die
Historiographiegeschichte sind die wissenschaftsgeschichtlichen Interpretationen des Falls Ranke
und die Überlegungen zur katholischen Geschichtsschreibung, welche in dem Band
sowohl im einleitenden Teil wie besonders in Ulrich Muhlacks Schlussteil «(Historismus und
Katholizismus» thematisiert werden. Die untersuchten und abgedruckten Quellentexte
sind besonders für die Ebene der Geschichtsphilosophie und zeitgenössische Selbstreflexion,

welche für die katholische Geschichtsschreibung in der Forschung bis anhin erst
wenig eingehend analysiert worden ist. von Interesse. Die Analyse der Kontroversen um
Rankes «Päpste» bildet dazu ein äusserst geeignetes Feld, ist doch meines Erachtens für
Analysen von selbstreflexiven Diskursen der Einbezug differierender Metadiskurse
beobachtungstheoretisch wichtig. Ob denn die Indizierung Rankes als «katholische Abkehr
von der deutschen geschichtlichen Wissenschaft» gedeutet werden kann, wie dies im
vorliegenden Band geschieht, oder ob man vielmehr das aus heutiger Beobachterperspektive
durchwegs ambivalente Verhältnis verschiedener gleichzeitiger Wahrheitsdiskurse bei
katholischen ebenso wie bei national-liberalen Historikern als Schlüsseldiskurse hervorhebt,
hängt wesentlich von den geschichtstheoretischen Ansätzen einer Geschichte der katholischen

Historiographie ab. Vor dem Hintergrund eines multiperspektivischen Blickes auf
die (katholische) Geschichtsschreibung, die von einem Komplex soziokultureller Faktoren
ausgeht, ist meines Erachtens die Komplexität verschiedener nebeneinander zu findender
Wahrheitsdiskurse anzugehen. So schlössen sich in der katholischen Geschichtsschreibung

Diskurse über eine so genannt «objektive», «wissenschaftliche» Geschichtsschreibung

und eine bewusst katholische Perspektive nicht aus; zwei Wahrheitsdiskurse standen
nebeneinander und stellten sich gegen eine ebensosehr Objektivität und Wissenschaftlichkeit

beanspruchende, zugleich aber eindeutig von national-liberalen Diskursen geprägte
Geschichtsschreibung, welche über gleiche diskursiven Mechanismen «die Wahrheit» für
sich beanspruchte und im Sinne hegemonialer Diskurse kanonisierte. Dies ist umso mehr
zu beachten, wenn man von der identitätsbildenden - auf" die Konstruktion von Sinn
ausgerichteten -, Inklusion und Exklusion konstruierenden Rolle von Geschichtsschreibung
ausgeht.

Für die im Vergleich zur zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts weit weniger erforschte
Periode wegweisender Transformationen des Katholizismus der 1830er und 1840er Jahre

- insbesondere im Sinne der zunehmenden Ultramontanisierung - liefert der Band zu
Rankes Indizierung eine Reihe von Thesen, welche für künftige Forschungen auch aus
unterschiedlichen Ansätzen, intellektuellen- und kultur- sowie besonders
historiographiegeschichtlichen, äusserst anregend sind.

Freiburg Franziska Metzger

SZRKG, 99 (2005)



Rezensionen - Comptes rendus 559

Christian Rak, Krieg. Nation und Konfession. Die Erfahrung des deutsch-französischen
Krieges von 1870/71. Paderborn/München/Wien/Zürich. Schöningh. 2004 ^Veröffentlichungen

der Kommission für Zeitgeschichte, Reihe B: Forschungen. Bd. 97), 455 S.

Der deutsch-französische Krieg von 1870/71 gehörte lange Zeit zu den Stiefkindern der
Forschung. Nachdem die im engeren Sinne militar- und diplomatiegeschichtlichen Aspekte

des Krieges als ausgeforscht gelten konnten, waren neuere Arbeiten zu diesem Thema
über lange Jahre Mangelware; von der methodologischen und thematischen Erweiterung
der Kriegsgeschichte, die die Historiographie zu den beiden Weltkriegen des 20.
Jahrhunderts in den letzten Jahren geradezu revolutioniert hat, konnte es bis vor kurzem nicht
profitieren. Dies scheint sich jetzt zu ändern: Nach den Arbeiten von Frank Becker. Frank
Kühlich und Matthias Steinbach hat nun Christian Rak mit «Krieg. Nation und Konfession.

Die Erfahrung des deutsch-französischen Krieges von 1870/71» eine Studie vorgelegt,

die die Anregungen der neuen Kriegs- bzw. Militärgeschichte aufnehmen und sie auf
den deutsch-französischen Krieg anwenden will. Dabei ist jedoch zu bemerken, dass der
Titel des Buches eine thematische Breite suggeriert, die es nicht bieten kann und nicht
bieten will. Dass das eigentliche Thema die Kriegserfahrungen einer ganz bestimmten
Gruppe von Kriegsteilnehmern, nämlich der Feldgeistlichen im Titel nicht einmal
erwähnt wird, ist schon ein wenig kurios. Sachlich ist diese Eingrenzung des Themas durchaus

begründet: Denn mit der Konzentration auf den Zusammenhang von Krieg. Konfession

und Nation rückt ein Aspekt in das Zentrum des Interesses, der ebenfalls in der
Historiographie lange vernachlässigt worden ist, auch wenn das oft zitierte Wort von der
«Konfessionsblindheit» der deutschen Geschichtsschreibung zum 19. Jahrhundert sicherlich

längst nicht mehr zutreffend ist.
Nach einem einleitenden Kapitel, in dem Rak für die drei grössten deutschen Einzelstaaten

Preussen, Bayern und Württemberg die Organisation der Feld- und Lazarettseelsorge

rekonstruiert, bildet die Analyse der Kriegserfahrungen bzw -deutungen der
Feldgeistlichen den Schwerpunkt der Arbeit. Diese ist um fünf" zentrale Themen - Militär,
Krieg, Frankreich und Deutschland, Konfession - gruppiert, wobei natürlich, wie Rak
selbst konzediert, zahlreiche Überschneidungen zwischen diesen Bereichen bestehen und
ihrer aus analytischen Gründen gerechtfertigten Trennung daher zuweilen etwas Willkürliches

anhaftet.
Der konstruktivistische Erfahrungsbegriff, mit dem Rak dabei operiert und der im

Tübinger Sonderforschungsbereich «Kriegserfahrungen» entwickelt und erprobt wurde, zielt
dabei «nicht auf einen ursprünglichen Kern eines unmittelbaren Kriegserlebnisses,
sondern zeichnet nach, wie in verschiedenen Kommunikationsordnungen die Wirklichkeit
des Krieges konstruiert wurde» (S. 27). Kriegserfahrungen sind demnach nicht statisch zu
denken, sondern wandelbar, einem steten Umdeutungsprozess unterworfen. Das Bild des

Krieges stellt sich in den Briefen, die unter dem unmittelbaren Eindruck des Ereignisses
geschrieben wurden, anders dar als in den Predigten vor den Soldaten, in denen diesen
Erlebnissen bereits ein Sinn unterlegt w ird; dieser wiederum kann von den Deutungen, die
25 Jahre später in einer Rede zum Jahrestag der Reichsgründung angeboten wurden,
erheblich abweichen. Diesen Sinnkonstruktionen und ihren Umdeutungen - weniger dem

subjektiven Kriegserlebnis und seiner individuellen Verarbeitung - gilt das besondere
Interesse des Autors, so dass sich die versprochene «Erfahrungsgeschichte» über weite
Strecken doch in erster Linie als eine Diskursgeschichte entpuppt.

Dabei ist Rak eine überaus nuancierte und differenzierte Darstellung gelungen, deren
Grandmelodie durch ein «einerseits - andererseits» vorgegeben ist. Schon die Position der
Feld- und Lazarettgeistlichen innerhalb der Kriegsgesellschaft war alles andere als
eindeutig: Einerseits waren sie als Offiziere in einer (gegenüber ihren Schützlingen, aber
auch im Vergleich zu ihrem eigenen zivilen Status) privilegierten Position, andererseits
aber als Nicht-Kombattanten doch Aussenseiter innerhalb der Armee; sie blieben als

SZRKG, 99(2005)



560 Rezensionen Comptes rendus

Geistliche auch während des Krieges der jeweiligen Kirchenhierarchie unterstellt, waren
aber im täglichen Leben im Feld von den Entscheidungen der militärischen Befehlshaber
abhängig. Sie identifizierten sich mit den politischen Zielen des Krieges und sahen ihre
Aufgabe darin, die Kampfbereitschaft der Soldaten zu stärken, bewahrten jedoch zumeist
ein Bewusstsein dafür, dass diese innerweltlichen Aspekte doch nur ein Teil ihrer Mission
sein konnten.

Differenziert und nuancenreich, ja in vielen Punkten widersprüchlich waren auch die
Stellungnahmen der Feldgeistlichen zu diesem Krieg. In ihrem Kern jedoch waren sie
ausserordentlich einheitlich: Wie die Katholiken in Frankreich, so deuteten auch die
deutschen Feldgeistlichen sowie die Amtskirchen in der tleimat den Krieg als ein
Gottesgericht: Der Bischof von Regensburg sprach für viele, wenn er den Krieg als «eine jener
ernsten Heimsuchungen, die nach Gottes unerforschlichem Rathschlusse von Zeit zu Zeit
über die Völker kommen» bezeichnete. Der in diesen Worten zum Ausdruck kommende
Busstopos, der den Krieg ganz allgemein als Strafe Gottes für die Sünden der Welt deutete

und dabei zwischen den beteiligten Nationen keinen Unterschied machte, war typisch
für die ersten Kriegstage und sowohl bei Protestanten als auch bei Katholiken verbreitet,
wenn er auch sogleich von der liberalen Öffentlichkeit als «Defaitismus» gebrandmarkt
und unter schweren publizistischen Beschuss genommen wurde. Nach den ersten Siegen
und verstärkt nach Sedan war jedoch eine charakteristische Umdeutung des Bildes vom
«Gottesgericht» zu verzeichnen: In wachsendem Maße wurde der Krieg als Strafe Gottes
für die Sünden Frankreichs interpretiert; die Erfolge der deutschen Armeen hingegen
erschienen nicht wenigen als ein Zeichen dafür, dass «Gott mit uns» gewesen sei, dass
Gott Deutschland und die deutschen Soldaten nicht strafen, sondern für ihre tiefe
Religiosität und ihre Treue zum christlichen Glauben belohnen wolle. Worin die französische
Sündhaftigkeit begründet lag, darüber gingen die Meinungen zwischen deutschen Protestanten

und Katholiken (und, möchte man hinzufügen, Liberalen) jedoch weit auseinander,
auch wenn sich die Beschreibungen der französischen Sittenverderbnis oberflächlich
ausgesprochen ähnlich waren. Das argumentative Arsenal der Völkerstereotypen, die dabei
zur Anwendung kamen, stand bekanntlich seit langem bereit - die Publizisten und
Prediger von 1870/71 hatten den französischen Feind nicht neu zu erfinden, sondern griffen
auf die seit den Befreiungskriegen gängigen Klischees - den Hochmut der Franzosen,
ihren Leichtsinn, ihre Falschheit, ihre «Scheinzivilisation» - zurück. Im Zentrum des
Feinddiskurses der Feldgeistlichen stand jedoch, wie nicht anders zu erwarten, der
«sittlich-religiöse Verfall» Frankreichs. Auch hier waren sich Protestanten und Katholiken
auf der deskriptiven Ebene durchaus einig und führten als Beleg die leeren, nur noch von
Frauen besuchten Kirchen, den Antiklerikalismus der französischen Politik und die
ständigen Klagen ihrer französischen Amtsbrüder über die um sich greifende Irreligiosität an.
Aber während die katholischen Geistlichen das Problem in erster Linie im Abfall der
Franzosen vom Glauben erkannten und der französischen Nation absprachen, weiter eine
katholische Nation zu sein, führten die Protestanten den sittlich-religiösen Verfall Frankreichs

letztlich auf den verderblichen Einfluss des Katholizismus selbst zurück - der Sieg
der deutschen Truppen war in ihren Augen nicht nur ein Sieg deutscher Religiosität über
französischen Unglauben, sondern auch Zeichen der Überlegenheit des protestantischen
über das katholische Christentum.

Das deutsche Selbstbild, das die Feldgeistlichen entwickelten, entsprach diesem Feindbild

wie das Positiv dem Negativ: Die tiefe Religiosität des deutschen Soldaten war, wie
Rak schreibt und an zahlreichen Quellen belegt, der «Kern» dieses Bildes (S. 105); dass

religiöse Gleichgültigkeit auch im deutschen Heer nicht unbekannt war, nahmen die
Geistlichen wohl wahr, ihre Klagen darüber fanden jedoch selten den Weg an die
Öffentlichkeit, und wenn dies einmal geschah, so wurde sie als Folge des schädlichen
französischen revolutionären und liberalen) Einflusses in Deutschland gedeutet. Vor allem
protestantische Pfarrer verbanden das Loblied der Religiosität der deutschen Soldaten und

SZRKG, 99(2005)



Rezensionen - Comptes rendus 561

die Freude über das im Gefolge des Krieges zu beobachtende Wiedererstarken der religiösen

Praxis mit der Stilisierung der Deutschen zum neuen Volke Israel, zum «auserwählten
Volk Gottes» - so wenn ein Geistlicher formulierte: «Es wird immer klarer. Gott will das
deutsche Volk jetzt zum Führervolk der Menschheit machen.» (S. 284) Rak bestätigt mit
seinen Analysen die These Michael Jeismanns von der konstitutiven Bedeutung der
Feindabgrenzung für die Nationsbildung in Deutschland: Katholiken wie Protestanten
betonten die einheitsstiftende Wirkung des Krieges und die durch ihn mögliche Überwindung

der deutschen Vielstaaterei (wobei sie alle - von wenigen Ausnahmen abgesehen -
die borassische Geschichtslegende übernahmen). Im Prozess der «Nationalisierung» der
deutschen Protestanten wie der Katholiken weist er damit den Erfahrungen des
deutschfranzösischen Krieges einen zentralen Platz zu. Aber Rak differenziert Jeismanns These
auch: Denn er kann zeigen, wie unter der Oberfläche des Freund-Feind-Diskurses durchaus

signifikante Differenzen in der Kriegsdeutung fortbestanden, wie aber vor allem die
konfessionellen Unterschiede und Konflikte durch den Krieg nicht geglättet, sondern eher
noch verstärkt und in den Debatten um den Krieg ausgetragen wurden. Aus dem reichhaltigen

Quellenmaterial, das Rak ausbreitet, ergibt sich das Bild einer von Liberalen und
Protestanten gemeinsam getragenen diskursiven Offensive, der sich die deutschen Katholiken

nur mit Mühe erwehren konnten, und in der man ohne grosse Mühe bereits eine
Präfiguration der Konfliktkonstellation des Kulturkampfes erkennen kann. Auch wenn die
Nation bei Protestanten und Katholiken zu dem zentralen, positiv besetzten Bezugspunkt
des politischen Diskurses wurde, so blieb sie doch umstritten: Nationalisierung bedeutete
gerade nicht Homogenisierung, das hat Raks Studie eindrucksvoll und mit reichem
Quellenmaterial unter Beweis gestellt.

Erfurt Daniel Mollenhauer

Thomas Brechen mâcher. Das Ende der doppelten Schutzherrschaft. Der Heilige Stuhl
und die Juden am Übergang zur Moderne (1775-1870), Stuttgart, Anton Hiersemann,
2004 Päpste und Papsttum, Bd. 32), 513 S.

Vorerst sei der ungewohnte Ausdruck im Titel erklärt: Es war jahrhundertealte Politik der
Päpste im Kirchenstaat, das Nebeneinander von Christen und Juden zu garantieren, indem
einerseits Christen vor den Juden zu schützen waren, anderseits die Juden vor christlichen
Ausschreitungen Schutz genossen. Diese Aufgabe bezeichnet der Autor mit dem
Ausdruck «doppelte Schutzherrschaft des Heiligen Stuhles».

Rom beherbergt schon seit dem 1. vorchristlichen Jahrhundert eine jüdische
Bevölkerung, die im Gefolge der Eroberung Palästinas als Kriegsgefangene der siegreichen
Heere des Pompeius (63 v. Chr.) und des Titus nach der Zerstörung des Tempels (70 n.
Chr.) in die Ewige Stadt kamen. Ununterbrochen (mit kleineren Ausnahmen) blieben sie
in Rom. auch nach dem Zusammenbrach des Römischen Reiches und im nachfolgenden
Kirchenstaat. Im Laufe der Pontifikate wechselten scharfe Verurteilungen mit toleranter
Milde oder gar engagierter Verteidigung. Seit dem Hochmittelalter galt als «Magna Charta»

der päpstlichen Judenpolitik die Konstitution «Licet perfidia Judeoram» Innozenz 111.

vom 15. September 1199, worin der Papst den Juden alte religiöse Rechte bestätigte, die
sie bisher hatten. Femer war es verboten, die Juden gegen ihren Willen mit Gewalt zu taufen,

sie zu verletzen oder zu töten, ihnen ihr Geld zu nehmen oder ihre Gewohnheiten
abzuändern.

Mit der Reformation und der Katholischen Reform veränderte sich die Situation. Die
Kirche geriet in eine Defensivhaltung. Die Bulle Papst Pauls IV. «Cum nimis absurdum»
von 1555 brachte das Ghetto, das bis zum Zusammenbruch des Kirchenstaates 1870
bestand.

SZRKG, 99(2005)



562 Rezensionen Comptes rendus

Die Publikation behandelt den Zeitraum zwischen den Pontifikaten Benedikts XIV.
(1740-1758) und Pius IX. (1846-1878), worin der langsame Zerfall der doppelten
Schutzherrschaft im Kirchenstaat geschildert wird. Der Autor versucht, gestützt auf das seit
kurzem geöffnete Archiv der Glaubenskongregation (Fondo Sant' Officio) eine differenzierte

Sichtweise zu vermitteln. Besonders angelsächsische Historiker haben oft aufgrund
mangelhafter italienischer Sprachkenntnisse Mühe, die italienische wissenschaftliche
Literatur zu verstehen. Der Autor kritisiert recht unsanft auch zeitgenössische Historiker (so
etwa David J. Ketzer, Olav Blaschke oder Aram Mattioli), mit oft recht oberflächlichen
Urteilen über das Verhältnis der Päpste zu den Juden im Kirchenstaat um sich zu werfen.
Die Wirklichkeit ist offensichtlich viel differenzierter, wenn sie ohne Scheuklappen
betrachtet wird.

Deutlich zeigt Brechenmacher auf, dass eine grosse Kluft zwischen scharfen
Vorschriften und entsprechender äusserst larger Anwendung der Gesetze bestand. Von besonderem

Interesse war das Jus Gazzagà betreffend Immobilieneigentum im römischen Ghetto.

Das betreffende Gesetz vom 5. Juni 1604 fror die Mieten in den Ghettos auf dem Status

quo ein und verbot den christlichen Vermietern, die Verträge mit den jüdischen Mietern

zu kündigen, also die Mieter aus den Häusern zu vertreiben, solange sie ihre
Zahlungsverpflichtungen erfüllten. Es war eine entscheidende Schwäche der kirchenstaatlichen

Politik, keine wirtschafts- und gesellschaftspolitischen Reformen auf Kosten
bestehender Privilegien durchsetzen zu können. Erst der Verlust des Kirchenstaates 1870 wird
dann den Weg für grundlegende Reformen freimachen.

Das Edikt Pius VI. von 1775 («Editto sopra gli Ebrei») bildete das Grundgesetz für die
letzten hundert Jahre. Gesetzesänderungen erfolgten im Kirchenstaat stets durch
Fortschreiben des Überkommenen. Das Edikt war das Ergebnis eines langen pontifikatsüber-
greifenden Prozesses, das freilich von der spezifischen Situation des Kirchenstaates während

der siebziger Jahre des 18. Jahrhunderts nicht unbeeinflusst blieb. Die Französische
Revolution brachte den alten Grundsatz der doppelten Schutzhenschaft ins Wanken. Dass
der Kirchenstaat 1814/15, zwar ökonomisch schwer angeschlagen, aber territorial im
wesentlichen intakt, überlebte, war Consalvis Diplomatie auf dem Wiener Kongress zu
verdanken. Leider wurde damals kirchlicherseits die Notwendigkeit nicht erkannt, das Spirituale

vom Temporale, d. h. die geistliche und organisatorische Leitung der Weltkirche
von der Leitung und Verwaltung des Kirchenstaates zu trennen.

In der Realität des 19. Jahrhunderts war das Prinzip der doppelten Schutzherrschaft
mit oder ohne einseitige Gewichtung in der alltäglichen Politik nicht mehr durchzusetzen.
An ihre Stelle trat eine De-Facto-Toleranz. Selbst der «liberalste» Staatssekretär Consalvi

wagte nicht, an die Lösung einer grundsätzlich neuen Politik heranzutreten. Er begnügte
sich mit der Einzelfallpolitik.

Nach 1870 liess der Wegfall der doppelten Schutzhenschaft ein konzeptionelles Vakuum

zurück. Neue Ideen drangen nur sehr langsam in die Köpfe der Kurienverantwortlichen.

Erst in den Dreissigerjahren des 20. Jahrhunderts - vor dem Hintergrund des

Nationalsozialismus - fing im Vatikan ein Umdenken an. Diese bedeutende Untersuchung
zum Thema des Verhältnisses von Papsttum und Judentum basiert auf neuem Quellenmaterial

und hebt sich vorteilhaft von jüngsten Veröffentlichungen ab, die oft nur eine
Fortschreibung alter Vorurteile beinhalten.

Meggen/Luzem Alois Steiner

SZRKG, 99 (2005)



Rezensionen - Comptes rendus 563

Antonia Leugers (Hg.). Berlin. Ro.senstras.se 2-4: Protest in der NS-Diktatur. Neue
Forschungen zum Frauenprotest in der Rosenslras.se 1943. Annweiler. Plöger-Verlag. 2005.
263 S.

Im 2005 wurde im deutschen Sprachraum die Diskussion über das «Schweigen» der
katholischen Kirche bezüglich der Deportation der Juden zugespitzt auf die aussergewöhn-
liche Geschichte in der Rosenstrasse 2-4. Berlin 1943. Im Februar und März 1943 wurden
mehrere tausend Juden aus «Mischehen» verhaftet und in die Rosenstrasse gebracht, wartend

auf eine weitere Deportation nach Auschwitz. Ihre «arischen» Familienangehörigen,
meistens Frauen und Kinder, demonstrierten tagelang, eine seltene Sache während der
Nazi-Diktatur. Nach einer Woche wurden die Gefangenen frei gelassen und einige schon
nach Auschwitz deportierte Leute zurückgeholt. Über diese einzigartige Geschichte hat

Margarethe von Trotta (2003) einen Publikumsfilm gemacht. Viele Journalisten und
Historiker haben Stellung genommen zu dieser Geschichte. Aufsehen erregte Wolf Grüner,
der meinte dass die Verhaftungen nicht zum Ziel hatten die Leute nach Auschwitz zu
deportieren, sondern «nur» die bisher nicht verhafteten Juden aus «Mischehen» zu selektieren

für Rüstungsarbeit in Berlin. Wenn diese Meinung stimmt, dann hat nicht der Frauenprotest

die Leute für Auschwitz geschützt, sondern hat die industrielle Logik ihre Arbeit
getan. Und dann hat es auch keinen Sinn, der katholischen Kirchcnleitung vorzuwerfen,
dass sie geschwiegen hat.

Eine Forschergrappe von Historikern um Antonia Leugers - dazu gehörten Pascal

Prause, Jana Leichsenring, Joachim Neander und Nathan Stoltzfus - hat auf Grund
umfangreichen Archivstudiums überzeugend bewiesen, dass die These Wolf Gruners nicht
stimmt. Die Verhaftungen in der Rosenstrasse und in anderen Strassen im Frühling 1943
hatten wirklich zum Ziel, die Gruppe der Juden aus «Mischehen» und ihre Kinder, bisher
nicht gefährdet, nach Auschwitz zu deportieren und dort zu vernichten. Der öffentliche
Protest der Angehörigen und Freunde zwang die NS-Leitung in Berlin, die Gefangenen
frei zu lassen. Die NS-Leitung war empfindlich für den Protest deutscher Mütter und
Frauen mitten im Berlin und wollte verhindern, dass sich eine «gesellschaftliche Unruhe»
breit machte im Herz des dritten Reiches, während dieser letzten, prekären Kriegsphase.
Wenn diese These stimmt - die Gruppe um Leugers herum gibt überzeugende Argumente
- dann hat es auch Sinn über das Schweigen der kirchlichen Leitung zu sprechen. Weder
der Episkopat, noch der Vatikan hat, trotz Drängen der niederen Regionen in Kirche und
katholischem Milieu, ein öffentliches Wort gesprochen. Statt dessen: stille Diplomatie wie
Pius XII, um «Schlimmeres zu verhüten».

Joachim Neander versucht im diesen Buch die genannte Argumentation näher zu prüfen

und macht dafür einen internationalen Vergleich mit der Geschichte in den Niederlanden

und Frankreich. Immer werden, sagt er, die Repressalien wegen des öffentlichen
Protests Erzbischof Jan de Jongs 1942 als Legitimation gebraucht für das Schweigen und
für die stille Diplomatie des Vatikans. Auf Grund neuer Untersuchungen in den Niederlanden

zeigt er, dass gerade in den Niederlanden 1942 nicht alle katholischen Juden

deportiert worden sind und dass gerade die Juden in «Mischehen» nicht verhaftet wurden
oder wieder frei gelassen wurden. Und in Frankreich haben im August 1942 vier Bischöfe
protestiert. Ihr Protest hatte Erfolg. Die Deportationen wurden für einen Zeitabschnitt von
viereinhalb Monaten aufgeschoben.

Die Forschergrappe um Leugers stellt auf Grund der Geschichte in der Rosenstrasse 2-
4, Berlin 1943, zu Recht kritische Fragen hinsichtlich der bekannten Legitimation des
kirchlichen Schweigens («um Schlimmeres zu verhüten»). Der Frauenprotest in Berlin

SZRKG, 99(2005)



564 Rezensionen Comptes rendus

1943 hat gezeigt, dass es damals Sinn hatte, öffentlich zu protestieren gegen die Deportation

der - in diesem Fall - Juden in «Mischehen». Hat die Kirche keine falsche Wahl
getroffen mit ihrer stillen Diplomatie? Jetzt ist es nicht ein Schriftsteller wie Hochhuth.
sondern seriöse Historiker die diese Frage stellen.

Utrecht (Niederlande) Theo Salemink

Ulrich Wyrwa (Hg.), Judentum und Historismus. Zur Entstehung der jüdischen
Geschichtswissenschaft in Europa. Frankfurt/Main, Campus 2003. 256 S.

Die Geschichte des Judentums hat in der deutschsprachigen Geschichtswissenschaft sehr

ungleichmässige Behandlung gefunden. Der grösste Teil aller Veröffentlichungen zu
diesem Thema ist dem 20. Jahrhundert, hier vor allem der Verfolgung und Vernichtung
von Juden gewidmet, die von nicht-jüdischen Autoren meist als Fluchtpunkt jüdischer
Geschichte in den Blick genommen werden. Daneben gibt es vereinzelte Forschungsschwerpunkte,

wie etwa die Behandlung der Judenverfolgungen in Mittelalter und Früher Neuzeit,

das Verhältnis von Aufidärung. Emanzipation und bürgerlicher Assimilation des
Judentums oder der philosophisch-geistesgeschichtliche Blick auf die Haskalah. die jüdische
Aufklärung.

Neuere wissenschaftsgeschichtliche Interessen und die sogenannte «Neue Kulturgeschichte»

haben den Blick auf die «Wissenschaft des Judentums» gelenkt, die von
deutsch-jüdischen Philosophen und Historikern, wie Leopold Zunz, Isaak Markus Jost
oder Heinrich Graetz begründet und wesentlich gestaltet wurde. Besonderes Interesse
erweckte dabei die Geschichte der jüdischen Geschichtsschreibung: 2002 erschien der von
Michael Brenner und David N. Myers herausgegebene Sammelband «Jüdische
Geschichtsschreibung heute», der einen Überblick über aktuelle Positionen und
Kontroversenjüdischer historiographischer Arbeit bietet; im Jahr darauf folgte mit «Jüdische
Geschichte lesen» (hg. v. Michael Brenner u. a.) ein Quellenband. Eine biographisch angelegte

Studie von Marcus Pyka über die Geschichtsschreibung von Heinrich Graetz und
das Überblickswerk «Geschichte der jüdischen Geschichtsschreibung» von Michael Brenner

sind angekündigt.
Der im Kontext dieser Arbeiten zu betrachtende Band von Ulrich Wyrwa verfolgt

(obwohl das Nachwort des Herausgebers diese Absicht bescheiden dementiert) drei
weitreichende und anspruchsvolle Ziele: Erstens will er in einem ersten chronologischen Teil
in kulturvergleichender Perspektive das Verhältnis zwischen jüdischer und
bürgerlichchristlicher (historistischer) Geschichtsschreibung im 19. Jahrhundert thematisieren; dabei
sollen zweitens in internationaler Hinsicht die Entwicklungen in mehreren europäischen
Gesellschaften betrachtet werden. Schliesslich verfolgt er in einem zweiten Teil mit
analytischem Interesse die Absicht, zentrale Problemkreise jüdischen Geschichtsdenkens
näher zu erörtern.

Ein prägnanter Überblick des Herausgebers über die grossen Linien europäischer
jüdischer Geschichtsschreibung und ihrer bedeutendsten Vertreter bildet einen gelungenen
Einstieg in den ersten Teil. Wyrwa schlägt den Bogen von den ersten christlichen
Darstellungen des Judentums in der Frühaufklärang über die Übernahme dieses Sujets durch
Autoren wie Jost, die Haskallah und Emanzipation verpflichtet waren, bis zu den
«Klassikern» jüdischer Historiographie, wie Graetz, Martin Philippson und Simon Dubnow, die
bereits im Zeichen einer verwissenschaftlichen und verfachlichten bürgerlich-christlichen
Geschichtsschreibung arbeiteten. Viele der von Wyrwa skizzierten Entwicklungen in
Deutschland werden in Jacques Ehrenfreunds Beitrag näher ausgeführt. Ehrenfreund sieht
die deutsch-jüdische Wissenschaft im Spannungsfeld von «Erinnerangspolitik und historischem

Gedächtnis» und bezeichnet die Historisierung der jüdischen Kultur als stärkste

Veränderung des Judentums in der Neuzeit. Den jüdischen Historikern käme im Zuge

SZRKG. 99 (2005)



Rezensionen - Comptes rendus 565

dieses Prozesses die Rolle von Spezialisten für die jüdische Identität zu. In politischer
Hinsicht habe die jüdische Historiographie die Aufgabe übernommen, die Erlangung des

Bürgerrechts zum zentralen Thema zu machen und so den Integrationsprozess der Juden
zu befördern. Der Autor stellt zudem Parallelen zwischen dem Vertächlichungs- und Ver-
wissenschaftlichungsprozess im Historismus und dem der jüdischen Geschichtswissenschaft

fest, die sich deutlich der Gründung der (jüdischen) «Historischen Commission»
1885. der Gesellschaft zur Förderung der Wissenschaft des Judentums 1902 und dem
«Gesamtarchiv» 1905 manifestiert hätten.

Ähnlich wie dem Historismus eine wegweisende Bedeutung in der Entwicklung
europäischer Geschichtswissenschaft zukommt, kann auch von der Vorreiterrolle der
deutschjüdischen für die europäisch-jüdische Geschichtsschreibung gesprochen werden. Die
folgenden Aufsätze über England (von Michael B. Hart). Frankreich (von Perrine Simon-Na-
hum). Italien (von Gadi Luzzato-Voghera) und Polen (von François Guesnet) können
daher bestens an Wyrwas und Ehrenfreunds Ausführungen anknüpfen, um den Transfer
nationaler jüdischer Kulturen einerseits und nationale Sonderentwicklungen andererseits
aufzuzeigen. So kann Hart zwar nicht restlos die u. a. von Isaiah Berlin prominent
gemachte Ansicht ausräumen, dass die Entwicklung jüdischer Geschichtswissenschaft in
England vor allem im Rahmen der allgemeinen Verwissenschaftlichung seit den 1880er
Jahren zu sehen sei; gleichwohl macht er geltend, dass die jüdische Historiographie
durchaus als Antwort auf einen Rasse- und Blutdiskurs am Ende des 19. Jahrhunderts
verstanden werden kann, den sie mit einer Demonstration einer anglo-jüdischen Identität zu
überwinden suchte.

Analog hierzu stellt Simon-Nahum eine Beeinflussung der französischen Wissenschaft
des Judentums durch die Antisemitismusdebatten fest, die um 1890 die französische
Öffentlichkeit zu beschäftigen begannen. Unterschiede zum deutschen Vorbild seien zum
einen darin zu erkennen, dass jüdische Historiker Zugang zu den Universitäten hatten,
was einen Dialog befördert habe: zum anderen sei die jüdische Geschichtswissenschaft in
Frankreich dezidiert politisch geprägt gewesen, indem die «Revolution eine unantastbare
Errungenschaft und ein zentrales historisches Ereignis blieb». Eine Vermischung
zwischen genuin jüdischen und national-italienischen Interessen stellt auch Luzzatto-Voghera
für Italien fest, wogegen Guesnet in seinem etwas unübersichtlichen Artikel über die
Entwicklung in Polen stark auf den Einfluss von Graetz abhebt.

Der systematische Teil des Bands wird durch einen Beitrag Christian Hoffmanns
eröffnet, der eine «Verbürgerlichung der jüdischen Vergangenheit» skizziert. Die Propagierung

des neuen Geschichtsdenkens sei dabei vor allem vom fortschrittlichen Judentum
betrieben worden und den Idealen der Aufklärung verpflichtet geblieben. Dass Hoffmann
diesen Aufklärungsbezug betont und besonders auf den Erwerb des Bürgenechts als
zentralem Anliegen eingeht, deutet auf eine Schwäche des gesamten zweiten Teils von
«Judentum und Historismus» hin: Viele der im chronologischen Teil gelieferten Beobachtungen

und Thesen kehren im thematischen Teil wieder, was an einigen Stellen zu deutlichen
Redundanzen führt. So wird die Konfrontation zwischen Liberalen und Orthodoxen nochmals

näher im Aufsatz von Andreas Gotzmann ausgeführt, der dem Verhältnis von
jüdischer Theologie und Geschichtsdenken gewidmet ist und den Widerstand gegen das neue
Geschichtsbild in den Gemeinden vor allem an der Opposition gegenüber den
Reformrabbinern festmacht. Ein weiterer Nachteil des zweiten Teils von Wyrwas Sammlung
besteht darin, dass die Aufsätze sich nicht klar auf Geschichtswissenschaft konzentrieren,
sondern eher ein weiteres Feld betreffen, das als «Geschichtskultur» bezeichnet werden
kann. So behandeln die Ausführungen Gabriele von Glasenapps jüdisches Geschichtsdenken

im Roman, die von Miriam Gebhardt «deutsch-jüdisches Familiengedächtnis». Statt
dessen hätte dem Band eine Analyse jüdischer historiographischer Produkte, z. B. eine
Studie über das (historistische) Wissenschaftsverständnis in der Graetzschen «Geschichte
der Juden», gut tun können. Trotz dieser Einschränkungen liegt mit Wyrwas Sammlung

SZRKG. 99(2005)



566 Rezensionen Comptes rendus

ein eindrucksvolles Buch vor: zunächst, weil es mit einer Geschichte der jüdischen
Geschichtsschreibung im 19. Jahrhundert eine Literaturlücke schliesst; dann weil es die
erwähnten drei Ziele in vollem Masse einlöst; und schliesslich weil sich die Beiträge - auch
im zweiten Teil - im grossen Ganzen auf hohem Niveau bewegen.

München Stefan Jordan

Marina Sassenberg. Selma Stern (1890-1981). Das Eigene in der Geschichte.
Selbstentwürfe und Geschichtsentwürfe einer Historikerin. Tübingen. Mohr Siebeck, 2004

(=Schriftenreihe wissenschaftlicher Abhandlungen des Leo Baeck Instituts, Bd. 69), 293 S.

Selma Stern. Der Hojjude im Zeitalter des Absolutismus. Ein Beitrag zur europäischen
Geschichte des 17. und 18. Jahrhunderts, aus dem Englischen übertragen, kommentiert
und herausgegeben von Marina Sassenberg. Tübingen, Mohr Siebeck, 2001 ^Schriftenreihe

wissenschaftlicher Abhandlungen des Leo Baeck Instituts, Bd. 64), 285 S.

Trotz Gershom Scholems Verdikt über die «Wissenschaft des Judentums» als einer
apologetischen Pseudowissenschaft hat dieses im Kreis von Berliner jüdischen Intellektuellen
in der ersten Hälfte des 19. Jahrhunderts entwickelte Konzept jüdischen Denkens und
jüdischer Selbstverständigung eine eminente Aktualität, die auch sechzig Jahre nach
«Auschwitz» nichts von ihrer Inspirationskraft und ihrem intellektuellen Potential eingebüsst
hat. Wie anregend und instruktiv die Schriften der Generation jüdischer Historiker sind,
die noch im Angesicht der Zerstörung jüdischer Wissenschaft in Deutschland dieses Konzept

weiterverfolgt hatten, zeigt sich insbesondere im Werk der Historikerin Selma Stem.
Marina Sassenberg hat mit ihrer Dissertation eine beeindruckende intellektuelle

Biographie von Selma Stem gezeichnet, der ersten Frau, die sich als wissenschaftlich
ausgebildete Historikerin mit der jüdischen Geschichte auseinandergesetzt hat. 1890 in das

wohlhabende jüdische Bürgertum hineingeboren, hatte Stem in Baden-Baden als erste
und einzige Schülerin eines humanistischen Gymnasiums Abitur gemacht, anschliessend
studierte sie an den Universitäten Heidelberg und München Philologie und Geschichte.
1913 promovierte sie mit einer Studie über einen preussischen Adligen in der französischen

Revolution. Auf ihren Wunsch sich zu habilitieren ging die Fakultät indes nicht ein.
Sie verfolgte aber ihren Wunsch wissenschaftlich zu arbeiten weiter, indem sie zunächst
eine Reihe von kleineren biographischen Studien über Frauen in der deutschen und
französischen Geschichte publizierte. Stand sie in dieser Zeit der jüdischen Kultur und
Tradition eher fem, so führte sie das Angebot, an der Akademie für die «Wissenschaft des
Judentums» in Berlin ein Publikationsprojekt zur Geschichte der Juden und des preussischen

Staates zu bearbeiten, dazu, sich mit der jüdischen Geschichte auseinanderzusetzen.
1927 heiratete sie den Althistoriker und Direktor der Akademie Eugen Täubler, mit dem
sie zusammen nach Heidelberg zog. Nach dessen Entlassung aus dem Hochschuldienst

zog das Paar zunächst nach Berlin, ging 1934 nach London, kehrte paradoxerweise aber
1935 noch einmal nach Deutschland zurück, bis es gleichsam im letzten Moment 1941 in
die USA ins Exil ging. Dort war Selma Stem als Archivarin der American Jewish
Archives am Hebrew Union College in Cinncinatti tätig, bis sie, nachdem ihr Mann 1953

gestorben war, im Jahr 1960 nach Europa zurückkehrte und sich in Basel niederliess, wo
sie 1981 mit 89 Jahren sarb.

Sassenberg nähert sich dem Leben dieser ungemein produktiven Historikerin auf zwei

Wegen. Im ersten Teil nutzt sie die umfangreichen Tagebücher, unveröffentlichten
Gedichte und privaten Korrespondenzen Selma Stems, um ihre persönlichen Selbstentwürfe
als Frau und Intellektuelle zu rekonstruieren. Dabei zeigt Sassenberg, wie Stem im Sinne
des humanistischen Bildungsgedankens des jüdischen Bürgertums in Deutschland sozialisiert

wurde, aus der traditionellen Geschlechtenolle jedoch ausbrach. Nicht wegen ihrer

SZRKG, 99(2005)



Rezensionen - Comptes rendus 567

jüdischen Herkunft, sondern wegen ihres Geschlechts fand sie sich zunächst in einer
besonderen Situation. Ihre Selbstwahrnehmung als einzige Schülerin des Gymnasiums löste
bei ihr. wie Sassenberg zeigt, ((kein Unbehagen» aus. sondern «ein starkes Gefühl von
Individualismus und Pioniergeist». Dieses Selbstbild hatte Stem auch als Studentin, wo sie
sich mit Begeisterung auf die intellektuellen Auseinandersetzungen der Zeit einliess. Die
Universität war tür sie nicht nur ein Ort beruflicher Ausbildung, sie nutzte die Freiräume
zugleich, um ihre persönlichen Erfahrungen im Spiegel wissenschaftlicher Studien zu
verarbeiten. Am Ende ihres Studiums notierte sie in ihr Tagebuch, sie wolle Biographien von
Männern und Frauen schreiben, sich «in sie hineinverleben».

Den Krieg hatte Stem 1914 zunächst emphatisch begrüsst. mit dem während des

Kriegsvcrlaufes sich verschärfenden Antisemitismus widerrief sie jedoch ihre kurzfristige
nationalistische Haltung. Hatte sie sich als Jugendliche kaum mit Fragen der jüdischen
Tradition und Kultur befasst. so begann sie sich nun. angesichts der antisemitischen
Anfeindungen, ihr Judentum neu anzueignen. Während sie in ihrer wissenschaftlichen Arbeit
zunächst vor allem ihre Erfahrungen als Frau reflektierte, setzte sie sich fortan intensiv
mit ihrer Situation als Jüdin auseinander. Der Eintritt in die «Akademie der Wissenschaft
des Judentums» war für Stern, wie Sassenberg schreibt, zugleich «Ausdruck ihres neuen
deutsch-jüdischen Selbstverständnisses», wobei sie emphatisch die Integration der Juden
in die bürgerliche Gesellschaft gegen alle antisemitischen Anfeindungen verteidigte.

Nach der Rekonstruktion der Selbstentwürfe von Selma Stern wendet sich Sassenberg
im zweiten Teil den «Geschichtsentwürfen» zu. wobei sie zeigt, wie sehr Stem in ihrem
historischen Werk ihre spezifische Situation und ihre jeweiligen Erfahrungen verarbeitet.
Mit ihrem Eintritt in die Akademie begann sie mit der Arbeit an der umfangreichen
kommentierten Quellenedition «Der Preußische Staat und die Juden» und arbeitete gleichzeitig

an einer Biographie des Hofjuden Joseph Süß Oppenheimer (1692/1698-1738). Darin

schilderte Stem die Errungenschaften der Juden auf dem Weg aus dem Ghetto und
nahm diese als Zeichen dafür, dass die «deutsch-jüdische Symbiose», wie sie schrieb,
«weder ein gewaltsamer, noch ein unmöglicher Versuch» war. Von 1929 an veröffentlichte

Stem eine Reihe von Aufsätzen, in denen sie den sich abzeichnenden und beginnenden
Zivilisationsbruch reflektierte und gegen die antisemitische öffentliche Meinung in Deutschland

das Projekt der Emanzipation der Juden verteidigte.
Im Exil in Amerika gelang es ihr zunächst nicht, an ihre wissenschaftlichen Studien

anzuknüpfen. Sie näherte sich über schriftstellerische Arbeit ihrem Thema einer
Selbstverständigung als Jüdin aus der jüdischen Vergangenheit und verfasste Erzählungen über
die Judenverfolgung in Europa im Zeitalter der grossen Pest. Bald aber knüpfte sie an ihre

eigenen historischen Arbeiten an und griff" auf ein in den 20er Jahren erstelltes Manuskript
über die Hofjuden in Deutschland zurück, das sie als Antwort auf den Antisemitismus in
der Weimarer Republik geschrieben hatte. Mit der Neuausgabe des Buches über die
Hofjuden im Jahr 1950 hatte Stem, wie Sassenberg zeigt, zur Geschichtswissenschaft
zurückgefunden, so dass sie sich nicht nur für die Gründung des Leo Baeck Institut engagierte,
sondern mit einer Studie über Josel von Rosheim (1478-1554) auch an ihren spezifischen
biographischen Ansatz anknüpfte. In diesem Anwalt der Juden des alten Reiches gegenüber

dem Kaiser und den Landesfürsten sah sie ein Beispiel von jüdischer Selbsthilfe und

jüdischem Widerstand in einer antijüdischen Umwelt. Nach Stem traten die Juden mit
dem Engagement des Josel von Rosheim aus ihrer historischen Opfenolle heraus, und
Stem begegnete dieser historischen Figur, wie Sassenberg treffend schreibt, «mit der
Empathie eigener Erfahrungen».

Nach ihrer Rückkehr nach Europa setzte sie schliesslich daran, die Arbeit an ihrem
Opus Magnum, der an der Akademie für die «Wissenschaft des Judentums» in Berlin in
den 20er Jahren begonnenen Arbeit über den «Preußischen Staat und die Juden» abzu-
schliessen. Der erste Band über die Zeit des Grossen Kurfürsten (1620-1688) und Fried-

SZRKG. 99(2005)



568 Rezensionen - Comptes rendus

richs I. (1657-1713) war bereits 1925 erschienen. Der zweite Band über Friedrich Willhelm

1. (1688-1740) ist zwar 1938 noch gedruckt, aber nicht mehr ausgeliefert, vielmehr
unmittelbar eingestampft worden. Nun schloss sie das Werk mit der Zeit Friedrichs IL
(1712-1786) ab. Das in dessen Ära beginnende Zeitalter der Emanzipation der Juden war
für Selma Stem, wie sie in Ihrer Einleitung zur Neuausgabe des Gesamtwerkes schrieb,
ein «Prozeß von universaler Bedeutung und Einzigartigkeit». Das Trauma «(Auschwitz»
habe zwar, wie sie in einem Brief schrieb, den «Traum von der deutsch-jüdischen
Symbiose» zerstört, ihr Werk könne aber dennoch, so Sassenberg, als Versuch gedeutet werden,

«sich des - zeitweiligen - Erfolgs dieser Symbiose zu versichern».
Sassenberg gibt ein ungemein spannendes und inspirierendes Porträt dieser Frau und

Historikerin, für die ihr historisches Arbeiten existentielles Gewicht hatte. Stem verarbeitete

in wissenschaftlichen Studien ihre persönliche Situation, sie entwickelte, so Sassenberg,

in der «Auseinandersetzung mit den Biographien historischer Gestalten» eine
«höchst produktive Form der Selbsttherapie und der Sclbstfindung». Am Ende ihres langen

Lebens formulierte sie, wie Sassenberg einfühlsam schreibt, eine «melancholische
Sicht auf die Vergangenheit, die jedoch nicht ohne Hoffnung für die Zukunft war».
Darüber hinaus macht Sassenbergs Studie deutlich, w ie produktiv und anregend gerade die im
Kreis der «Wissenschaft des Judentums» konzipierte jüdische Geschichtsschreibung ist.
Sterns Arbeit kann heutige Leser davor bewahren, die jüdische Geschichte eindimensional
als eine Einbahnstrasse nach «Auschwitz.» zu missdeuten, und ihr Werk kann als Ansporn
dazu dienen, die Leistungen und Errungenschaften der Juden im Zeitalter der Emanzipation

in Erinnerung zu behalten.

Sassenbergs biographische Studie ist in der Schriftenreihe jenes Instituts erschienen, das
Selma Stern vor fünfzig Jahren selbst mitbegründet hatte und das an die von den
Nationalsozialisten zerstörte jüdische Geschichtsschreibung in Deutschland anknüpfte. Nachdem
in dieser Schriftenreihe bereits die Neuauflage und Fortsetzung des monumentalen Preus-
sen-Buches von Selma Stem erschienen war, hat Marina Sassenberg in selbiger Reihe
kurz vor ihrer Biographie über Selma Stern auch eine erste deutsche Ausgabe des genannten

Buches über die Hofjuden herausgegeben. Die Hofjuden, so die zentrale These, waren
die entscheidenden Pioniere des Eintritts der Juden in die Zivilgesellschaft. Als Stem mit
der Arbeit an diesem Thema begonnen hatte, so heisst es in der Vorbemerkung zur
amerikanischen Ausgabe von 1950, «war sie von der Überzeugung getragen, dass der Ablauf
der Geschichte sich in stetem Fortschritt vollziehe». Ein völliger «Umbruch aller
Lebensverhältnisse» habe sich seither vollzogen. «Diese Erfahrung, dieses neue Bewusstsein

zwang uns, unseren historischen Standpunkt zu revidieren.» Die Emanzipation der Juden
erscheint heute «nicht mehr als Abschluss eines historischen Prozesses, sondern nur mehr
als eine Epoche der jüdischen Geschichte.» Ein Fortschritt in der Geschichte sei nicht
mehr auszumachen, «der ständige Wechsel» vielmehr «das eigentliche Element geschichtlichen

Lebens». Ihre Generation, «die Zeugen des Nationalsozialismus und der Ermordung

unseres Volkes geworden» ist, müsse die Vergangenheit neu betrachten, um zu
erkennen, welche Kräfte «als erneuernde und schöpferische Elemente fortwirken».

Marina Sassenberg hat die Übertragung der Studie über die Hofjuden ins Deutsche
besorgt, den Band sorgfältig kommentiert und ein einfühlsames Schlusswort über die Ent-
stehungs- und Rezeptionsgeschichte dieses Werkes geschrieben. Mit über fünfzigjähriger
Verspätung - in einer Zeit, in der das Thema der Hofjuden zu einem zentralen Gegenstand

der historischen Forschung geworden ist - hat Sassenberg damit diese richtungweisende

Studie über die Hofjuden auch in jener Sprache publiziert, in der die erste Fassung
geschrieben worden war.

Berlin Ulrich Wyrwa

SZRKG, 99 (2005)



Rezensionen - Comptes rendus 569

Georg Wilhelm, Die Diktaturen und die evangelische Kirche. Totaler Machtanspruch
und kirchliche Antwort am Beispiel Leipzigs 1933-1958. Göttingen, Vandenhoeck &
Ruprecht, 2004 (=Arbeiten zur Kirchlichen Zeitgeschichte. Reihe B: Darstellungen. Bd.
39). 576 S.

Der anspruchsvolle Titel der hier vorzustellenden Studie, die 2003 von der Universität
Leipzig als Dissertation angenommen wurde, zeigt sowohl Spannweite als auch Dilemma
ihres Inhalts an. muss sie doch immer wieder zunächst die allgemeinen Sachverhalte - vor
allem auf Ebene der Evangelisch-Lutherischen Landeskirche Sachsen - klären, bevor sie
sich dem eigentlichen Thema - der Stadt Leipzig - zuwenden kann.

Ursache hierfür ist der anfangs dargelegte desolate Forschungsstand zur kirchlichen
Zeitgeschichte in Sachsen. Das ist angesichts der bis weit in das 20. Jahrhundert dauernden

volkskirchlichen Situation der Lutheraner und einer sich der Kirchengeschichtsschreibung

verpflichtet wissenden Theologischen Fakultät in Leipzig um so übenaschen-
der. Bisher gab es besonders für den Zeitraum der NS-Diktatur neben einer bis 1937
reichenden Studie aus den 1970er Jahren nur Einzelkapitel in Gesamtabhandlungen oder
kurze Aufsätze sowie einige wenige biographische Annäherungen (siehe die Studien von
Joachim Fischer. Kurt Meier. Georg Prater). Für die Zeit nach 1945 ist die Situation etwas
günstiger, auch wenn hier selbstredend ebenfalls noch grosse Lücken vorhanden sind
(siehe Volker Stanke. Markus Hein, Christine Koch). Angesichts der landeskirchlichen
Organisation der evangelischen Kirche sowie ihren verschiedenen strukturellen und
theologischen Voraussetzungen tragen aber Überblicksdarstellungen nur zum Teil dazu bei,
die Vorgänge auf dieser Ebene ausreichend zu beschreiben oder gar reflektierend zu
analysieren. Es ist unvermeidlich, sich auf die mittleren und letztlich auch unteren Ebenen zu
begeben und aufgrund der dort erworbenen Erkenntnisse Beiträge zu einer Gesamtinterpretation

zu liefern.
Da die Studie im Rahmen eines Forschungsprojekts zum Diktaturenvergleich in Sachsen

entstanden ist. wendet sie sich zunächst den methodischen Fragen zu, inwiefern ein
Vergleich beider Diktaturen im Allgemeinen und der ihrer Kirchenpolitik im Besonderen
überhaupt möglich und anwendbar ist. Dabei greift Wilhelm überwiegend auf
entsprechende Abhandlungen anderer Autoren zurück und überträgt diese auf seine
Fragestellung. Nach dem Überblick über Forschungsfrage, Literatur. Quellenstand und Methodik

ist die Arbeit in zwei Hauptteile gegliedert.
Der erste Hauptteil behandelt die evangelische Kirche im Nationalsozialismus und

gliedert sich in sechs Kapitel. Nach der Beschreibung der strukturellen Voraussetzungen
der Landeskirche gerade infolge des staatskirchlichen Macht- und Protektionsverlustes
nach 1918 werden auch eingehend die verschiedenen theologischen Positionen herausgestellt.

Dieser Teil ist vor allem deshalb erhellend, weil er mit Wurzeln und Prägungen aus
der «Weimarer Zeit» auf Entwicklungen und Erklärungsmöglichkeiten hinweist, welche
später die Positionierung der Pfanerschaft wesentlich beeinflussten. Die besonderen
politischen Verhältnisse in Sachsen, wo in den Jahren 1933 und 1934 noch eine uneinheitliche

und nicht durchgängig nationalsozialistische Regierung an der Macht war, spiegeln
sich nur zum Teil in der kirchlichen Entwicklung wider. Dort stand zunächst die
innerkirchliche Auseinandersetzung zwischen den Deutschen Christen (DC) und der Bekennenden

Kirche (BK), wie sie nach ihren unterschiedlichen Gründungs- und
Zusammenschlussmustern letztlich hiessen. im Mittelpunkt. Die Verhältnisse in der Landeskirche
waren, wie aufgezeigt wird, von einer sehr rigiden Politik ihres nach dem Tod von Ludwig

Ihmels erst im Sommer 1933 ernannten deutsch-christlichen Landesbischofs Friedrich

Coch geprägt. Seine Amtsübernahme war staatlich befördert und vorangetrieben worden.

Coch setzte seinerseits zusammen mit anderen Protagonisten nicht selten staatlich
gewollte Politik auf kirchlicher Ebene um. wie beispielsweise bei der Entlassung von Pfarrern

mit jüdischer Abstammung. Ab 1934 rückte auch die Bekennende Kirche zunehmend

SZRKG, 99 (2005)



570 Rezensionen Comptes rendus

in den Aktionsradius, aber nicht zuletzt auch in den von Landesregierung und Gestapo.
Insgesamt verfolgte die sächsische BK eine gemässigte Politik, aufgrund der politischen
(und nicht zahlenmässigen) Dominanz der DC war sie dennoch immer wieder verschiedenen

Anfeindungen ausgesetzt und an den Rand gedrängt. Dann widmet sich die Arbeit
der Zeit nach dem Scheitern der Kirchenausschüsse auf Reichs- und Landesebene. In
Sachsen wurde von der Regierung ein Kirchenregiment unter dem vormaligen Adjutanten
des Landesbischofs, dem Oberkirchenrat Johannes Klotsche, eingesetzt. Aber auch hier
führte die personelle Neubesetzung und Umstrukturierung im Landeskirchenamt nicht
unbedingt zum überproportionalen quantitativen Einfluß der DC.

Auffallend, und bisher in der Forschung vernachlässigt, ist die gerade am Beispiel
Leipzigs gut nachweisbare starke Stellung einer relativ grossen «Mittelfraktion». Es wird
aber auch ihre integrative und kommunikative Funktion zwischen den beiden innerkirchlichen

Gegnern unterstrichen, zumal diese von Wilhelm nicht einseitig moralisierend als

«BK=gut» und «DC=böse» charakterisiert werden, sondern - bei aller anzubringenden
und angebrachten Kritik - auch die theologischen Hintergründe der jeweiligen Richtung
herausgearbeitet werden. Wo allerdings der pure Machterhalt im Vordergrund des Wirkens

stand und bei der letztlich aus der gesamten Konstellation hervorgegangenen Situation

scheut der Autor nicht davor zurück, das deutliche Wort der «Selbstverleugnung» der
Landeskirche zu verwenden. Auch auf lokaler Ebene fänden sich hierzu Beispiele.

Der zweite Teil widmet sich der Zeit nach 1945 und ist ebenfalls in sechs Kapitel
untergliedert. Nach der Vorstellung der kirchenpolitischen Akteure unmittelbar nach dem

Kriegsende von der zuerst amerikanischen Besetzung Leipzigs über die Konzeption der
KPD, der Kirchenpolitik der kommunalen Venvaltung bis hin zur CDU wird die
«Entnazifizierung», hier als «Selbstreinigung» bezeichnet, dargestellt. Anhand einzelner
politischer Konfliktfelder wird dann die Zeit bis 1950 im Überblick behandelt: im Zusammenhang

mit Bodenreform und Wahlen sowie mit den ersten Versuchen politischer
Vereinnahmung von Kirche und Pfanerschaft. Ab ca. 1952 standen die Auseinandersetzungen
um die Junge Gemeinde, die allgemein als gut erforscht gelten können, im Vordergrund -
Wilhelm setzt hier bewusst die lokale Ebene dagegen und nimmt die gesamten Vorgänge
als Beleg für die allgemein gewandelte Kirchenpolitik. Deren Konfrontationskurs sollte
zwar mit einem Kommunique, welches zwischen Staat und evangelischer Kirche am 10.

Juni 1953 ausgehandelt worden war, abgemildert werden; der Höhepunkt der
Auseinandersetzungen in dieser Zeit war dann aber - ähnlich wie bei den Konflikten mit der Jungen

Gemeinden ein Zeichen der Entfremdung der Herrscher von ihrem Volk - eine Woche

später der Volksaufstand am 17. Juni.
Zwei Kapitel schliessen die chronologische Lücke bis zum Ende des Untersuchungszeitraums

1958: Am auffälligsten hier, und besonders an der Frage der Einführung der

Jugendweihe eindrucksvoll nachgewiesen, ist der massive Zusammenbruch der
volkskirchlichen Strukturen. Die stringente Abwehrhaltung von Kirchenleitung und dem Großteil

der Pfanerschaft hinsichtlich der als Loyalitätsfrage angesehenen Entscheidung, ob
die Jugendlichen an der Jugendweihe oder der Konfirmation teilnehmen, führte innerhalb
kürzester Zeit zu deren Abwenden von der Kirche. Das ist u. a. mit den sozioökonomi-
schen Ressourcen, über die der Staat verfügte, zu begründen, welche den Zugang zu Beruf
und Qualifikation regelten und den er an die in der Jugendweihe gezeigte Loyalität band.
Aber auch die nur oberflächliche Bindung eines Grossteils der Bevölkerung an die Kirche
trag ihren Teil dazu bei.

In einem abschliessenden Teil werden das Vorgehen des Staates und die kirchlichen
Verhaltensmuster, die nicht nur Re-Aktion waren, vergleichend gegenübergestellt. Als
Kriterien des Vergleichs dienen die Zäsuren der Kirchenpolitik, deren Strukturen und

Machtapparate, ihre Akteure auf staatlicher und vor allem kirchlicher Seite sow ie die
Frage nach der Autonomie kirchlichen Handelns. Im Ergebnis werden trotz der Vergleich-

SZRKG, 99 (2005)



Rezensionen - Comptes rendus 571

barkeit, gelegentlich auch gleicher Mechanismen, die Unterschiede detailliert herausgearbeitet.

Letztlich aber blieb die evangelische Kirche ein Fremdkörper in beiden totalitären
Staaten, die bei den vielfaltigen Facetten zwischen Anpassung und Widerstand letztlich
kein Mittel gefunden hatten, mit dieser Kirche «fertig» zu werden.

Mit der vorgelegten Studie leistet Georg Wilhelm Pionierarbeit. Das gilt für weite
Teile der Untersuchung - besonders aber für die Zeit der NS-Diktatur - auch für die Ebene

der (jeschichte der sächsischen Landeskirche, welche in der Darstellung durchgehend
mit abgehandelt und reflektiert wird. Für die Stadt Leipzig, der sich aufgrund ihrer
herausragenden Position in Sachsen (die von den Leipzigern selbst keineswegs als «die
zweite hinter Dresden» wahrgenommen wird) auf anderen Gebieten von Politik und
Gesellschaft schon verschiedene Untersuchungen zugewandt hatten, ist somit erstmals der
Bereich der neueren Kirchengeschichte systematisch und auf" überzeugende Weise
erforscht.

Da mag man auf" die verbleibenden Desiderate ungern hinweisen, doch so manches
Mal wünscht man sich gerade bei einer lokalen Studie etwas mehr von dieser - im
kirchlichen Duktus - Gemeindeebene. Die Protagonisten und Funktionäre, vor allem natürlich
die Leipziger Pfanerschaft und ihre politisch auf die eine oder andere Weise herausgeforderten

Exponenten werden in ihrem Wirken und ihren Positionen ausführlich dargestellt.
Inwiefern sich das aufdie gläubigen Christen, auf pfarrliche Gruppen und das Gemeindeleben

auswirkt, bleibt hingegen oft blass. Die Gewichtung der einzelnen Kapitel ist
gelegentlich erkennbar dem vorhandenen Material geschuldet, nicht immer der wirklichen
Bedeutung. So eindrucksvoll das Beispiel des der Staatssicherheit hörigen und mit staatlichen

Stellen eng zusammenarbeitenden Pfarrers Rausch ist. der noch dazu seine
Kirchengemeinde in die «Unabhängigkeit» von der Landeskirche zu führen gedachte, ist er eben
doch eine Ausnahme gewesen - wenn auch eine populäre. Ihm zehn Prozent des Buches

zu widmen, hat er trotzdem nicht verdient.
Ungeachtet dessen wird die Forschung zur sächsischen Kirchengeschichte künftig an

diesem Band nicht vorbeikommen, was nicht zuletzt durch einen angenehmen Stil und
einen überschaubaren Umfang befördert wird.

Bautzen (Deutschland) Birgit Mitzscherlich

Manfred Spieker (Hg.), Katholische Kirche und Zivilgesellschaft in Osteuropa. Post-
kommunistische Transformationsprozesse in Polen. Tschechien, der Slowakei und Litauen.

Paderborn/München/Wien/Zürich. Ferdinand Schöningh, 2003, 462 S.

Auf die Frage, w ie hoch der Einfluss des Papstes auf den Zusammenbruch des Kommunismus

in Polen zu veranschlagen sei, antwortete Lech Walesa kürzlich in einem
Interview: 50% gingen auf das Konto des Papstes und 30% aufdie Gewerkschaft Solidamosz,
somit auf ihn selbst. Dass Johannes Paul IL, dass die katholische Kirche einen wesentlichen

Anteil hatte am Umbrach und an der Demokratisierung in Polen, das wird man
kaum bezweifeln, auch wenn man den Einschätzungen der am Systemumbruch beteiligten
Akteure mit Vorsicht begegnen muss. Fragwürdig ist vielmehr die Behauptung, dass der
Papst oder dass die Kirche zu den zentralen Erklärungsfaktoren im Umbruch und im Aufbau

einer demokratischen Gesellschaft zu zählen ist. Man mag dies als Politiker oder als

gläubiger Mensch glauben und entsprechende Absichten haben mit dieser Behauptung.
Aber von einem wissenschaftlichen Standpunkt aus gesehen, wird man sicher zuerst einmal

fragen müssen, auf welchen Füssen denn so eine Behauptung steht und wie denn die
Analyse zu einer bestimmten Einschätzung des Stellenwertes von Faktoren gelangt. Jeder
historisch argumentierende Beobachter kann wissen, dass die Behauptung, dass etwas
kausal ist für etwas anderes nicht das gleiche ist wie die Frage, welche Wirkung einem
bestimmten Faktor innerhalb eines ganzen Bündels von Faktoren zukommt.

SZRKG, 99(2005)



572 Rezensionen - Comptes rendus

Weder eine historische noch eine politologische Perspektive kann sich mit der
Behauptung begnügen, dass die katholische Kirche und / oder der Papst massgebend zum
Zusammenbrach des Kommunismus in Osteuropa beigetragen und eine wichtige Rolle im
Transformationsprozess gespielt haben. Das genau ist das Problematische am hier
anzuzeigenden von Manfred Spieker herausgegebenen Buch, das immerhin schon über den

Titel den Ansprach vertritt, den Zusammenhang zwischen katholischer Kirche und
Zivilgesellschaft im Transformationsprozess zu klären. In Tat und Wahrheit geht es aber den
Autoren nicht darum oder um eine relativierende Einschätzung der Rolle der Kirche in der
Zivilgesellschaft oder für den Aufbau einer Demokratie. Es geht ihnen eigentlich darum,
den Anspruch der katholischen Kirche und von deren Soziallehre auf eine führende
Leitbild- und Integrationsfünktion in der Gesellschaft über die Vermittlung von ethischen
Werten und Normen normativ zu bekräftigen. Damit ist eigentlich auch gesagt, dass es in
diesem Buch weniger um Analyse als vielmehr um Anleitung zum Handeln, zur Umsetzung

einer normativen Perspektive, geht. Das ist auch der Fall im Beitrag von Dirk Len-
schen zu Kirche und Zivilgesellschaft in Polen, der eine eigentümliche Sonderstellung
einnimmt - man findet ihn im übrigen erst im letzten Teil S. 367 ff. -, ist es doch der

einzige Artikel, der den Ansprach hat, die Rolle von Kirche und Zivilgesellschaft in einer
Transformationsgesellschaft auch konzeptuell zu klären In der durchaus interessanten

Darstellung des Aufbaus der Zivilgesellschaft in Polen wird immer wieder auf die
Bedeutung der Zivilgesellschaft während der Demokratisierung hingewiesen. Geme hätte
man hierzu mehr vernommen zur Anzahl, Stärke und Bedeutung von zivilgesellschaftlichen

Akteuren oder zu den Interaktionsformen zwischen Kirchenorganisationen und
zivilgesellschaftliche Akteuren. Dass die Kirche in Polen noch immer zu den wesentlichen

Institutionen der Zivilgesellschaft gehört, mag man geme glauben. Aber jede
katholische Landeskirche ist in erster Linie für religiöse Kommunikation zuständig. Ob und
inwieweit die Kirche über ihre Bewegungen und Verbände auch öffentlich wirksam sein
soll und auch Werte vermitteln oder sich in öffentliche Kontroversen einmischen soll, das
ist eine offene Frage, die auch in Polen diskutiert wird, wie Dirk Lenschen aufzeigt. Die
Grenzen der Politisierung der katholischen Kirche werden zwar diskutiert, aber der Leser
erfährt auch hier wenig bis nichts über den Grad der Einmischung der Kirche in die Politik.

Und auch von den Politikfeldern ist wenig die Rede, in denen die Kirche nicht nur
Werte darstellen, sondern vor allem selbst Politikinhalte mitbestimmen will (z.B.
Familienpolitik, Abtreibung). Und schliesslich musste hier auch von der grösser werdenden
Diskrepanz zwischen Kirche und ihrer gesellschaftsinternen Umwelt die Rede sein, von
einer zutiefst konservativen Kirchenstruktur, von mangelnder Modernisierung und einem
überholten Ansprach, die öffentliche Moral zu prägen. Die Rolle der Kirche und ihrer
Verbände wird eindeutig zu positiv gesehen. Man mag mit dem Autor darin einig gehen,
dass der «wichtigste und fundamentale Beitrag der katholischen Kirche zur Förderung der
Zivilgesellschaft [...] in ihrem Einsatz für die Festigung und Verbreitung ethischer Werte
und Normen» liegt (S. 448). Die Crux liegt aber gerade in der Gültigkeit und der Umsetzung

von Werten, die immer schon mit anderen im Konflikt stehen. In der Regel meint
die Kirche hier ja gerade nicht liberale Werte, die im Dienst der individuellen Freiheit
stehen. Und von der «christlichen Soziallehre» zu konkreten Politikprogrammen ist der
Weg bekanntlich lang. Man kann jedenfalls auch in Polen nicht mehr davon ausgehen,
dass der Ansprach der katholischen Kirche, die Gesellschaft «zusammenzuhalten»,
widerspruchslos akzeptiert wird.

Die im Rahmen des Forschungsprojektes «Kirchen in den postkommunistischen
Transformationsprozessen» realisierte Studie zu Polen von Stanislaw Jopek (S. 37-143)
ergänzt die Darstellung von Dirk Lenschen. Auch hier wird der Beitrag der Kirche zum
Aufbau der polnischen Demokratie gewürdigt. Aber in erster Linie wird hier das vorgegebene

Vergleichsschema durchdekliniert, das auch im Falle der Tschechischen Republik

SZRKG, 99 (2005)



Rezensionen - Comptes rendus 573

(P. Krizek). der Slowakei (L. Zaloudkova) und Litauen (A. Navickas) zur Anwendung
kommt. Nach der Darstellung der Lage der katholischen Kirche in Polen werden die

Transformationsprozesse in der polnische Kirche beleuchtet. Neue Formen der Evangelisierung

werden in der Vielfalt von Laienverbänden identifiziert. Deren Organisations-,
Kooperations- und Kommunikationsformen werden dargestellt. Das Verhältnis der Kirche
zur Politik, zu den Parteien, zu Europa wird beschrieben. Die Rolle der Kirche in mehreren

politischen Kontroversen, wie z.B. die Abtreibungsgesetzgebung wird zwar diskutiert,
aber ein kritisches Verhältnis zu den Positionen der Kirche wird man auch hier nicht
ausfindig machen. In einem dritten Kapitel kommen innerkirchliche und gesellschaftliche
Hindernisse in der Transformation der Kirche zur Sprache. Offensichtlich sind es
nunmehr eher finanzielle Probleme und weniger die Hindemisse ideologischer Art, die die
Veränderungen innerhalb der Kirche zu erschweren scheinen. Im letzten, vierten Kapitel
werden Perspektiven der Kirche in Polen aufgezeigt. Auch hier bleibt der Ausblick
normativ, wird vor allem das Potential der Evangelisierung, des missionarischen Engagements

von Kirchenhierarchie und Laien betont. Und man sieht hier nun auch genauer,
worauf" das Ganze hinausgehen soll: Es geht um eine Evaluation des organisatorischen
Potentials der Kirche zur religiösen Erneuerung und zur Stärkung ihrer Rolle in der
Gesellschaft und nicht um eine Kritik dieser Rolle oder des kirchlichen Anspruchs. Und
auch Art und Richtung des kircheninternen Transformationsprozesses, der eigentliche Un-
tersuchungsgegenstand der genannten Fallstudien, bleibt unterbelichtet. Die entsprechenden

theologischen oder kirchenpolitischen Verlautbarungen von Seiten der Kirchenvertreter
müssen ja irgendwie verstanden werden auf der Seite der Gläubigen. Wie wird in der

Kirche darüber reflektiert, dass ihre Angebote in anderen gesellschaftlichen Bereichen
wie Politik, Bildung oder Wirtschaft nicht mehr ohne weiteres integriert werden? Ethik
kann man auch ohne Religion haben!

Auch in den übrigen Fallstudien wird dieser Eindruck einer unkritischen kircheninternen

Sicht der Aktivitäten und des moralischen Führangsansprachs der Kirche
bestätigt. Eigentlich sind ja die einbezogenen Länder kaum vergleichbar, zu gross sind die
Differenzen. Die Sondenolle des polnischen Katholizismus braucht hier nicht mehr
hervorgehoben zu werden. Der Herausgeber rechtfertigt den Vergleich jedoch mit den

Anstrengungen der katholischen Kirche im Hinblick auf" die innere Erneuerung und ihren
Beitrag zu den Transformationsprozessen. In allen Beiträgen liegt die gemeinsame
Perspektive also in der Frage, wie und ob die katholischen Kirchen imstande sind, die Lehren
des Zweiten Vatikanischen Konzils umzusetzen, wie sehr die Priester- und Laienausbildung

professionalisiert worden ist (z.B. über das Theologiestudium) oder wie die Kirche

mit anderen Akteuren z.B. mit dem Staat oder mit politischen Parteien und Verbänden
kommuniziert und kooperiert. Dass in der Tschechischen Republik das entsprechende
kirchenpolitische Potential viel schwächer entwickelt ist als beispielsweise in der Slowakei,

ist eigentlich zu erwarten. Letztendlich geht es also um eine Reflexion des

Mobilisierungspotentials der Kirche. Kann sie über ihre Erneuerung auch ihre Rolle in der Gesellschaft

stärken? Das wird man in einer kirchenpolitischen Perspektive, wie sie hier zum
Ausdruck kommt anders und aus verständlichen Gründen vor allem positiver sehen, als
dies bei einer soziologischen Betrachtung der Fall wäre. Eine solche könnte nicht vom
normativen Ansprach der Kirche ausgehen, über den zentralen Diskurs der christlichen
Soziallehre in die Gesellschaft hineinzuwirken. Im Gegenteil, die Kirche würde mit der
empirisch überprüfbaren Tatsache konfrontiert, dass sie sowohl ihre religiöse wie ihre
gesellschaftspolitische Rolle in der Gesellschaft überschätzt. Das tun auch die Autoren
des hier besprochenen Bandes, wenn sie den normativen Anspruch der Kirche ohne kritische

Reflexion in ihre Einschätzung übernehmen.

Freiburg Nicolas Hayoz

SZRKG, 99 (2005)



574 Rezensionen Comptes rendus

Dominique Trimbur (Hg.), Des Européens au Levant Entre politique, science el
religion (XIXe-XXe siècles). Europäer in der Levante - Zwischen Politik. Wissenschaft und
Religion (19.-20. Jahrhundert), München, Oldenbourg, 2004, 188 S.

Der vorliegende Band ist die Fracht eines Ateliers, das Dominique Trimbur, ein Kenner
des Katholizismus im modernen Palästina, im Dezember 2001 am Deutschen Historischen
Institut in Paris geleitet hat. Die Beiträge der jüngeren Autorinnen und Autoren kreisen
um das Thema der europäischen religiösen Präsenz im Nahen Osten vom frühen 19. bis

zur Mitte des 20. Jahrhunderts. Kontrapunktisch zur okzidentalen Rationalität wurden die
«Bibellande» damals zum Fokus heilsgeschichtlicher Hoffnungen, die die Moderne mit
dem religiösen Erbe zu versöhnen suchten.

In seiner Einleitung plädiert Trimbur, der Herausgeber, für eine «histoire apaisée» des
Nahen Ostens, die sich absetzt von der konfliktbelasteten Historiographie unter
nationalistischen, antiimperialistischen oder eurozentrischen Vorzeichen im 20. Jahrhundert. Zur
«histoire apaisée» gehört für Trimbur eine sorgfältige Analyse und Neubeurteilung dessen,

was von westlichen Missionen damals in der Levante geleistet wurde.
Auf die Einleitung folgt eine instruktive Übersicht, die die zur Frage stehende

Zeilspanne folgendermassen aufgliedert: in eine Zeit der Modernisierung (1840-1914), einen
durch den Ersten Weltkrieg verursachten Brach (I9I4-1922), eine Zeit der Mandate
(1922-1948) und einen folgenreichen Zweiten Weltkrieg. Trimbur beschreibt die spätos-
manische und frühe postosmanische Zeit als eine rasante Beschleunigung der Geschichte,
insbesondere in Palästina. Er hebt den neuen Faktor exklusiver Nationalismen hervor, die
jeweils Rückendeckung bei europäischen Mächten suchten, so die Zionisten bei den Briten

und die palästinensischen muslimisch-christlichen Komitees bei Frankreich und dem
Vatikan.

In einem substantiellen Beitrag über die Palästinawissenschaft des überkonfessionellen
«Deutschen Vereins zur Erforschung Palästinas» macht Markus Kirchhoff deutlich, dass
den späteren Zionisten deutschsprachige Christen nicht nur als Pioniere mit den ersten
erfolgreichen Siedlungskolonien (der Templer), sondern auch als Kartographen und als

inspirierende Kenner der biblischen Topographie vorausgegangen waren. Als Verkörperung

ihres Forschungsideals hielt der Verein den Appenzeller Palästinaforscher Titus Tobler

in hohen Ehren, der 1877, im Gründungsjahr des Vereins, verstorben war. Anders als
die britische «Palestine Exploration Society» wollte der Verein nicht nur archäologisch
und kartographisch die Bibel belegen, sondern auch bibelkritische Forschung betreiben.
Der britische Verein stand, anders als der deutsche, von seiner Gründung (1865) an im
Kontakt mit den entstehenden Geheimdiensten - was Fragen zu seinem Forschungsethos
aufwirft. Indem die einen mehr kritisch, die anderen mehr selbstbestätigend «der
Geschichte des eigenen kulturellen, biblischen Bezugssystems auf den Grand zu gehen» (S.
47) suchten, gaben sie das Muster vor für die späteren archäologischen Anstrengungen im
jüdischen Nationalstaat.

Roland Löfflet stellt die bis Mitte des 20. Jahrhunderts grösste karitative Bildungsanstalt
des Nahen Ostens, das Schnellersche Waisenhaus in Jerusalem vor, und zwar in

ihrem Wandel von einer «Missions- und Bildungseinrichtung zu einem sozialen
Dienstleistungszentram». Er betrachtet die Schnellersche Anstalt und weitere christliche
Einrichtungen im Palästina des 19. Jahrhunderts als Teil eines «internationalen Netzwerks
erweckter Gemeinschaften, dessen Kommunikationszentrum das (fromme Basel) war» und
geht von der Deutung aus, dass Christian Heinrich Zeller, dessen geistiger Vater, das

Fortschrittsparadigma der Moderne als Weg zum Reich Gottes innerhalb eines biblischen
Heilsplans uminterpretierte. Dies ermöglichte es der zum Teil antimodemen und paterna-
listischen Bewegung, sich ohne Berührangsängste moderne Methoden und technischen
Fortschritt zu Eigen zu machen. Zielgruppe waren Menschen der Unterschicht, denen eine
solide Ausbildung, inklusive Berufslehre, und innere Festigung vermittelt werden sollte.

SZRKG, 99 (2005)



Rezensionen Comptes rendus 575

Das so genannte Syrische Waisenhaus Johann Ludwig Schnellers in Jerusalem zählte vor
allem arabische und armenische Christen zu seiner Klientel. Es kooperierte mit den
einflussreichen amerikanischen Nahostmissionaren; erfolgreiche Abgängerinnen und Abgänger

der hausinternen Schule wurden an die «American University of Beirut» geschickt.
Diese Amerikaner bewahrten das Haus nach dem Ersten Weltkrieg vor einer längeren
britischen Beschlagnahmung. Definitiv enteignet wurde die Einrichtung durch den jungen
Staat Israel, der sie zu einer Kaserne umfunktionierte.

Jérôme Bocquet, Betrand Lamure und Barbara Haider-Wilson befassen sich mit der
katholischen Präsenz in der spätosmanischen Levante. Als Ventil gleichsam von religiösen

Sehnsüchten und Nostalgien, die im antiklerikalen Frankreich zurückgedrängt waren,
fungierten die im späten 19. Jahrhundert einsetzenden, von den Assumptionisten organisierten

Massenpilgerreisen per Dampfschiff, wie Lamure ausführt. Mit expliziter Nostalgie

nach dem Mittelalter wurden sie als friedliche Kreuzzüge deklariert; sie mobilisierten
Kreise, die ein starkes katholisches Patronat Frankreichs in der Levante verlangten und
sich in Frankreich selbst eine katholische Ordnung zurück wünschten. Das Generalkommissariat

des Heiligen Landes in Wien organisierte in der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts

ähnliche Pilgerreisen wie auch landesweite Kollekten zu diesem Zweck, was, wie
Haider-Wilson betont, den grossen Stellenwert von Religion und namentlich einer neuen
«Jerusalem-Frömmigkeit» in einer vermeintlich immer religionsärmeren Gesellschaft
belegt. Bocquet arbeitet am Beispiel der Lazaristen die sich Ende des 19. Jahrhunderts
verschärfende nationale, hier deutsch-französische, Rivalität im Nahen Osten heraus, die
einen Schatten aufdie ganze Missionsarbeit warf. Die französischen Lazaristen in Damaskus

verstanden sich mit ihrer Eliteschule als Missionare der Kirche wie auch französischer
Kultur und französischen Einflusses; ihre deutschen Ordensbrüder in Jerusalem, die eine
kleine Schule und Kapelle betrieben, gingen sensibler aufdie arabische Kultur ein. Während

im Ersten Weltkrieg ordensintem noch die Brüderlichkeit obsiegte, war dies im
Zweiten nicht mehr der Fall.

Elena Astafieva gibt in einem tour d'horizon Einblicke in die hierzulande weniger
bekannten engen rasssisch-orthodoxen Beziehungen zur Levante. Konstantinopel und
Jerusalem übten auf das Zarenreich, das sich als Hüter der Orthodoxie verstand, eine starke
Faszination aus; sie bestimmten expansionistische Visionen bei den Eliten und waren der
Fokus religiöser Sehnsüchte beim Volk. Wenige Jahre nach der Gründung des englisch-
preussischen Bistums in Jerusalem (dem jahrzehntelang der Bemjurassier Samuel Gobat
vorstand), richtete 1847 auch Russland dort eine kirchliche Mission ein. Mehr Wirkung
erzielte die 1882 gegründete «Kaiserliche und orthodoxe Gesellschaft für Palästina», die
anfangs des 20. Jahrhunderts jährlich lO'OOO russische Jerasalempilger - zwei Drittel
davon Pilgerinnen - betreute sowie 101 Schulen mit über lO'OOO Schülerinnen und Schülern

führte. Nach der Oktobenevolution wurde diese Gesellschaft der Akademie der
Wissenschaften angegliedert; 1992 bekam sie ihren ursprünglichen Namen zurück.

Der knapp 200seitige Band wirkt in sich geschlossen; die Analyse des Faktors Religion
und Mission zieht sich wie ein roter Faden durch die verschiedenen Beiträge, deren

historische Bestandesaufnahme und Reflexion immer wieder auch Aktuelles anklingen
lässt. Ein Teil der Texte ist französisch, der andere deutsch. Auf jeden Beitrag folgt ein
nützliches, wenn auch gelegentlich holpriges Resümee in der jeweils anderen Sprache.
Nur einen Namensindex vermisst, wer mit diesem instruktiven Buch systematisch arbeiten

will.

Basel Hans-Lukas Kieser

SZRKG, 99(2005)



576 Rezensionen - Comptes rendus

Udo Tworuschka (Hg.). Religion und Bildung als historische Forschungsfelder.
Festschrift fiir Michael Klöcker zum 60. Geburtstag. Köln/Weimar/Wien, Böhlau, 2003

(=Kölner Veröffentlichungen zur Religionsgeschichte (KVRG). Bd. 32), 498 S.

Die Festschrift zum 60. Geburtstag des Kölner Religions-. Bildungs- und Sozialhistorikers
Michael Klöcker ist als «Lesebuch» mit den Erinnerungen von 55 Wissenschaftlerinnen
und Wissenschaftlern aus den Fachbereichen der Kirchengeschichte, der Religionswissenschaft,

der Pädagogik, der Ethnologie, der Theologie sowie weiteren Forschungsdisziplinen

konzipiert. In verschiedenen Beiträgen, die auch die unterschiedlichen Werdegänge
und Zugänge zu Wissenschaft und Forschung widerspiegeln, schildern die Autorinnen
und Autoren in sehr persönlicher Weise Wege und Hintergründe ihres heutigen Schaffens.
Es handelt sich in der Folge nicht um eine empirische Analyse, sondern um Erinnerungen
von Forscherinnen und Forschern. Entstanden ist so ein facettenreiches Bild, das

Wissenschaftlerinnen und Wissenschaftler verschiedener Prägungen bezüglich Herkunft. Alter,
Geschlecht usw. einbindet.

Aus der Fülle der verschiedenen Beiträge, die in alphabetischer Reihenfolge aufgeführt

sind, möchte ich hier einige zur Sprache bringen Offensichtlich wird dabei die Vielfalt:

Der Bayreuther Schulpädagoge und Kulturwissenschaftler Hans Jürgen Apel thematisiert

die Zusammenarbeit mit Michael Klöcker und würdigt dessen historisches Schaffen,
das in dem umfangreichen Band «Schulwirklichkeit in Rheinpreußen» gipfelte. Im
Spannungsfeld «Distanz und Neugier» lotet der Bochumer Kirchenhistoriker Wilhelm Damberg

seinen Weg zur Theologie und speziell zur Kirchengeschichte aus. «Warum gerade
Kirchengeschichte?» fragt sich der Bamberger Kirchenhistoriker Georg Denzler und
meint, dass ihm das Fach 1930 kaum in die Wiege gelegt worden sei. Der Soziologe
Michael N. Ebertz beschäftigt sich mit der Spannung, die eine «professionell vorausgesetzte
Voraussetzungslosigkeit in Glaubensdingen» (S. 79) mit sich bringt. Die Kölner
Pädagogin und Erziehungswissenschaftlerin Elke Kleinau befasst sich in ihrem Beitrag mit der

Biographie einer «Spätberafencn» und schildert ihren in den verschiedenen Forschungsdisziplinen

breit abgestützten Weg sowie die Entdeckung der Historie. Über den langen
Weg vom innerschweizerischen Katholizismus zum Projekt Weltethos berichtet der

Theologe Hans Küng. Der Dortmunder Religionspädagoge und Theologe Norbert Mette
schreibt über seine «Neugier auf grössere Zusammenhänge». Der Kirchenhistoriker Karl
Josef Rivinius reflektiert die Rolle der «Frauen in der Männerkirche» und berichtet über
seinen Anstoss zur persönlichen Kehrtwende. Seinen Weg zur «Praktischen Religionswissenschaft»

skizziert Udo Tworuschka mit Details nach und erzählt von der Prägung durch
Gustav Mensching. Der Düsseldorfer Historiker Christoph Weber schildert seine bewegte
Kindheit in der Nachkriegszeit und geht im Gegensatz zu andern Autoren davon aus, dass

ihm die Bestimmung zum Historiker schon in die Wiege gelegt worden sei. Über seinen
lehneichen Weg zur Kirchengeschichte berichtet der Münsterer Kirchenhistoriker Hubert
Wolf und meint, dass Bücher definitiv nicht am Anfang seiner Geschichtsbegeistcrang
gestanden hätten.

Alles in allem bietet der Band eine interessante Fülle autobiographisch angereicherter
Beiträge zu einem an sich schwer zugänglichen und auch kaum breit erfassten Bereich:
Wo finden sich die Wurzeln von Forscherinnen und Forschem?

Horw Markus Funer

Rudolf G. Zipkes, Gelebtes Leben. Jude sein in einer weltoffenen Zeit, Zürich, Grell
Füssli, 2005,471 S.

Rudolf Zipkes widmet seine Biographie all denen, die Lust haben, darin zu lesen. Mit
einer subtilen Sprache, aber auch mit packendem «feu sacré», führt Zipkes die Leserinnen
und Leser durch seine Autobiographie, die er nach eigenen Worten aus zwei Gründen

SZRKG. 99 (2005)



Rezensionen - Comptes rendus 511

niedergeschrieben hat: Zum ersten, weil er das von ihm erlebte nicht dem Vergessen
anheim fällen lassen will - da er daran hängt; und zum zweiten weil ihm das Verfassen
seiner Memoiren «der Befreiung von gelebten Leben dienen» soll.

Rudolf G. Zipkes wurde 1911 in Zürich geboren. Nach dem frühen Tod seiner Mutter
siedelte Zipkes mit dem Vater, dem Ingenieur Simeon Zipkes. und seinem Bruder Ernst
1921 nach Berlin über, wo er die nächsten zehn Jahre seines Lebens verbrachte. Nach
seiner Rückkehr in die Schweiz immatrikulierte sich Zipkes an der Rechtswissenschaftlichen

Fakultät der Universität Zürich und absolvierte die Rekrutenschule. Seine Studien
schloss er Ende 1934 mit dem Titel eines Doktor iuris utriusque ab. Als Auditor trat er
1935 in den Staatsdienst ein. Eigentlich hegte Zipkes den Wunsch. Rechtsanwalt zu werden,

doch die «agressive Note und das privatgeschäftliche Interesse» eines Rechtsanwalts
fehlten ihm. Bei einer Ferienvertretung für den bekannten Zürcher Rechtsanwalt Dr. Georg
Guggenheim riet Zipkes gar einem Klienten von einer Klage ab, weil er diese für wenig
aussichtsreich hielt. Früh wurde dem jungen Juristen klar, dass er mit dieser Einstellung
seine Existenz nicht sichern konnte. Ab 1946 schlug Zipkes eine beachtliche Kaniere an
Gerichten des Kantons Zürich ein. die er Ende 1976 als Obergerichtsschreiber beendete.

Rudolf Zipkes ist nicht ausschliesslich Jurist geblieben. Er ging mit den wachen Augen

eines genauen Beobachters durch die Welt. Seine Beobachtungsgabe lebte Zipkes
auch als Schriftsteller aus. Seine im März 1941 erschienene und weit verbreitete Schrift
«Jüdische Selbstkritik. Vom Wesen und der Politik des jüdischen Volkes», in der Zipkes
vom Gedanken getragen wurde, dass jüdische Selbstkritik und Selbstbescheidung in Zeiten

der Krise erforderlich seien, damit Jüdinnen und Juden in ihrer Umwelt geachtet und
anerkannt leben könnten, wurde besonders in jüdischen Kreisen kontrovers aufgenommen.

In der historischen Rückschau entsprachen jedoch Zipkes' Gedanken in nuce einer

«Niedrigprofilpolitik», die auch prominente Exponenten des Schweizerischen Israelitischen

Gemeindebund (SIG) zumindest bis 1942 vertraten und tunlichst darauf achteten,
dass sich das Schweizer Judentum in der Öffentlichkeit nicht zu stark exponierte. Freilich
dachte Zipkes in einer anderen Radikalität, er sah in der Devise «Distanz und nicht
Vermischung», «Kontakt und nicht Isolation» einen gangbaren Weg durch die dunklen Jahre
des Zweiten Weltkrieges.

Gedanken über das Judentum und zur jüdischen Identität - der «Frage der jüdischen
Substanz» - prägten auch die folgenden Jahrzehnte der Vita von Rudolf Zipkes, während
denen er sich diesem Fragenkomplex immer wieder intellektuell differenzierend näherte.
Davon zeugt - um ein Beispiel zu nennen - auch sein Ende 1945 publiziertes Buch «Ist
Gottesraum in Gottes Volk?». Dabei hielt sich Zipkes weder an ein klares ideologisches
Programm noch an ein stanes Gesetz. Die Flexibilität des Denkens ist ihm ein selbstauferlegtes

Anliegen, die Freiheit der Gedanken unabdingbares Postulat. Seine zahlreichen
persönlichen Kontakte, Bekanntschaften und Freundschaften, von denen der Autor in
lebendiger Erinnerung zu erzählen weiss, prägen und schärfen sein Denken. Der Blick in
die Vergangenheit darf aber - so Zipkes - nicht das letzte Wort haben. Die Gegenwart
verlangt ebenfalls eine Bewältigung.

Zipkes Einblicke, die er in sein Leben gewährt, berühren, besonders dort, wo über
Persönliches erzählt wird. In den Zeilen, die Zikpes seiner vor kurzem verstorbenen Frau
Elke widmet, wird ein sensibler, verletzlicher Mensch fassbar. «Mit ihrem Tod und mit
den letzten Worten, die ich seltsamerweise heute, am 31. Dezember 2003, schreibe, bin
auch ich mit dem Schreiben meines Lebensbuches an ein Ende gelangt.» Mit diesen Worten

beschliesst Rudolf Zipkes seine reichhaltigen Erinnerungen, die durch sein vielfältiges
gesellschaftliches Engagement zudem einen Einblick in die Geschichte der Jüdinnen und
Juden in der Schweiz des 20. Jahrhunderts geben. Im Anhang sind neunzehn «Dokumente»

abgedruckt. Zeichnungen aus der Feder des Autors zieren dieses wertvolle Buch.

Zürich Zsolt Keller

SZRKG. 99 (2005)


	Rezensionen = Comptes rendus

