Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift fur Religions- und Kulturgeschichte = Revue
suisse d'histoire religieuse et culturelle = Rivista svizzera di storia
religiosa e culturale

Herausgeber: Vereinigung fur Schweizerische Kirchengeschichte
Band: 99 (2005)

Buchbesprechung: Rezensionen = Comptes rendus
Autor: [s.n]

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REZENSIONEN — COMPTES RENDUS






Rezensionen — Comptes rendus 491

Ernst Tremp/Karl Schmuki/Theres Flury (Hg.), Karl der Grosse und seine Gelehrten.
Zum 1200. Todesjahr Alkuins (7804). Katalog zur Ausstellung in der Stiftshibliothek St.
Gallen (22. Dezember 2003 — 14. November 2004), St. Gallen, Verlag am Klosterhof,
2004, 144 S. mit 36 I11. (Auslieferung durch die Stiftsbibliothek).

Anléasslich des 1200. Todesjahres Alkuins (¥804) fand in der Stiftsbibliothek St. Gallen
eine Ausstellung unter dem Titel «Karl der Grosse und seine Gelehrten» statt. Ein handli-
cher Katalog erschien zu diesem kulturellen Ereignis.

Der angelsidchsische Gelehrte Alkuin von York traf 781 auf einer Gesandtschaftsreise
nach Rom mit Konig Karl zusammen. Im darauf folgenden Jahr folgte er der Einladung
des Konigs an seinen Hof zu Aachen. Als Leiter der dortigen Hof- oder Palastschule un-
terrichtete er hervorragend begabte junge Minner, die zukiinftige geistliche und weltliche
Elite des Frankenreiches. Er wurde zu Karls engstem Berater in kulturellen Belangen. Un-
ter seinem Einfluss erliess Karl der Grosse Verordnungen, um das Bildungsniveau im
Frankenreich zu heben. Unter Alkuins Leitung wurde das Fundament zur geistigen Erneu-
erung des Frankenreiches gelegt: Die christliche Religion, die Kirche mit ihren Amtstri-
gern und die gemeinsame Kult- und Bildungssprache Latein sollten das innere Bindeglied
dieses europidischen Grossreiches werden. Schulen und Bibliotheken an den Bischofskir-
chen vermittelten das nétige Wissen.

Alkuin war wihrend anderthalb Jahrzehnten wichtigster theologischer und wissen-
schaftlicher Berater des Konigs und die zentrale Gestalt eines internationalen Gelehrten-
kreises am Hofe Karls. Er war wesentlich an der Ausarbeitung und Formulierung konigli-
cher Erlasse beteiligt. Seine letzten Jahre verbrachte er als Abt in der Abtei St. Martin in
Tours, wo er einige seiner bedeutendsten Werke schrieb. Die St. Galler Stiftsbibliothek
verfligt iber eine reiche Sammlung von Briefen Alkuins an Karl den Grossen, Mitglieder
der koniglichen Familie und bedeutender Personlichkeiten in Abschriften, terner eine
Dogmatik («De fide sanctae et individuae trinitatis») sowie weitere Werke Alkuins didak-
tischer und poetischer Art.

Aus dem Umfeld Karls des Grossen sind weitere Gelehrte mit bedeutenden Werken in
der Ausstellung vertreten: Der Langobarde Paulus Diaconus mit verschiedenen Werken,
darunter einem Gedicht iiber den Comersee («Incipiunt versus in laude Larii laci»),
Theodulf von Orléans, ein Westgote aus Spanien, mit Gedichten aus der Verbannung in
Angers an Bischof Modoin von Autun, Bischof Jesse von Amiens (Anleitung fiir die
Spendung der Taufe), Ansegis von Fontenelle (Sammlung von Gesetzestexten Karls des
Grossen und Ludwigs des Frommen), Haito, Bischof von Basel und zugleich Abt von
Reichenau (Kapitular mit Bestimmungen iiber Lebenswandel und Amtstitigkeit der Pries-
ter seines Bistums), Bischof Halitgar von Cambrai (Bussbuch, das zur Durchsetzung einer
einheitlichen Busspraxis im Frithmittelalter diente).

Ein Prunkstiick der Ausstellung war die Wachstafel Karls des Grossen, die hundert
Jahre nach dem Tode des Kaisers nach St. Gallen gelangte, wo sie vom Ménch Tuotilo
beschnitzt und zu kostbaren Einbidnden fiir das von Sintram geschriebene «Evangelium
oblongum» gefertigt wurde. Der wohl beriihmteste Schiiler Alkuins war Hrabanus Mau-
rus, der Erzbischof von Mainz. Spitere Generationen haben ihm den Ehrentitel «Praecep-
tor Germaniae» gegeben. Er schuf Werke wie «Vom Lob des heiligen Kreuzes» und «In-
stitutio clericorum». Eine spezielle Vitrine war dem Andenken Papst Gregors des Grossen
gewidmet, dessen 1400-jahriges Todesdatum 2004 ebenfalls gefeiert wurde. Seine zahl-
reichen Werke wurden im Kloster St. Gallen viel gelesen.

Ein schmerzlicher Schatten lastet heute noch auf der Stiftsbibliothek St. Gallen. Es
fehlen gewichtige Werke ihres Bestandes: Zahlreiche Binde, die 1712 im Toggenburger-
krieg als Raubgut nach Ziirich entfiihrt worden waren, sind bis heute nicht an ihren Ur-
sprungsort zuriickgekehrt und der rechtmissigen Eigentiimerin, der Stiftsbibliothek, zu-
riickerstattet worden. Im Jahrhunderte langen Streit zwischen St. Gallen und Ziirich wand-

SZRKG, 99 (2005)



492 Rezensionen — Comptes rendus

te sich der Ostschweizer Stand im September 2002 an den Bundesrat mit dem Ersuchen
um freundeidgendssische Vermittlung. In St. Gallen (und anderswo) hoftt man auf eine
giitliche Einigung, damit die unrechtmdssig in Ziirich zuriickbehaltenen Werke endlich in
die Stiftsbibliothek heimkehren und dadurch die Integritit des UNESCO-Weltkulturerbes
St. Gallen erreicht werden kann.

Meggen/Luzern Alois Steiner

Praedicatores, Inquisitores I. The Dominicans and the Medieval Inquisition. Acts of the
Ist International Seminar on the Dominicans and the Inquisition, 23-25 February 2002,
Rom, 2004 (=Dissertationes historicae, Fasc. 39), 816 S., Abb.

Das Generalkapitel des Dominikanerordens, das vom 13. Juli bis 4. August 1998 in Bo-
logna tagte, «erinnerte sich mit Bedauern an die Rolle, die einige der Mitglieder des Or-
dens in den Ungerechtigkeiten der Inquisition gespielt hatten, und empfahl, dass das His-
torische Institut des Ordens und eine Gruppe von Historikern, die an einer neuen Ordens-
geschichte arbeiten, diese Rolle iiberpriiften, um die Erinnerung des Ordens zu reinigen
und ihn auf eine Suche nach der Wahrheit zu schicken, bei der die Beurteilung der Leute
Gott allein iiberlassen wird». In der Folge kam es im Februar 2002 zu einem ersten inter-
nationalen Seminar, das der mittelalterlichen Inquisition gewidmet war; im Mirz 2004
sollte auch ein zweites Seminar mit dem Thema «Die Dominikaner und die Inquisition in
Spanien, Portugal und Amerika» stattgefunden haben, dessen Akten indessen noch nicht
erschienen sind. Grado Giovanni Merlo (Predicatori ¢ inquisitori. Per I’avvio di una re-
flessione, S. 13-31) setzt die Tatsache, dass die Dominikaner in den 1230er Jahren mit
dem «officium haereticae pravitatis» betraut wurden, in Beziehung zu den Herrschafts-
anspriichen der damaligen Pépste (S. 28). Werner Maleczek (Innozenz 111., Honorius III.
und die Anfinge der Inquisition, S. 33—43) weist darauf hin, dass «der Kreuzzug und die
Reinhaltung des Glaubens oder umgekehrt, der Kampf gegen die Héaresie» Herzensan-
liegen Papst Innozenz’ 11I. waren und dass die Karriere Gregors 1X., der die Dominikaner
mit der Inquisition betraute, unter Innozenz III. begann und sich unter Honorius III
fortsetzte; die Verlagerung der Haretikerverfolgung von den Bischéfen auf das Papsttum
war dann eigentlich nur mehr ein logischer Schritt. Giovanni Viarengo (Gli inquisitori e
frate Giordano di Sassonia, S. 45-84) tiberpriift die Ordenstradition, wonach Jordan von
Sachsen, der Nachfolger des hl. Dominikus in der Leitung des Dominikanerordens, keinen
Anteil an der entstehenden Inquisition hatte, da Papst Gregor IX. sich nicht an ihn
richtete, als er einzelne Dominikaner mit dieser Aufgabe betraute. Lorenzo Galmés Mas
OP (San Ramon de Penyafort y la inquisicién en la alta Catalunya, S. 85-103) legt Wert
darauf, dass Raymund von Penafort (1180-1275), obwohl er 1222 dem Dominika-
nerorden beigetreten und 1230 von Papst Gregor IX. zu seinem Poenitentiar ernannt wor-
den war, nie pépstlicher Inquisitor und in seinem Denken eher der bischéflichen als der
pipstlichen Inquisition verpflichtet war. Thomas Scharff (Die Inquisitoren und die Macht
der Zeichen. Symbolische Kommunikation in der Praxis der mittelalterlichen dominikani-
schen Inquisition, S. 111-143), geht von den Aussagen dominikanischer Inquisitoren des
13. und 14. Jahrhunderts aus, die «sich als eine kleine, verfolgte Gruppe im Kampf gegen
einen iibermichtigen Gegner schilderten, gegen den sie immer wieder nur knapp und mit
Gottes Hilfe bestehen konnten» (S. 112), und erklért diese Haltung dadurch, «dass viele
Harndlungen der Inquisition, gerade wenn es um <Macht> und <Autoritdty dieser Institution
geht, abseits vom Selbstbild der Inquisitoren hdufig einen ausgepridgten symbolischen
Charakter haben» (S. 121), so etwa die Inszenierung der Urteilsverkiindigung (sermo ge-
neralis) oder auch der Folter, bei der es nicht nur darum geht, «gerichtlich verwertbare,
«<wahre> Tatbestinde zu eruieren», sondern Machtverhiltnisse zu inszenieren (S. 139f.).

SZRKG, 99 (2005)



Rezensionen — Comptes rendus 493

Laut M. Michele Mulchahey (Summae inquisitorum and the Art of Disputation: How the
Early Dominican Order Trained its Inquisitors, S. 145-156) gab es bei den Dominikanern
keine spezielle Ausbildung zum Inquisitor, wohl aber zum Beichtiger, und die Aufgabe
des Inquisitors wuchs aus derjenigen des Beichtigers heraus. Marina Benedetti (Frate Lan-
franco di Bergamo, gli inquisitori, I'ordine e la curia Romana, S. 157-204) studiert auf-
grund des Rechnungsbuches von Lanfranco von Bergamo, Inquisitor in Pavia 1292-1305,
die Beziehungen zwischen den Inquisitoren und dem Orden einerseits und der rémischen
Kurie andererseits. Peter Segl (Dominikaner und Inquisition im Heiligen Rémischen
Reich, S. 211-248) befasst sich einmal mehr mit den Anfingen der Inquisition in
Deutschland (Konrad von Marburg), geht aber auch auf die Neuorganisation der domini-
kanischen Inquisition in Deutschland ein, die nach der von Konrad von Marburg ange-
richteten Katastrophe in der zweiten Hailfte des 14. Jahrhunderts durch Papst Urban V.
(1362-1370) und Kaiser Karl 1V. (1346/49-1376) vorgenommen wurde, bis zu Heinrich
Kramer alias Instititoris, dem Verfasser des «Hexenhammers». Pawet Kras (Dominican
Inquisitors in medieval Poland [14th—15th c.]. S. 249-309) untersucht die pipstliche In-
quisition in Polen, die 1318 durch Papst Johannes XXII. eingerichtet wurde und die im-
mer eng mit den Bischofen und dem weltlichen Arm zusammenarbeitete, bis in die Refor-
mationszeit. Sie hat zwar keine Inquisitionsakten hinterlassen, aber es gibt doch viele
Dinge, die in Polen sehr viel klarer zu sein scheinen als im Westen. Im Anhang (S. 289
309) wird eine Liste der dominikanischen Inquisitoren im mittelalterlichen Polen (1318-
1500) mit 37 Nummern gegeben. Klaus-Bernward Springer (Dominican Inquisition in the
Archdiocese of Mainz [1348-1520], S. 311-393) beschiftigt sich mit den Neuanféngen
der pépstlichen Inquisition in Deutschland in der zweiten Hélfte des 14. Jahrhunderts und
insbesondere im Erzbistum Mainz, die den Dominikanern der Provinzen Teutonia und
Saxonia oblag (siehe die Ubersichten S. 354-358 und 386-389). Walter Senner OP (How
Henricus Institoris became Inquisitor for Germany: The Origin of Summis desiderantis
affectibus, S. 395-406) vergleicht die Bulle, die als Ausgangspunkt der frithneuzeitlichen
Hexenverfolgungen gilt, mit der Supplik, die im Archivio Segreto Vaticano, Reg. Suppl.
842, fol. 223r-v, liegt (und die S. 404406 wiedergegeben ist), und findet, dass die papst-
liche Kanzlei nicht nur das barbarische Latein verbessert, sondern auch die Aufgabe und
die Kompetenzen der Inquisitoren Kramer und Sprenger priziser umschrieben habe. Mi-
chael Tavuzzi OP (Lorenzo Soleri da Sant’Agata OP [0b. ca. 1510]: The «inquisitor cu-
manus» of the Malleus Maleficarum. A Biographical Note, S. 407-420) identifiziert den
«Inquisitor von Como», der im «Hexenhammer» nicht weniger als vier Mal vorkommt,
mit Lorenzo (Soleri) da Sant’Agata, der 1483 zum Inquisitor von Vercelli, Como, Ivrea
und Novara emannt worden war, und gibt weitere biographische Einzelheiten, die iiber
die blosse Identifizierung durch Joseph Hansen 1901 hinausgehen. Laurent Albaret (/n-
quisitio heretice pravitatis. L’inquisition dominicaine dans le midi de la France aux Xllle
et XIVe siecles ou la premiére inquisition pontificale, S. 421-—446) meint, dass die Wahl
auf die Dominikaner als Inquisitoren gefallen sei, weil diese als «hommes de la prédica-
tion par excellence» galten und weil sie in Siidfrankreich bereits fest verankert waren, und
dass die Inquisitoren dem romischen Stuhl direkt unterstellt wurden, um den Orden an-
gesichts des wachsenden Widerstandes gegen die Inquisition zu entlasten; die Inquisitoren
lebten denn auch gewissermassen am Rande des Ordens und ihre Tétigkeit wurde von
thren Mitbriidern nicht eigentlich wahrgenommen oder sogar kritisiert. Albaret bedauert,
dass die Geschichte der Inquisition in den letzten Jahren zu sehr von den Spezialisten der
Hiresien geschrieben worden sei, die sie zu sehr als repressiv und zuwenig als persuasiv
geschildert hitten. Peter Biller (Bernard Gui, Sex and Luciferianism, S. 455-470) ver-
sucht zu erkliren, warum Bernard Gui in seinem Inquisitorenhandbuch die Waldenser in
Zusammenhang mit dem Luziferianismus bringt, und meint, dass dieser auf Reisen von
Siidfrankreich nach Italien von den piemontesischen Waldensern gehért habe, denen —

SZRKG, 99 (2005)



494 Rezensionen — Comptes rendus

allerdings erst am Ende des 14, Jh. — weniger Teufelsanbetung als viel Sex zugeschrieben
wurde. Caterina Bruschi (Gli inquisitori Raoul de Plassac e Pons de Parnac e I'inchiesta
tolosana degli anni 1273-80, S. 471-493) untersucht die Verhortechnik der beiden Inqui-
sitoren aufgrund der in der Collection Doat tberlieferten Inquisition und findet dass die
beiden von der Standartmethode abgewichen seien und eine Technik entwickelt hitten,
die sich an die Angeklagten und ihre Situation angepasst habe. Ludwig Vones (Papst Ur-
ban V. [1362-1370] und die dominikanische Inquisition, S. 495-511) kann zeigen, dass
die Initiative Papst Urbans V. sich nicht auf das Reich beschrinkte, sondern dass er auch
neue Inquisitoren fiir die Kirchenprovinzen Lyon, Vienne, Emorun, Tarentaise und Be-
sangon, fiir Carcassonne, fiir die Provence, die Dauphiné und Savoyen ermannte. Beson-
ders fruchtbar war die Zusammenarbeit mit Kaiser Karl V., der die Inquisition aus seiner
bohmischen Heimat kannte; hier kam es zu einer dhnlichen Synergie zwischen geistlicher
und weltlicher Gewalt wie in den Anfingen der Inquisition im 13. Jh. Bernard Montagnes
OP (Les inquisiteurs martyrs de la France méridionale, S. 513-538) geht den im Dienst
ermordeten Dominikanerinquisitoren nach, wie sie im 17. Jahrhundert in Stammb4umen
abgebildet wurden, die den Dominikanerstammbdumen nachempfunden waren, und insbe-
sondere den 1242 in Avignonet ermordeten Dominikanerbriidern des Konvents von Tou-
louse. Jaume de Puig 1 Oliver (Nicolas Eymerich, un inquisidor discutido, S. 545-593)
studiert das Verhiltnis zwischen dem «Directorium» Eymerichs und der Verurteilung des
Ramon Llull (1376) sowie den Prozess, den die Stadt Valencia 1388 gegen Eymerich sel-
ber fiihrte, nicht zuletzt, weil dieser behauptet habe, dass es dort viele Héretiker gebe.
Claudia Heimann (Quis proprie hereticus est? Nicolas Eymerichs Hiresiebegriff und
dessen Anwendung auf die Juden, S. 595-624) zeigt im Riickgriff auf frithere Traktate
Eymerichs, dass dieser den Héresiebegriff tatsdchlich in Richtung Juden ausgedehnt hat,
aber auch, dass dies weniger innovativ als vielmehr schriftliche Fixierung bereits gelten-
der Praxis war. Francesco Quaranta (L’inquisizione e gli Italo-greci, S. 625-641) schil-
dert, wie in Folge der Einfilhrung der Inquisition in Siiditalien (die erst nach dem Ende
der staufischen Herrschaft moglich wurde) der bis dahin tolerierte griechische Ritus unter-
driickt wurde; die dominikanischen Inquisitoren wurden dabei durch die Franziskaner un-
terstiitzt, die in Siiditalien {iber ein ganzes Netz von Konventen verfligten und die
schliesslich auch die Inquisition iibemahmen. Andrea Errera (Il rempus gratiae, 1 domeni-
cani e il processo inquisitoriale, S. 655—680) betont, dass das inquisitoriale Verfahren
rechtmissig nirgends festgelegt war — deshalb auch die Unregelméssigkeiten eines Robert
le Bourgre oder Konrad von Marburg — und dass die Praxis erst seit Mitte des 13. Jahr-
hunderts in Inquisitorenhandbiichern niedergelegt wurde, und erldutert dies am Beispiel
des «tempus gratiae sive indulgentiae», das von den itineranten Dominikanerinquisitoren
in Siidfrankreich erfunden wurde, um einen Prozess tiberhaupt in Gang zu bringen, eine
Einrichtung, deren empirischer Ursprung noch in den Inquisitorenhandbiichern von Ber-
nard Gui und Nicolas Eymerich zu erkennen ist. Riccardo Parmeggiani (L’inquisitore Flo-
rio da Vicenza, S. 681-699) zeichnet die Laufbahn von Florio da Vicenza nach, der von
1265 bis 1270 Prior des Dominikanerkonvents von Vicenza, dann Subprior des Konvents
von Venedig und schliesslich von 1278 bis 1293 Inquisitor in der Dominikanerprovinz
Lombardei war und in dieser Eigenschaft 1279 in Parma eine Revolte ausloste, die dazu
fiihrte, dass die Dominikaner die Stadt bis 1288 verlassen mussten (Ernennungsurkunde
und ein ihm zugeschriebenes Urteil im Anhang abgedruckt). Augustine Thompson OP
(Lay versus Clerical Perceptions of Heresy: Protest Against the Inquisition in Bologna,
1299, S. 701-730) schildert anschaulich und spannend den Aufruhr, der im Mai 1299
durch die Verurteilung von zwei angeblich riickfdlligen Héaretikern (Kathareranhéingern)
in Bologna zum Scheiterhaufen ausgeldst wurde, und schliesst, dass dieser nicht grund-
sdtzlich gegen die Inquisition gerichtet war, sondern eher gegen die Behandlung zumin-
dest eines der beiden verurteilten Minner, des Borsenmachers Bompietro di Giovanni, der

SZRKG, 99 (2005)



Rezensionen — Comptes rendus 495

ein geschitzter Freund und Nachbar war und dem der Inquisitior vor dem Tod die Kom-
munion verweigert hatte. Der Widerstand brach indes rasch zusammen und die Dominika-
ner sanken in der Gunst der Leute nur sehr voriibergehend. Alfonso Esponera Cerdan OP
(Los dominicos y la inquisicion medieval segun la Historia de la santa Inquisicion [1589—
92] de V. J. Antist OP, S. 731-752), befasst sich mit der ungedruckt gebliebenen «Ge-
schichte der heiligen Inquisition», die der spanische Dominikaner Vicente Justiniano An-
tist in den Jahren 1586-1592 geschrieben hatte und die eine Briicke zwischen der mittel-
alterlichen und der neuzeitlichen spanischen Inquisition schligt und in der er den hl. Do-
minikus als den ersten Apostolischen Inquisitor und Konrad von Marburg als Mértyrer be-
zeichnet. Simon Tugwell OP (The Downfall of Robert le Bougre, OP, S. 753-756) be-
zieht eine Geschichte in den dominikanischen «Vitas fratrum» auf Robert le Bougre und
denkt, dass der Orden sich damit selber von seinem Mitbruder und «exzessiven» Inqui-
sitor distanzieren wollte.

Nicole Bériou (Conclusions, S. 757-780) weist im Verein mit Grado G. Merlo darauf
hin, dass es der Wille der Pipste war, der die Inquisition ins Leben gerufen habe und dass
man auch den Anteil der Franziskaner, der Bischofe und insbesondere auch der weltlichen
Autoritdten daran untersuchen miisste. Andererseits scheine der Orden der Dominikaner
die thm von den Pipsten aufgebiirdete Aufgabe widerspruchslos auf sich genommen und
auch in seine Geschichte integriert zu haben (Beitridge von Alfonso Esponera Cerdan und
Bernard Montagnes); entsprechend hitte sich der Widerstand jeweils auch gegen die Kon-
vente und den Orden gerichtet, und nicht nur gegen die einzelnen Inquisitoren. Der Orden
sel stolz gewesen auf seine Mitglieder, die ihre ganzen intellektuellen Krifte in den Dienst
ihrer Aufgabe gestellt hitten (Beitrige von Andrea Errera und Thomas ScharfY); es hitte
aber auch ordensinterne Kritik an Exzessen gegeben (Beitrag von Simon Tugwell).
Nichtsdestoweniger gelte es Anstoss zu nehmen an der Heftigkeit und Gewalttdtigkeit,
mit der ein Orden, der ausgezogen war, die Welt zu bekehren, seine « Wahrheit» durch-
setzte, und diese miissen in den Kampf um die Orthodoxie eingebettet werden, den die
Kirche seit dem Hochmittelalter gegen das Bose an sich fiihrte.

Am Schluss stellt sich die Frage, ob dies nun wirklich ein Neubeginn in der Erfor-
schung der mittelalterlichen Inquisition sei. Bei vielen Vortrigen — und zwar nicht nur
von Dominikanern — sind apologetische Tendenzen spiirbar, die eigentlich nicht mehr zu
sein brauchten, wenn man den Gegenstand ganz neu angehen wiirde. Ausserdem leuchtet
die Anordnung der Aufsdtze — auch wenn sie dem urspriinglichen Programm des Se-
minars entspricht — nicht ein; anzustreben wire vielmehr eine chronologische Anordnung
(die Vortrage iiber Heinrich Kramer alias Institutoris am Schluss); dann wiirden auch die
noch zu schliessenden Liicken besser sichtbar. Aber selbst dann bliebe etwas ausgespart,
was Werner Maleczek in einer Diskussion nach Ablauf von drei Vierteln des Seminars die
«moralische Seite» genannt hat: «Non basta accumulare dati, nomi, processi, inquisizioni
dei domenicani, altri frati e cosi via. [...] Secondo me ¢ necessario porsi la domanda che
gli storici normalmente evitano, quella del lato morale. Non mi referisco al giudizio mo-
rale che abbiamo sull’Inquisizione medievale e che spero unanime: era un orrore. Vorrei
parlare del giudizio morale che i nostro antenati medievali portarono contro la violenza
nelle persecuzioni di un delitto di fede.» Maleczek fragt also nach dem zeitgendssischen
Widerstand als moglichem Massstab fiir die Beurteilung der Inquisition, und hier hatte
das Seminar — gerade im letzten Viertel — auch einiges zu bieten (Beitrdge von de Puig i
Olivier, Parmeggiani und Thompson), doch miissten dieser Ansatz und diese Widerstinde
wohl ernster genommen werden, als man dies auf dem Seminar getan hat. Also einerseits
vielleicht ein systematischeres Vorgehen bei der Erforschung der mittelalterlichen Inqui-
sition (in Form eines Lexikons?), und andererseits ein (noch!) kritischeres.

Freiburg Kathrin Utz Tremp

SZRKG, 99 (2005)



496 Rezensionen — Comptes rendus

Wolfgang Behringer, Witches and Witch-Hunts. A Global History, Cambridge/Malden
MA, Polity Press, 2004 (=Themes in History), 337 S.

Das vorliegende Buch verdient seinen Untertitel — «A Global History» — insofern, als es
sich nicht auf die européischen Hexenverfolgungen beschrinkt, sondern auf die ganze Ge-
schichte und alle fiinf Kontinente eingeht; die Chronologie, die am Anfang gegeben wird,
reicht denn auch von «sorcery scares in the Roman Empire (350-80)» zu «witch craze in
Mozambique, related to HIV infections (2002)». Die Hexerei wird als anthropologisches
Phéinomen mit einer historischen Dimension behandelt, und die rationalistische Idee, dass
es Hexerel nie gegeben habe, wird als europazentrisch qualifiziert (S. 8). Im zweiten Ka-
pitel mit dem Titel «The Belief in Witchcraft» stellt Behringer denn auch fest, dass He-
xerel fur denjenigen real war, der an sie glaubte (S. 44). Die Hexenverfolgungen (Kap. 3)
sind eine logische, aber nicht zwangslaufige Folge aus dem Glauben an Hexerei (S. 47).
Den Hintergrund zum Beginn der Hexenverfolgungen im Spatmittelalter sieht der Autor
in einer Klimaverschlechterung (S. 61, 65, 68), die zuerst in den Alpen spiirbar wurde und
die bis in die frithe Neuzeit, die hohe Zeit der Hexenverfolgungen (Kap. 4), andauerte (S.
871.). Die Verfolgungen standen denn auch in einer gewissen Relation zu den Wetter-
schwankungen, von denen man glaubte, dass sie von Hexen verursacht worden seien (S.
104, 1131, 116, 124, 127, 131, 137, 1591f.). Sie lassen sich aber auch in Bezichung zum
religiosen Klima setzen, denn es fillt auf, dass besonders die erste Generation von Bi-
schofen, die im Geist der katholischen Reform erzogen worden waren, sich als Hexenver-
folger hervortat (S. 119). Die Verfolgungen griffen auch auf die Kolonien iiber, weniger
auf die spanischen in Siidamerika als auf die englischen in Nordamerika (Salem, 1692) (S.
143ff.). Ein weiteres Kapitel ist der zeitgenossischen Kritik an den europiischen Hexen-
verfolgungen gewidmet (Kap. 5). Behringers Buch schliesst jedoch nicht mit dem Ende
der europdischen Hexenverfolgungen, sondern fihrt, in der Perspektive einer «Global His-
tory», mit Hexenjagden im 19. und 20. Jahrhundert fort (Kap. 6). Ebenso wie der Hexen-
glaube wurde auch die Kritik daran in die Kolonien gebracht, wo die Abschaffung der
Verfolgungen indessen als Massnahme zum Schutz der Hexen missverstanden wurde (S.
196). Ebenso erstaunlich — oder eben vielleicht auch nicht — ist, dass mit der Entkolonia-
lisierung die Hexenverfolgungen zunahmen, und erst recht seit Afrika — seit den 1970er
Jahren — in eine wirtschaftliche Krise geriet (S. 211ff.). Obwohl sich dieses Phinomen vor
den Augen der Zeitgenossen abspielt, weiss man doch mehr tber die historischen euro-
pdischen Hexenjagden als iiber diese zeitgendssischen afrikanischen (S. 216). Absolut le-
senswert ist auch Kapitel 7 iiber die «neuen Hexen», die feministische Bewegung, die
ebenfalls in den 1970er Jahren in den USA einsetzte und inzwischen zu einer richtigen
Religion geworden ist, mit der ersten Generation von Kindern, die darin aufgewachsen
sind; der Autor meint denn auch, dass diese «neuen Hexen» erstaunt sein wiirden, wenn
sie wiissten, wie viel traditionelle Hexerei es noch gebe (S. 240). Das Buch ist sehr dicht
geschrieben, sowohl im wortlichen Sinn (einfacher Abstand) als auch im iibertragenen
Sinn, und es ist nicht immer ganz einfach, dem Autor zu folgen, aber die Miihe lohnt sich.
Verarbeitet ist eine grosse Menge von Literatur, die Bibliographie zihlt nicht weniger als
37 Seiten (S. 278-315), in kleinem Abstand. Das Buch ist fast ebenso multifunktional wie
die Hexerei selber (S. 26).

Freiburg Kathrin Utz Tremp

Rainer Decker, Hexen. Magie, Mythen und die Wahrheit, Darmstadt, Primus Verlag,
2004, 128 S., Abb.

Beim vorliegenden Buch handelt es sich um das Begleitbuch zu einer dreiteiligen Fern-
sehserie, die im Sommer 2004 vom ersten deutschen Fernsehen ausgestrahlt wurde und
die auch Spezialisten mit Gewinn verfolgen konnten, auch (oder gerade weil) das Buch —

SZRKG, 99 (2005)



Rezensionen — Comptes rendus 497

trotz seines ambitiosen Titels — nicht beansprucht, im Besitz der «Wahrheit» zu sein
(siche S. 118). Es bietet vielmehr einen niitzlichen und anschaulichen Uberblick iiber das
Phidnomen der Hexenverfolgungen und seine Erforschung. Tendenziell ist einzig der Ver-
such, das Papsttum aus der Entwicklung der Hexenverfolgungen herauszuhalten, doch hat
der Autor in einem eigenen Buch mit dem Titel «Die Pdpste und die Hexen. Aus den ge-
heimen Akten der Inquisition» (Darmstadt 2003), gezeigt, dass die Pipste in der Tat we-
nig mit den Hexenverfolgungen zu tun hatten, wie sie im 17. Jahrhundert in Deutschland
durchgefiihrt wurden, und dass zwei Mitglieder der «Heiligen und universalen Kongre-
gation der Inquisition», der Kardinal Marzio Ginetti und Monsignore Francesco Albizzi,
die 1636 in Deutschland weilten, entsetzt waren, als sie «ausserhalb der Mauern mehrerer
Dérfer und Stidte unzihlige Pfahle errichtet» sahen, «an die gefesselt arme und iiberaus
bedauernswerte Frauen als Hexen von den Flammen verzehrt worden waren» (S. 74). Ob
dies allerdings auch schon fiir die Zeit des «Hexenhammers» galt (S. 36, 37, 42), sei da-
hingestellt. Richtig ist, dass der Autor des «Hexenhammers», Heinrich Kramer (Insti-
toris), die Hexenverfolgungen den weltlichen Behérden iibertragen wollte und dass ihm
dies auch gelang; er war praktisch der letzte Inquisitor in Deutschland, und die Inquisition
wurde gegen die protestantische Ketzerei nicht eingesetzt (S. 42, 46). Luther selber stand
in der gemissigten Tradition des «Canon Episcopi», er glaubte wohl an die Wirklichkeit
des Schadenszaubers, nicht aber an den Hexenflug (S. 48), aber trotzdem nahmen die He-
xenverfolgungen nach dem Augsburger Religionsfrieden (1555) auch in den protestanti-
schen deutschen Territorien einen Aufschwung (S. 51). Gleichzeitig erhoben sich auch
schon die ersten «warnenden Stimmen», so diejenige von Johannes Weyer, der 1563 ein
Buch mit dem Titel «De praestigiis daemonum» herausgab (S. 53). Innerhalb des deut-
schen Reiches konzentrierten sich die Hexenverfolgungen in «Gebieten mit relativ gering
entwickelter Staatlichkeit, also in den Kleinterritorien West- und Siidwestdeutschlands,
und in den grosseren Ldndern, wo Adel und Stadte die Strafgerichtsbarkeit in eigener
Regie ausiibten wie zum Beispiel im stark vom landsédssigen Adel geprigten Mecklenburg
mit ca. 2000 Hinrichtungen» (S. 55). Ein «Blick {iber den deutschen Tellerrand» (S. 72f.)
zeigt, dass die Hexenverfolgungen in Italien, wo die Hexenprozesse von der pépstlichen
Inquisition gefiihrt wurden (S. 74), und in Spanien, wo die Hexerei als Problem der Seel-
sorge galt (S. 76), nicht im Entferntesten die gleichen Ausmasse annahmen wie in
Deutschland. Anfang 17. Jahrhundert erliess der Vatikan eine Hexenprozess-Instruktion,
deren Verfasser zwar die Existenz von Hexen nicht in Frage stellten, aber diese doch eher
fiir harmlose Zauberinnen als fiir Teufelbiindnerinnen hielten (S. 79). Laut den Sitzungs-
protokollen der Glaubenskongregation, die der Forschung seit 1996 zuginglich sind, wur-
den Mitte des 17. Jahrhunderts Hexenkinder aus dem biindnerischen Valsertal dem Inqui-
sitor von Mailand iibergeben, um sie vor der Hinrichtung zu retten (S. 81-84). Die pépst-
liche «Instructio» wurde auch verschickt und 1661 in Einsiedeln ins Deutsche iibersetzt
(S. 84-86). Nichtsdestoweniger fanden die letzten Hinrichtungen in der Schweiz statt, so
diejenige der Magd Anna Goldi 1782 in Glarus. In der Aufklarung traten an die Stelle der
alten neue Vorurteile und Mythen. So schob der preussische Rechtsgelehrte Christian
Thomasius (1655—-1728) die Schuld an den Hexenverfolgungen dem Papsttum und seinen
Inquisitoren zu (S. 94) und rechnete Gottfried Christian Voigt, Stadtsyndikus in Quedlin-
burg, 1784 die Gesamtzahl der in Deutschland, Frankreich, Spanien, Italien und England
zwischen 600 und 1700 hingerichteten Hexen auf 9°442°994 Menschen «hoch» (S. 97f.).
Goethe verband im «Faust» den Hexensabbat mit dem Blocksberg, dem Brocken im Harz,
und der Walpurgisnacht (S. 98f.), und die Briider Grimm schufen die Marchenhexe, in der
sie Uberreste germanischer Mythologie sahen, «die durch das Christentum fast zur Un-
kenntlichkeit entstellt worden sei» (S. 100). Von noch viel falscheren Voraussetzungen
ging Himmlers wihrend der Nazizeit erstellte Hexenkartei aus, die bis 1944 33’000 Fille
aus 270 Archiven und Bibliotheken verzeichnete (S. 111). An offenen Fragen nennt der

SZRKG, 99 (2005)



498 Rezensionen — Comptes rendus

Autor abschliessend diejenigen nach soliden Zahlen, nach den Konjunkturen der Hexen-
verfolgungen, nach dem hohen Frauenanteil, nach Sozialstrukturen und Konflikten und
schliesslich nach der Psychologie von Zeugen, Angeklagten und Richtern.

Freiburg Kathrin Utz Tremp

Dissidences religieuses et sorcellerie: une spécificité montagnarde? Communications pre-
sentées lors de la table ronde préparatoire du colloque «Religion et montagne en Europe,
de I’Antiquité a nos jours», organisées par 1'Université de Toulouse-Le Mirail et la labo-
ratoire d’anthropologie de Toulouse (EHESS) a Toulose le 15 novembre 2001, in: Heresis,
39 (automne/hiver 2003), S. 9-134.

Bei den hier anzuzeigenden Aufsatzen handelt es sich um die Beitrage, die am 15. Nov.
2001 an der Universitit Toulouse-Le Mirail zum erwidhnten Thema gehalten wurden. Die-
ses Kolloquium wiederum diente der Vorbereitung eines umfassenderen, das inzwischen
(Ende Mai/Anfang Juni 2002) in Tarbes stattgefunden hat; die Akten sollen in zwei Bén-
den erscheinen (S. Brunet, N. Lemaitre, éd., Clergés, communautés et famille des mon-
tagnes d’Europe, und S. Brunet/D. Julia/N. Lemaitre, Montagnes sacrées d’Europe, beide
Paris 2004). Serge Brunet (Introduction, S. 12—-17) geht von der Vermutung aus, dass «les
fortes contraintes de I’environnement montagnard font que les peuples des montagnes,
comme les peuples des bords de mer étudiés par Alain Cabantous (Le ciel dans la mer.
Christianisme et civilisation maritime, XVIe-XIXe siécle, Paris 1990), n’ont pas tout a
fait la méme fagon de se comporter — et peut-étre de croire, risqueraient certains — que
ceux des plaines et des villes». Er postuliert, «de sortir de I'unicité de la croyance telle
qu’elle est exprimée par I'autorité ecclésiale et d’en envisager sa variabilité», und bezieht
sich dabei auf das von William Christian Jr. formulierte Konzept der «local religion»
(Local Religion in Sixteenth Century Spain, Princeton 1981). Brunet formuliert das
«Paradox einer Berglandschaft, die einerseits an ihrem Glauben festhilt und manchmal
sogar als konservativ und widerspenstig beschrieben wird und die andererseits religidse
Abweichungen und Phinomene wie die Hexerei hervorbringt» und erinnert an die Ka-
tharer von Montaillou, die Waldenser der Alpen und des Luberon und schliesslich die He-
xen des Labourd. Sind diese Phidnomene darauf zuriickzufiihren, dass die Berge haufig als
Riickzugsgebiete dienten, oder auf die Neigung der Bergbevélkerung, an Archaischem
festzuhalten, oder auf besondere Formen der Frommigkeit? Pierrette Paravy (La sorcel-
lerie, une spécialité¢ montagnarde? Le cas du monde alpin occidental. A propos d’un ouv-
rage récent, S. 19-33) ist eine Rezension der fiinf dltesten Texte zur Hexerei, die das Se-
minar fur mittelalterliche Geschichte der Universitdt Lausanne kiirzlich herausgegeben
hat (L’imaginaire du sabbat. Edition critique des textes le plus anciens [1430 c¢.—1440 c.],
réuni par M. Ostorero, A. Paravicini Bagliani, K. Utz Tremp, Lausanne 1999). Diese flinf
altesten Texte entstammen alle dem Alpenraum (in einem weiteren Sinn) und scheinen
deshalb die Vermutung zu unterstiitzen, dass insbesondere die friihe Hexerei eine «spéci-
alité montagnarde» sei. Heterodoxie ist in den Alpen bereits seit der gregorianischen Re-
form bekannt, und die Antwort der Kirche bestand — seit Innozenz III. (1198-1216) — in
Inquisition und intensivierter Predigt, beides durch die damals neuen Bettelorden. Das
Resultat war die «Erfindung des Sabbats» (I’invention du sabbat). Trotzdem z&gert Pier-
rette Paravy, die Hexerei als eine «spécialité montagnarde» zu verstehen, denn frithe He-
xenverfolgungen hat es auch ausserhalb der Alpen gegeben (z. B. in Arras um 1460). Pilar
Jimenez Sanchez (Catharisme ou catharismes? Variations spatiales et temporelles dans
’organisation et dans I’encadrement des communautés dites «cathares», S. 35-61) unter-
scheidet vier Zonen und fiinf Perioden des Katharismus (oder eben der Katharismen, siehe
Tableau récapitulatif S. 61), ohne zu wissen (oder zu erwéhnen), dass es eine entspre-

SZRKG, 99 (2005)



Rezensionen — Comptes rendus 499

chende Diskussion («Valdismo o valdismi») auch in Bezug auf die Waldenser gibt. Zum
Thema tragt sie nur insofern bei, als sie den sterbenden Katharismus in den Bergen (Mon-
taillou) situiert. Nelly Poustomis-Dalle (Le langage des pierres: I'iconographie de portails
romans des sept vallées [Hautes-Pyrénées], S. 63-76) ist eine kunstgeschichtliche Arbeit
und behandelt ein Ensemble von romanischen Portalen der zentralen Télern der Pyrenden,
deren Tympani meist mit einem Chrismon versehen sind. Gabriel Audisio (Unité et dis-
persion d’une diaspora européenne: les vaudois [XVe-XVle siecles], S. 77-89) stellt die
Frage nach der Identitdt der Waldenser in Raum und Zeit. Die Verfolgung durch die In-
quisition fithrte dazu, dass die Hiresie sich von der Stadt auf das Land verschob. Am
Ende des Mittelalters gab es zwei grosse Fliigel, die deutschen und die romanischen Wal-
denser, die durch ihre jeweiligen Wanderprediger zusammengehalten wurden und die
eigentlich nur sehr wenig voneinander wussten. Jean-Pierre Albert (Croire et ne pas croi-
re. Les chemins de I'hétérodoxie dans le Registre d'inquisition de Jacques Fournier, S.
91-106) beschiftigt sich mit den rund zehn heterodoxen Fillen des Inquisitionsregisters
des Bischofs Jacques Fournier (1317-1325), die seiner Ansicht nach beweisen, dass die
Menschen nicht einfach die Empfinger von religiésen Nachrichten - orthodoxen oder
hiretischen — waren, sondern dass sie sich mit einem gewissen gesunden Menschenver-
stand die Dinge selber zurecht legten und somit das betrieben, was die heutigen Religi-
onssoziologen «bricolage des croyances» nennen. Dazu trug bei, dass sie in threr Mitte
Hiretiker wussten, Katharer und Waldenser, die bewusst anders als orthodox dachten und
glaubten, weiter ein relativ heftiger Antiklerikalismus und schliesslich Uberreste von tra-
ditionellem Glauben.

Wieder niher an das eigentliche Thema des Bandes riickt Frangois Bordes (Montagne
et sorcellerie au pays basque et en Béarn, S. 107-114). Er stellt ganz klar die Fragen,
erstens ob es eine Hexerei der Berge und entsprechend eine Hexerei der Ebenen gebe,
zweitens welchen Platz die Berge im Diskurs der Richter und der Hexen einndhmen und
drittens ob die Berge in seinem Untersuchungsgebiet bei der Entwicklung der Hexerei
einen bevorzugten Platz eingenommen hitten. Die erste Frage wird ganz klar verneint,
wihrend sich bei der zweiten herausstellt, dass das Gebirge — aber auch das Meer —
tatsdchlich im Diskurs der Richter (insbesondere Pierre de Lancre) einen wichtigen Platz
einnimmt (was im iibrigen mit den Beobachtungen, die anhand der dltesten Texte zum
Sabbat gemacht wurden, iibereinstimmt, siche L’imaginaire du sabbat, 511-513). Man
glaubte bis ins 19. Jahrhundert, dass der Hagel im Gebirge entstiinde, das man deshalb mit
Schutzkapellen versah, deren Kapline die Gewalt hatten, das Wetter zu beschworen. In
Beantwortung der dritten Frage fiihrt Bordes aus, dass Hexenverfolgungen zwar im Bas-
kenland in den Bergen stattgefunden hitten, im Béarn aber in der Ebene, dass mutmassli-
che Hexen sich aber nicht selten vor den Verfolgungen in die Berge gefliichtet hitten. Der
Autor stellt einen grundlegenden Unterschied zwischen den franzésischen Richtern und
denen des spanischen Navarra fest, fiir welche letztere das Gebirge tatsidchlich ein be-
vorzugter Wohnort von Hexen darstellte, wihrend die franzdsischen es vor allem als Mis-
sionsgebiet sahen. Das Gebirge war nicht der Ort, wo die Hexerei sich entwickelte, aber
manchmal bot es Schutz und Fluchtmdéglichkeiten. Martin Gelaberto Vilagran (La sor-
cellerie catalane a I’époque moderne, S. 115-128) unterscheidet zwischen «discours ratio-
naliste» und «discours démonologique». Im ersten wird von der Hexerei ein Bild entwor-
fen, das sich nicht gross von demjenigen unterscheidet, das vom frithmittelalterlichen
«Canon episcopi» verworfen wurde, was nicht zuletzt damit zusammenhéngt, dass die
spanischen Inquisitoren eher Juristen als Theologen und Humanisten waren. Aber auch im
«discours démonologiste», im Zusammenhang mit den Verfolgungen von 1610 bis 1614,
findet im Grund nur eine «Verteufelung» von altertiimlichen Vorstellungen wie der Wil-
den Jagd statt, nicht aber eine Verbreitung des Bildes von der Hexensekte, wie es sonst im
Europa der frithen Neuzeit verbreitet war. Bezeichnend ist, dass der «discours rationa-

SZRKG, 99 (2005)



500 Rezensionen — Comptes rendus

liste» vor allem in den Ebenen Kataloniens verbreitet war, der — immerhin gemdssigte —
«discours démonologique» in den Bergen, die im Zuge der katholischen Reform «innen-
missioniert» wurden. Nicole Lemaitre (Conclusion, S. 129-134) pladiert fiir eine «Umde-
finierung» des Gebirges: «LLa montagne comme le désert ou la mer, est d’abord non pas
un espace geographique mais une fagon d’habiter, de se poser des questions, de s’appro-
prier des savoirs et de les transmettre dans un milieu fragile et incertain.»

Freiburg Kathrin Utz Tremp

Alain Boureau, Satan hérétique. Naissance de la démonologie dans |'Occident médiéval
(1280-1330), Paris, Odile Jacob, 2004, 319 S.

Es ist das erklirte Ziel des vorliegenden handlichen, broschierten Buches, aufzuzeigen,
dass die Angst vor dem Teufel nicht einen immanenten Aspekt des mittelalterlichen
Christentums darstellt, sondern erst an der Wende vom 13. zum 14. Jahrhundert (1280-
1330) auftauchte (S. 10). Dabei geht es letztlich um die Anfange der Hexenverfolgungen,
die in den Jahren 1430-1450 einsetzen und die sich ohne die Angst vor dem Teufel nicht
erkldren lassen. Die Ddamonologie ist eine Wissenschaft, die nicht erst mit dem «Hexen-
hammer» (1486) einsetzt, und auch nicht mit den ersten theoretischen Texten zu den He-
xenverfolgungen (zeitgleich mit den ersten Verfolgungen), sondern spitestens mit der
Bulle mit den Anfangsworten «Super illius specula», die Papst Johannes 1326/1327 er-
lassen hat. Darin wurden gewisse magische Praktiken (wie die Herstellung von Bildern)
und die Anrufung des Teufels zur Héresie erkldrt, und zwar aufgrund von Gutachten, die
der Papst 1320 von zehn Theologen und Kanonisten hatte erstellen lassen. Dies aber be-
deutete, dass auch magische Praktiken in Zukunft durch die Inquisition, die Sonderge-
richtsbarkeit fiir die Haresie, bekdmpft werden konnten. Die Angst Papst Johannes’ XXII.
vor der Magie ldsst sich auf den Aufschwung zuriickfiihren, den Kiinste wie die Astro-
logie und Alchemie seit dem 13. Jahrhundert genommen hatten. Fiir Johannes XXII. aber
waren diese magischen Kiinste eng an die Anrufung von Ddmonen gebunden.

Im zweiten Kapitel seines Buches geht Boureau ndher auf die Gutachten ein, die
1326/1327 zum Erlass der Bulle «Super illius specula» gefiihrt hatten, insbesondere auf
dasjenige des Franziskaners Enrico del Carretto, das den Pakt mit dem Teufel als Analo-
gie und zugleich Gegensatz zum gottlichen Sakraments begritf. Es kommt nicht von un-
gefdhr, dass den Anhidngern des Teufels nachgesagt wurde, dass sie die Taufe und die
Eucharistie, die beiden wichtigsten der sieben katholischen Sakramente, pervertierten. In
diesen beiden Sakramenten konnte man eine Ubereinkunft, einen Bund sehen, den Gott
mit den Glaubigen geschlossen hatte und den der Teufel jetzt zu imitieren versuchte. Ei-
nen Pakt mit dem Teufel zu schliessen, war schon nur deshalb hiretisch, weil man damit
dem Teufel dhnliche Krifte wie Gott zutraute.

Der «sakramentelle Pakt», wie Boureau ihn nennt, ist wesentlich bedngstigender als
der «normale» Pakt, den er im dritten Kapitel anhand der Legende von Theophil be-
schreibt. Er weist aber auch auf die Schwurgenossenschaften aller Art hin, die im 13.
Jahrhundert Hochkonjunktur hatten und die von den Autoritdten — weltlichen und kleri-
kalen — als «Verschworungen», Komplotte, schlechte «Pakte» wahrgenommen wurden. In
diesem Zusammenhang weist Boureau auch auf den «Pakt» («convenenza») hin, welchen
die Katharergldubigen mit den «Perfekten» schlossen, wenn sie im Augenblick ihres To-
des durch das «consolamentum» in die Sekte aufgenommen werden wollten, und ebenso
auf die Reihe von «imagindren» Komplotten (Leprose, Juden, Hexer und Hexen), die
Carlo Ginzburg in seinem Buch tiber die Anfinge der Hexenverfolgungen («Storia nottur-
na», 1989) fir das 14. Jahrhundert vorgeschlagen hat. Letztlich aber geht — etwa beim
Franziskaner Pierre de Jean Olivi — der Pakt auf den Bund zwischen Gott und den Men-

SZRKG, 99 (2005)



Rezensionen — Comptes rendus 501

schen zuriick, einen Bund nicht zwischen Gleichgestellten, sondern zwischen einem hoch-
sten Meister und vielen Niedriggestellen, ein Bund, der eher absolutistische als «demokra-
tische» Tendenz hat.

Im vierten Kapitel befasst Alain Boureau sich mit den Anfingen der scholastischen
Damonologie bei Thomas von Aquin, insbesondere im Traktat «De malo», den dieser
1272 am Ende seines Lebens verfasste. Das neue Interesse am Teufel und den ithn umge-
benden Damonen erkldrt sich nicht zuletzt aus den dualistischen Héresien des 13. Jahr-
hunderts, insbesondere dem Katharismus, zu welchem die Theologen Stellung beziehen
mussten, aber auch aus den eschatologischen Szenerien, welche die franziskanischen Spi-
ritualen in der Nachfolge von Joachim von Fiore entwarfen und bei welchen der Teufel
und die Damonen eine wichtige Rolle spielten. Und schliesslich war die Ddmonolgie die
Kehrseite der «Angeologie», der Lehre von den Engeln, die ebenfalls von der Scholastik
entwickelt worden war und die kiirzlich von Tiziana Nani-Suarez neu erforscht worden ist
(Les Anges et la philosophie. Subjectivité et fonction cosmologique des substances sépa-
rées a la fin du Xllle siecle, Paris 2002).

Das flinfte Kapitel ist der Rolle gewidmet, welche die Didmonen in den Heiligspre-
chungsprozessen von Anfang des 14. Jahrhunderts spielten (Kanonisationsverfahren von
Pierre von Morrone, Louis von Anjou, Thomas von Cantiloupe, Thomas von Aquin, Chi-
ara von Montefalcone, Yves Hélory, Nikolaus von Tolentino und Raymond von Penya-
forte). Es ldsst sich beobachten, dass die Ddmonen in den Wundererzdhlungen eine schon
recht grosse Rolle spielten (etwa bei Besessenheit), dass sie aber durch die kurialen Frage-
kataloge gewissermassen in Schacht gehalten, eingedimmt wurden; die gelehrte Kultur
versuchte auf die volkstiimliche einzuwirken. Es ist denn vielleicht auch nicht zufillig,
wenn die Heiligsprechung Nikolaus® von Tolentinos, des ersten Heiligen des Augustiner-
eremitenordens, in dessen Leben die Heilung von Besessenen eine relativ grosse Rolle
spielte, nicht auf Anhicb zustande kam, sondern erst im 15. Jahrhundert.

In Kapitel 6 und 7 vergleicht Boureau die Figur des Besessenen zunichst mit der-
jenigen des Schlafwandlers und dann mit derjenigen des Mystikers bzw. der Mystikerin,
und zwar anhand der heiligen Chiara von Montefalcone und Angela von Foligno. Chiara
trug in ithrem Herzen die Leidenswerkzeuge Christi eingegraben, und Angela hatte im
Jahr 1291 in der Franziskanerkirche von Assisi ein Bekehrungserlebnis, das sehr nach ei-
nem Anfall von Besessenheit aussah. Es war eine Pandorabiichse, die sich hier 6ftnete,
und die Kirche versuchte so lange wie mdéglich, den Deckel darauf zu halten, zum
Beispiel mit der Verdammung der Hiresie vom Freien Geist auf dem Konzil von Vienne
(1311/1312).

Im Epilog spinnt der Autor an diesen Gedanken weiter. Eine wichtige Frage ist, wa-
rum der Funken erst hundert Jahre nach der Entfesselung der Damonen um 1320 iiberge-
sprungen ist und die ersten Hexenverfolgungen ausgeldst hat (ein Phanomen, das Jean-
Patrice Boudet als «retard a 1’allumage» bezeichnet hat). Einen der Griinde fiir diesen
«retard» sieht Boureau im Widerstreben sowohl von weltlichen als auch von kirchlichen
Autorititen, die Inquisition einzuschalten (Papst Johannes XXII. selber hegte ein tiefes
Misstrauen gegentiber der Inquisition), einen weiteren in der Tatsache, dass eschatolo-
gische Gedanken zu Beginn des 14. Jahrhunderts erst bei einer Minderheit (franziskani-
sche Spirituale) verbreitet waren und dass es erst die Kalamititen des 14. Jahrhunderts
(Pest und Schisma) brauchte, um eine weitere Offentlichkeit fiir sie empfinglich zu ma-
chen. Die Idee vom Pakt mit dem Teufel fiihrte — laut Boureau — zur Vorstellung von
einem Netz von Hiretikern, unerbittlichen Gegnern der katholischen Einheit, von denen
am Ende des 14. Jahrhundert klar war, dass sie sich nicht wiirden bekehren lassen. «Unbe-
kehrbar» (und unbelehrbar) erschienen den Zeitgenossen sowohl Waldenser als auch He-
xer und Hexen, und Boureau argumentiert damit, dass die ersten Hexenverfolgungen dort
stattfanden, wo auch Hiretiker verfolgt wurden (oder worden waren), nimlich in der Dau-

SZRKG, 99 (2005)



502 Rezensionen — Comptes rendus

phiné und in den Pyrenden. Der Autor kann aber nicht erkldaren, warum es auch im Wallis
(das er iibrigens der Didzese Lausanne zurechnet...) zu frithen Hexenverfolgungen ge-
kommen ist, obwohl dort nie Haretiker verfolgt worden waren. Er behauptet weiter, dass
in Savoyen keine frithen Hexenverfolgungen stattgefunden hitten und tibersieht dabei das
savoyische Aostatal und die Arbeit von Silvia Bertolin und Ezio Gerbore iiber die dor-
tigen Hexenverfolgungen (Rezension SZRKG, 98 [2004], S. 223/224). Die Abwesenheit
von Hexenverfolgungen in Savoyen aber fiihrt er darauf zuriick, dass hier eine starke
weltliche Macht am Werk gewesen sei, die Hexenprozesse nicht zugelassen hitte, eine
Behauptung, die er immerhin nicht zu generalisieren wagt.

Der Epilog weist uns auf die Schwichen des sonst sehr anregenden Buches hin: Es
vernachlédssigt zumindest ein wichtiges Element im Prozess, der von der Entstehung der
Didmonologie im 13. Jahrhundert zu den Anfiangen der Hexenverfolgungen im 15. Jahr-
hundert fiihrte: die Haresie und die hdretische Sekte. Boureau kommt zwar immer wieder
auf den Katharismus zu sprechen (S. 46f., 110f., 129f., 198), er kennt ihn aber nicht wirk-
lich und hat deshalb nicht gesehen, dass der Dualismus nicht einfach iiber dem ganzen
christlichen Mittelalter schwebt (wie er S. 90 behauptet), sondern dass er einen essenti-
ellen Hintergrund — und Widerpart — fiir vieles abgab, was im 13. Jahrhundert neu gedacht
wurde. Noch viel weniger weiss Boureau tiber das Waldensertum, was er etwa durch die
Aussage beweist, dass die Waldenser Ende des 14. Jahrhunderts tberall in Europa zu-
genommen hitten (S. 264). Es geht auch nicht an, Waldenser sowie Hexer und Hexen auf
die gleiche Stufe zu stellen und zu sagen, dass sie an den gleichen Orten verfolgt worden
seien, denn Waldenser hat es wirklich gegeben, Hexer und Hexen aber nicht; es besteht
hier ein fundamentaler Unterschied, tiber den noch griindlich nachgedacht werden muss.
Die Frage, warum der Funke erst hundert Jahre nach der Bulle «Super illius specula»
libergesprungen ist, bleibt weiter zu beantworten, wihrend zu den Anfangen der Dimono-
logie und zur Hiretisierung der Magie doch Wesentliches gesagt ist. Dem Buch ist auch
etwas abtriglich, dass es letztlich aus verschiedenen Aufsitzen besteht, die der Autor be-
reits frither verdffentlich hat, ohne indessen genau mitzuteilen, welcher Aufsatz welchem
Kapitel zugrunde liegt (siehe S. 15); trotzdem bleibt es ein fiir die Erforschung der mittel-
alterlichen Voraussetzungen flir die Hexenverfolgungen wichtiges Buch.

Freiburg Kathrin Utz Tremp

Michael Tonsing, Johannes Malkaw aus Preussen (ca. 1360 — 1416). Ein Kleriker im
Spannungsfeld von Kanzel, Ketzerprozess und Kirchenspaltung, Warendorf, Fahlbusch
Verlag, 2004 (=Studien zu den Luxemburgern und ihrer Zeit, Bd. 10), IX+473 S.

Es ist zu begriissen, dass Michael Tonsings Konstanzer Dissertation aus dem Jahr 1995,
die bislang einzig in Form von Mikrofichen greifbar war, jetzt auch als Buch erschienen
ist. Der Verfasser zeichnet darin das bewegte Leben des um 1360 geborenen Klerikers Jo-
hannes Malkaw nach, der zwar aus der zum Deutschordensstaat gehérenden Stadt Stras-
burg an der Drewenz stammte, dessen Wirken sich jedoch auf die Rheinlande konzen-
trierte. Malkaw ist an sich kein Unbekannter: Seine Person «in das Gedichtnis einer brei-
teren wissenschaftlichen Offentlichkeit gerufen» hatte nimlich, wie Tonsing in seiner
Einleitung (S. 4) schreibt, bereits der verdienstvolle Regional-, Waldenser- und Inquisiti-
onshistoriker Herman Haupt, der 1884 zwei grundlegende Beitrdge zu Malkaw veroffent-
iichte. Auf einer breiteren Quellenbasis, unter besonderer Beriicksichtigung der jeweiligen
lokalen Kontexte beleuchtet nun Michael Tonsing Malkaws Biographie neu, wobei seine
Arbeit alles bis anhin zu dieser Person Geschriebene ersetzt.

Deren Lebensweg ldsst sich nur vor dem Hintergrund des Grossen abendlédndischen
Schismas 1378-1417 verstehen, gibt es doch eine Konstante, die Malkaws wechselvolle

SZRKG, 99 (2005)



Rezensionen — Comptes rendus 503

Laufbahn wie ein roter Faden durchzieht: das bedingungslose Einstehen fiir das rémische
Papsttum, dessen aggressive Propagierung Malkaw mitunter in ernstliche Schwierigkeiten
brachte. Am detailliertesten lassen sich die Reaktionen auf seine Predigten am Beispiel
von Strassburg im Elsass zeigen, wo Malkaw 1390/1391 von seinen Feinden mit letztlich
unhaltbaren Ketzereivorwiirfen iiberzogen und in einen langwierigen Héresieprozess ver-
wickelt wurde. Malkaw geisselte dort die Anhdnger der avignonesischen Obddienz als
Schismatiker, iiberschiittete zugleich aber auch die «Neutralen», die sich aus dem Streit
der Pépste heraushalten wollten, mit Vorwiirfen. Dies allein kann die erbitterte Feind-
schaft, mit der man Malkaw in Strassburg begegnete, jedoch noch nicht erkldren: Zum
einen befanden sich die erkldrten Parteigdnger von Clemens VII. in der Stadt in der Min-
derheit, zum anderen lassen sich unter Malkaws strassburgischen Gegnern auch Anhédnger
der romischen Obddienz identifizieren, allen voran der Dominikaner Nikolaus Béckler,
Inquisitor im Mainzer Erzbistum, zu dem auch die Diézese Strassburg gehorte.

Was Malkaw in den Augen seiner Widersacher so gefihrlich machte, war demnach
nicht nur seine dezidierte Unterstiitzung des romischen Papstes Bonifaz 1X., obwohl die
stadtische Obrigkeit einen vorsichtigen, in der Obddienzfrage neutralen Kurs zu steuern
versuchte, sondern auch der Umstand, dass er wortgewaltig «die Gleichgiiltigkeit der
Strassburger Geistlichkeit, vor allem der Mendikanten, gegeniiber den unter der stidti-
schen Bevolkerung herrschenden sittlichen Missstinden» anprangerte (S. 28). Der Ge-
genschlag erfolgte in Form eines gegen Malkaw gerichteten Inquisitionsverfahrens, in
dem der Ordens- und der Weltklerus, der Rat sowie der Bischof zusammenspannten, die
einen durch den Prediger hervorgerufenen Aufruhr fiirchteten. Die Affire zog sich bis
1394 hin, als die Haresieanschuldigungen in den Augen eines von der Universitit Heidel-
berg berufenen Gutachterkollegiums in sich zusammenfielen, womit eine zwei Jahre zu-
vor vom selben Gremium ergangene Qualifizierung umgestossen wurde. In der Zwischen-
zeit war Malkaw von Bonifaz IX. zum pipstlichen Ehrenkaplan ernannt worden, was von
den Protektionen zeugt, die er genossen haben muss.

Es ist miissig, an dieser Stelle Malkaws weiteren Lebensweg resiimieren zu wollen,
auf dem er 1411 in K&ln erneut in einen — ungleich weniger gut belegten — Ketzerprozess
hineingezogen wurde. Michael Tonsing hat simtliche bekannten Quellenstiicke zu Mal-
kaw (insgesamt flinfundsechzig) zusammengetragen und legt sie entweder ediert oder als
Regest vor. In seiner Untersuchung verdichtet er das versammelte Material auf minutiése
Weise zu einer Lebensbeschreibung, die geistes- und lokalgeschichtliche Exkurse enthilt,
die iiber das eigentliche Thema hinaus Giiltigkeit haben. Insbesondere aber kommt dem
Autor das Verdienst zu, die Handlungstriger der beiden gegen Malkaw inszenierten Pro-
zesse prosopographisch erfasst zu haben, wodurch sich entlarvende Erkenntnisse zum po-
litischen «Subtext» der Verfahren gewinnen liessen. Insgesamt legt Michael Tonsing mit
seinem Malkaw-Buch eine hdchst aufschlussreiche Monographie vor, die bei aller Wis-
senschaftlichkeit auch spannend zu lesen ist. Dem gegeniiber wiegen die wenigen for-
malen Einwiénde, die man anbringen konnte, leicht.

Bern Georg Modestin

Stefan Weiss, Rechnungswesen und Buchhaltung des Avignoneser Papsttums (1316—
1378). Eine Quellenkunde, Hannover, Hahnsche Buchhandlung, 2003 (=Monumenta Ger-
maniae Historica, Hilfsmittel, 20), 254 S.

«Ainsi, comme les actes publics et privés, comme les textes historiographiques, les do-
cuments financiers sont et doivent étre objets d’étude diplomatique». Cette citation de
Jean Favier, mise en exergue, caractérise parfaitement la perspective dans laquelle se
place I’ouvrage de Stefan Weiss. Il entreprend en effet une étude diplomatique attentive

SZRKG, 99 (2005)



504 Rezensionen — Comptes rendus

des registres comptables de la papauté d’Avignon, décrivant les différents types de regis-
tres, leur format, I’écriture des scribes, les remarques ajoutées lors de la vérification des
comptes, etc. Loin d’étre un exercice un peu sec, cet ouvrage fait apparaitre comment les
documents tels qu’ils sont conservés aujourd’hui ont été produits, a quels besoins et stra-
tégies ils répondaient sur le plan comptable, comment leur présentation a évolué au cours
de la période étudiée, et enfin ce qu’ils traduisent de la maniere de gérer propre a chaque
pontificat.

L’approche est d’autant plus intéressante que I’époque étudi€e est cruciale pour le per-
fectionnement de la comptabilité, pour la papauté comme ailleurs en Europe. Les premiers
livres, encore isolés, contenant recettes et dépenses de |’administration financiére centrale
de la papauté remontent au pontificat de Boniface VIII. Les différences entre ces premiers
registres et ceux de Jean XXII — les comptes sont deés lors conservés de fagon continue —
sont déja si grandes qu’elles nécessitent un premier chapitre: passage d’un enregistrement
chronologique a une subdivision systématique en sous-titres, introduction de sommes a la
fin de chaque titre, changement de format des registres qui, de longs et étroits, par-
viennent a une plus grande largeur. A partir de Jean XXII, les livres de comptes systé-
matiques sont conservés en plusieurs exemplaires, le plus souvent trois; les livres chro-
nologiques continuent a étre tenus, méme s’ils ne sont plus reliés. Le nombre de docu-
ments comptables ainsi produits justifie la démarche de ’auteur, qui décrit pontificat par
pontificat, de Jean XXII a Grégoire XI, et année par année, les livres de comptes qui nous
sont parvenus. Malgré son caractére plutdt technique, cette énumération s’avére passion-
nante, tant elle révele d’indices et d’observations sur le fonctionnement concret de 1’admi-
nistration financiere.

La période est marquée par une constante évolution. Ainsi, sous Benoit XII, I’auteur
montre entre autres que les attributions changent au sein de la Chambre: le trésorier est
désormais responsable de la surveillance de la comptabilité, alors que le camérier, dont les
fonctions sont devenues essentiellement politiques, n’effectue plus que le contrdle final
des comptes. Sous Clément VI, Stefan Weiss est attentif aux effets sur la conservation des
documents d’un changement de trésorier, I’influence des hommes sur la maniere de tenir
les comptes pontificaux étant un constat récurrent de cette étude. En outre, tant les livres
chronologiques que les livres systématiques deviennent plus grands, les registres chrono-
logiques prenant le format des anciens livres systématiques et ces derniers des dimensions
encore plus grandes qui leur valent le nom de «libri magni». La gestion des ressources
sous Clément VI est I’objet d’un excursus, intitulé «Wo blieb das Geld Benedikts XII.?
Kreative Buchfiihrung unter Clemens VIL», qui montre comment, sous Clément VI, les
recettes ne suffisant plus, on se met a puiser dans les réserves constituées par Benoit XII.
Si les bilans des comptes annuels peuvent faire croire a une bonne santé des finances pon-
tificales, les inventaires du trésor pontifical montrent que Clément VI y a largement puisé,
dépensant 2/5 de plus chaque année de son pontificat que ce qu’indiquent ses livres de
comptes; il laissa a ses successeurs des caisses pratiquement vides. Signe des difficultés
financiéres dues notamment a la politique de son prédécesseur, Innocent VI passera, au
cours de la troisiéme année de son pontificat, & une comptabilité mensuelle. Cette nou-
veauté fera perdre de I’importance aux livres systématiques, qui seront abandonnés défini-
tivement sous Grégoire XI.

Aprés ce parcours chronologique, une derniere partie de I’ouvrage replace les livres de
comptes étudiés dans le systéme de la comptabilité pontificale, par rapport aux comptabi-
lités des acheteurs pontificaux, aux registres de quittances, etc., abordant également des
questions comme 1’état de ’art de calculer a la curie. L’ouvrage se termine par une liste
détaillée des livres de comptes pontificaux conservés aux Archives vaticanes, avec cotes,
courte description, esquisse du contenu et renvoi le cas échéant a une édition. Un réper-
toire des manuscrits cités et un index des noms et des lieux viennent compléter le tout.

SZRKG, 99 (2005)



Rezensionen — Comptes rendus 505

En un mot, I’ouvrage de Stefan Weiss est un outil de travail indispensable pour s’y re-
trouver dans la multiplicité des sources comptables de la papauté d’Avignon. L’approche
diplomatique, souvent appliquée aux actes mais pas aux documents financiers, se révele
un outil de premier plan pour entrer dans ce type de sources, d’autant que I’auteur sait
maintenir en éveil I'intérét du lecteur par des récapitulations et de brefs excursus. On ne
peut donc qu’étre heureux que ce livre, qui aurait di former le chapitre introductif d’un
ouvrage sur |’approvisionnement en vivres de la cour papale a Avignon, ait pris une exis-
tence autonome.

Berne Clémence Thévenaz Modestin

Volker Reinhardt, Francesco Guicciardini (1483-1540). Die Entdeckung des Wider-
spruchs, Gottingen/Bern, Wallstein/Stampfli, 2004 (=Kleine politische Schriften, Bd.
13), 208 S.

Die beiden bedeutendsten florentinischen Denker der Renaissance sind ohne Zweifel
Niccoldo Machiavelli (1469-1527) und Francesco Guicciardini (1483-1540). Wihrend
Machiavelli mit seinem «Il principe» noch heute in aller Munde ist, geriet sein Kon-
trahent allméhlich in Vergessenheit, obschon ihn Eduard Fueter in seiner «Geschichte der
neueren Historiographie» 1911 gebiihrend wiirdigte.

Volker Reinhardt hat den ambitiésen Versuch unternommen, den «nicht gelesenen
Klassiker» aus dem Schatten des Vergessens herauszuholen. Keine leichte Aufgabe, da in
Italien nicht einmal die Textgrundlagen dieses Denkers und Historikers aufgearbeitet
sind. Guicciardini erlebte die Umbruchsituation in Florenz und Italien ab 1494 aus bevor-
zugter Position, gehorte er doch, in engem Kontakt zu den Medici, zur politischen Elite
von Florenz. Er war schon frith Botschafter seiner Vaterstadt in Spanien. Giovanni de’
Medici wurde 1513 Papst (Leo X.). Dieser berief Guicciardini im Alter von 33 Jahren
zum Regierungschef von Modena, spéter auch von Parma und Reggio Emilia; dort be-
friedete er erfolgreich die politischen Verhiltnisse. Spater wurde er vom andern Medici-
Papst Clemens VII als Sekretar verwendet. Aus solcher Tétigkeit gewann der Florentiner
die Erkenntnis, man miisse zuerst selber praktischer Politiker gewesen sein, um Ge-
schichte schreiben zu konnen. Als Papst Paul IIl. ihm nochmals hohe Amter antrigt,
schldgt er diese zugunsten der Geschichtsschreibung aus. Er ist jetzt hoch geehrt, aber
weitgehend einflusslos. Nach einem 1539 erlittenen Schlaganfall stirbt Guicciardini.

Mit dem Tode Lorenzo de’ Medici 1494 begann das Drama Italiens. Die florentini-
sche Republik wurde zur Tyrannis. Der Monch Savonarola wandte sich gegen den sitten-
losen Papst Alexander VI. Savonarola scheitert, wahrend dem Bdsewicht auf dem Papst-
thron alles zu gelingen scheint.

1512 glaubt Guicciardini im «Discorso di Logrogno» eine bis in die wesentlichen
Einzelheiten ausgefiithrte Verfassung fiir ein Florenz ohne die Medici gefunden zu haben,
mit welcher, Patrizier und Mittelstand miteinander verklammert, die Fehler der Vergan-
genheit vermieden wiirden. Ein Jahrzehnt spéater hat sich im «Dialogo del reggimento di
Firenze» die 1512 noch selbstsichere Meinung des Autors verfliichtigt. Sein Wunsch
einer klugen Elitenherrschaft hat sich als Illusion erwiesen. Der Autor lehnt auch die
weltliche Macht des Papsttums ab, obschon er in spateren Jahren als dessen politischer
Ratgeber fungierte.

Das Jahr 1527 mit dem Sacco di Roma ist ein traumatisches Wendejahr. Die Hoff-
nung auf ein Gleichgewicht der Michte in Italien ist verloren gegangen. Guicciardini
geht mit Clemens VII., der in der Engelsburg nach der Pliinderung Roms als Gefangener
weilt, hart ins Gericht. Mit dem Niedergang Italiens verschiebt sich der Entscheidungs-
schwerpunkt aus Italien heraus. Die Reformation betrachtet er als Gegengewicht zur un-

SZRKG, 99 (2005)



506 Rezensionen — Comptes rendus

umschrinkten doppelten Macht des Papsttums «in spiritualibus et temporalibus», ob-
schon er sie ablehnt. Zudem steht der Kirchenstaat einem italienischen Nationalstaat un-
tiberwindlich entgegen.

Guicciardini ist der Ansicht, der Historiker sollte der Geschichte seiner eigenen Zeit
verpflichtet sein, weswegen er seine «Storia d’ltalia» begann. Den ersten Medici-Papst
Leo X. schildert er als skrupellosen Machtpolitiker. Der andere Medici-Papst Clemens
VII. besass ein bedédchtiges Naturell, zwar mit einem scharfen Verstand, aber ohne die
Kraft zur Entscheidung. Guicciardini kritisiert auch den franzosischen Konig Ludwig
XII., der von seinem alles beherrschenden Ziel, Mailand zu erobern, gepragt ist. Aus
Geiz soll er den eidgendssischen Honoratioren, welche fiir die Anwerbung von Séldner-
kontingenten als unverzichtbare Makler und Vermittler auf traten, die dringend ge-
wiinschte Aufstockung ihrer Pensionen verweigert haben. Die Konsequenz war die Sper-
re von eidgendssischen Soldnern fiir diesen Konig. Daraus folgte die Vertreibung der
Franzosen aus Oberitalien und letztlich ein Biindnis von Schweizern mit dem Papst, das
in Gestalt der Pépstlichen Schweizergarde bis heute fortbesteht.

Voiker Reinhardt hat in dieser anregenden, jedoch nicht leicht zu lesenden Studie die
Gestalt des Florentiners Francesco Guicciardini dem deutschsprachigen Leser erschlos-
sen.

Meggen/Luzern Alois Steiner

Andreas Zajic, «Zu ewiger geddchinis aufgericht». Grabdenkmdler als Quelle fiir Memo-
ria und Reprdsentation von Adel und Biirgertum im Spdtmittelalter und in der Friihen
Neuzeit. Das Beispiel Niederisterreichs, Wien/Miinchen, Oldenbourg, 2004 (=Mitteilun-
gen des Instituts fiir Osterreichische Geschichtsforschung, Erginzungsband 45), 404 S.,
14 Abb.

Die kulturhistorische Forschung hat sich in den vergangenen Jahren vermehrt Fragen der
Memoria und der Gruppenreprisentation zugewendet. Vor diesem Hintergrund ist auch
die umfangreiche Studie Andreas Zajics zu sehen, welche sich Grabdenkmilern und
Grablegen als Objekten widmet, die sich in besonderem Masse als Bedeutungstriger
eignen. Sich im wesentlichen beschrinkend auf das Gebiet Niederdsterreichs — als histo-
risch bedeutsames Erzherzogtum Osterreich unter der Enns — gelingt es dem Autor mittels
verschiedener Fragestellungen und methodischer Zuginge an zahlreichen Beispielen,
einen umfassenden Einblick in ein erstaunlich vielschichtiges Thema zu geben.

Das erste Kapitel widmet sich der memoriastiftenden Funktion von Grablegen, wobei
auch das kulturelle Umfeld von Begribnis und Grabmal exemplarisch eingeordnet wird:
Begribniszeremoniell, Leichenpredigten, Grabpflege sowie entsprechende Stiftungen zur
Sicherung von Unterhalt und Fiirsorge. Die Bedeutung gerade von Grabinschriften zur
Identititsstiftung wird von Zajic besonders betont, wobei der Hinweis nicht fehlt, dass
spezifisch kunsthistorische Untersuchungen den Inschriften bis anhin nicht die notwen-
dige Aufmerksamkeit gegeben hitten.

Dass der Wahl des Bestattungsortes grosse Bedeutung zukam, wird im zweiten Kapitel
offensichtlich, wobei die Bestattung «ad sanctos» — innerhalb einer Kirche selbst — so
begehrt wie prestigetrachtig war. Griifte als adelige Erbbegribnisse lassen sich ab dem 16.
Jahrhundert vermehrt nachweisen. Besonders beliebt als Begrabnisstitten waren auch Kir-
chen klosterlicher Konvente, da man sich dort in besonderem Masse des perpetuierten Ge-
betsgedenkens sicher glaubte. Fiir Wien konstatiert der Autor parallel zur Konzentrierung
des osterreichischen Hochadels am kaiserlichen Hof ab dem 17. Jh. eine zunehmende Be-
deutung von Familiengrabkapellen und -griiften in den Kirchen. Europaweit setzten sich
jedoch im Laufe des 18. Jahrhunderts Bestrebungen durch, Bestattungen innerhalb von

SZRKG, 99 (2005)



Rezensionen — Comptes rendus 507

Kirchen und Ortschaften generell zu verbieten. In Niederosterreich geschah dies um
1 783/84 unter Joseph II. Dahinter standen nicht nur hygienische Aspekte, sondern auch
der aufkldrerische Versuch, Totenkult und Memonia zu sikularisieren.

Ein weiteres Kapitel untersucht schliesslich eine Vielzahl von Grablegen und teilt
diese nach formalen Kriterien in verschiedene Kategorien ein, wobei offensichtlich wird,
wie vielgestaltig Grabmalskultur urspriinglich gewesen ist: Von eher einfachen Wappen-
grabplatten, Epitaphen, Totenschilden reicht die Palette bis zu figiirlichen Grabdenkmi-
lern, wobei Zajic flir Niederdsterreich deren aufwendigste Ausflihrung — monumentale
Hoch- und Freigriber — «als kiinstlerische Ausnahmeerscheinungen und Spiegelbilder
hochster Geltungsanspriiche» bezeichnet, flir die sich «keine Nachahmer» fanden. Hier
hitte ein vergleichender Blick auf die romische Grabmalskultur, welche gerade in den
letzten Jahren vermehrter Gegenstand sozial- und kunstgeschichtlicher Forschung war,
fruchtbar sein kénnen. Denn gerade im romischen sozialen Umfeld, welches sich wie
kaum ein anderes durch soziale Konkurrenzsituation geprigt sah, wurden die Grabmdler
tendenziell stets monumentaler und erwies sich die Grabmalskultur generell in kiinstleri-
scher Hinsicht als dusserst innovativ und produktiv.

Das letzte Kapitel bietet schliesslich eine vertiefte Analyse der Grabinschriften, wei-
che sich fir zahlreiche Familiengeschichten oftmals als die dltesten schriftlichen Quellen
uberhaupt erweisen. Zajic konstatiert bei den Inschriften von adeligen und biirgerlichen
Grabmilern jeweils sehr fein ausdifferenzierte Titulaturen, welche auf starke soziale Glie-
derungen verweisen. Entsprechend weist der Autor gerade den Inschriften eine besondere
Rolle bei der Konstruktion adeliger und biirgerlicher Identitit zu. Detaillierte Zeichnun-
gen der Grabmiler und Inschriften finden sich denn auch regelmissig in genealogischen
Dokumenten wieder und wurden nicht zuletzt zur Bekriftigung von Rechtstiteln heran-
gezogen.

Zajics Studie bietet mehr als einen profunden Einblick in die Sepulkrakultur Nieder-
osterreichs: Sie zeigt dic vielfdltigen Moglichkeiten der Auseinandersetzung mit Grab-
malskultur auf und was diese als historische Quellengattung zu bieten hat. Fiir die kiinf-
tige Forschung ist Zajic Werk unverzichtbar, auch aufgrund seines in grossen Teilen, und
von thm selbst konstatierten, Handbuchcharakters. Gerade deswegen hitte man indes
seine kenntnisreichen Ausfiihrungen gerne mit zusétzlichem Bildmaterial illustriert ge-
sehen. Mit dem Autor ist zu wiinschen, dass weitere profunde Studien aus regionaler Per-
spektive folgen werden. An Untersuchungsmaterial sollte es nicht fehlen, findet sich doch
kaum eine iltere Kirche in Europa, welche nicht zumindest ein Grabmal bergen wiirde.

Schattdorf Ulrich Kochli

Ulinka Rublack, Die Reformation in Europa, Frankfurt a.M., Fischer Taschenbuchver-
lag, 2003 (=Europiische Geschichte, 60129), 288 S.

Ulinka Rublack lehrt europdische Geschichte der Frithen Neuzeit an der Universitdt Cam-
bridge/GB. lhre Studie mit dem Titel «Die Reformation in Europa» ist sowohl in der
Reihe «Europdische Geschichte» als auch in einer englischen Ausgabe in der Reihe «New
approaches to European history» erschienen. Sie hat diese Aufgabe an der Stelle von Bob
Scribner iibernommen.

Rublack untersucht «die institutionellen Erfolgsgeschichten von Religionen und ihre
Sinnsysteme aus einer soziologischen und anthropologischen Perspektive». Sie geht vor-
wiegend den beiden Fragen nach: Wie erlangten Luther und Calvin Einfluss? Wie wurden
«die neuen protestantischen Wahrheiten» von den Menschen aller Gesellschaftsschichten
im Alltag rezipiert? Rublack verficht folgende zwei Thesen: Erstens sei der Erfolg von
Luthertum und Calvinismus nur im Zusammenhang der Orte Wittenberg und Genf zu

SZRKG, 99 (2005)



508 Rezensionen — Comptes rendus

verstehen und hinge damit zusammen, dass es den Reformatoren gelang, «die dortigen
institutionellen und menschlichen Ressourcen optimal fiir sich zu nutzen». Zweitens habe
der Protestantismus nicht zu einer «Entzauberung der Welt», wie Max Weber vermutete,
beigetragen, sondern zu einer «Uberzauberung» der Welt bis um 1650, indem er die
Antichrist-, Teufels-, Vorsehungs- und eschatologischen Vorstellungen verstérkt habe.

Im ersten Teil geht Rublack auf «Wittenberg und die neue Wahrheit» ein. Sie be-
schreibt den Aufstieg einer unbedeutenden Stadt, in der sich eine «intellektuelle und pro-
phetische Gemeinschaft» bildete. Insbesondere wurden Luthers Ideen deshalb so rasch be-
kannt, weil er Unterstiitzung von Schliisselpersonen der Stadt hatte wie Melanchthon, Lu-
kas Cranach und Georg Spalatin. Melanchthon, frither Humanist, war Griechischprofessor
an der neu gegriindeten Universitdt Wittenberg. Cranach war Maler und Kunstdirektor so-
wie in den Jahren 1537 bis 1544 Biirgermeister des Ortes. Spalatin war Hofprediger und
furstlicher Sekretdr und handelte als Mittler zwischen Luther und dem Fiirsten. Dank
einer Gruppe treuer Anhidnger, unter denen Johannes Bugenhagen fir den Norden her-
vorragte, verbreitete sich die neue Lehre und prigte vielerorts die Kirchen-, Stadt- und
Staatspolitik, die vom Modell einer charismatischen Leitung ausging. Luther und seine
Gesinnungsfreunde bestimmten die Personalpelitik an der Untversitit und gingen gegen
falsche Propheten vor. Gemiss Rublack hing der Erfolg Luthers mit «spezifischen Macht-
und Selbstdarstellungsstrategien» zusammen. Dazu trugen auch die Religionsgespriche
bei, die als Strategie der Wahrheitsfindung eingefiihrt wurden. Diese neu gefundene
Wabhrheit fiihrte zu einer neuen gesellschaftlichen Ordnung, in der Pfarrer eine Schliissel-
position innehatten. Das Bildungswesen (Sprachen, Bibel, Argumentation) wurde um-
strukturiert. Die Lutherischen ordneten sich einer fest umrissenen Fiithrungsinstanz von
Fiirsten, Behdrden und der Kirche unter. Zudem wurden die weltlichen Vollmachten {iber
die Kirche ausgeweitet. Die Reformation Luthers war zudem eine Studentenreformation.
Viele Studenten der Universitiat Wittenberg trugen Luthers Lehre nach Hause und pfleg-
ten weiterhin den Kontakt zu Luther und Melanchthon. Gleichzeitig hemmte Luthers
eschatologischer Ansatz vorausschauendes Planen. Luthers Blick blieb auf Deutschland
konzentriert.

Der zweite Teil trigt den Titel «Kaiser und Kénigsschwester: Andere Wahrheiten im
Zeitalter der Heterodoxie». Darin stellt Ulinka Rublack fiinf einflussreiche Menschen aus
verschiedenen Lidndern Europas vor, ndamlich Karl V., der von 1519 bis 1555 Kaiser des
Heiligen Rémischen Reiches war, den Humanisten Desiderius Erasmus, den bekanntesten
europdischen Gelehrten jener Zeit, Ulrich Zwingli, den Ziircher Reformator, die Schwes-
ter von Konig Franz von Frankreich, Margarete von Angouléme und Navarra, die fiir
kirchliche Reformen pléddierte, und Martin Bucer, den Strassburger Reformator. Rublack
zeigt, wie diese fiinf Grossen Luthers Einfluss in Europa relativierten. Sie unterscheidet
fiir die Frithphase der reformatorischen Bewegungen vier Typen. In Ziirich wurde durch
Zwingli die erste grosse Stadtreformation ausgeldst. Zweitens bildete Ddnemark als luthe-
risch orthodoxes Land eine Ausnahme in Europa. Drittens formten sich die Reformations-
bewegungen in Frankreich und den Niederlanden bis zur Mitte des 16. Jahrhunderts noch
zu keiner Institution um. Viertens fiihrte in England und Schweden ein Monarch die Re-
formation von oben ein, ohne allerdings die protestantischen Ideen in der Praxis umzu-
setzen.

Der dritte Teil befasst sich mit dem Calvinismus unter dem Titel: «Eine Religion des
Anstands: Die reformierte Wahrheit». Calvin, ein junger, ehrgeiziger Mann, kam zufillig
nach Genf, das sich zur Stadtrepublik entwickelte, ins Exil. Er begann dort kirchliche In-
stitutionen wie die Compagnie des Pasteurs und die Akademic aufzubauen und wuide von
den stiddtischen Autorititen (des Rates, der Schulen) unterstiitzt. Er hielt Tausende von
Predigten und beeinflusste dabei das Pfarrkollegium, die Compagnie des Pasteurs, sowie
die Bevolkerung. Am Ende von Calvins Leben waren etwa die Hilfte der Einwohner

SZRKG, 99 (2005)



Rezensionen — Comptes rendus 509

Genfs Religionsfliichtlinge. Die von Calvin geschaffene Kirche behielt stirker als in Zii-
rich ihre Eigenstindigkeit, arbeitete aber gezielt mit der Stadtrepublik zusammen. Sie
kniipfte an die Ethik an und plddierte fiir Anstand und Masshalten. Es war Brauch, in
einem Religionsgespriach den Glauben der Neueintretenden anhand der Bibel zu priifen.
Weitaus wichtiger jedoch war die religiose Praxis. Es wurde vorgegeben, wie man zu
reden, zu schreiben und zu drucken hatte. Auch der Lebensstil der Pfarrer hatte sich den
Konventionen des Anstands zu beugen. Rublack legt dar, wie diese Religion des Anstands
in Frankreich, Emden, den Niederlanden, Ungarn, Transsilvanien, Brandenburg unter-
schiedlich ibernommen wurde.

Der vierte Teil ist mit «Alltagswahrheiten» tiberschrieben und geht den protestanti-
schen Identititen im 16. und 17. Jahrhundert nach. Da ist vom Lutheraner Hans Keil die
Rede, der kurz vor 1648 in einer Vision den Auftrag erhielt, den Herzog von Wiirttemberg
und seine Untertanen zur Busse anzuhalten. Auch Wunder kamen vor. Eine uneheliche
und verkriippelte Frau namens Katharina Hummel wurde im Gottesdienst geheilt. Wie bei
Keil und Hummel war auch bei den Engliandern der Vorsehungsglaube wichtig. Eine alte
Eiche in Essex zum Beispiel, die drei Tage lang stéhnte, wurde als ein von Gott gesandtes
Zeichen angesehen, das an die Stindhaftigkeit und das Weltende erinnerte. Die Welt wur-
de also durch den Protestantismus nicht entzaubert. Gemiss Rublack nahm die protestan-
tische Religion die Rituale der katholischen Kirche selektiv auf und deutete sie dann um.
Die Wartburg beispielsweise wurde zum protestantischen Wallfahrtsort. Vergleichbar mit
dem Reliquienhandel wurde der Handel mit dem Wort und der Schrift bei den Protes-
tanten. Diese benutzten beispielsweise Bibelzitate als Schutzworte gegen bose Geister und
den Teufel und schrieben sie auf Balken.

Im Epilog macht Rublack darauf aufmerksam, dass alle Aussagen liber den Einfluss
des Protestantismus in Europa anhand der Alltagsquellen gepriift werden miissen.

Eine Auswahlbibliographie fiihrt die wichtigsten deutschen und englischen Titel zur
Reformation in Deutschland, der Schweiz und Europa auf. Eine Zeittafel und das Namen-
register helfen, sich im Buch zurechtzufinden.

Rublack gibt einen guten, leicht lesbaren Uberblick iiber die Reformation in Europa.
Es fordert eine sachgerechte Erkenntnis, dass sie die sozialen, politischen und technischen
Zusammenhinge der Reformation ins Bewusstsein hebt und ihren Spuren bis in den
Alltag der «einfachen Leute» zu folgen versucht. Allerdings bleiben dabei wichtige Di-
mensionen unbedacht, wie etwa die innere Erschiitterung durch die Lehre der doppelten
Pridestination in Genf oder die Bedeutung der Rechtfertigungslehre im Luthertum. Es
wire flir das Selbstverstindnis Europas fatal, wenn Einsichten der Theologie keinen ange-
messenen Raum mehr fanden.

Wettingen Christine  Stuber

Thomas Kaufmann, Das Ende der Reformation. Magdeburgs «Herrgotts Kanzlei»
(1548-1551/2), Tubingen, Mohr Siebeck, 2003, 662 S.

Thomas Kaufmann, ordentlicher Professor fiir Kirchengeschichte in Goéttingen, untersuch-
te die mehr als 400 Publikationen, die als Antwort auf das Augsburger Interim in den Jah-
ren 1548 bis 1551/2 in Magdeburg erschienen und die wohl nachhaltigste Abwehr gegen
die Religionspolitik Karl V. darstellen. Sie sind fiir die Interpretation der lutherischen Re-
formation und ihrer internen Auseinandersetzungen grundlegend.

In der Einleitung geht Kaufmann unter anderem dem Begriff der «Herrgotts Kanzlei»
bzw. der «officina libraria Jesu Christi» nach und stellt dar, wie Magdeburg zur Reforma-
tion tibergegangen ist. Der Begrift der «Herrgotts Kanzlei» bringt das Selbstverstdndnis
der Autoren, Drucker und Publizisten Magdeburgs zum Ausdruck. Die Magdeburger taten

SZRKG, 99 (2005)



510 Rezensionen — Comptes rendus

den evangelischen Glauben durch das Medium des Drucks offentlich kund und verteidig-
ten ihn gegen die Angriffe des Bosen: das Papsttum, seinen Knecht Karl V., die mit ihm
zusammenarbeitenden politischen Gruppen und die «Irrlehre», namentlich der kurséchsi-
schen Theologen um Melanchthon, die von der rechten Lehre Luthers abgewichen seien
und sich dem Interim anniherten und somit den Unterschied zwischen Jesus Christus und
Belial verwischten. Fiir die Magdeburger bedeutete das Zerbrechen des Schmalkaldischen
Bundes und das Augsburger Interim das Ende der Reformation. [hr Kampf galt der Ret-
tung des Protestantismus.

Magdeburg, eine von Otto d. Gr. gegriindete erzbischofliche Weltstadt, das «Klein-
Rom» des Spitmittelalters, festigte durch die «Herrgotts Kanzlei» ithre neu gewonnene
protestantische Identitdt. Magdeburg wurde allerdings erst seit Wilhelm Raabes bekann-
tem Roman «Unseres Herrgotts Kanzlei» (1862) als solche bezeichnet. Vermutlich ent-
nahm Raabe dieses Zitat einer von Heinrich Merckel verfassten Schrift des Jahres 1587,

In einem ersten Schritt analysiert Kaufmann die infrastrukturellen, quantitativen, the-
matischen und entwicklungsgeschichtlichen Gegebenheiten und stellt die zeitgendssi-
schen Urteile iiber die «Herrgotts Kanzlei» dar. Die grosse Fiille von Themen und litera-
rischen Mitteln, die man der Magdeburger Publizistik der Jahre 1548 bis 1551/2 entneh-
men konne, lasse sich nur aus der Perspektive der Druckleger verstehen, fiir die die letzte
apokalyptische Zeit angebrochen war. Verschiedene Faktoren trugen dazu bei, dass dieses
einzigartige Projekt realisiert werden konnte. Eine wichtige Rolle spielten die aus Witten-
berg iibergesiedelten Theologen Matthias Flacius und Nikolaus Gallus sowie der Magde-
burger Reformator Nikolaus von Amsdorf, die mit theologischem und literarischem Ge-
schick ans Werk gingen. Der Magdeburger Rat setzte sich gegen den bischéflichen oder
domkapitularen «Stadtherrn» durch, obwohl iber die Stadt die Reichsacht verhingt war,
und schuf somit die politischen Voraussetzungen fiir die «Herrgotts Kanzlei». Er forderte
die Magdeburger Publizisten wahrscheinlich auch deshalb, weil er den Widerstand gegen-
iiber Stadtherrn, Kaiser und Reich biblisch und rechtstheologisch begriinden wollte. Je-
denfalls waren die politische Elite und die von aussen kommenden Theologen wihrend
der Zeit der Belagerung der Stadt geeint. Die seit zweieinhalb Jahrzehnten gebildete evan-
gelische Bevolkerung Magdeburgs akzeptierte den politischen Kurs der Stadt. Die aus
Wittenberg gekommenen Buchdrucker Michael Lotter und Christian Rédinger konnten
Magdeburg eine gute buchdruckerische Infrastruktur zur Verfligung stellen. Die Wirt-
schafts- und Handelsbeziehungen Magdeburgs mit dem politischen Beziehungsnetz der
Hanse ermoglichten es, dass Manuskripte von aussen nach Magdeburg gelangten und die
Publikationen verkauft werden konnten.

In einem zweiten Schritt stellt Kaufmann die vom Rat herausgegebenen Flugschriften
vor, die umfangmissig die éffentlichen Weisungen stddtischer Obrigkeiten im 16. Jahr-
hundert tbertrafen. Diese Drucke sollten das religidse und politische Selbstverstindnis
der Stadt einem weiteren Publikum bekannt machen.

Drittens geht Thomas Kaufmann auf die Gemeinschaftspublikationen der Magdebur-
ger Prediger ein. Im Frithling 1550 erschien die «Confessio Magdeburgensis», die durch
die lateinische Fassung zum theologisch-politischen Widerstandsdiskurs des 16. Jahrhun-
derts beitrug. Sie wollte lediglich eine aktuelle Interpretation der «Confessio Augustana»
sein und wurde deshalb vom Rat nicht ratifiziert. Wie die «Confessio Magdeburgensis» so
diente auch das Schreiben der Prediger vom Oktober 1550 dazu, die theologischen Grund-
lagen der Gemeinde darzustellen, die Resistenz des Rates zu begriinden, den apokalypti-
schen Charakter der zeitgenossischen Ereignisse zu erkldren und die militdrische Kata-
strophe seelsorgerlich zu verarbeiten. Das Schreiben der Prediger vom Jahresbeginn 1551
wandte sich indessen an die innerprotestantischen Gegner, insbesondere die Wittenberger
Theologen um Melanchthon, ohne dass dessen Name erwdhnt wird. Zudem gaben die
Magdeburger Prediger ein Gebetsformular fiir die Gemeinde heraus.

SZRKG, 99 (2005)



Rezensionen — Comptes rendus 511

Viertens untersucht Kaufmann Einzeltexte, Textgruppen und Motive. Mehr als 40 Pro-
zent der Magdeburger Flugschriften sind polemisch-apologetische Streitliteratur. Am
zweit hdufigsten wurde katechetische Literatur publiziert, an dritter Stelle stehen «Be-
richte». Ein Beispiel eines aktuellen Textes ist die anonym und ohne Angabe des Druck-
ortes und des Verlages erschienene Schrift «Ein Dialogus / oder Gesprich etlicher Perso-
nen vom Interim» vom 16. August 1548. Es handelt sich um eine der ersten 6ffentlichen
Interventionen gegen das Augsburger Interim, in der die theologischen Liigen und die po-
litischen Ursachen des Interims aufgedeckt werden. Die Magdeburger gingen nicht nur in
Disputationen, Gerichtsreden, Lehrbuchparodien, katechetischen Summarien, Predigten,
Allegorien, Streitschriften, Sendbriefen und Trostschriften auf aktuelle Fragen ein, son-
demm gaben Drucke reformatorischer, gegenreformatorischer und kirchenhistorischer
Quellen neu heraus, wie zum Beispiel Melanchthons «Papstesel» unter dem Namen «Ein
grausam Meerwunder». Diese Schriften dienten dazu, die Verworfenheit der Papstkirche
auch historisch zu begriinden. Magdeburg wurde zur Geburtsstatte der protestantischen
Kirchengeschichtsschreibung. Da man sich in Magdeburg auf Luther berief, wurden dort
Lutherschriften und Lutherflorilegien herausgegeben. Auch Lieder und illustrierte Flug-
blitter wurden publiziert.

In einem vierten Schritt geht Thomas Kaufmann auf die mentale Welt der «Herrgotts
Kanzler» ein, ndmlich auf den Wirklichkeitshorizont, das Selbstverstiandnis, die Feinde
und die Geschichte. Fiir die Magdeburger war evident, dass Gott Deutschland wegen Lu-
ther, der die richtige Interpretation der Bibel garantiere, bewahrt hatte. Mit ihm sei eine
neue Zeit, nimlich die Endzeit angebrochen, die sich beispielsweise in der Belagerung
Magdeburgs zeige. Magdeburg wurde mit Harmagedon identifiziert, dem Ort der endzeit-
lichen Schlacht (Apk 16). Der Untergang des Reichs Deutscher Nation stand vor der Tiire,
allein die wahren Bekenner wiirden erlost. Darauf deuteten Zeichen und Trdume hin, die
erst auf dem Hintergrund der Bibel verstanden wurden. Das Selbstverstindnis der Magde-
burger driickte sich darin aus, dass im Kampf zwischen Christus und Belial jeder Christ
sein Bekenntnis zum wahren Glauben ablegen musste. Radikal zugespitzt bedeutete der
Gehorsam gegen Gott den Ungehorsam gegen den Kaiser. Die Magdeburger waren von
einem starken Feindbild geprdgt. Um sie herum waren lauter Feinde, in der Nihe die
Magdeburger Domherren, Kurbrandenburg, das albertinische Sachsen, die abgefallenen
Theologen in Wittenberg und Leipzig, die Juden, in der Ferne der Kaiser, der Papst, der
Tiirke. Sie alle waren dem Teufel auf den Leim gegangen. Dieses Feindbild verankerte
die Magdeburger in einer unsicheren Gegenwart und in der Geschichte Gottes. Die Mag-
deburger sahen in der Reformation den Aufstand der wahren Kirche gegen die antichrist-
liche Papstkirche. Mit dem Schmalkaldischen Krieg sei das Ende der Reformation ange-
brochen, das Gericht iiber die Namenchristen und die Bewéhrungsprobe fiir die wahren
Christen. Am Ende der Reformation zeige sich, wer ihr die Treue hielt.

Im Epilog deutet Kaufmann an, dass fiir die Magdeburger Theologen das Weiterbe-
stehen des Protestantismus kein Thema war. Sie befanden sich am Ende der Reformation
als heilsgeschichtlichem Ereignis.

Im Anhang findet sich eine Bibliographie der zwischen 1548 und 1552 in Magdeburg
publizierten Drucke, eine Tabelle der Bibelstellen und sonstigen Quellenzitate auf den Ti-
telbldttern, Graphiken zur Magdeburger Druckproduktion, Abbildungen der Stadt und ein-
zelner Druckblitter, ein ausfiihrliches Quellen- und Literaturverzeichnis. Das Register
(Personen, Orte und Linder, Sachen, Bibelstellen) am Schluss erméglicht das gezielte
Nachschlagen.

Dieses Werk gibt einen fundierten Einblick in die protestantische Publikation der In-
terimkrise und trigt grundlegend dazu bei, die Argumentation der Gnesiolutheraner und
die innerlutherischen theologischen Streitigkeiten besser zu verstehen.

Wettingen Christine Stuber

SZRKG, 99 (2005)



n
ro

Rezensionen — Comptes rendus

Quellen zu Thomas Miintzer, bearb. von Wieland Held (+) und Siegfried Hoyer, Leipzig
2004, (=Thomas Miintzer-Ausgabe, Kritische Gesamtausgabe, Bd. 3; zugl. Quellen und
Forschungen zur Sichsischen Geschichte, Bd. 25, 111), 294 S.

So gross das Verdienst der nach beinahe 40jdhriger Arbeit schliesslich 1967 erschienenen
Ausgabe Giinther Franz’, so unfraglich war lange Zeit das Desiderat einer kritischen Neu-
ausgabe der Miintzerschen Werke. Eine solche ist nun seit einigen Jahren als Leipziger
Akademieprojekt anhdngig. Mit den «Quellen zu Thomas Miintzer» liegt nun Band drei
der Bearbeitung vor.

Der eigentlichen Edition vorangestellt sind neben den notwendigen Verzeichnissen (S.
7-14) einleitende Worte sowohl von Reihenherausgeber Helmar Junghans (S. 15-27) als
auch von dem Bearbeiter Siegfried Hoyer (S. 28-31). Dem {iber die Arbeit an den Miintzer-
Quellen verstorbenen Wieland Held widmet Enno Biinz eine riickschauende Wiirdigung
(S. 32). Verhidltnisméssig knapp fillt in Junghans’ Einleitung die Skizze der Rezeptions-
geschichte aus, die auf die Entstehung wie auch die Vorldufer des Editonsprojektes hin-
leitet. Man wird auch fiir den vorliegenden Band und Zweck keine zu weitgehenden Aus-
fiihrungen erwarten diirfen, samtliche wichtigen Eckpunkte der Rezeption und Instrumen-
talisierung Miintzers seit Melchantons «Histori Thome Muntzers» (1525) werden auch be-
rithrt. Unzweifelhaft wichtig bleibt der wiederholte Verweis aut die wechselhatte Inan-
spruchnahme der Person Miintzers als Symbolfigur mitunter recht gegensitzlicher gesell-
schaftlicher Konzeptionen (S. 20).

Der Band kompiliert insgesamt 176 Quellen zu Leben und Wirken Thomas Miintzers
(S. 33-274), die im Umfang zwischen wenigen Zeilen und mehreren Seiten stark vari-
ieren. Die weitaus meisten dieser Quellen sind bereits vorher, teils allerdings an recht ent-
legenen Stellen im Druck erschienen. Was bislang noch unediert blieb, ist in den meisten
Fillen aus den einschldgigen Mintzerbiographen von Bensing und Elliger bereits bekannt
gewesen und beschrinkt sich fast ausschlieBlich auf die Zwickauer Quellen. Neuent-
deckungen koénnen hier also nicht erwartet werden. Hervorzuheben ist aber in besonderem
Masse die in modernen Quellensammlungen dieser Art keinesfalls mehr selbstverstindli-
che Sorgfalt der Editoren, auch die meisten der in élteren Druckausgaben vorliegenden
Quellen nochmals kritisch auf Grundlage der handschriftlichen Uberlieferung zu priifen
und in revidierter Form nach den jeweiligen Originalquellen wiederzugeben, wobei auf
jene fritheren Editionen, gegebenenfalls auch auf korrekturbediirftige Lesarten stets hinge-
wiesen wird. Die Einrichtung des Textabdrucks wird dabei allen gegenwirtigen Anforde-
rungen an eine moderne Edition durchaus gerecht. Selbst die in frithneuzeitlichen Texten
in der Regel spirlichen und wenig variierenden Abbreviaturen sind akribisch nachge-
wiesen und nicht stillschweigend aufgeldst worden; textkritischer und Anmerkungsappa-
rat werden getrennt behandelt. Dabei werden genannte Personen und unbekannte Orte so
weit als moglich nachzuweisen versucht. Dieser zusitzliche Aufwand der Herausgeber
tragt vor allem bei den Zwickauer Quellen reiche Friichte. Samtlichen lateinischen Quel-
len wird eine deutsche Ubersetzung beigegeben. Uber einzelne Interpretationen dieser
Ubersetzung wird man trefflich streiten konnen, jedoch: Wer diese Quellen mit wissen-
schaftlicher Redlichkeit nutzen mochte, wird ohnehin nicht umhin kommen, den lateini-
schen Text zu konsultieren. So bleibt die Ubertragung ins Deutsche ein dankbares Hilfs-
mittel fiir die schnelle Orientierung iiber das lateinische Quellenmaterial, zumal in einer
Zeit abnehmender altsprachlicher Schulbildung. Ob fiir diesen Zweck nicht ein einfaches
Kopfregest ausgereicht hitte, bleibt selbstverstiandlich diskutabel. In Studium und univer-
siidirer Lehre wird man den deutschen Paralleltext indes zu schitzen wissen. Ahnliches
gilt fiir die in der Regel dem Forscher sicherlich entbehrlichen Hinweise auf Wortbedeu-
tungen frithneudeutscher Begriffe und Wendungen. Anders steht es um die wenigen tsche-
chischen Quellen, die iiber Miintzers Aufenthalt in Bohmen Auskunft geben und deren
Ubersetzung durch Thomas Krzenck dieses Material vielen deutschsprachigen Lesern erst

SZRKG, 99 (2005)



Rezensionen — Comptes rendus 513

zuginglich machen diirfte. Dass von der Prager Chronik des Barto§ Pisaf allerdings auch
ein lateinischer Text («Chronica de seditione et tumultu Pragensi») existiert, den Carl
Hofler bereits 1859 herausgegeben hat, wird freilich Gibergangen. Erginzt wird die Edition
durch umfangreiche und sorgfillig bearbeitete Indizes zu Personen, Orten und Bibelalle-
gaten (S. 275-294). Sie runden den vorliegenden Band zu einem unschatzbaren Hilfsmit-
tel der Miintzerforschung ab.

Bochum Hiram Kiimper

Wolfgang Reinhard, Glaube und Macht. Kirche und Politik im Zeitalter der Konfessio-
nalisierung, Freiburg i.Br., Herder, 2004, 128 S.

Das wissenschaftliche Oeuvre des emeritierten Freiburger Historikers Wolfgang Reinhard
ist thematisch bemerkenswert vielfiltig: Wihrend der vergangenen Jahrzehnte beschiftig-
te er sich als einer der ersten Historiker iberhaupt mit sozialgeschichtlichen Fragestel-
lungen zur Papst- und Kirchengeschichte und entwickelte dabei ein theoretisches Konzept
zur Untersuchung des pépstlichen Nepotismus und der rémischen Finanzpolitik in der frii-
hen Neuzeit; diese Studien miindeten schliesslich in einem weit angelegten aktuellen Pro-
jekt zur Erforschung der romischen Mikropolitk unter Papst Paul V. Borghese (1605-
1621). In der Auseinandersetzung mit der tridentinischen Kirchenreform entwickelte
Reinhard zusammen mit Heinz Schilling Begriff und Konzept der «Konfessionalisie-
rung». Weitere Arbeiten widmeten sich der Erforschung der européischen Expansion und
der Geschichte der Staatsgewalt.

Das vorliegende Buch birgt nun eine Reihe von vier Vorlesungen, welche von ithm im
Rahmen der Berliner «Guarini-Lectures» wihrend des akademischen Jahres 2003/04 an
der Humboldt-Universitit zu Berlin gehalten wurden. Unter der thematischen Klammer
«Glaube und Macht» breitet er darin in knapper, sprachlich und inhaltlich pridziser Form
die Hauptergebnisse seiner eigenen langjdhrigen, oben skizzierten Forschungen aus und
ergidnzt sie — wo notwendig — mit aktuellen Literaturhinweisen. Glaube und Macht be-
schreibt er als in einem hochst komplexen Abhidngigkeits- und Bedingungsverhiltnis un-
trennbar miteinander verwoben: eine Verbindung, welche Reinhard in Entwicklungen des
16. und 17. Jahrhunderts der europdischen Geschichte ortet und in seinem Vorlesungs-
zyklus systematisch behandelt.

Der erste Essay widmet sich der Konstruktion von Konfession und den daraus resultie-
renden Folgen fiir das frithneuzeitliche Europa. Luzide zeigt Reinhard, wie der Prozess
der gegenseitigen Abgrenzung der Konfessionen vonstatten ging, die dabei angewandten
Methoden jedoch konfessionsiibergreifend weitgehend identisch waren. Er konstatiert da-
bei eine «enge strukturelle Verwandtschaft im Gebrauch der Macht iiber gldubige Men-
schen» (S. 14). Um 1700 sieht der Autor einen Zustand erreicht, in dem alle drei Konfes-
sionen europaweit einen einheitlichen Kodex religioser Verhaltensnormen akzeptiert hit-
ten, welcher im Allgemeinen befolgt wurde.

Die «Weltlichkeit des Papsttums» behandelt der zweite Beitrag. Diese sieht der Autor
vor allem 1n der sozialen Struktur des pépstlichen Hofes begriindet. Der setzte sich nim-
lich, so konnte Reinhard in aufwendiger Forschungsarbeit nachweisen, vor allem aus An-
gehorigen der mittel- und norditalienischen Aristokratie zusammen. Die kirchliche Karrie-
re, gipfelnd womdéglich im Kardinalat oder gar Papsttum, bedeutete fiir Angehorige dieser
Gesellschaftsschicht in erster Linie eine soziale Aufstiegschance. Des weiteren wird dar-
gelegt, wie es dem Papsttum gelang, aus dem anfinglich widerwillig akzeptierten Konzil
von Trient ein Medium zur konsequenten Durchsetzung der Konfessionalisierung der al-
ten Kirche zu machen, in deren Folge es moglich wurde, den alten Machtanspruch des

SZRKG, 99 (2005)



514 Rezensionen — Comptes rendus

Papsttums auf neuer Basis, jedoch qualitativ gesteigert durchzusetzen: fiir Reinhard ein
«Musterbeispiel einer konservativen Reformy.

Der Entwicklung der Staatsgewalt im Kontext der Konfessionalisierung widmet sich
der dritte Aufsatz. Wihrend es in protestantischen Gebieten 1im Gegensatz zu den theo-
retischen Konzepten eines Dualismus zwischen geistlicher und weltlicher Gewalt gera-
dezu zu einer Re-Sakralisierung des Landesfirsten kam — mit entsprechendem Machtzu-
wachs —, war auch die katholische Konfessionalisierung ohne die Mitarbeit der weltlichen
Obrigkeit nicht zu denken. In beiden Fillen konstatiert Reinhard eine Beseitigung von
Vorrechten des geistlichen Standes durch zunehmende staatliche Kirchenherrschaft — eine
Entwicklung, die er in einen grosseren Zusammenhang der allgemeinen Nivellierung der
Untertanen einbettet und welche letztlich einen erheblichen Wachstumsschub der Staats-
gewalt mit sich brachte.

Im vierten und letzten Abschnitt («Christentiimer und Kulturkonflikte») wird die euro-
pdische Expansion und die damit einhergehende christliche Missionierung weiter ausser-
europdischer Regionen als integrierender Bestandteil des europdischen Kolonialismus un-
tersucht. Gemiss Reinhard habe sich diese Expansion letztlich nach denselben Spielregeln
abgespielt wie der Prozess der Konfessionaiisierung: im engen — jedoch beileibe nicht
immer konfliktfreien — Zusammenspiel von kirchlichen und staatlichen Instanzen.

Gerade vor dem Hintergrund einer letztlich missgliickten Missionierung Japans und
Chinas unter starkem Einfluss erstmaliger Inkulturationsversuche konstatiert Reinhard,
dass im Endeffekt jede erfolgreiche Christianisierung stets auch eine erfolgreiche Europi-
isierung gewesen sel.

Reinhard gelingt es, auf knappem Raum ein iberzeugendes Gesamtbild von Kirche
und Politik im Zeitraum zwischen dem 15. und 18. Jahrhundert zu zeichnen, wobel stets
auch der Blick auf die weiteren Entwicklungen und die aktuellen Befindlichkeiten im
Verhiltnis von «Glaube und Macht» nicht fehlt. Ein zum Verstindnis auch gegenwirtiger
Standpunkte spannendes Buch, da andere Religionen und Kulturen machtvoll nach Euro-
pa, dem alten Zentrum des Christentums, vorstossen und das Gesicht Europas nachhaltig
zu verdndern beginnen.

Schattdorf Ulrich Kéchli

Beat Kiimin (Hg.), Landgemeinde und Kirche im Zeitalter der Konfessionen, Zirich,
Chronos, 2004, 200 S.

Wie genau entwickelte sich das Verhiltnis zwischen «Landgemeinde und Kirche» im ge-
samteuropéischen Vergleich? Diese Frage steht fiir den Herausgeber Beat Kiimin im
Zentrum des vorliegenden Aufsatzbandes. Chronologisch liegt das Hauptaugenmerk im
Zentalter von Reformation und Konfessionsbildung, jedoch erstreckt sich der zeitliche
Rahmen der Beitrdge vom Spétmittelalter bis zum Beginn des 18. Jahrhunderts. Thema-
tisch setzt Kiimin den Schwerpunkt in den Fragen nach institutioneller Form, soziopoli-
tischer Rolle und kultureller Bedeutung von Gemeinden in heterogenen Umfeldern. Die
Texte behandeln Landgemeinden im deutschsprachigen Raum, England und Russland.
Randolph C. Head beschiftigt sich im ersten Beitrag des Buches mit dem Kommuna-
lismus zwischen den Konfessionen in der frithneuzeitlichen «Republik der Drei Biinde».
Head betont die zentrale Rolle der Gemeinden in den religiosen Umwilzungen der Refor-
mationsperiode. Er folgert schliesslich, dass es im Raum Graubiinden nicht nur eine Kom-
munalisierung der Kirche vor 1525, sondern auch spiter eine voll ausgebildete Gemeinde-
kirche gab. Ebenfalls stellt er fest, dass Peter Blickles Vermutung einer Affinitit von Ge-
meindereformation und zwinglianischem Glauben fiir Graubiinden nicht belegbar ist.

SZRKG, 99 (2005)



Rezensionen — Comptes rendus 515

Das Verhiltnis von Gemeinde und Kirche in der Erfurter «landschafft» untersucht
Ulman Weiss in seinem Beitrag. Anhand der Analyse von Amtern (Heimbiirge, Altarist)
und niheren Beleuchtungen von Bereichen wie Kirchenrechnung, Baulast und Patronats-
recht zeigt Weiss, wie die Pfarrgemeinden im Erfurter Umland weit {iber die Reformati-
onszeit hinaus starken Einfluss auf ihre Organisation nehmen konnten. Dank der starken
politischen Stellung als «landschafft» und auf der Basis von Gemeindekonsens «[...] wur-
de bis ins ausgehende 16. Jahrhundert, ja noch im frithen 17. Jahrhundert das Kirchenwe-
sen gestaltet, und dies mit einem deutlichen Interesse am theologischen Grundsatz, nicht
aber am konfessionellen Gezink».

Dass in Konzepten wie Akkulturation, Konfessionalisierung und Sozialdisziplinierung
die Entwicklungen der frithneuzeitlichen Gesellschaft nur bedingt abgebildet werden kdn-
nen, zeigt Walter Salmen in seinem Beitrag zum «Bauerntanz» eindriicklich. Zu Beginn
behandelt er den Terminus und Topos «Bauerntanz» und analysiert die unterschiedlichen
Positionen von Luther, Calvin und Zwingli zu diesem Thema. Anhand mehrerer Beispiele
zeigt Salmen schliesslich, wie «iiberkonfessionell» das Phanomen der Tanzfeindlichkeit im
Zeitalter der Reformation zu betrachten und entsprechend differenziert zu beleuchten ist.

Am Beispiel des barocken Pfarrkirchenbaus versucht Peter Hersche, die im Titel zu
scinem Beitrag formulierte These «Katholische Opulenz kontra protestantische Sparsam-
keit», zu belegen. Hersche untersucht vor allem die Gebiete in der alten Eidgenossen-
schaft, vornehmlich Bern und Luzern, wobei aber auch andere Kantone einbezogen wer-
den. Als Gegenbeispiel zur auf der These der Sozialdisziplinierung fussenden Forschung
betont Hersche die Unterschiede der konfessionellen Kulturen, welche durch den Prozess
der Konfessionalisierung entstanden. Nach einem Abstecher zu Max Weber bringt es Her-
sche auf den Punkt: «Die Barockkirchen, die gebauten wie die nicht gebauten, sind der ar-
chitektonische Ausdruck der tiefen Spaltung Europas in zwei grundsétzlich verschiedene
konfessionelle Kulturen.»

Der Herausgeber widmet sich in seinem Beitrag anhand einer dusserst profunden Ana-
lyse der Kirchenrechnungsbiicher den englischen Landgemeinden im Zeitraum von 1530
bis 1560. Kiimin stellt seine Resultate mit Blick auf den Schwerpunkt des vorliegenden
Bandes schliesslich in einen grésseren Zusammenhang, indem er die Unterschiede (Kom-
munalisierung) und Gemeinsamkeiten (Relevanz kommunaler Normen und Interessen)
des Reformationszeitalters in England und im Reich herausarbeitet.

Den Abschluss des Bandes bildet der Artikel von Petr Stefanovitch zur russischen
Pfarrei im 16. und 17. Jahrhundert. Stefanovitch legt seinen Schwerpunkt auf das Gebiet
des Moskauer Staates. Wie Kiimin vergleicht auch er die Resultate seines Beitrages mit
den Forschungen zur «Landgemeinde und Kirche» in Europa. So finden sich gemiss
Stefanovitch zwischen den russischen und den westeuropdischen religiésen Strukturen
und Phianomenen zwar Ahnlichkeiten, diese seien aber nicht in den juristischen Grund-
lagen und formalen Aspekten zu finden, sondern zeigten sich in bestimmten allgemeinen
Prinzipien und einer vergleichbaren Dynamik.

«Kommunale Strukturen implizierten keine Pridisposition flir eine bestimmte Theolo-
gie», so Beat Kiimin in seiner Einfiihrung zum vorliegenden Band. Fiir ein vollstiandiges
Bild fehlen leider die Beispiele aus Frankreich, Italien oder Spanien. Damit ist ein ge-
samteuropdischer Vergleich (noch) nicht méglich. Der Ansatz der Betrachtung der Orga-
nisationseinheit Gemeinde aus epochen-, konfessions- und landeriibergreifender Perspek-
tive ist dennoch zu wiirdigen. Alles in allem liegt hier ein lesenswertes Buch vor. Die gut
recherchierten Beitrdge sind sehr informativ und bieten dem Leser einen profunden Ein-
blick in die jeweils bearbeitete Region und gleichzeitig einen (teil-)europdischen Uber-
blick.

Freiburg Erich Gollino

SZRKG, 99 (2005)



516 Rezensionen — Comptes rendus

Robert Jiitte, « Ein Wunder wie der goldene Zahn». Eine unerhorte Begebenheit aus dem
Jahre 1593 macht Geschichte(n), Ostfildern, Jan Thorbecke Verlag, 2004, 143 S., Abb.

Im Sommer 1593 wird im Munde eines siebenjihrigen Knaben, der in einem kleinen
schlesischen Dorf lebt, ein Goldzahn gefunden, der allem Anschein nach von selbst ge-
wachsen ist. Drei Jahre spiter stellt sich heraus, dass der vermeintliche Wunderzahn von
Menschenhand geschaffen wurde, wobei es sich beim fraglichen Objekt um eine Art
Zahnkrone gehandelt haben muss. Dies ist, aufs stirkste verkiirzt, die Geschichte, die Ro-
bert Jiitte in seinem Buch erzdhlt. Was sie iiber ihren anekdotischen Reiz hinaus fiir die
Geistes- und Kulturgeschichte der Frithen Neuzeit interessant macht, ist der Umstand,
dass das schlesische Zahnwunder in seiner Zeit hohe publizistische Wellen warf. An der
Frage, ob der Goldzahn natiirlichen oder {ibernatiirlichen Ursprungs sei, entziindete sich
ein lebhatter Gelehrtenstreit. Zur Diskussion standen in diesem Zusammenhang nicht nur
physiologische Gegebenheiten, z.B. das Problem, wie auf natiirliche Art und Weise ein
solcher Zahn vom menschlichen Koérper hervorgebracht werden kénne. Mindestens eben-
so bedeutsam war die zu mancherlei Spekulationen Anlass gebende Frage, wie die Er-
scheinung zu deuten sei.

Vor dem Hintergrund der aligemeinen Tirkenangst, die auch im «Wunderjahr» 1593
durch Grenzkdmpfe und den Ausbruch eines neuen Krieges geschiirt wurde. erstaunt es
wenig, dass der goldene Zahn als gliickverheissendes Vorzeichen interpretiert wurde. So
brachte der Tiibinger Grazist Martin Crusius den Zahn mit dem siebenbiirgischen Fiirsten
Sigismund Bathori in Verbindung, der sich 1595 mit Rudolf I1. gegen die Tiirken verbiin-
det hatte und auf dem viele Hoffnungen ruhten. Crusius’ Ansicht nach war Sigismund ein
Werkzeug Gottes und der Zahn ein Siegeszeichen. Der Gelehrte verfasste einen entspre-
chenden Brief an den Fiirsten, den er diesem zuzustellen versuchte, nicht ahnend, dass
Sigismund bald entmachtet werden sollte. Ohne zu verzagen «passte» Crusius darauf
«seine Auslegung einfach den verdnderten Zeitverhiltnissen an» (S. 66) und verlegte sei-
ne Hoffnungen auf das Haus Osterreich.

Robert Jiitte verfolgt die Geschichte vom schlesischen Goldzahn, deren Weitergabe
mit der Entmystifizierung im Jahr 1596 nicht abbrach, in alle ihre Verdstelungen. Von je-
der Epoche wurde sie mit zeitspezifischen Bedeutungen aufgeladen: Dem franzosischen
Frithaufkldrer Fontenelle diente sie beispielsweise als Exempel fiir seine Orakelkritik:
ausgerechnet auf ihn und die von ihm zitierten Ereignisse um den falschen goldenen Zahn
berief sich der Revisionist und Holocaust-Leugner Robert Faurisson, um die von ihm pos-
tulierte Notwendigkeit der stindigen Neubewertung «angeblicher» Tatsachen philoso-
phisch zu verbrimen. «Das Unglaublichste ist also», schliesst Jiitte, «dass eine wunder-
same Geschichte aus ferner Vergangenheit auch heute noch instrumentalisiert werden
kann, um in der Gegenwart Geschichtsklitterung tibelster Art zu betreiben» (S. 118). Die-
se Einsicht ist zwar bitter, gehort aber zu den Erkenntnissen, die in diesem erhellenden
und hochst unterhaltsamen Buch vermittelt werden. Robert Jiitte zeigt damit auf hiibsche
Weise, dass keine Geschichte zu gering ist, um von der Geschichtsschreibung aufgegnf-
fen zu werden.

Bern Georg Modestin

Marzio Bernasconi, // cuore irrequieto dei papi. Percezione e valutazione ideologica del
nepotismo sulla base dei dibattiti curiali del XVII secolo, Bern, Peter Lang, 2004 (=Frei-
burger Studien zur Frithen Neuzeit, Bd. 7), 256 S.

Die Existenz eines papstlichen «Nepotismus» ist nichts Neues, schon im Mittelalter spiel-
ten die Verwandten der Pontifices eine bedeutende Rolle innerhalb der kurialen Herr-
schaftsorganisation. Papsthistoriographen wie Gregorovius und Ranke beschrieben das
Verhiltnis der Péapste zu ihren Verwandten, ohne ihre protestantisch-liberale Sichtweise

SZRKG, 99 (2005)



Rezensionen — Comptes rendus 517

verbergen zu wollen. Aus apologetischen Griinden verurteilte hingegen Ludwig von Pas-
tor das Phiinomen in seiner monumentalen Papstgeschichte, soweit er es nicht ganzlich
ausblendete. Erst seit den 1960er Jahren, im Zuge eines wachsenden allgemeinen Interes-
ses an sozialgeschichtlichen Fragestellungen, wurden Kategorien und ein begriffliches In-
strumentarium entwickelt, welche es erlauben, den pipstlichen Nepotismus als Phinomen
seiner Zeit zu beschreiben und einzuordnen. Seither sind gerade auch in der deutsch-
sprachigen Geschichtsforschung zahlreiche einschligige Studien entstanden. Marzio Ber-
nasconi untersucht nun in seiner Freiburger Dissertation die zeitgendssische Nepotismus-
Diskussion 1m 17. Jahrhundert und liefert gewissermassen die Innensicht einer zuneh-
mend kontrovers gefiihrten Debatte.

Verwandtenforderung als gesellschaftliche Realitit war beileibe keine romische Spe-
zialitdt, sondern eine an allen europdischen Hofen und in allen sozialen Schichten gingi-
ge, nicht nur akzeptierte, sondern gar selbstverstiandliche Praxis. Die romische Situation
unterschied sich von allen anderen indes durch den doppelten Charakter der pipstlichen
Wahlmonarchie mit seinem gleichzeitig weltlichen wie geistlichen Herrschaftsanspruch,
was einerseits zu einem permanenten Wechsel von regierenden Aufsteiger-Familien fiihr-
te, welche durch rasches Aufnen von soziaiem und 6konomischem Potenzial ihre neu er-
rungene Position zu perpetuieren suchten. Zum anderen — und dies war je linger desto
mehr besonderer Anlass zu Kritik — kamen die dafiir notwendigen betriichtlichen finan-
ziellen Mittel zu einem grossen Teil aus kirchlichen Einnahmequellen, welche allerdings
regelmassig mittels papstlicher Dispens in den Erbteil der weltlichen Familienmitglieder
flossen und somit der Kirche und der Gemeinschaft der Glaubigen verloren gingen.

Bernasconis Studie basiert auf der Sichtung und Auswertung zahlreicher zeitgendssi-
scher Handschriften und Druckwerke aus den Bestinden von Geheimarchiv und Biblio-
thek des Vatikans, welche im Umfeld der romischen Kurie des 17. Jahrhunderts entstan-
den sind. Nach sorgfiltiger Analyse der einzelnen Texte listet er die Hauptaussagen —
ohne dass allerdings ordnende Kriterien ersichtlich sind — als Argumente pro und contra
Nepotismus auf. Dabei wird iiberzeugend deutlich gemacht, wie mit zunehmender Dauer
die pépstliche Verwandtenforderung immer starker unter Rechtfertigungsdruck geriet, die
Fronten jedoch keineswegs entlang nutzniessenden Familien samt Entourage einerseits
sowie familienfernen Kreisen der Kurie andererseits verliefen. Betrdchtlichen Riickhalt
genoss der Nepotismus nicht zuletzt im Kardinalskollegium selbst, dessen Mitglieder ja
potenziell vom eingespielten System zu profitieren hofften. Bei allen Argumenten, welche
zugunsten eines Nepotismus ins Feld gefiihrt wurden — etwa das Vertrauensverhiltnis
zwischen Papst und Verwandten, welches die Wahrnehmung der Regierung erst garan-
tiere — setzten sich doch zunehmend kritische Stimmen durch, hauptséchlich theologisch
argumentierend und auf Missbriuche und einhergehenden Ansehensverlust fiir Papsttum
und Kirche verweisend.

Diese Ambiguitdt gegeniiber dem Phidnomen Nepotismus spiegelt sich daher auch in
den pipstlichen Verlautbarungen selbst wider. Bernasconi untersucht in einem zweiten
grosseren Abschnitt die wichtigsten offiziellen Dokumente, beginnend mit dem Pontifikat
Pauls V. Borghese (1605-1621). Mit Alexander VII. Chigi (1655-1667), der nach anfing-
licher Zuriickhaltung seinen Verwandten gegeniiber das pipstliche Fiillhorn in reichem
Masse iiber die Nepoten leerte, waren es vor allem Klemens [X. Rospigliosi (1667-1669)
und Innozenz XI. Odescalchi (1676-1689), welche Anstalten machten, das bisherige Sys-
tem zu hinterfragen. Aber erst Innozenz XII. Pignatelli (1691-1700) schaffte mit der Bul-
le «Romanum decet Pontificem» vom 23. Juni 1692 den quasi-institutionellen Nepo-
tismus offiziell ab, ohne jedoch das Phdnomen an sich beseitigen zu kénnen. Denn auch
im 18. Jahrhundert werden die Pdpste Neffen zu Kardindlen ernennen, deren informeller
Einfluss — so kann vermutet werden — gerade wegen des inoffiziellen Charakters gar noch
grosser sein konnte, als in einem institutionell verankerten System.

Schattdorf Ulrich Kéchli

SZRKG, 99 (2005)



518 Rezensionen — Comptes rendus

Aram Mattioli/Markus Ries/Enno Rudolph (Hg.). /ntoleranz im Zeitalter der Revolu-
tionen. Europa 1770~1848 (=Kultur — Philosophie — Geschichte. Reihe des Kulturwissen-
schaftlichen Instituts Luzern, Bd. 1), Ziirich 2004, 304 Seiten.

Der als erster Band der interdisziplindren Reihe «Kultur — Philosophie — Geschichte» er-
schienene Sammelband «Intoleranz im Zeitalter der Revolutionen» unter der Leitung von
Aram Mattioli, Markus Ries und Enno Rudolph geht auf eine internationale Tagung zu-
riick, die im Mirz 2002 an der Universitdat Luzern stattfand. Im Zentrum des thematisch
und konzeptionell attraktiven Bandes steht ein multidisziplindrer Blick namhafter Auto-
rinnen und Autoren auf die Vorstellungen von Toleranz und Intoleranz im Zeitalter der
Revolutionen zwischen 1770 und 1848.

In seiner theoretischen Einfithrung bezeichnet Aram Mattioli Intoleranz als Struktur-
merkmal «vor- und antidemokratischer Systeme», verweist aber zugleich auf auch demo-
kratischen Systemen inhdrente Ambivalenzen von Toleranz und Intoleranz. Dem sozial-
und kulturwissenschaftlichen Ansatz des Buches legt Mattioli eine Definition von Into-
leranz zugrunde, welche jene als Ausdruck von Definitionsmacht und asymmetrischer
gesellschaftlicher Beziehungen bezeichnet, als Grundlage fiir die Konstruktion von Diffe-
renz und Identitit, welche Regelung von Inklusion und Exklusion bestimmt, als Generator
von Mechanismen also, die das «Eigene» total setzen und dem «Anderen» entgegenstellen.

Ambivalenzen und Spannungsfelder, die sich aus der Pridsenz dieser Mechanismen
auch in auf einem sogenannten aufkldrerischen Toleranzgedanken autbauenden Gesell-
schaften ergeben, liegen verschiedenen der Tagungsbeitrige zugrunde, die sich mit Me-
chanismen, Ursachen und Erscheinungsformen von Intoleranz in der europidischen Sattel-
zeit zwischen dem Ende des 18. und der Mitte des 19. Jahrhunderts beschiftigen. Ausserst
ausgeprégt zeigt sich dies in den die diskursive und die Handlungsebene betreffenden, In-
klusion und Exklusion steuernden Widerspriichlichkeiten im Verhiltnis zwischen den
christlichen Konfessionen sowie zwischen denselben und religiosen Minderheiten, so be-
sonders ausgepragt gegeniiber den Juden. Diesem Thema widmet sich Helmut Berding in
seinem Beitrag zur Judenemanzipation in Deutschland.

Ausgehend von einem begriffs- bzw. konzeptgeschichtlichen Zugang zeigt Jiirgen Ha-
bermas auf, welche Rolle der religiose Faktor im Komplex von Toleranzdiskussion und
Ausgestaltung rechtsstaatlicher Demokratien gehabt hat. Fiir die heutigen multikulturellen
Gesellschaften plddiert Habermas fiir den Primat der Staatssbiirgerschaft und die Identifi-
kation mit einer politischen Kultur.

Mit dem Verhiltnis von Intoleranz und Konfessionalismus im 16. und 17. Jahrhundert
befasst sich Kaspar von Greyerz, was er anhand von drei Diskursfeldern einleuchtend an-
geht: das Feld der Kontrovers-Theologie, jenes der obrigkeitlich-staatlichen Ebene und je-
nes der Lebenswelt der kommunalen Ebene, womit er grundlegende sozial-, kultur- und
erfahrungsgeschichtliche Perspektiven fiir einen religionsgeschichtlichen Zugang integ-
riert, welche in ihrer Systematik auch fiir Forschungen zu spiteren Jahrhunderten an-
schlussfdhig sind.

In seinem Beitrag tiber die kirchliche und staatliche Biicherzensur aus kommunikati-
onsgeschichtiicher Perspektive und Fragen nach der Schaffung und Regelung von Defini-
tionsmacht erdffnet auch Markus Ries ein interessantes Feld fiir die Religionsgeschichte.
In Bezug auf den Katholizismus stellen sich in diesem Bereich weitere Fragen wie jene
nach dem Zusammenhang von Zensur bzw. Indizierung, Kanonisierung und Ultramonta-
nisierung, was Olaf Blaschke in seinem Artikel zur Konfessionalisierung im Katholizis-
mus des 19. Jahrhunderts mit dem Kenzept der «internen Konfessionalisierung» angeht.

Der innovative Sammelband verweist in seinem interdiszipliniren Sammelband, der
zentrale Fragen der Forschung mit grossem gesellschaftlichem Attraktivitatsgehalt auf-
greift, auf die Komplexitdt und Mehrschichtigkeiten von Identitdtskonstruktion und Ex-
klusion in frithneuzeitlichen wie neuzeitlichen Gesellschaften. Die Konzepte Toleranz und

SZRKG, 99 (2005)



Rezensionen — Comptes rendus 519

Intoleranz, wie sie von den Beitrigen verwendet werden, fiigen sich in die von der Sozio-
logie, aber auch von der Kultur- und Sozialgeschichte der letzten Jahre vielfach verwen-
deten Konzepte Inklusion und Exklusion, Identitdt und Differenz, Selbst- und Fremddefi-
nition ein. Im Unterschied zu diesen Konzepten ist das Begriffspaar Toleranz/Intoleranz
jedoch eindeutig normativ und — gerade in seiner Historizitit — politisch geprigt, weshalb
sich fiir mich Fragen nach seinem analytischen Mehrwert und seiner konzeptionellen Ver-
ankerung stellen. So scheinen mir Toleranz und Intoleranz vielmehr Untersuchungsfelder
innerhalb der Erforschung von Mechanismen der Identititskonstruktion, von Diskursen
und Politiken der Ausgrenzung bis hin zu Gewalt, Verfolgung und Genozid zu sein. Ge-
rade die historischen Beitrdge des vorliegenden Sammelbandes demonstrieren, dass nicht
zuletzt ein begriffsgeschichtlicher, kontextualistischer Zugang zu den Konzepten Toleranz
und Intoleranz sinnvoll ist, gerade auch im Sinne einer konstruktivistischeren Perspektive
auf die Normativitit dieser Konzepte selbst. In religionsgeschichtlicher Sicht auf Toleranz
und Intoleranz béten zudem Fragen der Interaktion verschiedener konfessioneller Kom-
munikationsgemeinschaften ein weiteres, gerade auch mikrohistorisch anzugehendes For-
schungsfeld.

Freiburg Franziska Metzger

Albrecht Beutel/Volker Leppin (Hg.), Religion und Aufkldrung. Studien zur neuzeitli-
chen «Umformung des Christlichen», Leipzig, Evangelische Verlagsanstalt, 2004 (=Ar-
beiten zur Kirchen- und Theologiegeschichte 14), 272 S.

Dieser Band enthilt 15 Beitrige der ersten beiden Jahrestagungen des von Kurt Nowak
gegriindeten Arbeitskreises «Religion und Aufkldrung» und befasst sich mit einem Le-
bensthema Emanuel Hirschs, wie der Untertitel andeutet, nimlich mit der «Umformung
des Christlichen». Dabei wird nicht nur systematisch iiber Religions- und Christentums-
theorien der Autklarung reflektiert, sondern auch auf Personen, Milieus und Mentalitéiten
eingegangen. Es wird sowohl konfessionsiibergreifend als auch interdisziplinir gearbeitet.
Im Folgenden werden ausfiihrlicher diejenigen Artikel behandelt, die expliziter auf das
Thema des Untertitels eingehen, andere konnen nur summarisch referiert werden.

Die ersten drei Beitridge sind mit «Entwicklungslinien» betitelt. Friderike Niissel be-
fasst sich mit der «Umformung des Christlichen im Spiegel der Rede vom Wesen des
Christentums». Sie untersucht, inwiefern die von Emanuel Hirsch formulierte Umfor-
mungsthese des christlichen Denkens auf die Frage nach dem Wesen des Christentums zu
beziehen ist. Gemiss Hirsch (1939) dnderte sich das christliche Denken zur Zeit der Auf-
kldarung auf zweierlei Weise. Erstens konnten die «weltanschaulichen und geschichtlichen
Voraussetzungen, die das altevangelische Christentum von dem Christentum vor ihm
tibernommen hatte, der zu ihrem eignen Sehen und Denken sich bekennenden Humanitét
nicht standzuhalten» (Hirsch, Das Wesen des Christentums, 131; zit. nach Religion und
Aufklirung, 16). Zweitens bestehe die Umformungskrise «darin, daB8 sich das seiner
Selbstindigkeit bewulite abendlandische Menschentum in eigner Rechenschaft dariiber
klar zu werden sucht, was Christentum und Kirchentum als Geschichtsmacht fiir sein Le-
ben in den vergangnen Jahrhunderten bedeutet haben, und was sie ihm als solche in der
Zukunft noch werden bedeuten kénnen. Das Christliche muf} sich rechtfertigen vor dem
Forum der zum Bewusstsein ihrer selbst erwachten europdischen Menschlichkeit.»
(Hirsch, Das Wesen des Christentums, 132; zit. nach Religion und Aufkliarung, 16) Jo-
hann Joachim Spalding, bedeutender neologischer Kirchenmann zur Zeit Friedrichs des
Grossen, kritisierte die Dogmen der Kirche und stellte die wesentlichen Lehren des Chris-
tentums dar. Dabei ibersah er, dass er gerade das tat, was er den Orthodoxen vorwarf,
namlich den Glaubensinhalt in Glaubenslehren normativ festzulegen. Johann Salomo

SZRKG, 99 (2005)



520 Rezensionen — Comptes rendus

Semler erkannte, dass alle Aussagen iiber das Wesen des Christentums geschichtlich be-
dingt und relativ giiltig waren und dass es deshalb schwierig war, das Wesen des Chris-
tentums iiberhaupt zu bestimmen. Letztere Einsicht unterscheidet Semler von den anderen
Neologen.

Christopher Voigt widerlegt in seinem Artikel «Der englische Deismus in Deutsch-
land. Ein Beitrag zur <Umformung des Christlichen»?» die These, der englische Deismus
habe das Geistesleben Deutschlands in der Zeit der Aufkliarung grundlegend geprigt.
Stattdessen zeigt er auf, dass die deutschen Gelehrten in ihren theologischen Diskursen
nicht auf deistische Argumentationen zuriickgriffen, sie waren ndmlich antideistisch ein-
gestellt und kannten die Quellentexte der Deisten nicht. Trotzdem habe der englische
Deismus dazu beigetragen, die Krise der Religion und Theologie wahrzunehmen. Die
literarische Alternativkultur der englischen Deisten zwang die protestantischen Theolo-
gen, in theologischen Fragen Stellung zu beziehen, wenn sie nicht zur Bedeutungslosig-
keit herabsinken wollten.

In seinem Aufsatz «Antiaufkldrerischer Kulturtransfer als «<Umformung christlicher
Praxis>. Erweckung und Mission im spéten 18. und frithen 19. Jahrhundert» zeigt Thomas
Fuchs auf, dass die Erweckungsbewegung sich zwar inhaltlich von der Aufkldarung ab-
grenzte, aber sich gleichzeitig an Kommunikations- und Sozialisationsformen, Semantik
und Utopie und Missionsideen der Aufkldrung orientierte. Die 1779/80 gegriindete
«Deutsche Christentumsgesellschaft» mit Sitz in Basel beispielsweise sei nach aufklire-
rischem Vorbild als biirgerlicher Verein organisiert, der gegeniiber anderen Konfessionen
tolerant sei und sich als Mitte eines Kommunikationsnetzes sehe, das klassische Medien
der Aufkldrung wie Brief, Zeitschrift und Roman verwende. Die aufklérerische Utopie der
Weltbiirgergesellschaft habe das eschatologische Denken der Basler Erweckten verdndert.
Sie erwarteten nicht mehr das plotzliche Einbrechen des Reiches Gottes, sondern das
allméhliche Kommen des Himmelreiches.

Neun Artikel befassen sich mit einzelnen Personen, wie Luise Adelgunde Viktoria
Gottsched, der Frau des Leipziger Literaturprofessors Johann Christoph Gottsched, die in
einer anonym erschienenen satirischen Predigt die orthodoxe Homiletik kritisierte, Eulo-
gius Schneider, der als katholischer Aufklarer beispielsweise fiir die Abschaffung des Z6-
libats pladierte und Friedrich Daniel Emnst Schleiermacher, der mehr rationalistisches the-
ologisches Gedankengut rezipierte, als er vorgab.

Christoph Bultmanns Beitrag tragt den Titel «Langweiliges Wissen. Die Wahrheiten
des Hermann Samuel Reimarus». Er vertritt die These, dass die Wahrheiten, die gemaiss
Hermann Samuel Reimarus das Wesen der Religion ausmachten, ebenso langweilig seien,
wie diejenigen seiner orthodoxen Gegner, indem er das Buch «Die vornehmsten Wahrhei-
ten der natiirlichen Religion» von 1754 analysiert.

Thomas K. Kuhn befasst sich mit «Volksautklarung und Dorfgeschichten im spiten
18. Jahrhundert. Johannes Toblers (dee von einem christlichen Dorfy (1766)». Gemiss
Kuhn kommen in der Schrift des Ziircher Pfarrers Tobler alle wesentlichen Merkmale der
Volksaufklarung vor wie Gehorsam der Dorfbevilkerung gegeniiber Obrigkeit und Pfar-
rer, Kindererziehung und soziales Handeln insbesondere gegeniiber den Armen. Tobler
entwirft ein Dorf, das geprigt ist von aufkldrerischen Idealen, zum Beispiel von kommu-
nikativem Verhalten und einer «demokratischen» Struktur, in der wichtige Entscheidun-
gen gemeinsam getroffen werden.

Jens Wolff weist u. a. nach, dass Immanuel Kant in der Schrift «Die Religion inner-
halb der Grenzen der blossen Vernunft» von 1793 die verwendeten Bibelstellen vor allem
moralphilosophisch interpretiert.

Volker Leppin zeigt anhand der Schrift «Von Religion, Lehrmeinungen und Gebriu-
chen» von 1798 auf, dass Johann Gottfried Herder in der Funktion des Generalsuperinten-
denten die traditionelle lutherische Sicht von der Realprisenz Christi beim Abendmahl

SZRKG, 99 (2005)



Rezensionen — Comptes rendus 521

vertritt. Herders personliche Sichtweise, die sich dem zwinglischen Abendmahlsverstind-
nis angendhert habe, schimmere jedoch zwischen den Zeilen durch. Fast unmerklich habe
eine «Umformung» des Christlichen stattgefunden.

Hans-Martin Kirn benennt seinen Vortrag ««hr Paldstina ist sodann da, wo sie leben
und edel wirken [...]>. Juden und Judentum bei Johann Gottfried Herder (1744—-1803).» Er
begriindet, inwieweit Herder sowohl Antisemitismus als auch Zionismus gefordert hat.

Angelika Dorfler-Dierken untersucht, wie sehr «Friedrich August Gottreu Tholucks
Konstruktion eines Bildes der Aufkldrung» die nachfolgenden Generationen beeinflusste.
Tholuck gehorte der Erweckungsbewegung an und kdampfte als Professor in Halle gegen
Rationalisten, wie Julius August Ludwig Wegscheider und Wilhelm Gesenius. Er war Ini-
tiator der «Real-Encyklopiddie fiir Protestantische Theologie und Kirche» und verfasste
die grundlegenden Artikel zu Aufklidrung und Rationalismus dieses Standardwerks. Tho-
luck wertete die Vernunft ab und wiinschte sich einen lebendigen Glauben an Stelle einer
starren Lehre. Gemdss Tholuck triigen Aufkldrung und Rationalismus zur Zerstérung der
Kirche und des Staates bei. Trotz seines negativen Bildes der Aufklarung war auch Tho-
luck von dieser Geistesstromung gepragt, wenn er zum Beispiel die Erfahrung betont.

Die drei letzten Beitrdge sind Milieus und Mentalititen gewidmet, der «katholischen
Aufkldrung als Kommunikationsgeschehen», dem Begribnis und der Leichenpredigt.
Bernhard Schneider geht auf die «Entwicklung und Bedeutung der aufkldrerischen Presse
im frithen 19. Jahrhundert» ein und kommt zum Schluss, dass die katholisch-aufklareri-
sche Presse sich geographisch auf das Grossherzogtum Baden und das Konigreich Wiirt-
temberg beschrinkte, sich hauptsdchlich an die Geistlichen richtete und deshalb kaum in
die Breite wirkte.

Diese Publikation ist eine reiche Fundgrube zu Fragen um «Religion und Aufkldarung».
Jeder Beitrag erweitert den eigenen Horizont und vertieft das Wissen um das Phidnomen
der Aufkldarung. Es wird deutlich, dass die «Umformung des Christlichen» in der Auf-
kldrung bis heute nachwirkt. Wer unserer eigenen christlichen Kultur und den Kirchen un-
serer Zeit auf die Spur kommen will, muss sich mit Religion und Aufkldrung auseinan-
dersetzen.

Wettingen Christine Stuber

Mariano Delgado/Klaus Koch/Edgar Marsch (Hg.), Europa. Tausendjdhriges Reich
und Neue Welt. Zwei Jahrtausende Geschichte und Utopie in der Rezeption des Danielbu-
ches, Freiburg Schweiz/Stuttgart, Universititsverlag/W. Kohlhammer, 2003 (=Studien zur
christlichen Religions- und Kulturgeschichte, Bd. 1), 483 S. und 15 Abb.

Vom 15. bis 18. Midrz 2000 fand an der Universitdt Freiburg Schweiz ein interdisziplina-
res Kolloquium statt, das dem Einfluss des alttestamentlichen Danielbuches auf die euro-
pdische und Weltgeschichte nachspiirte. Es gibt keine alttestamentliche Schrift, die eine
solche Rezeption in zweitausend Jahren abendldndischer Geschichte erfahren hat wie das
Buch Daniel. In ausserordentlichem Masse wurde dadurch die Phantasie der Bibelexege-
ten, aber auch der Politiker und Staatsminner beeinflusst. Ging es doch um nichts anderes
als um den Versuch, in die Zukunft zu schauen, den Lauf der Weltgeschichte herauszu-
finden und die Zeit der Wiederkunft Christi mit dem Weltgericht und dem Weltende im
Voraus zu berechnen.

Fiir den Leser des vorliegenden Buches wird hier ein faszinierender Gang durch mehr als
zweitausend Jahre europiischer Geistesgeschichte eroffnet. Anhand der Vier-Reiche-Ab-
folge bei Daniel versuchten die Exegeten, die Abfolge der Zeiten zu ergriinden. Mit dem
vierten Reich (nach dem babylonischen, dem medisch-persischen und dem makedo-
nischen Reich Alexanders des Grossen) wurde das Imperium Romanum samt seinen

SZRKG, 99 (2005)



N
9
o)

Rezensionen — Comptes rendus

Rechtsnachfolgern, dem deutschen und dem byzantinischen Kaisertum, dem rémischen
Primat der Pdpste, dem russischen Zarenreich bezeichnet, das bis zum Ende der Zeiten
reichen und dann von einem fiinften Reich, dem Friedensreich, abgelost wird, das aber
noch aussteht. Der Fortbestand des Romischen Reiches erfiillte eine eschatologisch-sta-
bilisierende Aufgabe, denn solange es bestand, konnte das vor dem fiinften Reich heran-
brechende Ende der Welt als aufgeschoben gelten.

Das Danielbuch diente nicht nur zur Legitimation politischer Fithrungsanspriiche ver-
schiedener Grossmichte. sondern auch zur Rechtfertigung des reformatorischen An-
spruchs, die Papstkirche des «Antichrist» durch die «wahre» Kirche der «Heiligen» ab-
zulésen. Mit der kolonialen Expansion der fithrenden westeuropdischen Nationen nach
Ubersee erfolgte eine Ausweitung des «danielischen» Bewusstseins nach Nord- und Siid-
amerika, die konfessionell und kulturell anders geprigt waren. Die Konflikte zwischen
dem angelsichsischen und lateinischen Amerika haben hier ihre Wurzel.

Erst in der Aufkldrungszeit konnte nachgewiesen werden, dass das urspriinglich ins
5./6. vorchristliche Jahrhundert angesiedelte Buch eine Schopfung des 2. vorchristlichen
Jahrhunderts der Makkabderzeit sei und sich ganz konkret auf die jiidische Geschichte
beziehe. Nun horten allmihlich die Versuche auf, die Visionen Daniels zu waghalsigen
heilsgeschichtlichen Spekulationen zu verwenden. Letzte derartige Spuren sind jedoch
noch im 20. Jahrhundert zu finden.

Die Herausgeber dieses Bandes hoffen, einen wissenschaftlichen Beitrag zur Verstin-
digung und zum Frieden in der heutigen Welt zu leisten. Zur Vermeidung der von vielen
herautbeschworenen Schreckensvision eines «Kampfes der Kulturen» geht es auch
darum, durch eine griindliche Erforschung der gemeinsamen Tiefengeschichte, in der die
«Dd@monen» der Vergangenheit schlummern und latent weiter wirksam sind, Massnahmen
zu treffen, die eine solche Katastrophe verhindern kénnen.

Meggen/Luzern Alois Steiner

Philippe Borgeaud, Aux origines de ['histoire des religions, Paris, Seuil, 2004, 304 p.

L actualité de la thématique de I’identité religieuse par rapport a la laicité, la proclamation
du «retour du religieux» engage Philippe Borgeaud, Professeur d’histoire des religions a
I’Université de Geneve, dans une étude des plus stimulantes sur la genése de cette science.
Une approche comparative et transhistorique place la focale sur les mécanismes d’échan-
ges, d’emprunts, d’assimilation, et de rejet autour du bassin orientale de la Méditerranée
pendant la période hellénistique et romaine; 1’auteur offre un prolongement de I’observa-
tion avec une partie sur I’avenement du christianisme dans le nouveau monde. En arriére-
plan, c’est une réflexion de fond qui est proposée sur les méthodes et exigences actuelles
de la discipline et sur certaines notions qu’il s’agit de repenser, a commencer par celle de
«religion».

Dans un sens trés actuel, c’est le concept de «supermarché» qui prévaudrait pour
établir le catalogue des éléments qui relévent de ce substantif. Mais, explique 1’historien,
si le «client» a I'impression d’avoir le choix et de pouvoir composer lui-méme la religion
qui lui convient a partir d’éléments composites sur les étalages d’un genre de «Do it your-
self», il ne s’agit la que d’une illusion. Les possibilités de créations originales sont pres-
que nulles: le «marché aux puces» planétaire des mythes, symboles et rites religieux est
un ensemble fermé. Aussi aucune religion «nouvelle» ne ’est-elle réellement aux yeux du
spécialiste qui peut repérer les emprunts et remplois. Entreprise salutaire de dédramati-
sation et de clarification, I’histoire des religions peut certes établir la liste des religions qui
«ont réussi» (christianisme, bouddhisme et islam en téte, puis judaisme, traditions de 1’In-
de et du Japon, taoisme) et de celles qui sont en voie de disparition (new age, paganisme,

SZRKG, 99 (2005)



Rezensionen — Comptes rendus 523

chamanisme, animisme et sorcellerie). Mais en faisant la part des ruptures et continuités,
elle vise en premier lieu a déterminer les éléments qui touchent a I’essence de «l’incon-
scient de la civilisation humaine, plus ou moins refoulé»: les mécanismes anciens qui ont
persisté et fondent les formes actuelles de religions.

Peres du comparatisme, les Grecs et les Romains ont développé une analyse synop-
tique des pratiques et représentations de leurs ancétres et des Barbares. Sur la base des
parentés et différences qu’ils ont observées entre les rites et les mythes qu’ils rencon-
traient d’un peuple a I'autre, ils ont élaboré un «triangle théologique» dans lequel ils se
situaient au point d’équilibre — un «juste milieu» — entre les excés superstitieux de la
religion thériomorphisante de I’Egypte et la religion dépouillée des Juifs qui rejetaient le
principe de multiplicité des dieux imagés.

Le rapport ambivalent, tantot d’assimilation, tantot de dissociation, entre le dieu et son
image; ['importance des pratiques rituelles autour des statues de divinités — Séneque se
scandalisant devant la folie superstitieuse; la notion de sacré: telles sont les pierres de
touche du modele.

Le triangle Egypte-Grece-Judée va devenir la matrice d’une controverse sans fin qui a
fagconné et fagonne encore, dans une certaine mesure, notre maniére de penser le religieux.
Dans une certaine mesure seulement, car I’'émergence du christianisme a bouleversé le
mode¢le antique d’interprétation de ’autre, deés le deuxiéme si¢cle, en ramenant toute la
diversité des religions a une origine commune, une révélation primitive. La démarche et
les interrogations du christianisme vis-a-vis des religions des Nations ne relévent pas de la
curiosit¢ d’un Hérodote, explique Borgeaud, mais d’une apologétique orientée vers la
conversion. Le processus élaboré par le christianisme a été d’expliquer les mythes et pra-
tiques du polythéisme par la doctrine de la lumi¢re naturelle et ce qui deviendra son ad-
juvant au moment des grandes découvertes, I'imitation diabolique: une entreprise de dis-
torsion de i’identité et de déconstruction de la mémoire de I’adversaire.

«L’histoire des religions est issue, pour une bonne part, d’une critique du regard
chrétien sur les pratiques rituelles des autres.» La place prépondérante accordée aux reli-
gions monothéistes dans les interprétations ne serait autre qu’une séquelle de cette mala-
die infantile de la branche. Sa constitution en discipline académique non confessionnelle
n’aurait pas réussi a I’effacer. Borgeaud invite a redresser la barre, mettant en garde con-
tre les développements d’une histoire des religions encore trop «christiano-orientée». Il en
appelle au décloisonnement, a une plus grande attention aux apports des vieilles civilisa-
tions polythéistes et aux autres religions, considérées un peu rapidement comme margi-
nales ou poussiéreuses.

Le salut se situerait dans la prise en compte des multiples «champs de 1’altérité», et
dans le retour, inspiré par «la pensée du doute et I’exercice du scrupule», a la démarche
comparatiste originelle des Grecs et des Romains, et au(x) sens le(s) plus ancien(s), anté-
rieur au christianisme impérialiste, du terme «religion.

Fribourg Stéphanie Roulin

Alf Christophersen/Stefan Jordan (Hg.), Lexikon Theologie. Hundert Grundbegriffe,
Stuttgart, Verlag Philipp Reclam Jr., 2004, 360 S.

Religion erlebt einen Boom. Allerdings nicht als praktizierter Glaube und gelebte Sinn-
deutung, sondern in den Feuilletondebatten der Qualitdtszeitungen und auf den Angebots-
tischen der Buchldden. Dem gesamtgesellschaftlichen Trend entspricht die Entwicklung
in der deutschsprachigen Geschichtswissenschaft. Im Zuge des «cultural turns» entdeck

SZRKG, 99 (2005)



524 Rezensionen — Comptes rendus

ten in den letzten Jahren viele jungere Historikerinnen und Historiker dieses Forschungs-
feld. Langsam beginnt sich dieses neue Interesse auch auf universitiare Lehre und schu-
lischen Unterricht auszuwirken.

Der Informationsbedarf ist also gross und dies nicht nur in Bezug auf die geschichtlich
nicht oder nur peripher in Europa beheimateten Religionen. Auch das Christentum scheint
zu einer Religion geworden zu sein, die erkldart werden muss. Zwar diirfte die Anzahl
jener Publikationen, die in den letzten Jahren versuchten, kurz und kompetent in den
[slam einzufithren quantitativ kaum iibertroffen werden. Aber die Menge jener Blicher
und Kompendien, die meist iiberkonfessionell einen Uberblick iiber die Grundziige des
Christentums geben wollen, hat sich doch ebenfalls stark vermehrt. Hier geht es nicht
mehr im Stile eines Harnack, Ratzinger oder Rahner um Propédeutik fiir angehende Fach-
leute mit je spezifischem theologischem Ansatz, sondern um die Vermittlung grundle-
gender Informationen tber die christliche Glaubenswelt. Dieses Ziel verfolgt auch das Le-
xikon Theologie, das auf knappstem Raum den Versuch unternimmt, hundert Begriffe der
theologischen Fachsprache vom «Abendmahl/Eucharistie» bis zum «Wunder» verstind-
lich zu machen. Die jungen Herausgeber, ein Historiker und ein Theologe, mdchten aber
neben «der Bedeutung» der Fachbegrifte auch den « Wandel dieser Bedeutung» nachvoll-
ziehbar machen und an «die Erfahrung (heranfiihren), die in den Begriffen enthalten ist».
Mit diesem Anspruch, auf engstem Raum historische Semantik zu betreiben und gleich-
zeitig eine Art theologischen Fremdwdorterduden zu schreiben, haben sie offenkundig vie-
le ihrer namhaften Autoren tberfordert. Gerade Theologen scheint es schwer zu fallen, die
lange dogmatische Tradition, die oft hinter den Begriffen steckt, eben nicht nur zu referie-
ren, sondern phinomenologisch aufzuschliisseln. Wenn auch Beitridge wie etwa der von
Leo Kardinal Scheffczyk, der zum Stichwort «Maria» einen iiberaus normativen dogmati-
schen Traktat liefert, der der iberkonfessionellen Ausrichtung des Lexikons kaum gerecht
wird, die Ausnahme bleiben: Selten bieten sie mehr als eine 6kumenisch austarierte Kurz-
fassung der Informationen, die man auch in jenen vielbdndigen Lexika findet, die sowohl
von romisch-katholischer als auch von protestantischer Seite produziert wurden. Auch
sprachlich ist kaum ein Unterschied festzustellen. Wahrscheinlich aufgrund des Zwanges
zur Verknappung und des steten Gebrauchs theologischer Fachsprache innerhalb der Ar-
tikel sind viele Erkldarungen gerade theologischer Grundkategorien wie «Eschatologie»,
«Glaube», «Soteriologie» u.d. selbst wieder sehr voraussetzungsreich und fiir den Laien
vermutlich nur durch stetes Bldttern im gesamten Lexikon versténdlich. Diese explizite
Wissenschaftsorientierung diirfte an den Bediirfnissen eines grossen Teils der angestreb-
ten Zielgruppe vorbeigehen, die neben professionellen Theologen, Studenten und theolo-
gisch Interessierten auch Schiiler und in Gemeinde und Schule Tétige umfasst.

Trotz dieser Limitationen ist das Lexikon fiir Kulturwissenschaftler aber durchaus hilf-
reich. Wer fundierte Informationen zu den zentralen Grundbegriffen der christlichen The-
ologie sucht und bereit ist, sich in die theologische Fachsprache einzudenken, dem kann

die Anschaffung dieses preisgiinstigen und sehr handlichen Kompendiums empfohlen
werden.

Bochum Christian Schmidtmann

Hartmut Lehmann, Sdkularisierung. Der europdische Sonderweg in Sachen Religion,
Gottingen, Wallstein Verlag, 2004 (=Bausteine zu einer europdischen Religionsgeschichte
im Zeitalter der Sdkularisierung, Bd. 5), i71 S.

Seit einigen Jahren ldsst sich eine gewisse Verunsicherung im Umgang mit dem Reli-
giosen feststellen: Nicht nur Religionswissenschaftler haben Max Webers These von der
«Entzauberung der Welt» und einem kontinuierlichen Sikularisierungsprozess der westli-

SZRKG, 99 (2005)



Rezensionen — Comptes rendus 525

chen Welt kritisch hinterfragt sowie von einer «Riickkehr der Religionen» gesprochen.
Auch die breitere Offentlichkeit wurde von dieser Frage beriihrt, die als Fundamentalis-
musvorwurf der USA gegen Teile der islamischen Welt wie auch vice versa gegen ver-
meintlich fundamentalistische Tendenzen in der nordamerikanischen oder gar «westli-
chen» Gesellschaft das Medieninteresse auf sich zog. Sdkularisierung oder religiése Er-
neuerung, Dechristianisierung oder Rechristianisierung stehen sich in den Debatten um
den Umgang mit dem Religidsen als Antipoden entgegen.

Diese deutliche Gegeniiberstellung scheint indes problematisch. Sie wurde zum einen
dadurch aufgeweicht, dass neuere Ansitze der Geschichtswissenschaft die totalitdren Ide-
ologien des 20. Jahrhunderts als «politische Religionen» deuteten und damit sdkulare als
quasireligiose Bewegungen interpretierten. Zum anderen — und dies ist ein Argument
Lehmanns — zeigen sich im internationalen Vergleich, v. a. zwischen europdischen Staa-
ten und den USA, signifikante Unterschiede hinsichtlich der religiosen Entwicklung in
den letzten zwei Jahrhunderten. Wihrend sich das Christentum in Europa spitestens seit
Beginn des 20. Jahrhunderts in einer desolaten Lage befunden habe, sei das «christliche
Amerika» erst im 19. Jahrhundert entstanden und seitdem kontinuierlich gewachsen.

Es ist vor allem das wissenschaftliche Erklarungsmodell «Sdkularisierung», dem Leh-
mann sich in seinem Band auf vielfiltige Weise nihert. Wesentliche Grundlagen fiir ein
Verstindnis davon, was tberhaupt als Sikularisierung bezeichnet werden kann, stellen
zwei begriffsgeschichtliche Kapitel vor. Lehmann zeichnet darin nach, dass die Termini
«Sikularisation», «Sikularisierung» und »Sdkularismus» lange Zeit nicht klar getrennt
waren und ein genaueres Verstindnis von Sikularisierung sich erst seit Ende der 1970er
Jahre, v. a. durch den betreffenden Artikel in dem begriffsgeschichtlichen Lexikon «Ge-
schichtliche Grundbegriffe» herausbildete. Wihrend sich «Sdkularismus», womit die frei-
denkerische Richtung George Jacob Holyoakes und in weiterer Bedeutung eine Form des
Areligiosen verstanden wurde, als Begriff seit der Mitte des 20. Jahrhunderts verlor, wur-
de spiter unter «Sikularisation» v. a. die Enteignung kirchlichen Besitzes um 1800, unter
«Sidkularisierung» dagegen ein langjihriger Prozess der Entkirchlichung und Profanisie-
rung von Glaubensgegenstinden verstanden. Diese Distinktion, so Lehmann, werde seit
Mitte der 1990er Jahre wieder in Frage gestellt, wodurch die Kategorien kiinftig nicht
mehr unhinterfragt brauchbar seien. Weitere Kritik iibt der Autor an der Irreversibilitit,
die der Sikularisierung iiber die Gegenwart hinaus fiir kiinftige Zeiten zugemessen wird.
Mit Bezugnahme auf Untersuchungen Martin Riesebrodts und Claus Leggewies hilt Leh-
mann die Idee fiir reizvoll und fruchtbringend, dass die Sdkularisierung nicht der endgiil-
tige Niedergang des Religidsen sein miisse, sondern ein voriibergehendes «Zwischenspiel
der europdischen Geschichte».

Nicht nur trotz dieser Bedenken, sondern gerade wegen der Notwendigkeit eines dis-
kursiven Umfelds, in den der problematische Begriff «Sikularisierung» immer gestelit
werden muss, um funktionabel zu bleiben, hdlt Lehmann an ihm fest und erldutert die
Unterschiede zu den Konzepten der «Transformation des Religiosen» sowie zur «Riick-
kehr der Religionen». Er betont dabei vier Bedeutungsebenen: 1. die Vorstellung von Sé-
kularisierung als das Nachlassen religiosen Wissens und der Ausiibung von Religion; 2.
Sidkularisierung des kulturellen und geistigen Lebens als Folge der wissenschaftlichen
Fortschritte; 3. Sakularisierung als Verlustbilanz des Deutungsmonopols der Kirchen; 4.
Sékularisierung als allgemeine Transformation der Kultur, die von innerweltlichen Orien-
tierungen und Fluchtpunkten bestimmt ist. Vorteile des Sdkularisierungsmodells seien
sein interdisziplindrer Anspruch, seine Anwendbarkeit auf Prozesse der «longue durée»
und sein Potential, der europiischen Geschichte ein spezifisches Profil («europdischer
Sonderweg») zu geben. Dagegen stiinden als Nachteile die Vorstellung der Sikularisie

SZRKG, 99 (2005)



526 Rezensionen — Comptes rendus

rung als irreversibler Entwicklung, ihre Benutzung im Kontext der Transformation des
Religiosen aus dem offentlichen Bereich in Privatsphiren und die Abgrenzung zu den
Modellen der Transformation des Religiosen und der Riickkehr der Religionen.

Eine grosse Stirke von Lehmanns Band besteht in der grundlegenden Problemati-
sierung, die der Begriff «Sikularisierung» erfihrt. Zwer weitere ebenso beachtenswerte
Schwerpunkte bilden die Periodisierung des «Prozesses einer progressiven Sdkularisie-
rung» sowie der Vergleich kirchlich-religioser Entwicklungen in Europa und den USA.
Mit Blick auf das Gemeinschaftschristentum des 19. Jahrhunderts, seine Traditionssuche
im Pietismus und seine Weiterentwicklung wihrend des Nationalsozialismus stellt Leh-
mann ein Modell der Herausbildung einer sikularen Weltordnung vor, das er in drei Pha-
sen unterteilt, zwischen denen es Phasen der Auseinandersetzung mit dem Phinomen «Si-
kularisierung» gegeben habe: Den ersten Sikularisierungsschub sieht der Géttinger Histo-
riker in der Zeit von der Franzosischen Revolution bis zum Ende des Wiener Kongresses,
ein zweiter sei zwischen 1848 und 1878 zu erkennen, ein dritter ziehe sich vom Ausbruch
des Ersten Weltkriegs bis zum Ende des Zweiten Weltkriegs. Kennzeichnend fir den ers-
ten Schub sei v. a. die aufkldrerische Kirchenkritik, charakteristisch fiir den zweiten die
Erklarung der Nation zum hochsten Gut und fiir den dritten die Entchristlichung des
privaten sowie die Politisierung des 6ffentlichen und wissenschaftlichen Lebens. Man
mag dieser Periodisierung entgegenhalten, dass sie zu stark auf die grossen politisch-so-
zialen Zdsuren der Geschichte bedacht ist, gleichwohl kann Lehmann sein Modell als ge-
eigneten heuristischen Vorgriff ausweisen, um fiir ein differenzierteres Bild der Sikulari-
sierung zu werben.

Uberhaupt ist Lehmanns Band zum grossen Teil weniger eine Prisentation von Ergeb-
nissen als der Versuch, neue Forschungen zum Thema anzuregen. Dies wird am deutlich-
sten in seinem Plddoyer fiir einen internationalen Vergleich. Allein die Kontrastierung der
deutlich unterschiedlichen Entwicklungen in den USA und in Europa reicht aus, um die
Notwendigkeit von Studien zu betonen, in denen Sikularisierungs- bzw. Christianisie-
rungsphdnomene im national-vergleichenden Kontext untersucht werden. Méogliche Er-
gebnisse solcher Studien deutet Lehmann bereits an: So konnte die Untersuchung von Mi-
grationsverhalten grossere Bedeutung fuir die Erkldrung religioser Haltungen erhalten als
bislang. Auch das Gewicht, das der «freie Markt der Religionen und Ideologien» inner-
halb einzelner Gesellschaften und Subgesellschaften erhilt, scheint fir die Entwicklung
religioser Haltungen wie kirchlicher Zugehorigkeitsgefiihle von grosser Bedeutung.

Sicherlich sind die Perspektiven Lehmanns begrenzt: So beschrinkt der Autor trotz
seiner Forderung nach Internationalitit seine eigenen Untersuchungen stark auf den deut-
schen Raum und dort v. a. auf den Protestantismus. Auch tauchen in den zehn Kapiteln,
die fast alle bereits als Einzelpublikationen verdffentlicht wurden, Redundanzen in der
Argumentationsfiihrung und den Beispielen auf. Diese Nachteile wiegen aber leicht im
Vergleich zu den hier skizzierten methodischen Anstossen und den neuen Untersuchungs-
gebieten einer kiinftigen Sakularisierungsforschung, auf die Lehmann aufmerksam macht.
Dass diese Forschungen dabei iiber den rein wissenschaftlichen Bereich hinaus auf die
Sphéren von Politik und Gesellschaft Einfluss haben werden und nehmen sollten, ist ein
Credo, zu dem sich Lehmann am Schluss seines Bands bekennt: Glaubens- und Gewis-
sensfreiheit als «sidkularisiertes Derivat dlterer Glaubenstraditionen» sei eine notwendige
Voraussetzung flir einen vitalen religiésen Pluralismus in Europa — auch und gerade in
einer Ara der Sikularisierung.

Miinichen Stefan Jordan

SZRKG, 99 (2005)



Rezensionen — Comptes rendus 527

Hartmut Lehmann (Hg.), Koexistenz und Konflikt von Religionen im vereinten Europa
(Bausteine zu einer europdischen Religionsgeschichte im Zeitalter der Sdkularisierung,
Bd. 4), Gottingen, Wallstein, 2004, 175 S.

Der Sammelband mit 11 Beitrdgen entstand anldsslich einer Tagung in Halle vom 28. bis
30. November 2002, die sich mit dem Thema «Koexistenz und Konflikt von Religionen
im vereinten Europa» befasste. Die verschiedenen Beitrdge beleuchten aus juristischer,
religionswissenschaftlicher, historischer und ethnologischer Perspektive das breite The-
ma. Eine Reihe von Artikeln befasst sich spezifisch mit der Situation und Rolle der Musli-
me in Europa.

Thilo Marauhn stellt Uberlegungen zur «Bewiltigung interreligiéser Konflikte in mul-
tireligiosen Gesellschaften» an. Er geht davon aus, dass aus der zunehmend multireligi-
Osen Struktur europiischer Gesellschaften ein nicht unerhebliches Konfliktpotential er-
wachse. Wohl giben die européische Verfassung und der europdische Grundrechtskatalog
den Rahmen und die inhaltliche Orientierung. Klar sei aber auch, dass gerichtliche In-
stanzen lberfordert wiren, jeden interreligiosen Konflikt materiell entscheiden zu miis-
sen. Marauhn pléddiert fir eine Riickbesinnung auf die zentrale Funktion des Rechts als
Rahmenordnung politischer Prozesse. Zur Vermeidung oder Beilegung interreligidser
Konflikte schldgt der Autor einen diskursiven, einen partizipativen und einen edukativen
Ansatz vor.

Stefan Magen beleuchtet das Spannungsfeld von «instrumenteller Rationalitdt und
symbolischem Gehalt des Rechts» und zeigt auf, wie insbesondere im Zusammenhang
religioser Konflikte das Recht in seiner Antwort auf eine symbolische Ebene gezogen wird.
Magen spricht hierbei vom «iiberschiessenden Gehalt» des staatlichen Neutralitédtsprinzips.

Markus Rau untersucht die «religigse Diskriminierung in Europa» beziiglich (neuer)
religioser Bewegungen. Namentlich zicht er die deutsche Rechtsprechung mit ein und die
Kritik seitens der USA an der Behandlung religioser und weltanschaulicher Minderheiten.
In Europa stellt er dhnliche Tendenzen fest, sich des Themas «Sekten» anzunehmen. Da-
bei hielten sich die Staaten an den Art. 9 der EMRK zur Religionsfreiheit. Dennoch warnt
der Autor vor Tendenzen, wo der Staat — z.B. im Zusammenhang mit der Erstellung von
«Sektenberichten» — die auferlegte Neutralitdt in religisen und weltanschaulichen Fragen
iberschreitet. Rau mahnt, dass sich der sdkulare Verfassungsstaat vom Toleranzprinzip
leiten lassen sollte.

Christian Walter verweist in seinem Beitrag zur «religiosen Toleranz im Verfassungs-
staat — Islam und Grundgesetz» darauf, dass vor dem Hintergrund der kulturellen Diversi-
fizierung als einem der Kennzeichen moderner Gesellschaften auch die Herausforderung
fiir die Rechtswissenschaft steige. Er hebt hervor, dass ein rechtlicher Begriff der Kultur
gar nicht existiere. An den Fillen des Schichtens und des Kopftuchs der Lehrerin folgert
der Autor, dass dem Staat in religitsen Fragen eine Friedenssicherungspflicht zukomme.
Grundrechte seien jedoch auch Rechte von Minderheiten und des Einzelnen gegeniiber
der Mehrheit, wobei aus der Tradition der Aufklirung die religiose Uberzeugung des Indi-
viduums im Falle des Kopftuches stirker zu gewichten sei als die — wenn auch starke
Wirkung — eines Symbols.

Silvia Tellenbach schreibt iiber die Streichung des Religionsprivilegs im deutschen
Vereinsrecht, das vom Bundestag im Dezember 2001 als Reaktion auf die Terroranschli-
ge in New York beschlossen worden war. Bis anhin galten Religions- und Wertgemein-
schaften wie Parteien und Fraktionen vom Geltungsbereich des Vereinsgesetzes ausge-
nommen. Verboten worden sind dann auch zwei Gruppen. Andere werden vom Verfas-
sungsschutz beobachtet. Die Autorin stuft die Schwelle fiir das Verbot von Religionsge-

SZRKG, 99 (2005)



528 Rezensionen — Comptes rendus

meinschaften in Deutschland jedoch weiterhin als hoch ein. Die Streichung des Religi-
onsprivilegs im Vereinsrecht stelle gewiss einen Schritt im Kampf gegen den Terrorismus
dar, andere miissten jedoch folgen.

Tilman Nagel reflektiert den «schariatischen Hintergrund der Charta des Zentralrats
der Muslime in Deutschland». Fiir den Autor geht es bei der Eingliederung der Muslime
in eine sdkulansierte Gesellschaft nicht bloss um die Anpassung einiger schariatischer
Vorschriften und den Verzicht auf andere. Es gehe «um nicht mehr und nicht weniger als
um die Ausserkraftsetzung des iiberkommenen muslimischen Rechtssystemsy.

Altana Filos befasst sich mit der «religiosen Toleranz im Verfassungsstaat» am Bei-
spiel der staatskirchlichen Strukturen Griechenlands, die durch eine von Misstrauen ge-
prigte gegenseitige Abhidngigkeit geprigt sei. Dabei bedeute eine eventuelle Trennung
von Kirche und Staat in Griechenland noch keine Abkehr des Volkes von der Orthodoxie.
Aus verfassungsrechtlichen Griinden sei es jedoch wichtig, dass auch in Griechenland die
Religionsfreiheit als Grundrecht nicht rhetorische Deklaration bleibe.

Giinther Schlee schreibt iiber «Somalia und die Somalia-Diaspora vor und nach dem
1. September 2001». Anhand verschiedener Fallgeschichten reflektiert er «die Fremdheit
im Heimatland» von Riickkehrern und Besuchern der Somali-Gemeinschaft aus Deutsch-
land in Somalia. Mit Hilfe der Trennlinie des 11. Septembers zeigt er, welche Auswir-
kungen der Terrorismus-Diskurs dabei hat.

Dietmar Rothermund fragt nach der «religiosen Praxis und der Artikulation sozialer
Identitdt». Er verbindet die Ansitze von Erik Erikson (identititsstiftende Wirkung person-
licher Krisenbewiltigung) und Pierre Bourdieus Habitualisierung dialektisch und ent-
wickelt daraus Folgerungen der «Habituskrise», die er auf den Fundamentalismus anwen-
det. Dabei plddiert Rothermund im Falle fundamentalistischer Terroristen, dass hier den
so genannten «Funktiondren» der eigenen Religion eine wichtige Rolle zukomme, indem
sie die religidse Praxis so zu gestalten hidtten, dass neue Wege der Artikulation sozialer
Identitit geschaffen werden.

Rudolf von Thadden schreibt zur «Okumene und Europa». Dabei plidiert er stark fiir
eine kirchliche Erneuerung und die Uberwindung des Konfessionalismus, die den politi-
schen Schritten vorangehen miissten.

Die unterschiedlichen Beitrige des Sammelbandes arbeiten anschaulich die Konflikti-
vitdt des Religiosen heraus. Sie wenden sich dabei grundsitzlichen Themen zu und fragen
danach, ob und inwieweit das weitgehend sikularisierte Europa noch ein christlicher Kon-
tinent sei. Sie konturieren Antworten auf die Frage, ob es in einem vereinten Europa
moglich werde, Ressentiments zwischen den verschiedenen Glaubensgemeinschaften der
Christen, Juden, Muslime und weiteren Gruppen untereinander und auch der grossen reli-
gionsskeptischen Bevilkerungsgruppe zu iiberwinden.

Horw Markus Furrer

Judith Frishman/Willemien Otten/Gerard Rouwenhorst (Hg.), Religious identity and
the problem of historical foundation. The foundational character of authoritative sources
in the history of Christianity and Judaism, Leiden, Brill, 2004, 588 S.

Zur Konstituierung von Identitit bedarf es Eckpunkten, an welche diese Identitdt ange-
kniipft werden kann. Eine wichtige Kategorie dieser Eckpunkte ist historisch verortet und
deshalb seit jeher von zentralem Interesse fuir Historiker. In der aktuellen Historiographie
werden Identitdtsdiskurse zunehmend thematisiert, indem unterschiedliche Verortungs-
strategien der Identitit hinterfragt werden.

Fragen nach historischer Verortung religioser Identitdt wurden 2002 bei einer Tagung
im niederldandischen Utrecht in den Mittelpunkt geriickt. Die Beitrige dieser Konferenz
wurden kiirzlich in einem voluminésen Band publiziert und konzentrieren sich auf Wege

SZRKG, 99 (2005)



Rezensionen — Comptes rendus 529

der Positionierung und Legitimation religioser Identitit: Welche Erscheinungsformen und
Begriindungen religioser Identitdt hat es gegeben? Der Schwerpunkt liegt auf der Funk-
tion grundlegender schriftlicher und mindlicher Quellen aus der christlichen und jidi-
schen Uberlieferung.

Sechsundzwanzig Beitrige wurden in zwei Teile eingeordnet und eingeleitet durch
zwei einfliihrende Beitrige. Im ersten Teil des Bandes widmen sich die Autoren der Frage
nach der Rolle grundlegender Quellen fiir die Konstituierung religitser Identitdt in der
Moderne. Der Individualisierung und Differenzierung in der Moderne zufolge wurde die
Stellung grundlegender Quellen immer problematischer. Wie Anton Houtepen in seinem
Beitrag beschreibt, gerieten die Religionen, deren «hermeneutische Codes» von der Auf-
kldarung in Frage gestellt wurden, in eine Krise spiritueller Autoritdt und wurden deshalb
herausgefordert, ihre jeweiligen Positionen neu zu formulieren.

Urs Altermatt beschreibt in seinem Beitrag «Ambivalences of catholic modernisation»
die ambivalente Haltung des Katholizismus der Modernisierung gegeniiber. Der Katholi-
zismus hat nach Altermatt auf diskursiver Ebene bis 1965 die Moderne nicht akzeptiert,
sondern sich ihr erst nach und nach angepasst. Dem widerspricht im nachfolgenden
Beitrag Staf Hellemans, der die Moderne als gesellschaftliche Epoche auffassen mochte,
weshalb sich kein Bereich dieser Gesellschaft dem Pridikat «modern» entziehen kénne.
Demzutolge wire es falsch, Religion und Moderne als Gegensatzpaar zu betrachten, es
gehe darum, Religion in ihrer Funktion in der modernen Gesellschaft zu analysieren. Hel-
lemans erhofft sich von dieser Sichtweise eine differenziertere Diskussion {iber Religion
in der modernen Gesellschaft. Meines Erachtens ist die Auseinandersetzung zum grossten
Teil auf die unterschiedlichen Forschungsinteressen der Diskussionsteilnehmer zuriickzu-
fiihren. Die Feststellung Altermatts, «catholic anti-modernism expressed itself primarily
at the discursive level» (S. 59) zeigt, dass wir es hier mit unterschiedlichen Ebenen der
Erkenntnis zu tun haben. Altermatt bezieht sich auf eine ideologische Ebene, auf der
Ideologien der Moderne und Vormoderne aufeinanderprallen. Dieselbe Haltung nimmt
Theo Salemink ein, der in seinem Beitrag den katholischen Versuch, die modernen Ide-
ologien des Liberalismus, Sozialismus und besonders Nationalsozialismus als Neopaga-
nismus darzustellen, beschreibt. Hellemans dagegen ndhert sich der Problematik aus einer
soziologischen Sicht, welche davon ausgeht, dass die grundsitzlich modeme Form der
Gesellschaft bedingt, dass alles, was aus ihr hervorgeht, auch modern ist. Dass es inner-
halb dieser modernen Gesellschaft antimoderne Diskurse auf ideologischer Ebene gebe,
wiirde Hellemans wahrscheinlich ebenso wenig ausschliessen, wie Altermatt die grund-
legend moderne Form der Gesellschaft im 19. und 20. Jahrhundert abstreiten wiirde.

Weitere Beitrdge in diesem ersten Teil zeigen, wie man in der Moderne versuchte zu
einem neuen Verhdltnis zwischen Tradition und Erneuerung zu kommen. Wihrend im
Katholizismus vor allem die Stellung der kirchlichen Autoritidt zur Debatte stand, versuch-
ten Protestanten die Autoritdt der Schriften neu zu deuten, wie Beitrige von Theo Cle-
mens, Frits Broeyer und David Bos zeigen. Wie Judith Frishman und Els Kooij-Bas ver-
deutlichen, konzentrierte sich im Judentum die Auseinandersetzung auf die umfassende
Jjudische Tradition. Einerseits pladierten reformwillige Rabbiner dafiir, einen Kern des Ju-
dentums zu formulieren, und aus diesem heraus die Tradition zu deuten und anzupassen.
Anderseits bevorzugten es andere Geistliche, die Tradition méglichst unverindert als Ba-
sis fur jede Aktualitdt zu betrachten. Einleuchtend zeigen beide Autoren, wie man ver-
suchte die jeweiligen Standpunkte aus der eigenen Tradition heraus zu legitimieren. Jan
Jongeneel weist aber darauf hin, dass es sich angesichts der fehlenden Autoritdt der
Schriften auch lohnt, der Rolle des personlichen Glaubens Aufmerksamkeit zu schenken.

Die Rolle grundlegender Quellen der religiosen Identitdt in der Vormoderne wird im
zweiten Teil des Bandes thematisiert. In diesem Teil wird vieles nuanciert. So zeigt Jaap
van Amersfoort in einem Beitrag {iber pagane Quellen in frithchristlichen Schriften, dass
das frithe Christentum sicherlich nicht nur «eigenen» Quellen Autoritdt zubilligte. Jo-

SZRKG, 99 (2005)



530 Rezensionen — Comptes rendus

hannes von Qort weist darauf hin, dass auch im Manichdismus, der sich sehr wohl als
christliche «secta» beschreiben ldsst, neben den Schriften des Griinders Mani durchaus
auch andere Schriften, die dessen Ansichten belegen konnten, verwendet wurden.

Wiihrend das Christentum immer stirker seine eigene Quellentradition entwickelte, bot
diese eigene Tradition geniigend Raum fiir unterschiedliche Positionierungen, indem man
sich zum Beispiel auf die Tradition eines bestimmten Kirchenvaters berief (Karla Poll-
mann), oder indem man wie der Heilige Franziskus Charisma und pépstliche Autoritit
einbezog (Gerard Pieter Freeman) oder auch wie manche heterodoxe Stromungen gerade
nur die Schriften in den Mittelpunkt riickte (Daniela Miiller). Sogar die Verwendung der
gleichen Quellen konnte zur Untermauerung sehr unterschiedlicher Stellungnahmen ge-
nutzt werden, wie Willemien Otten fiir den Streit zwischen Petrus Abelardus und Bernar-
dus von Clervaux beschreibt. Dass aber auch in der Vormoderne durchaus kritisch mit
dem eigenen Canon umgegangen wurde, illustrieren Beitrdge von Marcia L. Colish und
Jan Hallebeek: Aus der Problematik ihrer Zeit hinaus suchten Gelehrte durchaus nicht im-
mer alle kanonischen Texte mit modernen Ansichten zu verséhnen. Vielmehr gab es auch
Ansitze, die manche Texte ignorierten oder gar als Féalschungen entlarvten.

Auch die Betrachtung der Reformation als eine Riickkehr zur Schrift bedatf einer Dif-
ferenzierung. In der Reformation erhielten nicht-biblische Schriften wie zuvor auch eine
Rolle in der Argumentation der Gelehrten. Abweichend von der Tradition war hier vor al-
lem die Klassifizierung der Schriften als biblisch oder nicht-biblisch, welche wihrend der
Reformation laut Eugéne Honée erstmals deutlich hervortrat. Eine vermeintliche Riick-
kehr zu alten Zeiten war oft nur Schein und wurde auch bewusst als Tarnung der neuen
Position eingesetzt. Wie Paul van Geest zeigt, weicht zum Beispiel die Lehre Thomas von
Kempens, oft als Riickkehr zu Augustin gedeutet, in erheblichem Masse von der Lehre
Augustins ab. Auf argumentativer Ebene wurde mit der mittelalterlichen Tradition iiber-
haupt nicht gebrochen, zeigt schliesslich Willem van Asselt. Im 17. Jahrhundert nutzten
sowohl katholische als auch reformierte Theologen scholastische und aristotelische Ar-
gumente. Wie die Bedeutung der kirchlichen Tradition fiir die eigene Identitdt von Protes-
tanten und Katholiken sich mittlerweile unterscheidet zeigt ein Beitrag von Marcel Poort-
huis tiber die Diskussion um die liturgische Stellung der «Improperia».

Sehr lesenswert sind zwei eher reflexive Beitrige dieses Bandes. Gerard Rouwenhorst
zeigt, wie nicht nur Schriften, sondern auch historischen Epochen eine normative Stellung
zugeschrieben werden kann. Diese Feststellung ist von Bedeutung, da eine normative
Bewertung gewisser Epochen die religionsgeschichtlichen Forschungsergebnisse erheb-
lich beeinflussen kann. Peter van Rooden weist auf ein anderes religionsgeschichtliches
Problem hin: das mithsame Verhiltnis zur Idee, dass Macht und Frommigkeit in Verbin-
dung zueinander stehen konnten. Dass es ein solches Verhiltnis aber sehr wohl gibt, hat
bereits Alexis de Tocqueville zu Recht bemerkt. Da aber in der Historiographie Religion
lieber als individuelle Angelegenheit beschrieben wird, féllt es vielen Historikern schwer,
Religion als soziales Produkt, das auch von Machtverhiltnissen geprigt wird, zu betrach-
ten.

Zwei Beitrage zur Debatte um die Urspriinge des Christentums beschliessen den Band.
Frances Young beschreibt die «Aura» religioser Schriften, die sie durch die Stellung in
den Gottesdiensten im Judaismus und im Christentum, sowie dadurch, dass sie das Wort
Gottes verkorpern, einndhmen. In einem Beitrag zur Frage, woher die christlichen Schrif-
ten eigentlich ihre Autoritit beziehen, geht Elizabeth A. Clark auf die These Michel Fou-
caults ein, diese Autoritit basiere auf der unterstellten Heiligkeit des Autors. Uberzeugend
widerlegt Clark diese These: In der gebildeten Gesellschaft des Altertums, in der die Bibel
entstanden ist, wurde die Autoritit der Texte nicht iiber die Autoritit ihres Autors, son-
dern eher durch intertextuelle Verweise auf die Heilige Schrift, auf Kirchenviter und auf
prominente pagane Autoren hergestellt.

SZRKG, 99 (2005)



Rezensionen — Comptes rendus 531

Ein Verdienst des Bandes ist es, dass er einen Vergleich zwischen Katholizismus, Pro-
testantismus und Judentum im Umgang mit dem Problem der spirituellen Autoritét er-
mdoglicht. Aus dieser Perspektive hat man bei der Zusammenstellung allerdings auch die
Chance verpasst, eben diesen Vergleich mehr in den Vordergrund zu stellen. Mangels
analoger Kategorien in anderen Beitrdgen im Band werden manche Artikel auf einen
exemplarischen Wert reduziert, wo ein gezielter Vergleich aufschlussreich hitte sein kon-
nen. Die manchmal stark spezialisierten Texte verlieren so an Bedeutung fiir den Erkennt-
nisgewinn, obwohl der exemplarische Wert dem Leser Einblicke in die praktische Gestal-
tung von Identitdtsdiskursen sehr wohl vermitteln kann. Ausserdem sind die historiogra-
fischen Beitridge tiber Religionsgeschichte lesenswert. Alles in allem kann dieser Band fur
diejenigen, die sich iiber den aktuellen Stand der Religionsgeschichte informieren méch-
ten, eine wertvolle Ressource darstellen.

Amstelveen (Niederlande) Peter van Dam

Heinz-Gerhard Haupt/Dieter Langewiesche (Hg.). Nation und Religion in Europa.
Mehrkonfessionelle Gesellschaften im 19. und 20. Jahrhundert, Frankfurt a.M., Campus,
2004, 365 S.

Vor vier Jahren legten Haupt und Langewiesche eine aufschlussreiche Aufsatzsammlung
tiber «Nation und Religion in der deutschen Geschichte» vor (Frankfurt a.M. 2001). Der
hier angezeigte Band, der auf eine Bielefelder Tagung im Jahr 2003 zuriickgeht, versteht
sich als Fortsetzung dieses Projekts mit auf Europa erweiterter Perspektive. Seine Bei-
trdge zielen zum einen darauf, die Machtkdmpfe zwischen den christlichen Konfessionen
um die Vereinnahmung des Nationsbegriffs darzustellen; zum anderen sollen Anstrengun-
gen nationaler Bewegungen nachgezeichnet werden, ihre Ziele mit Religion zu verbinden
oder sich ihr gegeniiber vom laizistischen Standpunkt aus abzugrenzen.

Ein erstes Kapitel ist dem «Kampf um die national-religiose Deutungshegemonie in
katholisch-protestantisch-jiidischen Mischgesellschaften» gewidmet, der durch das Brenn-
glas nationalpolitischer Auseinandersetzungen um die Reformation ndher in den Blick
genommen wird. Frank-Michael Kuhlemann weist darauf hin, dass es v. a. in der Mitte
des 19. Jahrhunderts gegriindete liberal-protestantische Vereine gewesen seien, die eine
«evangelisch aufgeladene Kulturtragertheorie» (S. 33) fiir die deutsche Nation propagiert
hitten. Als Gegenentwurf zu diesem Hegemonieanspruch, aber auch im «Rekurs auf das
Alte Reich» (S. 41) sei es zur Griindung einer katholischen Gegenbewegung gekommen.
Jedoch seien beide Bewegungen bei der Konfessionalisierung der Nation an eine Grenze
gestossen, weil sie sich durch «Sdkularisierungsdruck, Sozialismusfurcht, konfessionelle
Minderheitenlagen und Anpassungszwinge, biirgerliche Identitidten und vagierende For-
men der Religion, nicht zuletzt die Kriege und den Nationalsozialismus» (S. 62) ange-
nidhert hatten. Einen nationalen Exklusionsdiskurs gegeniiber den Katholiken stellt Fran-
ziska Metzger auch fiir die Schweiz fest. Die national-liberale Geschichtsschreibung habe
ihr Bild der Schweiz in Berufung auf Zwingli entworfen. Diesem Deutungsanspruch
hdtten sich die Katholiken mit ihrer Interpretation der Reformationsgeschichte widersetzt,
die eine «sowohl gemeinschaftsbildende wie nationalisierende Funktion» (S. 98) gehabt
habe. Metzger stellt damit eine Mehrschichtigkeit katholischer Erinnerungskultur heraus,
die das Bekenntnis zur eigenen Konfession mit dem Bekenntnis zur eigenen Nation
vereinbar gemacht habe. In der katholisch-monokonfessionellen Bevolkerung Belgiens
kam es, wie Johannes Koll betont, in der Revolution 1830/31 zur Union von Liberalen
und Katholiken gegen den niederldndischen Konig Wilhelm I. Nach der Etablierung des
belgischen Staats und dem Verlust gemeinsamer anti-holldndischer Positionen habe sich
allerdings in den 1880er Jahren ein Antagonismus zwischen beiden Lagern herausge-

SZRKG, 99 (2005)




532 Rezensionen — Comptes rendus

bildet, der v. a. in der Beurteilung der Reformation und der Person des Habsburgers Phi-
lipp 11. zum Ausdruck gekommen sei. Ahnlich wie beim schweizerischen Gegensatz zwi-
schen Protestanten und Katholiken sei aber auch in der Auseinandersetzung zwischen
Liberalen und Katholiken in Belgien nie der «Glauben an die Einheit und den Zu-
sammenhalt» der Nation zerstort worden (S. 134). Spannungen zwischen laizistischem
Nationalismus und Katholizismus macht Martin Schulze Wessel ebenfalls fiir die tsche-
chische Nation aus. Hier sei Jan Hus als nationale Gestalt mythisiert worden, worauf die
katholische Seite mit einer Resakralisierung des Reformators geantwortet habe. Einig-
keiten zwischen Jungtschechen und Katholiken hitten allerdings im Glauben an die tsche-
chische Nation und im Antisemitismus bestanden.

Ein zweites Kapitel behandelt religiése und laizistische Nationalsymboliken. Mit ver-
gleichendem Blick auf Kaiser Wilhelm II., Kaiser Franz Joseph und Queen Victoria ana-
lysiert Christiane Wolf Monarchen als Repréasentanten der Nation und stellt dabei gradu-
elle Unterschiede in einer Entwicklung fest, die vom Gottesgnadentum der Regentschaft
Abstand nimmt. Sven Oliver Miiller untersucht anhand der Denkmalskultur fir die Opfer
des Ersten Weltkriegs in Grossbritannien die Versuche, eine «British civil religion» zu
etabiieren. Der britische Patriotismus habe sich als Form der Religion darzustellen ver-
sucht; spiter sei man dagegen bestrebt gewesen. «das militaristische Erbe des Krieges zu
domestizieren». Mit der Reformulierung der spétviktorianischen Sepulkralkultur in den
Soldatendenkmalen sei durch «die Verschmelzung heterogener christlicher und laizisti-
scher Symbole» ein «neuer politischer Raum der Vergemeinschaftung» kreiert worden (S.
200). Die symbolische Dimension der Auseinandersetzung zwischen den «deux France»
stellt Daniel Mollenhauer dar: Wihrend Laizisten die Marseillaise, die Trikolore, den 14.
Juli, das Pantheon als nationale Kultstitte sowie den 100. Jahrestag der Revolution 1889
als Symbole fiir einen laizistischen Nationsbegriff propagiert hitten, sei auf katholischer
Seite der Herz-Jesu-Kult und das 1400. Jubildum der Taufe Chlodwigs als Begriindung
des Landes als «fille ainée de I’eglise» 1896 stark gemacht worden. Auch Strassennamen
und lokale Denkmailer zeugten von konkurrierenden Nationalgeschichten, die sich am
deutlichsten um die Funktionalisierung Jeanne d’Arcs als nationaler Figur oder als Heilige
festmachen lassen. Die nationale Entwicklung in Italien als Abgrenzung von der romi-
schen Kirche stellt Oliver Janz dar. Das Risorgimento sei als Vaterlandsreligion, Gari-
baldi als deren Heiliger entworfen worden. Gleichwohl diirften die Spannungen zwischen
Laizismus und Katholizismus in Italien nicht iiberbewertet werden und seien nach 1900
ohnehin zuriickgegangen. Nur kurz deutet Albert S. Kotowski die symbolische Bedeutung
Henryk Sienkiewiczs und des Marienkults fiir die Entwicklung der polnischen Nation an,
in der es in der Mitte des 19. Jahrhunderts zu einer Verschmelzung von «Polentum» und
«Katholizismus» gekommen sei.

Ein drittes Kapitel behandelt christlich-islamische Mischgesellschaften. Jamal Malik
weist mit Blick auf Deutschland auf die Tradition eines kulturell definierten Europabe-
griffs hin, der die Tiirkei ausgrenze; ein Problem fiir den Umgang mit dem Islam stelle zu-
dem dessen Wahrmehmung als Einheit dar, die der Unterschiedlichkeit muslimischer
Gruppen nicht gerecht werde. Der Pluralismus muslimischer Auffassungen verhindere
ausserdem, dass sich «der Islam» in Deutschland als Ganzes politisch reprdsentieren kon-
ne. Die Reislamisierung gerade der zweiten und dritten Einwanderergeneration in Frank-
reich bzw. Grossbritannien behandeln Klaus Manfrass und Karen Schonwilder. Die
Wahrnehmung der Immigranten hinsichtlich ihrer Nationalitdt oder Ethnie sei im Lauf der
Zeit einer religiosen Perzeption gewichen, in der linderspezifische Besonderheiten des
[slams nivelliert wiirden.

Haupts und Langewiesches Band iiberzeugt v. a. durch jene Beitrdge, die sich hinsicht-
lich der Identitidtsbildungsprozesse von einem Entweder-Oder-Schema zwischen Protes-
tantismus und Katholizismus bzw. Laizismus und Religion abwenden. Die Darstellung

SZRKG, 99 (2005)



Rezensionen — Comptes rendus 533

von Doppelidentititen — etwa bei national denkenden Katholiken in der Schweiz und in
Deutschland — erweitert durch das Aufbrechen dieser Polarititen den jeweiligen Natio-
nalismusbegriff (z. B. deutscher Nationalismus) in einen Begriff jeweilig moglicher Na-
tionalismen (z. B. deutscher katholischer Nationalismus, deutscher protestantischer Nati-
onalismus). Zugleich werden Mechanismen und historische Legitimationsinstanzen aufge-
zeigt, mit denen diese Nationalismen begriindet wurden. Eine sinnvolle Ergdnzung zu
diesem Komplex stellen jene Aufsitze dar, die sich mit der Reprisentation bzw. der Sym-
bolisierung der Nationalismen befassen und damit den Bogen von deren Begriindung zu
deren Selbstdarstellung schlagen. Der Einbezug des Islam soll den Band um Aspekte des
Verhiltnisses von Minderheiten in national verfassten Gesellschaften oder um religioses
Denken in der Diaspora erweitern. Gleichwohl ist die Situation hier durch den Hinter-
grund der Kolonialgeschichte, durch die Fremdidentifizierung islamischer Gruppen mit
bestimmten Ethnien sowie durch die Selbstidentifizierung dieser Gruppen mit Staaten
ausserhalb ihres «Gastgeberlands» deutlich unterschiedlich zu den Konflikten, die in den
ersten beiden Kapiteln beschrieben sind. Moglicherweise hitte man die Thematik der
muslimischen Religion in christlichen Lindern besser einem eigenen Band vorbehalten
und dafiir als Intensivierung der ersten Fragestellung z. B. die Situation der Juden in
europiischen Nationen oder etwa die Stellung von Orthodoxen (Griechen) oder anderen
Christen (Armeniern) in der Tiirkei ndher untersucht.

Miinchen Stefan Jordan

Clemens Six/Martin Riesebrodt/Siegfried Haas (Hg.), Religioser Fundamentalismus.
Vom Kolonialismus zur Globalisierung, Innsbruck, Studien-Verlag, 2004 (=Querschnitte
16), 272 S.

«Fundamentalismus ist die Respektlosigkeit vor dem Zweifel», so hat Michael Frank von
der Siiddeutschen Zeitung einen der wohl medial und politisch brisantesten bzw. pri-
sentesten «Ismen» bezeichnet. Das hier anzuzeigende Buch — ein Sammelband der Reihe
«Querschnitte» (Einfithrungstexte zur Sozial-, Wirtschafts- und Kulturgeschichte, Bd. 16),
der neben grundlegenden und einfiihrenden Zugidngen des Herausgebers Martin Riese-
brodt und des Religionswissenschaftlers Johann Figl Beitrige zu den jeweiligen, funda-
mentalistischen Stromungen und Tendenzen in Christentum, Judentum, Islam und Hin-
duismus vereint — versucht dem Fundamentalismus auf die Spur zu kommen.

Der Begriff des Fundamentalismus entstammt, wie Riesebrodt aufzeigt, dem Beginn
des 20. Jahrhunderts, er wurde auf orthodoxe protestantische Vereinigungen in den USA
angewandt, die den Terminus sodann sogar als eine Selbstbezeichnung iibernommen ha-
ben (S. 16). In den 1980er Jahren erfuhr dieses Konzept dann eine erneute Bliite und zu-
gleich eine Ausweitung. Der Grund dafiir ist in der «Politisierung extrem konservativer
Religionen» v. a. in der islamischen Welt (S. 17) zu suchen. In beiden Kontexten, dem des
Protestantismus und dem des Islams, aber auch dariiber hinaus ist Fundamentalismus «als
spezifisches, religioses Geschichtsbewusstsein» (S. 18), als ein Phdnomen der Moderne
zu verstehen; als «Zeit-gemisse» neue Antwort auf die Herausforderungen einer globali-
sierten, pluralen und fragmentierten Welt, die besonders aufgrund moderner Kommunika-
tionsmittel eine beschleunigte Kulturdiffusion aufweist. Wenn im wissenschaftlichen Dis-
kurs tiber Fundamentalismus und dessen Exponenten gehandelt wird, ist das immer mit
besonderer Vorsicht zu tun, weil es sich um ein hochsensibles politisches Feld (Funda-
mentalismus als Totschlagargument oder Folie der Stigmatisierung und Ausgrenzung)
handelt und auch vermieden werden muss, dass dieselben Muster, die im Fundamentalis-
mus ausfindig gemacht werden, wiederholt und somit durchgesetzt werden (S. 31). In
diesem Zusammenhang ist auch auf die Kritik Riesebrodts an Samuel Huntington zu

SZRKG, 99 (2005)



534 Rezensionen — Comptes rendus

verweisen, weil eben dieser in seiner These des «clash of civilisations» «Abgrenzungsbe-
diirfnisse, das manichidische Weltbild und die Bertihrungsingste fundamentalistischer Be-
wegungen» widerspiegelt (S. 29). Der Begriff des Manichdismus scheint im Sammelband
immer wieder auf; er wird aber meines Erachtens eher als Schlagwort bzw. Etikette ver-
wendet.

Johann Figl zeichnet den Prozess der Sdkularisierung nach und stellt ithn in gegenwir-
tige Zusammenhdnge, vor allem interessieren ithn Antworten fundamentalistischer Religi-
onen auf diese Entwicklung; das «Bollwerk des geschichtlichen Milieukatholizismus»
wird mit 1slamischem Fundamentalismus mehr oder weniger gelungen parallelisiert, zum
Schluss begibt Figl sich auf die Suche nach einem «universalen Ethos der Weltreligionen
als Basis der Begegnung mit der sdkularen Kultur» (S. 46-50). In dieser Dynamik der
Suche nach diesem «Weltethos» bzw. der « Weltethik», hitte man als Nicht-Religionswis-
senschaftler vielleicht noch gerne erfahren, wo in den islamischen Texten das Pendant zu
Mt 7,12 («Goldene Regel») zu suchen und finden ist.

Kurt Remele beschiftigt sich mit dem Fundamentalismus im rémisch-katholischen Be-
reich: Unweigerlich fillt der Blick auf das Opus Dei (S. 53tf.), das Opus Angelorum (S.
64) u.d. Gruppierungen und deren Publikationsorgane, die zu einem gewissen Machtfak-
tor innerhalb der katholischen Community geworden sind, «dessen Einfluss» — hier zitiert
Remele den Journalisten Klaus Nientiedt — «[...] nicht zu unterschitzen ist, dessen Uber-
schidtzung aber moglicherweise dazu beitrdgt, dass die katholische Kirche in manchen
Fragen auf der Stelle tritt, anstatt die entsprechenden Probleme offen und ehrlich anzuge-
hen.» (S. 64) Die Aufgabe der christlichen Theologie sicht Remele im abschliessenden
Pladoyer darin, sich dariiber klar zu werden, «dass Christus uns von der Siinde und Angst
befreien wollte, nicht aber von der Pflicht, kritisch zu denken». (S. 67) Dem kann nur
zugestimmt werden.

Max Deen Larson stellt die U.S.-amerikanische Situation in Sachen christlichen Fun-
damentalismus dar, seinen beinahe «quijotischen» Kampf gegen die Evolutionstheorie (S.
77) und blasphemische Filmprodukte, wie z.B. «Dogmay» (S. 75). Hier sei eine Kleinigkeit
angemerkt: In diesem Film wird Gott nicht — wie behauptet — von einer schwarzen Frau
dargestellt, sondern von Alanis Morissette. «Fundamentalisten sehen die Basis ihrer Kul-
tur im lokalen Bereich von <home, school, church> verankert«, hilt Deen Larson fest (S.
80). Diese Trias will man autonom gestalten, Auswirkungen auf die Politik in grossen
Massstidben — wie das zur Zeit der Fall ist — sind nicht unbedingt ein Konstitutivum der
fundamentalistischen Bewegung. Religion und Politik, Kirche und Staat sind zwei verfas-
sungsrechtlich penibel separierte Bereiche, «die in Amerika ideologisch untrennbar sein
diarften» (S. 87), wie Deen Larson in einem Schlussresiimee konstatiert. Institutionell-
rechtliche Trennung und praktisch-ideologische Einheit stehen hier in einem evidenten
Gegensatz zu vielen europdischen Lindern, wo génzlich verschiedene Verhiltnisse anzu-
treffen sind.

Michael Ingber skizziert die jiidische Situation, zeigt an Jer 23,39 und dessen Interpre-
tation auf, dass es im Judentum nur schwerlich einen Skriptualismus geben kann (Rabbi-
nismus, Talmud), stellt dann aber verschiedene Stromungen dar, auf die der Fundamenta-
lismusbegriff zutreffen kann: Haredi-Gemeinschaft (8% der jiidischen Bevélkerung in
Israel), Neturei Karta oder etwa Gush Emunim, der radikalen Siedlerbewegung. Der
Osterreich-Bezug Ingbers (laut Autorenverzeichnis in Wien und Jerusalem titig) kann
unschwer dadurch festgestellt werden, dass er Aviezer Ravitzky im Text mit «Prof.»
versieht (S. 92). Den Beitrag erachte ich flir besonders gelungen, nicht zuletzt deswegen,
weil man gemeinhin das Judentum nicht mit Fundamentalismus in Verbindung bringt (S.
92); bestimmt aber «den Islam», der in den folgenden Beitrigen von Ridiger Lohlker,
Wilfried Buchta, Sigrid Faath, Gudrun Kramer, Sabine Damir-Geilsdorf und Michael
Schied Beachtung findet. In einem grundsatzlichen Artikel bereitet der Islamwissenschaft-

SZRKG, 99 (2005)



Rezensionen — Comptes rendus 535

ler Lohlker den nachfolgenden Abhandlungen den Weg; er beschreibt u.a. die Faszination
des Todes innerhalb fundamentalistischer Zirkel, geht auf Paradiesjungfrauen (al-hur al-
‘ain) und den «autonomen, flexiblen, ungebundenen und weltweit einsetzbaren Mann»
ein, der dergestalt als fundamentalistischer Aktivist als Produkt der modernen Welt gelten
kann. (S. 128) Buchta zeigt die brisante Lage im shiitisch durchdrungenen Iran auf — sein
Beitrag gibt auf wenigen Seiten einen wirklich informativen und anschaulichen Uberblick
der Lage. Faath beschreibt die Situation in den Maghrebstaaten, wo die Verhiltnisse in
Algerien und Marokko in massiver Weise von fundamentalistischen Tendenzen nach
deren Motto «Der Islam ist die Losung» (al-Islam huwa al-hall) durchzogen sind: der Bei-
trag weist manche Dublette auf, z.B. der Anschlag in Casablanca von 2003 und seine in
der Riickkoppelung eher negativen Auswirkungen auf die islamistische Bewegung selbst
(S. 170/171, 176/177). Krimer wiederum wendet sich weiter nach Osten, nach Agypten, wo
— trotz gezielter Repression — von einem «Scheitern des Islamismus» keine Rede sein kann.
Damir Geilsdorf geht v.a. auf das komplexe Themenfeld des «Terrorismus» ein, bevor
Schied mit einem Blick auf Pakistan den Durchlaut im islamischen Halbmond beendet.

Auch fiir den indischen Subkontinent kann in einer Situation des beschleunigten Wan-
dels, der vielfach als Bedrohung wahrgenommen wird, eine spezifische Reaktion festge-
stellt werden. Der Mitherausgeber dieses Bandes, Clemens Six, weist in seinem Beitrag
auf” «AbschlieBung, Festschreibung und monopolisierte Verwaltung der Tradition in In-
dien» (S. 252) hin und demonstriert das anhand der Bewegung zum «Schutz der Kuh» (S.
257f.) und des «Gottkdnigs Ram» (S. 259f)) und ihrer fatalen, oft tédlichen Auswirkungen
v. a. fir Muslime und Christen im Minderheitsstatus. Ein Ende der Gewalt ist nicht abzu-
schen, der Zweifel oder besser gesagt derjenige, der zu einem solchen veranlasst, wird
nicht respektiert, noch wird ihnen eine Existenzberechtigung zugestanden.

Der vorliegende Sammelband ist dusserst informativ, bietet durchgehende rote Féden,
die dem Sammelband Konsistenz verleihen, und offeriert der Leserschaft kompakte und
gut lesbare Beitridge. Er kann einem weiten Kreis von Leserlnnen, die sich fiir (religiésen)
Fundamentalismus — auch in einem nicht-akademischen Bereich — interessieren, anem-
pfohlen werden.

Freiburg David Neuhold

Hans Maier (Hg.), Totalitarismus und Politische Religionen, Bd. I11: Deutungsgeschichte
und Theorie, Paderborn/Miinchen/Wien/Ziirich, Ferdinand Schoningh, 2003, 450 S.

Der russische Kommunismus, der italienische Faschismus und der deutsche Nationalsozi-
alismus waren in ihrer Haltung dezidiert antikirchlich und antireligios. Paradoxerweise
lassen sich diese totalitiren Systeme aber auch als politische Religionen charakterisieren.
Unverkennbar sind ihnen religidse Sprechweisen und religiose Motive eigen, zu ihren
politischen Auftritten gehorten heilige Biicher, Ketzer und eine strafbewehrte Sorge fiir
Glaube und Sitte, und in Anlehnung an das kirchengeschichtliche Vokabular gab es Hire-
sie, Inquisition und Dissidenten.

Dem Thema «Totalitarismus und Politische Religionen» hat sich das Institut fiir Philo-
sophie der Universitdt Miinchen angenommen. 1994, 1996 und 1999 wurden unter der
Leitung des Historikers und Sozialwissenschaftlers Hans Maier drei internationale Sym-
posien durchgefiihrt, an denen Historiker, Philosophen und Sozialwissenschaftler disku-
tierten, ob und wie das Konzept des Totalitarismus und das Konzept der Politischen Reli-
gionen parallel oder ergdnzend verwendet werden konnten. Die zahlreichen Beitrdge, die
an diesen drei Symposien prisentiert worden sind, liegen bereits sorgfiltig editiert in
Buchform vor. In einem abschliessenden Band ist nun die Deutungsgeschichte und Theo-
rienbildung von Totalitarismus und Politischen Religionen systematisch aufgearbeitet und

SZRKG, 99 (2005)



536 Rezensionen — Comptes rendus

tibersichtlich dargestellt. Er liefert den Nachweis, dass das Konzept der Politischen Reli-
gionen, das im Gegensatz zur Totalitarismusforschung noch in den Anfingen steht, sich
als tragfihig erweist, und dass der Begriff der Politischen Religionen gegeniiber dem des
Totalitarismus den Vorteil hat, mehr Phanomene gewaltsamer Herrschaft ein- und aufzu-
schliessen. Ausserdem kann mit ihm eine Ortsbestimmung des Widerstands vorgenom-
men werden, vor allem des Widerstands von christlicher Seite. Die vorliegende reich-
haltige Studie mit ihrer lexikalischen Ubersicht zu den Interpreten des Totalitarismus im
Anhang kann der weiteren Erforschung politischer Religionen als Handbuch dienen.

In einem einfithrenden Kapitel schldgt Hans Maier vor, die Deutungsgeschichte tota-
litdrer Herrschaft von 1919 bis 1989 stufenweise nach den drei Fragen auszurichten: Was
war flir zeitgendssische Beobachter das Neue am aufkeimenden Kommunismus, Faschis-
mus und Nationalsozialismus? Wie werden diese neuen Phidnomene begrifflich erfasst
und verstanden? Zu welchen Interpretationsmodellen bezichungsweise Konzepten des To-
talitarismus und der Politischen Religionen fithren die Beobachtungen und Untersuchun-
gen? Erste Beobachtungen, so Maiers Skizze zu diesen drei Fragen, umkreisen das mili-
tarische und existentielle Freund-Feind-Denken der Staaten nach dem Ersten Weltkrieg,
die begeisterte Bereitschaft der Massen zur Mobilmachung und den in der Massenmobi-
lisierung blank liegenden Willen zur politischen Gewalt. In den zwanziger Jahren wird
zuerst fiir den italienischen Faschismus, dann aber auch fiir den Nationalsozialismus und
Kommunismus der Begriff Totalitarismus verwendet. Bald kommen religiose Deutungen
hinzu, die in den spiten 30er Jahren in den Begriff der Politischen Religionen einmiinden.
Die nachfolgenden Interpretationsmodelle konzentrieren sich dann vor allem auf die Ent-
grenzung der politischen Gewalt und die Zersetzung rechtlicher und sittlicher Normen
durch eine willkiirliche Politik der «reinen Macht», wie sie durch die Formel des Totali-
tarismus gekennzeichnet ist.

Hella Mandt belegt im ndchsten Kapitel die These, dass das klassische Verstandnis
von Tyrannis und Despotie im 20. Jahrhundert keineswegs durch das neue Deutungs-
muster des Totalitarismus antiquiert oder gar ersetzt worden ist, sondern vor allem in
Grossbritannien und in den USA einen festen Wert in der Analyse und der Kritik
zeitgenossischer Regime behalten hat. Ihre Studie spannt einen Bogen vom Altertum bis
in die heutige Zeit: In der Antike legt Aristoteles Tyrannis als Zerfall der 6ffentlichen
Ordnung fest und definiert extreme Oligarchien sowie Demokratien, die einem uneinge-
schrinkten Diktat der Mehrheit unterliegen, als Tyrannenherrschaften. Seine Auslegung
kann sich im européischen Sprachgebrauch bis ins 19. Jahrhundert halten. In der Neuzeit
aber reduzieren einzelne Aufklarungsphilosophen, wie Mandt detailliert nachzeichnet, den
Tyrannenbegriff zundchst auf seinen ethisch-politischen Gehalt und befiirworten eine
despotische Regierungsweise unter bestimmten Umstinden, sodann entziehen sie dem
negativen Verfassungsbegriff des Despotismus vollstindig den Boden. «Die Marginalisie-
rung des klassischen Vokabulars war am Ende des 19. Jahrhunderts — jedenfalls im deut-
schen Sprachraum — weit vorangeschritten», wihrend «die wertrelativistische Staatslehre
und Sozialwissenschaft des neuen 20. Jahrhunderts» sie noch «theoretisch sanktioniert»
hat, fasst Mandt zusammen. Sie spricht einerseits auf die Sympathisanten des Rechtspo-
sitivismus an, die sich selbst unter dem Eindruck der politischen Entwicklungen in Russ-
land und Italien nach 1917 nicht dazu bewegen liessen, ihre methodischen Festlegungen,
in denen sie sich betont gegen eine klassische und naturrechtliche Argumentation aus-
sprechen, zu tiberpriifen. Andererseits weist sie auf Rudolf Smend und Carl Schmitt hin,
die mit ihrer Entwertung der «liberalen Staatstheorie» und des «Parlamentarismus» einen
Gegensatz zwischen «statischem» Rechtsstaat und «dynamisch-dialektischer» Diktatur
heraufbeschworen.

Im Kapitel «Die neuen Zugédnge» befassen sich verschiedene Autoren mit dem Kon-
zept der Politischen Religionen. Eine Auswahl: Michael Schifer zeigt auf, wie Ernst Jiin-

SZRKG, 99 (2005)



Rezensionen — Comptes rendus 337

ger, Carl Schmitt und Erich Ludendorff nach dem ersten Weltkrieg das Phidnomen des To-
talen in Bezug zur Religion setzten und das Denken in dieser Kategorie als Ausgangs-
punkt einer neuen Epoche verstanden. Hans Otto Seitschek weist nach, dass der Politik-
wissenschaftler und Philosoph Eric Voegelin 1938 totalitire Regime als politische Religi-
onen deutet. Dazu unterscheidet Voegelin zwischen «iiberweltlichen Geistreligionen»
einerseits, welche die transzendente Quelle des Guten im Jenseitig-Gottlichen suchen, und
«innerweltlichen politischen Religionen» andererseits, in denen die Sdkularisierung des
Lebens respektive der moderne Humanismus den Weg frei gemacht hat, das Géttliche im
Diesseitig-Menschlichen zu finden. Vor diesem Hintergrund formulierte Voegelin seine
beachtenswerte These, religiose Bediirfnisse breiter Teile der Bevdlkerung ermdglichten
den Aufstieg ideologischer Massenbewegungen, soweit diese Bediirfnisse von den gebo-
tenen Ideologien abgedeckt wiirden. Der Philosoph und Soziologe Raymond Aron benutzt
1939 den Begriff politische Religion fiir die Charakterisierung politischer Massenbewe-
gungen und totalitdrer Regime. Sein Augenmerk liegt auf dem Spannungsfeld von Macht
und Hoffnung beziehungsweise von «dogmatisch gelehrter Ideologie» und «manichi-
ischer Heilserwartung». Einzig tiber die Revitalisierung traditioneller christlicher Werte
konnen die verfdlschten Werte der sdkularen Religionen aufgedeckt werden, betont Aron.

Der Philosoph Leo Strauss macht, wie Katrin Mey darlegt, in seinem {ibergreifenden
Ansatz die klassische Tyrannenlehre fiir totalitire Phinomene fruchtbar. In der klassi-
schen wie in der modernen Tyrannei wird nach Ansicht von Strauss versucht, die Fragen
nach der menschlichen Natur, nach dem wahren Sein und nach der guten politischen
Ordnung abschliessend zu beantworten. Damit aber wird das Zusammenspiel von der
philosophischen Suche nach Weisheit und gesetzlicher Kodifizierung von Einsichten, also
das Zusammenspiel von Philosophie und Politik beendet, mit dem Ziel, die menschliche
Kontingenz zu iiberwinden. Die moderne Tyrannei unterscheidet sich von der klassischen
Tyrannei gemiss Strauss dabei lediglich durch die graduell hohere Nutzung der Technik.
Hannah Arendt unternahm ebenfalls eine Bewertung des Phianomens totalitdre Herrschaft.
Aus historisch-chronologischer Sicht zeichnete sie zunédchst nach, wie Nationalstaat, Nati-
onalismus, Imperialismus und Rassismus die kontingente, sich in stetiger Konfrontation
mit dem Anderen befindliche Natur des Menschen entgrenzt und homogenisiert. Das
«Wesen des Menschen» wird durch die totalitire Herrschaft mit ihrem Zwang zum Kol-
lektiv letztlich zerstort. Aus dem Blickwinkel der politischen Wissenschaft legte Arendt
anschliessend dar, dass sich im Nationalstaat «das rationale Prinzip der Menschenrechte
mit dem voluntaristischen Prinzip der Volkssouverénitit» verschleift. Mit dieser Entgren-
zung wird die Spannung zwischen Freiheit und Politik der homogenen, entpolitisierten
Masse geopfert.

Im Kapitel «Zu Begriff und Theorie der Politischen Religion» unterscheidet Hans
Maier die Begriffe «politische Religion», «Staatsreligion», «Zivilreligion» und «politische
Theologie» nach Herkunft und historischem Hintergrund. Karl-Josef Schipperges zeigt
auf, wie sich in der Neuzeit mit der Ersetzung der «Souveranitdt des Herrschers von
Gottes Gnaden» durch die «Souverinitit des Volkes» eine Legitimationskrise abzuzeich-
nen beginnt. Die Religion wird nun aber nicht «entzaubert» und verdrdngt, sondern
teilweise ersetzt und instrumentalisiert durch die sikularen Michte Nation, Staat, Klasse
und Rasse. Die Ideologien des 20. Jahrhunderts bilden einen Hohepunkt in diesem Pro-
zess. Schipperges vermittelt am Beispiel des Kommunismus und Nationalsozialismus eine
systematische Charakterisierung dieser Ideologien als politische Religionen. Im anschlies-
senden Beitrag setzt sich Otto Seidschek mit Eric Voegelins Spidtwerk auseinander, in
dem die Auffassung von Politischen Religionen kiithn zu einem Konzept der Gnosis aus-
gedehnt wird. Voegelins These zufolge versucht die Moderne, vergleichbar mit dem spit-
antiken Gnostizismus, durch die Erkenntnis eines entsakralisierten, sdkularen Geistes eine
diesseitige, wissenschaftliche Erlésung zu erreichen. Mit dieser «Selbsterlésung des Men-

SZRKG, 99 (2005)



538 Rezensionen — Comptes rendus

schen» und der «Redivination der Gesellschaft» wird aber letztlich der Mord am trans-
zendenten Gott vollzogen und der sich selbst entfremdete Mensch fur totalitire Ideologien
anfillig gemacht. Die politische Sphire darf die religiése nicht an sich zichen, warnt
Voegelin hinsichtlich der Entwicklung politischer Religionen im 20. Jahrhundert.

Der Politik- und Sozialwissenschaftler Juan J. Linz analysiert systematisch verglei-
chend «Faschismus und nicht-demokratische Regime» in europdischen Staaten nach 1918,
Mit Noltes These vom Biirgerkrieg zwischen Faschismus und Kommunismus geht er auf
Distanz und legt demgegeniiber dar, dass zwischen autoritiren Regimen und den drei tota-
litiren Systemen Kommunismus, Faschismus, Nationalsozialismus unterschieden werden
muss. Faschismus als eine Bewegung bildet nach Linz die Grundlage fiir die Entwicklung
eines totalitdren Systems, autoritire Regime indessen Konstituierten sich aus der Koexis-
tenz verschiedener politischer Bewegungen, die nicht innerhalb der faschistischen Bewe-
gung liegen, sondern ihr vorausgehen und ihr etappenweise eine Vormachtsstellung ver-
schaffen. Ein besonderes Augenmerk legt Linz in seiner Analyse auf den Zusammenbruch
der Demokratien und auf die Rolle der Mentalitit und Ideologie, deren Nicht-Beachten er
als Schwiche «funktionalistischer» Interpretationen kritisiert. Dieses abschliessende Ka-
pitei sensibilisiert fiir die Anliegen der Demokratie, des Rechtsstaates, der Freiheit und
der vielschichtigen, wertepluralistischen Gesellschatft.

Luzern Urs Rittimann

Georg Pfleiderer/Ekkehard W. Stegemann (Hg.), Politische Religion. Geschichte und
Gegenwart eines Problemfeldes, Ziirich, Theologischer Verlag, 2004 (=Christentum und
Kultur, Bd. 3), 353 S.

Religios motivierter Terror, wie ithn die Medien uns fast tiglich vor Augen fiihren, oder
auch Samuel Huntingtons problematische Behauptung eines «Kampfes der Kulturen» ha-
ben in neuster Zeit verstirkt die Aufmerksamkeit auf das Verhiltnis von Politik und Reli-
gion gelenkt. In Politik und Wissenschaft ist intensiv dartiber nachgedacht worden, wel-
che Aufgaben sich aus der mitunter spannungsgeladenen Beziehung zwischen Politik und
Religion fur eine westlich-demokratische Gesellschaft ergeben. Die Universitit Basel
nahm sich dies zum Anlass, im Sommersemester 2002 eine Ringvorlesung zum Thema
«Politische Religion» durchzufiihren und sich aus theologischer Sicht und im Abstand
vom Tagesgeschehen mit der vielfiltigen Beziehung von Politik und Religion auseinan-
derzusetzen. Die damals gehaltenen Vortrdge liegen jetzt als dritter Band der theologi-
schen Reihe «Christentum und Kultur» vor. Die Beitridge der hauptsichlich an deutschen
und schweizerischen Universitéten lehrenden Autorinnen und Autoren decken ein breites
Feld politisch-religioser Phanomene ab und nehmen, geschichtlich oder bezogen auf die
Gegenwart, zur Frage nach dem Religigsen in der Politik Stellung.

Georg Pfleiderer geht in seinem einfiihrenden Beitrag den Legitimationsfragen einer
politischen Ordnung nach. In modernen, demokratischen Rechtsstaaten setzt die politische
Ordnung eine Trennung von gesellschaftlicher Offentlichkeit und politischer Organisation
voraus. Mit diesem Verstindnis brach 1922 Carl Schmitt in seinem Pamphlet «Politische
Theologie». Er stellte darin die These auf: «Alle prignanten Begriffe der modernen
Staatslehre sind sikularisierte theologische Begriffe.» Das staatsbildende Prinzip der Sou-
verdnitdt kann nach Schmitt ohne das theologische Konzept der gottlichen Allmacht nicht
bestehen. In seiner kulturkritischen Behauptung bemingelte er, der kalte, auf Technik und
Okonomie beruhende liberale Rechtsstaat entbehre eine fiir die Selbstorganisation erfor-
derliche politische Idee und umgehe damit die anspruchsvolle moralische Entscheidung.
Entsprechend seiner dezisionistischen Haltung ist derjenige souverin, der die Macht hat,
den Ausnahmezustand zu verordnen und aus einem solchen schiépferischen Chaos eine

SZRKG, 99 (2005)



Rezensionen — Comptes rendus 539

Rechtsordnung zu etablieren. Emst-Wolfgang Bockenforde relativierte 1976 den staats-
rechtlichen Dezisionismus seines Lehrers Schmitt mit der These, dass «der freiheitliche,
sidkularisierte Staat [...] von Voraussetzungen [lebt], die er selbst nicht garantieren kann».
Fur Pfleiderer liegt hier das «normativ-kritische Moment einer Theologie des Politi-
schen»: in der Analyse und Priifung, «ob und in welchem Masse es politisch-religiGser
Semantik gelingt, politische Souverdnitdt so zu konzipieren und zu organisieren, dass sie
sich selbst begrenzt». Denn, so Pfleiderers Ausgangsposition: «Politische Systeme, Macht-
systeme, haben immer auch einen religiésen, einen theologischen Kern [...]» Unter diesem
Vorverstindnis skizziert er an den vier Leitbegriffen politische Religion, politische
Theologie, Zivilreligion und Fundamentalismus, wie sich das Verhiltnis von Religion und
Politik diskursgeschichtlich und semantisch von der Antike bis heute entwickelt hat. Er
zieht das Fazit, dass das politische Streben nach Souverdnitit, will es sich seiner Hand-
lungsmichtigkeit behaupten und einem Pluralismus Raum bewahren, «in den universal zu
denkenden Menschenrechten ihr strukturgebendes Prinzip hat und jede reale politische
Organisation spezifisch iibersteigt».

Im Kapitel «Historische Perspektiven» zeigt Klaus Seybold am Beispiel der sogenann-
ten Immanuel-Perikope im Buch Jesaja Kap. 7 auf, dass die altisraelitische Prophetie die
Politik als Herausforderung an die Religion und an den Glauben entdeckt und mit Argu-
menten der Tradition und der sozialen Verantwortung auf die Psyche der Handelnden ein-
zuwirken beginnt. Ekkehard W. Stegemann untersucht im anschliessenden Beitrag die
Entwicklung der frithchristlichen politischen Theologie vor dem Hintergrund der rémi-
schen Herrschaft. Nachdem die Christen bis zur Herrschaft Konstantins repressiven Mass-
nahmen und rechtlich sanktionierten Verfolgungen ausgesetzt waren, schut der parallel
dazu verlaufende Wandel des Romischen Reichs von der Republik zum Kaisertum ein
neues Verstdndnis von Politik und Religion. Aus dem religiosen Kultvollzug ohne person-
liche Bindung an die Gotter entstand die réomische «Poiis-Religion» mit dem Kaiser ais
dem Gottmenschen aut Erden. An dieses Legitimationskonzept konnte das Christentum
nach Konstantin ankniipfen. Die Ausdifferenzierung der beiden Grossen Politik und Reli-
gion setzte sich nun aber unter christlicher Herrschaft keineswegs gradlinig und friedlich
fort. Vielmehr fiihrte der Weg auch in blutige Sackgassen, wie beispielsweise die Religi-
onskriege der Neuzeit. In der frithen Neuzeit begann sich zudem das mittelalterliche Pri-
mat der geistlich-pdpstlichen Gewalt tber die weltliche Gewalt zu zersetzen. Thomas
Miintzer forderte zwar um 1520 noch, dass der Staat den géttlichen Plan auf Erden
erfillen miisse. Mit seiner Konzeption, so Angelika Dorfler-Dierken, hatte er aber keinen
Erfolg mehr, im Gegensatz zu Luther, der eine Zweireichlehre vertrat, nach welcher dem
Fiirsten das weltliche Regime und damit das Politische gebiihrt, der Kirche indessen die
Sorge fur den Glauben und fur die Christen. Zusitzlich sprach sich am Anfang des 16.
Jahrhunderts der humanistisch gebildete Machiavelli fiir ein voluntaristisches und rein auf
Niitzlichkeit ausgerichtetes Denken {iber Herrschaft aus, das auch Religion dem staat-
lichen Zweck unterstellt. Damit war das Tor geoffnet fiir die Politisierung von Religion.

Klare religiése und vor allem heilsgeschichtliche Sinnbeziige weist Thomas K. Kuhn
fir den deutschen Nationalismus ab dem 19. Jahrhundert nach. Seine Interpretation von
Nationalismus als «politische Religion» meint jedoch nicht «Ersatzreligion» im Zuge der
Sikularisierung, sondern riickt die Ankntipfung des Nationalismus an «popularisierte Vor-
stellungen der Erwidhlungs- und Prddestinationslehre» ins Zentrum. Im 20. Jahrhundert
mit seinen totalitiren Systemen Kommunismus, Faschismus und Nationalsozialismus, die
darauf angelegt waren, auf den ganzen Menschen zuzugreifen, spitzte sich die Politi-
sierung von Religion auf fatale Weise zu. Der «Zerfall liberaler Selbstverstiandlichkeiten»,
der «Selbstzweifel einer an sich irre gewordenen Moderne» und die «Sehnsucht nach neu-
er Einheit und Ganzheit» bildeten gemidss Hans Maier nach dem Ersten Weltkrieg den
fruchtbaren Boden fiir die modernen Ideologien mit ihrer Heilsversprechung und mit ihrer

SZRKG, 99 (2005)



540 Rezensionen — Comptes rendus

Berufung auf absolute Werte. Neben der Maschinerie des Terrors setzten diese neuen
Regime auf einen Fiithrerkult mit religiosen Elementen, um solcherweise ihre Autoritét
wirksam auszugestalten. Alternativ zu Maiers funktionalem und ideologiekritischem Ver-
stindnis von politischer Religion geht Armin Adam von einem Christentum als politische
Religion aus. Kirche ist fir ihn die «Entfaltung des politischen Gehaltes des Christen-
tums», fiir die sich eine Theologie einsetzen muss. In seinem geschichtlich weit ausgrei-
fenden Beitrag zeichnet er die Institutionalisierung des christlichen Glaubens nach, wie
sie sich zwischen den beiden Polen einer individualistisch-mystischen Weltabwendung
und einer juridisch-korporativen Verweltlichung vollzog und im 16. Jahrhundert zu einer
Ausdifferenzierung des Christentums in Konfessionen fiihrte.

Im Kapitel mit den gegenwartsorientierten Beitragen befasst sich Bassam Tibi einge-
hend mit einer in diesem Buch immer wieder aufgeworfenen Frage: Welches Denken und
Handeln ermoglicht kulturelle Pluralitdt? Ausgehend von einem «weltanschaulichen Zivi-
lisationskonflikt» in der heutigen globalisierten Welt stellt er die These auf, dass politi-
sche Religionen ein Ausdruck von Neoabsolutismen sind, die den Weg zu einem inter-
religiosen Frieden verbauen. Im Islam der Mittelmeerregion ortet er eine schwelende Ge-
fahr flir den Welifrieden, weil ein offensiver islamismus mit absoluten Auslegungen des
Glaubens eine «sidkular-demokratische Denkweise des Pluralismus» blockiert. Nur wenn
die Islamisten gewillt sind, ihre traditionellen Wurzeln eines von der antiken Philosophie
gepriagten Rationalismus anzuerkennen, sieht er die Voraussetzungen fiir eine Entpoliti-
sierung der Religion und damit fiir einen Dialog der Zivilisationen/Religionen gegeben.
Shlomo Avineri betont demgegeniiber, der Islam trage keine Neigung zur Gewalt in sich
und lasse sich sehr wohl mit demokratischen Werten vereinen. Die Ursachen, dass religios
fundamentalistische Gruppen mobilisiert werden konnen, sieht er vielmehr im demokra-
tischen Defizit arabischer Liander, das Menschen dazu verleitet, nach religioser Erlosung
zu suchen, wo keine irdische erreichbar scheint. Wie weit Religion in einer sinnstiftenden
Funktion einem Patriotismus und Nationalismus zugédnglich ist oder gar zu einem Messi-
anismus mit globalen Anspriichen anwachsen kann, zeichnet Reinhold Bernhardt am Bei-
spiel von Robert N. Bellahs «civil religion» in den USA seit den 1960er Jahren nach. In
Anlehnung an Karl Barths «kirchliche Dogmatik» spricht er sich demgegeniiber fiir eine
ideologiekritische Unterscheidung von Religion und Glauben aus. Zudem relativiert er
Ernst-Wolfgang Béckenfordes These, der religids neutrale Staat lebe auf einer Grundlage,
die er weder geschaffen hat, noch garantieren kann, mit dem Einwand, dass auch die
«Prinzipien des Liberalismus, der Gewaltenteilung und der Volkssouverdnitit [...] ihre
Geltung aus der geschichtlich gewachsenen und auf méglichst breite Zustimmung gegriin-
deten Anerkennung [beziehen]». Ebenso spricht Martin Riesebrodt von einer oft dramati-
schen Riickkehr des Religiosen auf politischer Biihne in den letzten 20 Jahren. In seiner
soziologischen Analyse weist er auf vier Grundziige religiéser Fundamentalismen hin:
selektiver Antimodernismus, radikaler Patriarchalismus, moralisch idealisierte Vorstellun-
gen von Gemeinschaft und Mobilisierung der Laien. Huntingtons drastische Behauptung
eines Kampfes der Kulturen dagegen kritisiert er als «Spiegelbild des Fundamentalis-
mus», das globale Spannungen als «absolute Wertekonflikte» zwischen isolierten und in
sich konfliktfreien Kulturen erscheinen lasst.

Dabei konnte Hannah Arendts Postulat, Religion als Ausdruck der menschlichen
Riickbindung an einen Ursprung und im Sinne einer Heilung des Anfangs zu begreifen,
ganz andere Gedanken und Krifte freisetzen. In der Postmoderne, die sich in besonderer
Weise dadurch auszeichnet, dass Ethik immer wieder neu ausgehandelt werden muss,
wird diese Frage der Riickbindung ganz offensichtlich gestellt. Fiir die Frauenbewegung
sieht Andrea Giinter darin eine emanzipatorische Chance, insbesondere wenn eine solche
Suche nach Riickbindung an einen religiésen Ursprung aus einer kritischen Distanz ge-
geniiber traditionellen exegetischen Deutungen weiblicher Existenz geschieht. Und was

SZRKG, 99 (2005)



Rezensionen — Comptes rendus 541

fiir ein Verhiltnis kann Religion mit der pluralistischen Gesellschaft eingehen? Eine Reli-
gion, die sich auf Aussagen von universalem Charakter beruft, wird mit dem Modus der
Zivilgesellschaft, Differenzen anzuerkennen und fiir eine Kultur des Kompromisses Sorge
zu tragen, in Konflikt geraten, wendet Albrecht Grozinger ein. Doch die Theologie kenne
neben dem inneren Glutkern religioser Erfahrung, mit ihrer Gefahr der Verabsolutierung,
auch den relativierenden Blick auf das historische Gewordensein. Grozinger stellt unter
diesen Voraussetzungen fiir den Protestantismus die These auf, die Religion bediirfe der
Zivilisierung durch Pluralisierung und Veréffentlichung. Den Volkskirchen spricht er fiir
diesen Weg eine entscheidende Rolle zu.

Luzern Urs Riittimann

Karl-Joseph Hummel (Hg.), Zeitgeschichiliche Katholizismusforschung. Tatsachen,
Deutungen, Fragen. Eine Zwischenbilanz, Paderborn, Schoningh, 2004, 273 Seiten.

In den letzten vierzig Jahren haben sich in Deutschland, den Niederlanden, Belgien, der
Schweiz und anderen Lindern verschiedene Zentren und Netzwerke der Katholizismus-
forschung mit - teilweise variierenden — thematischen und methodischen Schwerpunkten
herausgebildet. Der vorliegende Sammelband, der auf eine Tagung der Kommission fur
Zeitgeschichte im Mai 2003 in Miinchen zuriickgeht, ist zwei Doyens der deutschen Ka-
tholizismusforschung, Konrad Repgen und Rudolf Morsey, gewidmet. Hat sich die Kom-
mission fur Zeitgeschichte seit ihrer Griindung im Jahre 1962 — vor dem Hintergrund der
damaligen geschichts- und erinnerungspolitischen Kontexte — iiber Jahrzehnte hinweg in
erster Linie mit der katholischen Kirche wihrend der Zeit des Nationalsozialismus und im
Zweiten Weltkrieg befasst, so kamen in den 1990er Jahren die Themenkomplexe
Katholizismus und Antisemitismus in der Zwischenkriegs- und Kriegszeit sowie zuneh-
mend katholische Kirche und SED-Diktatur hinzu. Der vorliegende Sammelband berichtet
tiber Forschungsstand und -desiderata in diesen drei Bereichen und legt zugleich — parallel
zu einem 1987 von der Kommission herausgegebenen Band — einen Fokus auf kiinftige
internationale und interkonfessionelle Forschungsperspektiven.

Zwei Beitrdge greifen die in verschiedenen internationalen Projekten und Publikatio-
nen der letzten Jahre zu Katholizismus und Antisemitismus diskutierte Frage der Konti-
nuitdt von christlichem Antijudaismus und modernem Antisemitismus auf. Sie ordnen
Ansitze verschiedener Autoren ein und vertreten selbst ausdriicklich eine Perspektive, die
Thesen einer (partiellen) Kontinuitdt entschieden entgegentritt. Nicht thematisiert wird die
bis heute erst ansatzmissig angegangene Frage nach den in den europidischen Katholizis-
men des 19. und 20. Jahrhunderts prisenten Ubersetzungsmomenten und -mechanismen
von traditionellem Antijudaismus und modernem soziokulturellem Antisemitismus, wel-
che sich nicht zuletzt auf mentalitéts- und alltags- sowie sozialgeschichtlicher Ebene ma-
nifestieren.

Einen weiteren Schwerpunkt des Bandes bildet die bis heute nicht abgebrochene Dis-
kussion um das Verhalten von Papst Pius XII. wiahrend des Nationalsozialismus und des
Holocaust. Die beiden Beitrdge hierzu gehen von einer dichotomen Gegeniiberstellung
von «wissenschaftlichen» und «nichtwissenschaftlichen» Diskursen tiber Pius XII. aus. In
dieser Interpretation kommen seit der «Hochuth-Debatte» von 1963 bekannte und medial
priasente Frontstellungen zum Vorschein. Thomas Brechenmacher pladiert fiir eine Weite-
rung der Perspektive und eine Differenzierung der Themen von der Person Papst Pius XII.
hin zum Papsttum im Zeitalter der totalitdren Ideologien. Dariiber hinaus stellt sich fiir
mich die Frage, ob nicht gerade durch eine kultur- und diskursgeschichtliche Perspekti-
venverschiebung auf den Komplex von Gedachtnis und Geschichte, auf die Dan Diner
und andere in den letzten Jahren hingewiesen haben, die dichotome Perspektive aufge-

SZRKG, 99 (2005)



542 Rezensionen — Comptes rendus

brochen werden konnte. Eine solche Metaperspektive auf die diskursiven Mechanismen
der Erinnerungs- und Geschichtskonstruktion, insbesondere jener von «Pius XIL» inner-
halb und ausserhalb des Katholizismus und der katholischen Kirche in der zweiten Hilfte
des 20. Jahrhunderts wiirde versuchen, die komplexen, von Erinnerungsgemeinschaften,
Milieus und Generationen sowie von der Politisierung von Erinnerung und Geschichte
bestimmten Konstruktionslogiken zu dekonstruieren.

Fiir eine stirkere Selbstreflexion pladiert auch Wilhelm Damberg im auf kiinftige For-
schungsperspektiven fiir die Katholizismusforschung ausgerichteten Teil des Sammel-
bandes. Damberg plidiert fiir einen kultur- und sozialgeschichtlichen, diskurs- und be-
griffsgeschichtlichen Fokus auf die Transformationen von Religion und Gesellschaft, von
religiosen «Kommunikationsstrukturen» und den Wandel von «ldentitdtszuschreibun-
gen». Reflexive, modellgeleitete Perspektiven sind besonders in den Forschungsschwer-
punkten der letzten Jahre zum katholischen Milieu und seiner gesellschaftlichen Forma-
tion und politischen Umsetzung, ebenso wie zu den religiésen Transformationsprozessen
in der zweiten Hilfte des 20. Jahrhunderts priasent. Dies zeigt auch Christoph Késters in
seinem Beitrag, der Fragen von ldentitdtskonstruktion, Mentalititen und Organisations-
strukturen und deren Transformationen in der DDR nachgeht. Wie interdisziplindre An-
satze dusserst fruchtbar auf die zeitgeschichtliche Religionsgeschichte wirken kdnnen,
zeigt Michael N. Ebertz” Beitrag, der aus religionssoziologischer Perspektive eine Typi-
sierung von unterschiedlichen Formen der Vergemeinschaftung innerhalb und ausserhalb
der katholischen Kirche in der zweiten Hilfte des 20. Jahrhunderts prisentiert. Neben der
Perspektive auf die Transformationsprozesse im Katholizismus plddiert Urs Altermatt fiir
eine Ausdifferenzierung des Modells des katholischen Milieus in erster Linie tber die
Analyse von Netzwerken und der Rolle von Eliten, auf die auch Wolfgang Tischner in
seinem Beitrag hinweist. In seinem Fokus auf die Ridnder des Milieus betont Urs Alter-
matt Fragen der Interaktion verschiedener konfessioneller und anderer Kommunikations-
gemeinschaften. Auf ein weiteres erst wenig erforschtes Feld weist Hans Giinter Hockerts
in seinem Kommentar hin: auf den Ost-West-Konflikt als wahmehmungsprigenden, fiir
die europidischen Katholizismen ebenso identititsbildenden wie integrierenden, ja euro-
pdisierenden Kontext.

Verschiedene Artikel pladieren fur eine transnational-vergleichende Katholizismusfor-
schung. Gerade hierfir haben die Miinchner Tagung und der daraus hervorgegangene
Sammelband nicht nur thematische Anregungen, sondern — insbesondere in den Beziigen
auf die zweite Hilfte des 20. Jahrhunderts — eine Reihe thematischer wie auch methodo-
logischer Anregungen gegeben.

Freiburg Franziska Metzger

Jan De Maeyer/Sofie Leplae/Joachim Schmiedl (Hg.), Religious Institutes in Western
Europe in the 19th and 20th Centuries. Historiography, Research and Legal Position,
Leuven, University Press, 2004, 381 S.

Religidse Orden und Kongregationen im 19. und 20. Jahrhundert sind, wenn man so will,
das Stiefkind der Geschichtsforschung. Zwar sind die hagiographischen (Binnen-) Dar-
stellungen mit apologetischem Charakter, die bis in die fiinfziger Jahre des 20. Jahrhun-
derts die Landschaft dominierten, von wissenschaftlich fundierter Forschung abgeldst
worden, doch handelt es sich hierbei vor allem um Institutionengeschichte. Auffallend ist
zudem, dass historiographische Analysen der alten (kontemplativen) Orden im 19. und 20.
Jahrhundert weitgehend fehlen. Weder Profanhistoriker noch Kirchengeschichtler — so die
Herausgeber in ihrer Einleitung — haben sich bislang Rechenschaft dariiber abgegeben,
dass mit den religiosen Gemeinschaften ein Mikrokosmos gegeben ist, an dem der Puls
der allgemeinen Kultur- und Kirchengeschichte gefiihlt werden kann.

SZRKG, 99 (2005)



Rezensionen — Comptes rendus 543

Um diesem Stiefkind-Dasein ein Ende zu machen, wurde im Kontext der Jahrestreffen
des deutschen «Schwerter Arbeitskreises flir Katholizismusforschung» die Idee eines eu-
ropdischen Forums (Relins-Europe = Religious Institutes Europe) geboren. Ziel dieses
2001 ins Leben gerufenen europidischen Forums ist es, sich der Erforschung der Geschich-
te der religivsen Orden und Kongregationen im 19. und 20. Jahrhunderts zu widmen und
internationale, vergleichende Forschung systematisch zu betreiben und zu fordern. Zu die-
sem Zweck werden jidhrliche Workshops flir eine begrenzte Zahl von geladenen Teilneh-
mern sowie Kolloquien und Vortrdge fir ein breiteres Publikum organisiert.

Der hier anzuzeigende Sammelband vereint die Beitrdge der beiden ersten internatio-
nalen Workshops zu religiosen Orden und Kongregationen im 19. und 20. Jahrhundert mit
Teilnehmern aus Belgien, den Niederlanden, Deutschland, Frankreich, Italien, England und
der Schweiz. Die erste Tagung an der Academia Belgica in Rom vom 22.-24. Juni 2001
befasste sich mit Forschungsstand und Forschungsdesiderata zur Thematik in den verschie-
denen Landern. Denn: Bevor Forschung auf europdischer Ebene vernetzt und systematisch
betricben werden kann, gilt es zundchst einmal, sich auf nationaler Ebene Rechenschaft
dariiber abzugeben, wo die Forschung heute steht und welche Desiderata es gibt. Die
verschiedenen Lianderberichte (Belgien: Jan Art, Paul Wynants; Frankreich: Daniel Mou-
linet; Deutschland: Joachim Schmiedl, Peter Higer; Grossbritannien/Irland: Susan O’Brien;
Italien: Nicola Raponi; Niederlande: Jan Roes t, Hans de Valk; Schweiz: Franziska Metz-
ger) sind in der Tat so etwas wie ein knappes, instruktives Kompendium, wo sich der Leser
einen konzentrierten Uberblick iiber den Status quo der Forschung verschaffen kann.

Was die Schweiz anbelangt: Einerseits ist sie auch hier ein Sonderfall, insofern es die
unbestritten wertvolle Grundlagenarbeit der Helvetia Sacra gibt. Andererseits aber fehlen
jenseits dieser an der Institutionengeschichte orientierten Forschung komparative Studien,
die regionale oder lokale Studien biindeln. Und es fehlt, so Franziska Metzger in ihrem
programmatischen Beitrag (der gerade in seinen methodischen Uberlegungen faktisch
weit {iber die Schweiz hinausreicht), vor allem an Studien, die die quantitativen und quali-
tativen Methoden der Ideen- und Mentalititsgeschichte applizieren und die Geschichte der
religiosen Orden und Kongregationen im Horizont der Sozialgeschichte des Katholizis-
mus analysieren. Zentrale Fragen einer solchen Analyse miissten sein: Welche Funktion
kommt den Orden und Kongregationen in der katholischen Sub- respektive Gegengesell-
schaft zu? Welchen Anteil haben sie an der Bewahrung und Konsolidierung der Substruk-
turen? Welches ist/war ihr Beitrag zur ideologischen und sozialen Kohérenz des Milieus?
Welche Rolle spielen sie bei der Binnendifferenzierung des katholischen Milieus?

Die zweite Tagung an der Philosophisch-theologischen Hochschule in Vallendar-
Schonstadt vom 14. —16. Juni 2002 konzentrierte sich in erster Linie auf die rechtliche
Situation von Orden und Kongregationen im 19. und 20. Jahrhundert, insbesondere vor
dem Hintergrund der Nationalstaatenbildung auf der einen und den innerkatholischen Ent-
wicklungen (renouveau catholique, Ultramontanisierung etc.) auf der anderen Seite. Auch
hier wurden wiederum Linderberichte vorgelegt (Belgien: Fred Stevens; Frankreich: Da-
niel Moulinet; Deutschland: Joachim Schmiedli; Italien: Alessandro Colombo; Niederlan-
de: Joos van Vugt; Schweiz: Franziska Metzger), die denen der ersten Tagung an Kon-
sistenz nicht nachstehen.

«Es gibt viel zu tun, packen wir’s an» — dieser aus der Fernsehwerbung bekannte Slo-
gan konnte, wire er nicht so abgegriffen, eigentlich eine gute Charakterisierung des Ein-
druckes sein, der sich nach der Lektiire dieses Sammelbandes einstellt. Man darf gespannt
sein darauf, wie es Relins-Europe gelingt, in den zukiinftigen Workshops die formulierten
Desiderata anzupacken und abzuarbeiten.

Greng Elke Pahud de Mortanges

SZRKG, 99 (2005)



544 Rezensionen — Comptes rendus

Claudia Hiepel/Mark Ruff (Hg.), Christliche Arbeiterbewegung in Europa 18501950,
Stuttgart, Verlag W. Kohlhammer, 2003, 239 S.

Dieses Buch geht auf die European Science History Conference 2000 in Den Haag, spe-
ziell auf die Sektion zum Thema «Christian Workers’ Organisations in Europe», zuriick.
Das Buch enthilt daneben auch einige neue Beitrdge. Insgesamt vierzehn Autoren haben
mitgearbeitet. Positiv ist, dass dieses Buch versucht verschiedene Linder miteinander zu
vergleichen, um so ein komparatives Bild der christlichen Arbeiterbewegung in Europa,
katholisch und protestantisch, zu entwerfen. Das betrifft Linder wie: Deutschland, Bel-
gien, den Niederlanden, die Schweiz, Frankreich, Italien, Oberschlesien. Die Beitrige ge-
ben in einer kompakten Form sehr viel historisch-empirische Information iiber die Ge-
schichte der christlichen Arbeiterbewegung in den verschiedenen Landern, iiber Unter-
schiede und Ubereinstimmungen zwischen ihnen und iiber den Unterschied zwischen der
katholischen und der protestantischen Arbeiterbewegung. Interessant sind Beitrige wie
jener von Altermatt und Metzger oder von Duriez, wo tber der Rolle der christlichen Ar-
beiterbewegung fir die ldentitat der Mitglieder, sowohl als Arbeiter wie als Kirchen-
mitglieder, gesprochen wird.

Obwohl der Titel von «Europa» spricht, sind Linder wie England, Osterreich, Spa-
nien, Portugal und die skandinavischen Linder nicht analysiert. Zu bedauern ist auch,
dass die Konfrontation mit der Krise im Interbellum und der Aufstieg des Faschismus und
Nationalsozialismus in den verschiedenen Léndern nicht thematisiert werden. Auch wire
es spannend gewesen mehr zu horen iiber die Konfrontation zwischen christlicher Ar-
beiterbewegung und Kirche, Kirchenleitung und religioser Lehre. Diente die christliche
Soziallehre, theologisch fundiert in Schopfung und Offenbarung, nur als praktische Legi-
timation der Arbeiterbewegung oder war sie auch eine selbstindige, grosse soziale Ideolo-
gie zwischen Liberalismus und Sozialismus? Und wie waren die Verhiltnisse zu den sozi-
alen Bewegungen der christlichen Unternehmer, der christlichen Bauern und des Mittel-
standes?

Das Neue dieses Buches ist bestimmt die komparative Zielsetzung, Ubereinstimmun-
gen und Unterschiede zwischen den verschiedenen Landern sichtbar zu machen.

Utrecht (Niederlande) Theo Salemink

Manfred Jakubowski-Tiessen (Hg.), Religion zwischen Kunst und Politik. Aspekte der
Sdkularisierung im 19. Jahrhundert, Gottingen, Wallstein Verlag, 2004, 192 S., Abb.

Der vorliegende Band ist das Resultat eines eintdgigen Kolloquiums anlisslich des 65.
Geburtstags von Hartmut Lehmann im Max-Planck-Institut flir Geschichte in Géttingen.
Der Herausgeber Manfred Jakubowski-Tiessen ist Theologe und Historiker und lehrt seit
1994 am Max-Planck-Institut. Er hat zahlreiche Publikationen zur Sozial-, Umwelt-, Men-
talitdten- und Kirchengeschichte der Frithen Neuzeit versffentlicht.

Der Band vereinigt acht Aufsitze zu verschiedenen Aspekten der Sikularisierung im
19. Jahrhundert aus der Sicht der Geschichte, Literaturwissenschaft, Altphiiologie,
Rechtsgeschichte, Theologie, Kunst- und Musikwissenschaft.

Einleitend fasst der Herausgeber kurz zusammen, auf welchen Ebenen das Verhiltnis
von Religion und Moderne im 19. Jahrhundert neu definiert wurde. Dabei ldsst sich der
Sakularisierungsprozess auf den drei Ebenen der Werte, des Bewusstseins und der Institu-
tionen verfolgen. In den nachfolgenden Beitrdgen werden hauptsichlich die beiden ersten
Ebenen thematisiert, und es wird exemplarisch aufgezeigt, inwieweit religiése Werte und
Normen den gesellschaftlichen Alltag des 19. Jahrhunderts weiterhin bestimmten. Gleich-
zeitig wird das Spannungsfeld zwischen fortschreitender Sikularisierung und neuen Be-
kenntnissen von Religion und Religiositét diskutiert.

SZRKG, 99 (2005)



Rezensionen — Comptes rendus 545

Fiir die Rezension wurde eine personliche Auswahl beispielhafter Artikel getroffen. So
verdeutlicht Lars Olof Larsson in seinem Beitrag iiber «Leben, Liebe und Tod im Werk
von Edvard Munch und Gustav Vigeland», wie Kiinstlerpersonlichkeiten und ihre Kunst
einen pseudosakralen Status erlangen konnten. Das Nachlassen starrer religioser Bindun-
gen flihrte zur Suche nach neuen sinnstiftenden Orientierungen in der Welt. Wie Binder in
seinem Beitrag «Zur Germania des Tacitus» erortert, verfolgte die Sakularisierung der
Germania-Rezeption im 19. Jahrhundert das Ziel, bei den Jugendlichen ein starkes Natio-
nalgefiihl zu entwickeln. Ohne Einbettung in ein theologisch-pidagogisches Konzept lief
diese dabei aber Gefahr, zu einem allzu nationalistischen Gedankengut zu verkommen.
Durch die religiose Uberhshung der Begriffe «Nation» und «Volk» wurden viele Men-
schen, wie Hartmut Lehmann in seinem Aufsatz «Religion im Prozess der Sikularisie-
rung» festhilt, politisch manipuliert. Da das Volk dann insbesondere an den Nationalsozi-
alismus gewisse Heilsanspriiche stellte, sollte es somit auch bereit sein, auf Religionsfrei-
heit und andere Grundrechte zu verzichten, um im Mythos der neuen Gemeinschaft auf-
zugehen.

Die Sikularisierungsfrage betraf indes auch die Musikwissenschaft. Seit jeher befasste
sich diese mit geistlicher Musik «musica sacra» und weltlicher Musik «musica profana»,
die in Rivalitdt zueinander standen. Der Prozess der Verweltlichung fiihrte, geméss Hein-
rich W. Schwab’s Beitrag «Zur Prisenz von Gebet und Choral auf der Opernbiithne» dazu,
dass der Ort religioser Andacht nicht mehr allein die Kirche blieb. Auf der Opernbiihne
und im Theater begann das musikalische Werk nicht nur die Predigt zu ersetzen, sondern
schuf Formen einer neuen Andacht und Liturgie. Als Kompensationsmechanismus suchten
deshalb kritische Musikfreunde Zuflucht bei der Kirchenmusik vergangener Jahrhunderte.

Die komplexen Zusammenhidnge zwischen Religion, Kunst und Politik im 19. und zu
Beginn des 20. Jahrhunderts lassen sich in einem 190-seitigen Band verstandlicherweise
nur exemplarisch aufzeigen. Die Sicht unterschiedlichster wissenschaftlicher Disziplinen
anhand ausgewihlter Beispiele ermoglicht aber die allgemeine zusammenfassende Fest-
stellung, dass die Sdkularisierung im 19. Jahrhundert zwar politische, soziale, kulturelle
und Skonomische Modernisierungsprozesse von religiosen Einfliissen befreite, die Ent-
wicklung selber aber nicht linear zu einer vollstindigen Loslésung der Religion fiihrte.
Der Prozess der weltlichen Entriickung von der Kirchendominanz wurde immer wieder
durch das Aufkommen neuer religioser Uberzeugungen und Praktiken unterbrochen. Brei-
te Kreise der Bevilkerung wurden von einer Massen- und Volksreligiositat ergriffen.

Der Schwerpunkt des Buches liegt in der Dokumentation des ambivalenten, in sich
widerspriichlichen Sikularisierungsprozesses in den unterschiedlichsten gesellschaftli-
chen Bereichen Deutschlands im 19. Jahrhundert und in der ersten Hilfte des 20. Jahr-
hunderts.

Freiburg Daniela Schneuwly-Poffet

Markus Furrer, Die Nation im Schulbuch — zwischen Uberhéhung und Verdrdngung.
Leitbilder der Schweizer Nationalgeschichte in Schweizer Geschichtslehrmitteln der Nach-
kriegszeit und Gegenwart, Hannover, Hahnsche Buchhandlung, 2004, 376 p.

Fruit d’une habilitation obtenue en 2004 a I’Université de Fribourg, I’ouvrage de Markus
Furrer propose une réflexion approfondie sur le réle de I’enseignement de I’histoire en
Suisse et ses répercussions sur le devenir identitaire du pays. S’appuyant sur un corpus
riche et diversifié, principalement constitué de manuels utilisés a différents degrés de la
scolarité, ’auteur fonde également son étude sur une longue expérience d’enseignement.
En partant de I’hypothése selon laquelle I’histoire joue un réle déterminant dans la for-
mation de la conscience nationale, particuliérement dans un pays pluriculturel et fédéra-

SZRKG, 99 (2005)



546 Rezensionen — Comptes rendus

liste comme la Suisse, «nation de volonté», I’analyse se déploie en s’appuyant sur une ré-
flexion théorique a propos de la nation et des rapports entre identité personnelle et identité
collective, élaborée par des auteurs comme Hobsbawm, Gellner, Anderson et Altermatt.
Cette mise en perspective initiale donne a ce livre une dimension supplémentaire, puis-
qu’il propose une synthése intéressante de I’historiographie nationale helvétique a 1’épo-
que contemporaine. Sur le plan méthodologique, la démarche est innovatrice, puisqu’elle
propose une méthode d’analyse spécifique des manuels scolaires, qui s’attache aussi bien
aux objectifs didactiques de ceux-ci qu’a leur contenu. Plusieurs tableaux comparatifs
sont ainsi échafaudés, a partir des modéles d’analyse de Joachim Rohlfes notamment,
mettant en regard les présentations historiographiques proposées dans plus d’une centaine
d’ouvrages utilisés dans les écoles suisses, ou comparant leurs périodisations spécifiques.
Si I"auteur manifeste également sa volonté de prendre en compte la médiation que repré-
sente la diffusion de ces ouvrages scolaires d’histoire nationale, considérés comme des
vecteurs «quasi officiels» d’une vision politique majoritaire du passé suisse, il aurait pu
étre intéressant de s’attarder plus longuement sur les conditions de production de ces ma-
nuels et le statut socio-culturel de leurs auteurs. Il est vrai qu’une telle approche représen-
terait en sci une autre étude, non dénude d’intérét si 1’on pense a la forte présence des
pédagogues dans le champ intellectuel suisse.

Une des theses principales du livre est de montrer que la connaissance et la diffusion
de I’histoire nationale a longtemps été cultivée, non sans exagérations propagandistes et
esprit téléologique, par les élites au pouvoir dans la Confédération moderne, a dominante
libérale-radicale. Ces accents historiographiques nationalistes ont contribué au renforce-
ment d’une culture politique isolationniste, qui a refermé le pays sur lui-méme, avec le
risque de bloquer son ouverture a I'extérieur. Un des termes de cette évolution est cer-
tainement représenté par 1’utilisation mythique de I’histoire suisse faite par Christoph Blo-
cher dans ses discours politiques, en vue de justifier les choix isolationnistes du pays vis-
a-vis de I'Europe et d’exalter le caractére national helvétique. Pourtant, avec le tournant
des années 1989/91, la fin de la guerre froide et la remise en cause des fondements de la
nation, de nouveaux défis sont apparus: d’abord un processus de globalisation li¢ a une
dénationalisation généralisée, ensuite une poussée d’ethnonationalisme en Europe, qui a
pu prendre des formes souvent populistes et extrémistes, enfin les défis de la construction
européenne, particulierement ressentis et débattus dans un Etat neutre tel que la Suisse.
Longtemps en forte position de régulation et de contrdle sur les sociétés de I’ere indus-
trielle, I’Etat a vu son role redimensionné au cours de ces vingt derniéres années, dans un
contexte de multiplication des contacts entre de nouveaux champs sociaux qui ne sont
plus délimités par les seules frontieres nationales. La congruence des espaces politiques et
socio-économiques n’existant plus dans un monde globalisé, on a assisté a une certaine
démobilisation étatique, accompagnée souvent d’'un sentiment d’hostilité, anti-bureaucra-
tique, provenant de secteurs élargis de la société civile. Ces enjeux politiques aux réso-
nances tres actuelles ont évidemment contribué a repenser I’identité nationale et a reconsi-
dérer les accents principaux mis sur I’enseignement de I’histoire proposé aux jeunes ci-
toyens helvétiques. A noter que depuis 1990 environ, les éléves ont de moins bons résul-
tats en histoire suisse, signe d’une baisse de I’'intérét pour ce domaine particulier, comme
d’une part spécifique en baisse constante dans les programmes d’enseignement.

Il n’en a pas toujours €été ainsi, loin s’en faut, comme le démontre la seconde partie du
livre, centrée sur 1’analyse proprement dite des manuels d’histoire utilisés apres la Secon-
de Guerre mondiale dans les €coles suisses. L’auteur passe en revue de maniere détaillée
et synthétique les principales étapes de 1’historiographie nationale mises en relief dans ces
outils d’enseignement, depuis les ancétres Helvétes jusqu’aux défis politiques les plus
récents, mettant 1’accent sur les thémes identitaires majeurs sensés fagonner I’identité
nationale des jeunes citoyens suisses. L’image de I’ennemi extérieur ou de celui «d’en-

SZRKG, 99 (2005)



Rezensionen — Comptes rendus 547

haut», qui soude le peuple suisse a |'intérieur, ressort fortement, mais I’auteur évalue aussi
la présentation des lieux et conflits majeurs entre Confédérés, tant politiques que sociaux
¢t confessionnels, sans négliger le développement historique du principe de la neutralité
ou la culture des mythes nationaux, considérés avec plus ou moins de distance critique par
les manuels scolaires. Cette tendance lourde a la mythification de I’histoire nationale,
accentuée par la médiation scolaire, a donc ¢été fortement remise en cause par les
mutations socio-politiques de la fin du XXe siecle. Ce constat conduit |’auteur non pas a
un rejet total et sans rémission de |'aspect national de I’historiographie transmises aux
nouvelles générations, mais plutdt a un plaidoyer final pour I'intégration d’une dimension
nationale plus ouverte dans |'enseignement de I'histoire. Ce dernier devrait également
s’appuyer sur les valeurs primordiales de I’apprentissage de Clio: une connaissance fon-
dée sur la critique des sources, de la méthode et beaucoup d’esprit critique. Markus Furrer
prend clairement position pour le maintien d’un enseignement de I’histoire suisse, dans ce
cadre d’ouverture. Une histoire nationale «réfléchie», critique sur ses propres choix, qui
délaisse les objectifs téléologiques et nationalistes pour privilégier I’explication du déve-
loppement des sentiments identitaires en les replagant dans leurs contextes, du proche au
lointain. L histoire nationale est @ questionner et a comprendre en tenant compte de la
diversité des points de vue, qu'ils proviennent des minorités ou des étrangers au pays
considéré. La conception historiographique nationale défendue par ['auteur débouche
donc sur une sorte d’éducation civique «nouvelle formule», qui tourne le dos aux
«Sonderfille» et fait la part belle aux connexions étroites existant entre | histoire suisse et
celle de I’Europe comme du Monde. En s appuyant sur les theses de Jorn Riisen, I"auteur
défend une conception engagée de la profession historienne, dans le champ de la culture
politique tout au moins: I’histoire et la mémoire sont des fondements sur lesquelles
s’appuient les sociétés actuelles pour échafauder leur avenir. Markus Furrer en appelle
ainsi a une conception «citoyenne» de I'historiographie et des enjeux identitaires qui lui
sont liés. Par un constant travail sur les processus d’apprentissage et leurs enjeux,
I"histoire nationale peut contribuer a la résolution des conflits sociaux potentiels, liés aux
processus «identification-mémeté» versus «altérité-différence» présents dans toute so-
ciété. Sur le plan historiographique, «se civiliser» signifie procéder en toute responsabilité
citoyenne, dans un cadre démocratique qui englobe de multiples opinions et points de vue
pour analyser au plus prés de la vérité I’histoire d’un pays et de ses habitants. Tenir
compte du passé de la communauté nationale, de ce qui I’a créée et contribue a la souder,
réfléchir a son histoire de fagon globale et ouverte, en I'intégrant dans un environnement
plus large et en repoussant sur les marges I’idéologie et les options politiques, tels dev-
raient étre les objectifs idéaux des enseignants et des didacticiens de I’histoire. Par ['amp-
leur et la qualité de ses mises en perspective, I’ouvrage de Markus Furrer fournit une base
historiographique solide a la poursuite de ce processus.

Fribourg Claude Hauser

Jorg Krummenacher, Fliichtiges Gliick. Die Fliichtlinge im Grenzkanton St. Gallen zur
Zeit des Nationalsozialismus, Ziirich, Limmat Verlag, 2005, 416 S., 65 s/w-Fotos.

1997 entschied der St. Galler Grosse Rat unter dem Eindruck der Rehabilitation des ehe-
maligen Polizeihauptmanns Paul Griininger, die kantonale Fliichtlingspolitik zur NS-Zeit
aufzuarbeiten, und beauftragte den Historiker Martin Jager, die relevanten Akten des St.
Galler Staatsarchivs zwischen 1920 und 1950 zu sichten und zu erschliessen. Nachdem
Jiger seinen Schlussbericht der Offentlichkeit prisentiert hatte, sprach der Grosse Rat
2001 einen weiteren Beitrag, der es Jorg Krummenacher erméglichte, die Geschichte der
St. Galler Fliichtlingspolitik niederzuschreiben. Dessen Studie reiht sich somit ein in die

SZRKG, 99 (2005)



548 Rezensionen — Comptes rendus

immer grosser werdende Zahl von Aufarbeitungen kantonaler Fliichtlingspolitiken, die
seit den 1990er Jahren erschienen sind und die nicht nur zusitzliches Daten- und An-
schauungsmaterial zu den Arbeiten iiber die schweizerische Fliichtlingspolitik liefern,
sondern auch aus komparativer Perspektive die Handlungsspielraume der einzelnen Kan-
tone in der Fliichtlingspolitik aufzeigen.

Krummenacher stiitzt sich nicht nur auf die Akten des St. Galler Staatsarchivs, sondern
hat auch Bestande aus dem Bundesarchiv, dem St. Galler Stadtarchiv und weiteren Archi-
ven einbezogen. Dariiber hinaus hat er zahlreiche Gespriache mit Zeitzeugen und deren
Nachkommen getiihrt, welche die teilweise diirftigen Bestinde des Staatsarchivs zumin-
dest partiell ergidnzen und vor allem die menschlichen Schicksale hinter den biirokrati-
schen Aktensammlungen lebendig zu machen verméogen.

Die St. Galler Fliichtlingspolitik l4sst sich grob in zwei Phasen einteilen. Von 1933 bis
Mirz 1939 verhielten sich die Behorden, allen voran Paul Griininger und der Chef des St.
Galler Polizeidepartments, Valentin Keel, den Fliichtlingen gegeniiber aufgeschlossener,
als dies vom Chef der Polizeiabteilung, Heinrich Rothmund, gewiinscht wurde. Als im
August 1938 die Grenze zu Osterreich geschlossen wurde, erméglichten Griininger und
Keel, zusammen mit einem Netzwerk von Fluchthelfern und Vertretern der judischen
Gemeinde St. Gallens, Zuflucht Suchenden weiterhin den Eintritt in die Schweiz. wobei
Griininger teilweise die Einreisedaten der Fliichtlinge riickdatierte, um sie vor der
Ausschaffung zu bewahren. Eine wichtige Rolle spielte etwa auch der auf der
Passvisumsstelle des Schweizer Konsulats in Bregenz titige Ernest Prodolliet, der zwi-
schen August und Ende 1938 mehrere Hundert Juden und Jidinnen rettete, indem er ihnen
grossziigig Visa erteilte. Ebenfalls zu nennen ist Recha Sternbuch, welche sich immer
wieder fur jidische Flichtlinge einsetzte, sie iiber die Grenze holte und bei sich beher-
bergte. Neben diesen bereits bekannten Personen wiirdigt Krummenacher auch weitere
Flichtlingshelfer, die in den verschiedensten Bereichen, sei es bei illegalen Grenziiber-
tritten oder bei der Bereitstellung von Unterkiinften, die offizielle Fliichtlingspolitik unter-
liefen. Auffallend fiir diese Anfangszeit ist auch die Willkiir, der Flichtlinge begegneten,
eine Willkiir, die auf die knappe Reglementierung der Fliichtlingspolitik in dieser Zeit zu-
rickzufiithren ist und die den einen Fliichtlingen zum Vorteil wurde, anderen aber zum
Verhidngnis.

Als 1939 Griininger aus dem Dienst entlassen wurde, setzte die zweite Phase der St.
Galler Fliichtlingspolitik ein, in der die kantonalen Behdrden die offizielle Fliichtlings-
politik gar noch restriktiver auslegten, als sie sowieso schon war. Keel machte in dieser
Zeit einen grundlegenden Wandel durch. Nicht nur verriet er Griininger, indem er vorgab,
er habe mit der laxen Praxis des Polizeikommandanten nichts zu tun gehabt, er verhielt
sich in der Folge dusserst passiv und mischte sich kaum mehr in die Fliichtlingspolitik ein.
Der Sekretir des Polizeidepartements, Gustav Studer, der nun an die Stelle Griiningers ge-
treten war, verfolgte einen harten Kurs und liess noch Fliichtlinge ins Deutsche Reich aus-
schaffen, als selbst Rothmund Ausweisungen nicht mehr fiir vertretbar hielt. Wiederholt
wurden unter seiner Agide Fliichtlinge an der Grenze zuriickgewiesen und direkt der
Gestapo tibergeben.

Trotz der schwierigen Quellenlage — Dokumente aus dem Kanton St. Gallen, die
Riickweisungen und Ausschaffungen von Fliichtlingen belegten, wurden grésstenteils ver-
nichtet — kommt Krummenacher zum Schluss, dass mit grosster Wahrscheinlichkeit «an
der St. Galler Grenze vor und wéhrend des Zweiten Weltkriegs Tausende von Fliichtlin-
gen abgewiesen oder zuriickgeschafft» (S. 241) worden sind. Doch Krummenacher betont
auch, dass die Zahl der in St. Gallen aufgenommenen Fliichtlinge hoher ist, als bisher ver-
mutet. Seinen Recherchen zufolge kamen vor und wihrend des Kriegs mehr als 40’700
Flichtlinge in den Kanton St. Gallen. Wenn man aber bedenkt, dass von diesen gut

SZRKG, 99 (2005)



Rezensionen — Comptes rendus 549

40°000 Personen 30’000 im sehr kurzen Zeitraum der letzten beiden Kriegswochen iiber
die Grenze kamen, so ist die Zahl derjenigen, die es wihrend der 12 Jahre davor geschafft
hatten, doch eher klein.

Krummenacher legt ein eindriickliches Werk vor, das Darstellungen der offiziellen
Fliichtlingspolitik geschickt mit den recherchierten Einzelschicksalen und Zeitzeugendo-
kumenten verwebt und so das Buch anschaulich und spannend macht. Dass eher die auf-
genommenen Fliichtlinge und deren Schicksale thematisiert werden als die zuriickgewie-
senen, ist wohl auf die schwierige Quellenlage zuriickzufiihren. Hingegen sind die exten-
siven Exkurse zu Kunstraub und Spanienkdmpfern im Rahmen des Themas der Studie
etwas unverstiandlich. Wohl aus Riicksicht auf ein breiteres Publikum wurden Fussnoten
zum Leidwesen der Historikerin eher knapp gesetzt, und so lassen sich nicht alle Aus-
sagen, vor allem solche, die mitunter etwas fantastisch erscheinen, nachvollziehen. Eben-
falls der besseren Lesbarkeit ist wahrscheinlich der weitgehende Verzicht auf Anfiih-
rungszeichen bei heiklen Begriffen geschuldet, doch stutzt die Leserin bisweilen beim un-
bekiimmerten Umgang mit Wortern wie «Rasse», «Arier» oder «Verjudung». Doch dies
dndert nichts an der Tatsache, dass Krummenachers Buch die Forschung zur schweizeri-
schen Fliichtlingspolitik beachtlich erweitert, indem er einerseits vertieft auf die Hand-
lungsspielriume eingeht, die den kantonalen Behorden gegeben waren und die sie sehr
unterschiedlich nutzten, andererseits bisher unbekannten Opfern der schweizerischen
Fliichtlingspolitik, aber auch den Helferinnen und Helfern im Hintergrund ein beein-
druckendes Denkmal setzt.

Ziirich Christina Spiti

Susanna Biland, Der Hochschulrat der Universitdt Fireibuirg/Fribourg 1949-1967, Frei-
burg/Schweiz, Academic Press, 2004 (=Religion—Politik—Gesellschaft, Bd. 34), 226 S.

Ende der vierziger Jahre geriet die einzige katholische Hochschule der Schweiz in eine
Existenzkrise, verursacht durch die desolate Finanzlage des Kantons Freiburg. Damals
reifte der Plan, die katholische Schweiz mit der Freiburger Hochschule organisatorisch
enger zu verbinden und sie zur geistigen und finanziellen Unterstiitzung anzuregen. Die
1934 eingefiihrte Universitatskollekte sollte ausgebaut und der Schweizer Episkopat zum
Mittrdger der katholischen Universitdt gemacht werden. Dieser Plan wurde 1949 in einem
Abkommen zwischen den Bischofen und dem Staatsrat des Kantons Freiburg realisiert.
Auf der Basis dieses Abkommens wurde der Hochschulrat (HSR) eingesetzt.

Ausloser war ein Vorstoss des Schweizerischen Studentenvereins (StV). Bundesrichter
Wilhelm Schénenberger verfasste auf den sog. Hochschulsonntag 1948 hin einen Artikel
in der Civitas (Monatsschrift des Schw.St.V.) unter dem Titel «Unsere katholische Uni-
versitdt». Daraus resultierte eine grosse Konferenz katholischer Kreise am 24. Mirz 1949
in Freiburg. Referenten waren Schonenberger und Regierungsrat Heinrich Walther (LU),
die fair die Ausdehnung der Leistungspflicht auf die Schweizer Katholiken plddierten und
im Gegenzug ein Mitspracherecht des Schweizer Katholizismus forderten. Der spitere
Bundesrat Joseph Escher schlug vor, das Verhiltnis zwischen Kanton Freiburg — Epis-
kopat - Hochschulverein und Hochschulrat zu kliren. Der HSR sollte eine Art Vertretung
der Schweizer Katholiken bilden. Den Bischéfen, die sich fiir eine halbe Million Franken
jahrlich an Spendegeldern moralisch verpflichteten, musste Garantie geboten werden,
dass die Freiburger Regierung ihre finanziellen Leistungen zugunsten der Hochschule bei-
behalten wiirde, unabhingig von einem héhern Ergebnis.

SZRKG, 99 (2005)



550 Rezensionen — Comptes rendus

Fiinf Personlichkeiten — alles Nicht-Freiburger — wurden als Ausschussmitglieder ge-
wihlt (Schonenberger, Generalvikar Gustav Lisibach, Prilat Josef Meier, Willy Biichi
und Martin Rosenberg), die das Abkommen ausarbeiteten. Das Verhiltnis des HSR zur
Baustiftung des Hochschulvereins wurde geklirt, indem im geplanten Abkommen der
Baustiftung jahrlich Fr. 100°000 zur Tilgung der verbliebenen Bauschuld zugesichert
wurden.

Am 5. Juli stimmten die Bischofe, am 2. September 1949 die Freiburger Regierung
dem Abkommen zu. Schonenberger dringte auf Unterzeichnung vor dem Schweizeri-
schen Katholikentag in Luzern am 4./5. September 1949, damit die Versammlung von
100’000 Gldubigen zur geistigen und finanziellen Unterstiitzung aufgefordert werden
konnte. An der konstituierenden Sitzung des HSR vom 15. November 1949 wurden die
letzten personellen Entscheidungen getroffen und die Propagandaaktion fiir die kommen-
de Universititskollekte vom 1. Adventssonntag vorbereitet. Prdsident des HSR wurde
Schénenberger, die Westschweiz und das Tessin wurden durch den Walliser NR Paul de
Courten und durch Staatsrat Giuseppe Lepori eingebunden. Die Grundlage zur Rettung
der Universitit Freiburg war gelegt. Durch das Abkommen wurde das seit 1889 unge-
klirte Verhiltnis zwischen Universitit und der katholischen Schweiz geregelt.

Dank der 1949 reorganisierten Universititskollekte war es dem HSR in den ersten I8
Jahren seines Bestehens moglich, wesentliche Akzente zu setzen, wie die allgemeine fi-
nanzielle Sicherstellung der Universitdt und die Aufrechterhaltung der Katholizitidt, was
Voraussetzung fiir die bischofliche Zusicherung der Kollektengelder war. Dank Scho-
nenbergers Engagement konnte die Universitit aus ihrer Existenzkrise herausgefiihrt wer-
den. Das Abkommen festigte die bisher unregelmissig fliessende Unikollekte. Unter
Schonenberger entwickelte sich der HSR zum Hiiter der Katholizitdt. Sein Riicktritt mar-
kierte bereits eine Zeitenwende.

Zwischen dem HSR und der Unterrichtsdirektion Freiburg entwickelten sich in den
ersten Jahren schwere Spannungen. Das lag einerseits an der starken Personlichkeit Scho-
nenbergers, anderseits am unsicher wirkenden Jos¢ Python, der sich vom HSR gegingelt
fiihlte. Die personellen Veridnderungen auf beiden Seiten nach 1967 entspannten das ver-
krampfte Verhiltnis.

Der HSR setzte sich besonders fiir entsprechende Lohne der Professoren sowie fiir
Pensions-, Witwen- und Waisenzulagen ein. Ab Mitte der Sechzigerjahre stieg der Bund
in die Mitfinanzierung der kantonalen Universititen ein und erméglichte dadurch eine fi-
nanzielle Besserstellung der Universitat Freiburg. Ein weiteres Anliegen des HSR war die
Verbesserung der Stipendiensituation fiir begabte katholische Studierende aus der
Schweiz. Anfangs der sechziger Jahre kam es auch zur «Entwicklungshilfe» fiir katholi-
sche Studierende aus Afrika und Asien. Die Mitbegriindung und -Sanierung des Univer-
sitatsverlages wurde ebenfalls zu einem wichtigen Anliegen des HSR.

Das alte Anlicgen ciner Universitdt Luzern tauchte auch in der zweiten Hilfte des 20.
Jahrhunderts wieder auf. Der HSR verhielt sich kritisch zu den Luzerner Bestrebungen
von 1962; auch die Bischofe erkldrten im gleichen Jahr, Freiburg bleibe die Universitat
der Schweizer Katholiken. Luzern plante jedoch eine iiberkonfessionelle und politisch
neutrale Staatsuniversitit. Grosse Vorbehalte hatte der HSR auch gegeniiber der Grader-
teilung an die Luzerner Theologische Fakultit. Verhindert werden konnten jedoch beide
Anliegen nicht.

Die Bedeutung des HSR liegt darin, in entscheidender Stunde die Universitit Freiburg
aus einer schweren Existenzkrise gerettet und ihr Uberleben gesichert zu haben.

Meggen/Luzern Alois Steiner

SZRKG, 99 (2005)



Rezensionen — Comptes rendus 551

Melanie Hediger, Das Bild der Schweizer Frau in Schweizer Zeitschriften. Studien zu
«Annabelle», «Schweizer Illustrierte» und «Sonntag» von 1966 bis 1976, Freiburg/
Schweiz, Academic Press, 2004, 210 S.

In threr publizierten Lizenziatsarbeit «Das Bild der Schweizer Frau in Schweizer
Zeitschriften. Studien zu <(Annabelle>, <Schweizer Illustrierte> und «Sonntag> von 1966 bis
1976» befasst sich Melanie Hediger mit der Rolle und dem Bild der Frau in einer von
starkem Wertewandel geprigten Zeit.

Detailliert hat die Autorin die feinen Unterschiede der drei Zeitschriften in den
vermittelten Leitbildern herausgearbeitet: Wihrend etwa das Modeheft «Annabelle» seine
Leserinnen immer wieder dazu ermuntert, aus der Hausfrauenrolle auszubrechen, lehrt die
«Schweizer Illustrierte» vielmehr, wie die Hausherrin sich perfektionieren kann. Der
katholisch geprigte «Sonntag» setzt sich vor allem dafiir ein, dass die Hausarbeit als
Vollzeitjob anerkannt wird. Im Gegensatz zu den anderen beiden eher progressiven
Heften ist die Familienzeitschrift erwartungsgemiss klar gegen die Fristenregelung. Einig
sind sich die drei Zeitschriften aber in der Frage des Frauenstimmrechts: Sie fiebern der
Abstimmung von 1971 voller Hoffnung auf ein Ja entgegen.

Melanie Hediger hat in ihrer Studie viel verdienstvolle Kleinarbeit geleistet. Sie re-
cherchierte die Entwicklung der Zeitschriften mit allen Redaktorenwechseln und den da-
mit verbundenen Neuausrichtungen prizise nach. Ebenfalls dusserst umfassend — aller-
dings etwas gar ausflihrlich — ist die theoretische Einfiihrung ins Thema.

Aus der Fiille von Quellenmaterial liest die Autorin mehrere klare Trends heraus. So
plddieren alle drei Redaktionen nach der Einfithrung des Frauenstimmrechts 1971 immer
starker dafiir, dass die Frauen sich aus ihrer Rolle im Haus «drinnen» l6sen und sich ver-
mehrt der Berufswelt «draussen» widmen. Zudem vertreten die drei Zeitschriften ein dua-
listisches und kein egalitdres Frauenbild. Dies zeigt sich am deutlichsten in den Artikeln
und Reportagen zur Mode: Die Frau soll ithre Weiblichkeit betenen, um den Minnern
nicht allzu dhnlich zu werden.

Anhand dieses Teilaspekts «Mode» demonstriert Melanie Hediger, wie die Art der
Kleidung mit den gesellschaftlichen Verdnderungen zusammenhingt. In der Zeit des Fort-
schrittsoptimismus bis Ende der 1960er Jahre herrschte Stiltreue. Die Jahre der Jugend-
und Frauenbewegung 1967/68 mit ihrem Wunsch nach Aufbruch brachten einen radikalen
Stilpluralismus. Nach 1971 bemiihten sich die Modeschopfer wieder um eine Restabilisie-
rung und setzten auf Klassik, Weiblichkeit und Eleganz. Die Autorin ortet in der Mode
einen Schweizer Sonderfall; denn die europdischen Trends setzen sich in der Eidgenos-
senschaft zeitlich verzogert durch.

Der breite Ansatz der Studie, der nach den Frauenleitbildern allgemein fragt, gleich-
zeitig die unterschiedlichen Ausrichtungen der drei Zeitschriften miteinander vergleicht
und am Rande die Mode miteinbezieht, erméglicht einen universalen Uberblick — jedoch
auf Kosten der tiefgriindigen Analyse. Anzumerken ist {iberdies, dass auf Grund der Kiir-
ze der untersuchten Phase von nur zehn Jahren keine ldngerfristigen Entwicklungen auf-
gezeigt werden konnen.

Bemn Mirjam Kiinzler

Tobias Dietrich, Konfession im Dorf. Westeuropdische Erfahrungen im 19. Jahrhundert,
Kdéln/Weimar/Wien, Béhlau Verlag, 2004 (=Industrielle Welt, Bd. 65), 511 Seiten.

Diese an der Universitit Trier entstandene Dissertation eréffnet einen neuen Abschnitt in
der Erforschung des vieldiskutierten katholischen Milieus. Denn der bisherige Milieube-
griff ist fiir diese mikroanalytische Studie nicht zielfiihrend.

SZRKG, 99 (2005)



552 Rezensionen — Comptes rendus

Tobias Dietrich gibt den aktuellen Forschungsstand zu konfessionell dominierten So-
zialmilieus wieder und bemingelt, dass die vorgelegten Milieukonzepte bisher aus-
schliesslich auf Gross- und Ballungsraume angewandt wurden. Er verabschiedet sich fiir
seine konfessionsgeschichtliche Mikroanalyse vom Milieubegriff und -verstindnis. Er
stellt dagegen die Kirchengemeinde in den Mittelpunkt und entwickelt dafiir eine analoge
Fragestellung, die vom Milieukonzept ausgeht. Fiir ithn ist Konfession nicht gleich
Religion, sondern er arbeitet mit katholischen bzw. protestantischen Mentalitdten, um die
polarisierende Kraft der Konfession im 19. Jahrhundert zu verdeutlichen.

Einleitend beschreibt Dietrich auf soziologischer Basis etwas sprunghaft und zih die
Beschrinktheit der dorflichen Lebenswelt und die Bedeutung sozialen Handelns in kon-
fessionell geprigten Dorfern. Als flir den Jahresverlauf prigend werden dabei der Kreis-
lauf der Natur (Sden und Ernten in der Landwirtschaft) und der Rhythmus des Kirchen-
jahres vorausgesetzt.

Beim Beginn der Lektiire erschliesst sich dem Leser bzw. der Leserin nicht sofort der
Forschungsgegenstand und die Fragestellung. Erst im Verlauf kristallisiert sich heraus,
dass mit Westeuropa die Schweiz (Kanton Thurgau, darin die Dorfer Aadorf, Basadingen
und Hiittwilen), Frankreich (Depaitement Bas-Rhin im Elsass, dgarin die Dorfer Buhl,
Wingen und Woerth) und Deutschland (Regierungsbezirk Koblenz in der preussischen
Rheinprovinz, darin die Dérfer Gebhardshain, Gemiinden und Kastellaun) gemeint sind.
Der Buchtitel weckte grossere Erwartungen. Diese Dorfer eignen sich «nicht nur aufgrund
ihrer regionalen, konfessionellen Gemengelage besonders gut fiir eine sozial- und religi-
onsgeschichtliche Analyse». Als gemeinsame Ausgangsbasis werden der jeweilige Neu-
aufbau dieser Regionen nach der Franzosischen Revolution und nach der napoleonischen
Herrschaft sowie ihre iiberwiegend agrarische Pragung genommen. In den ausgewihlten
gemischtkonfessionellen Gebieten bildeten sich die regionalen religidsen Verhiltnisse
auch auf lokaler Ebene ab, wobei gemischtkonfessionelle Dorfer eher die Ausnahme wa-
ren. Tobias Dietrich untersucht in den genannten Gebieten je drei Gemeinden, die alle
zeitweilig Simultangemeinden waren. Neu bei der Untersuchung ist, dass nicht die Ze-
mentierung von Konfession, sondern deren Interaktion und Beziehungen auf der Mikro-
ebene untersucht wurden.

Das 19. Jahrhundert dauert in den Dorfern von 1802 bis 1914, wobei diese zeitliche
Eingrenzung lediglich an gleich bleibenden Verwaltungsroutinen festgemacht wird und
mir damit hochst konstruiert erscheint. Dies trifft fiir das Elsass lediglich eingeschrénkt
zu, weil sich die Verwaltungsroutinen spitestens nach 1870/71 dnderten. Den breit ange-
legten Untersuchungszeitraum muss Tobias Dietrich an mehreren Stellen relativieren, so
z.B. fiir die Handlungsrelevanz des Bekenntnisses, weil dafiir nur fiir die Jahre von 1830
bis 1890 Material vorliegt. Bei der Analyse von Landbesitz gibt es nur belastbare Daten
zwischen 1840 und 1877. Als Quellen wurden {iberwiegend staatliche und kirchliche
Verwaltungsberichte, Statistiken, Protokolle, Zeitungen, Chroniken und sonstiges Verwal-
tungsschriftgut benutzt.

Sein Ansatz ist die Mikroanalyse und damit ein Eintauchen in die inzwischen etablier-
te Alltagsgeschichte. Dietrich fithrt vier nachvollziehbare Griinde fiir einen mikrohistori-
schen Vergleich von Simultangemeinden an: 1. Konfession ist innerhalb der Grenzen von
Nationalstaaten nicht zutreffend zu beschreiben, 2. Doérfliche Lebenswelten sind sich
dhnlicher als Regionen, 3. Der konfessionelle Dualismus, den die deutsche, franzdsische
und schweizerische Geschichtswissenschaft einhellig festgestellt hat, wird bezweifelt, 4.
Empirie auf Mikroebene unterliegt nicht der Gefahr von Verallgemeinerungen auf der
Grundlage einer schmalen Quellenbasis.

Der zweite Teil der Hinfithrung ist den Dorfprofilen gewidmet. Tobias Dietrich stellt
an dieser Stelle erstmals seine neun Dorfer in journalistisch formulierten Abrissen vor.
Allerdings sind diese Kurzvorstellungen einfach als «Kasten» in den laufenden Text ein-
gestreut, der sofort vielfache Vergleiche zwischen den Dérfern enthilt. Schon in diesem

SZRKG, 99 (2005)



Rezensionen — Comptes rendus 553

spannend zu lesendem Teil ldsst Tobias Dietrich kaum ein Thema der dorflichen Lebens-
welt aus. Diese Themen setzen sich in den weiteren Kapiteln fort: Bevolkerungsentwick-
lung, Verhiltnis von Katholiken und Protestanten, Auswanderungen, Krankheiten, Wohn-
situation, Verkehrswege, Mobilitdtsradius, Kontrolle der Pfarrer durch das Dorf, Aber-
glauben im Dorf, Bildung, Postwege, Sittlichkeit und Moral, Mischehen, Kriegervereine,
Freizeitgestaltung usw.

Zwei Aspekte durchziehen die gesamte Arbeit. Tobias Dietrich geht souverdn mit sei-
nem vielfdltigen Material um (67 Seiten Quellen- und Literaturverzeichnis!) und er
kommt immer wieder zu verallgemeinernden Aussagen auf der Grundlage einer schmalen
Quellenbasis, bzw. aufgrund des Vergleichs entfernt liegender Zeitrdume. Genau dies
wollte er eigentlich vermeiden. Teilweise liegen zu Sachverhalten, wie etwa zu den tech-
nischen Neuerungen Telegraphie und Telefon auch fur ein Dorf gar keine Angaben vor.
Was bringt dann eine Aussage wie «Der Eindruck verfestigt sich, dass Katholiken starker
als Protestanten neue Kommunikationsformen rezipierten». Oder aus Zahlenvergleichen
zu eingenommenen Stolgebiihren aus nur jeweils einem Dorf wird gefolgert, dass katholi-
sche Pfarrer mehr durch ihre Gemeinden verdienten als evangelische Seelsorger. Doch
man merkt Dietrich im Hauptteil seiner Arbeit die Freude an Erkenntnissen an, die sich in
flotten Formulierungen niederschléagt.

Daneben kann Dietrich auch auf der Mikroebene Erkenntnisse der Makroebene besti-
tigen, wie z.B. dass Katholiken mehr Nachwuchs zeugten als Protestanten. Auch posta-
lisch waren die Katholiken den Protestanten nicht unterlegen, denn gerade im Postdienst
dominierten — auch im Kleinen — katholische Unternehmer. In den Bereich der Legende
kann Tobias Dietrich das katholische Mistfahren an Karfreitagen verweisen, welches in
der Literatur immer wieder dazu benutzt wurde, um den Gegensatz zwischen Konfes-
sionsgemeinden aufzuzeigen. Aufgrund einer ersten Untersuchung sprach vieles fiir eine
Bestitigung der Weberschen These von katholischer Inferioritdt und protestantischer Su-
perioritdt, doch eine Aufschlisselung der Schichten nach Konfessionen fiihrte zu einer
Relativierung des Befundes und verstirkte die Aktivitaten der katholischen Mittelschicht.

Konfession wird im ersten Hauptteil der Arbeit als Legitimations- und Identitédtsmerk-
mal untersucht. Dabei wird ein besonderes Augenmerk auf die Gruppe der Geistlichen als
exponierte Vertreter und Leitbilder ihrer konfessionellen Gruppierung gerichtet. Thre
Handlungsfreiheit wurde durch dérfliche Vorgaben und die Wahrnehmung von Verwal-
tungsaufgaben im staatlichen Auftrag eingeschridnkt. Auch untereinander vertraten die
Geistlichen klare Positionen, so waren die Lieblingsgegner der katholischen ultramonta-
nen Pfarrer die lutherischen Kollegen.

Daran schliesst sich ein lingeres Kapitel tiber das Handeln im kirchlichen Leben an, in
dem Dietrich die innere Kohdrenz von Pfarrgemeinden und die Teilnahme der konfes-
sionell gebundenen Dorfbewohner an kirchlichen Handlungen untersucht. Dazu gehdren
beispielsweise die Inanspruchnahme von Passageriten, die Mitgliedschaft in konfessionell
gebundenen Vereinen oder der Gottesdienstbesuch. Zutreffend ist, «der Bauer ist Kirch-
ginger». Vielfach entziindeten sich dorfliche Konflikte an Simultankirchen. Auch auf den
simultan genutzten Friedhofen kam es zu Spannungen. Dagegen gab es kaum eine Offen-
heit fiir neue kirchliche Aktionsformen in den Landgemeinden. Die Pfarrer managten ihre
Kirchengemeinden, waren aber keine «Milieumanager», da sie kein Milieu bilden konn-
ten. Dietrich kommt zu der Schlussfolgerung, dass sich die Modernisierungstheorie nicht
zur Analyse von Landgemeinden eignet und der damit verbundene Milieubegriff nur ein-
geschrankt auf den kirchlichen Bereich anwendbar ist, weil davon nur eine recht vage Ge-
meinschaftsvorstellung iibrig bleibt. Man flihlte sich seiner Konfession besonders an
Sonn- und Feiertagen verbunden, doch im Alltag arbeitete man pragmatisch miteinander.
Konfession war, neben der Befriedigung existenzieller Bediirfnisse und eines Sicherheits-
bediirfnisses, nur ein drittrangiges Handlungsmotiv im Dorf.

SZRKG, 99 (2005)



554 Rezensionen — Comptes rendus

Im dritten Hauptteil analysiert Dietrich konfessionelle Strukturmomente im sozialen
Handeln. Dazu gehéren Untersuchungen zum Wahlverhalten der Dorfbewohner. Im tégli-
chen Umgang und im wirtschaftlichen und sozialen Handeln spielte die Konfession im
Dorf nur eine untergeordnete Rolle bzw. in einigen Bereichen fehlte ein Handeln nach
konfessionellen Strukturen, wie z.B. bei der Wahl der Hebamme. Hier achtete man zu-
nichst aut die Bekenntnisgleichheit, aber dann entschieden sich die werdenden Miitter
auch ungeachtet der Konfession fiir die besser ausgebildete Hebamme, wenn sie eine Aus-
wahl hatten.

Das Fazit von Tobias Dietrich ist: «Ingesamt zeigen die lokalen Interaktionen, dass es
fiir die Geschichtswissenschaft Zeit ist, Luft aus den immer praller gefiillten Lungen ab-
zulassen, die die Konfessionalismuskonstruktion beleben.» Umgekehrt hat der Autor in
einer hochst lesenswerten Studie die Diskussion um das katholische Mikromilieu neu an-
gefacht. Gleichzeitig ist die Arbeit auch ein wichtiger Beitrag flr die Protestantismus-
forschung.

Formal sind einige — wohl dem Ausschneide- und Einfugemodus des Textprogramms
geschuldete — unvollstandige Sitze anzumerken, eine im Text genannte gelbe Markierung
in ciner Graphik, die sich leider in der SW-Darstellung nur erahnen ldsst und ein 16bii-
cher, aber leider unvollstindiger Sachindex sowie ein fehlender Personenindex. Gerade
letzterer wire hiltreich, um hédufiger erwahnte Dorfpersénlichkeiten in verschiedenen
Kontexten wieder zu finden.

Briihl (Deutschland) Gisela Fleckenstein

Gertrud Hiiwelmeier, Ndrrinnen Gottes. Lebenswelten von Ordensfrauen, Miinster, Wax-
mann, 2004, 241 S.

Um die Mitte des 19. Jahrhunderts entstand im deutschsprachigen Raum eine grosse An-
zahl von Frauenkongregationen. Diese Ordensfrauen, die bis vor wenigen Jahrzehnten das
Gesicht des «katholischen Milieus» prégten, sind neuerdings verstirkt Gegenstand wis-
senschaftlicher Untersuchungen. Die Habilitationsschrift der Berliner Ethnologin Gertrud
Hiiwelmeier ist die erste grossere Studie zu diesem Thema aus volkskundlicher Perspek-
tive. Mit den Methoden 1hres Fachs néhert sie sich Lebenswelten, deren Pluralitit in den
von ihr in mehreren ldngeren Feldforschungsaufenthalten im Kloster befragten Ordens-
schwestern mehr als sichtbar ist.

Der «soziale Raum» Kloster, den Hiiwelmeier in seinen Wandlungen beschreibt, ist
das Mutterhaus der Armen Dienstmigde Jesu Christi, der 1851 vom Limburger Bischof
anerkannten Griindung Katharina Kaspers in Dernbach (Westerwald). Im Rahmen eines
von den Schwestern aufgefiihrten Mysterienspiels, das Hiiwelmeier als Einstieg verwen-
det, wurde sie als «Narrin Gottes» bezeichnet. Die Spannung zwischen ihrer einfachen so-
zialen Herkunft und der Energie, mit der sie die Schwesterngemeinschaft ins Leben rief
und rund ein halbes Jahrhundert leitete, sowie den anfinglichen Widerstidnden seitens des
Bischofs und den Rollenkonflikten mit dem Spiritual der Kongregation werden in der
Inszenierung eines Theaterstiicks der Leserschaft nahegebracht. Diese «Inszenierungy
gipfelte 1978 in der Seligsprechung der Griinderin und der Neuentdeckung ihrer Person
im Kontext einer neuen Geschlechteridentitit.

Wie unterschiedlich die Lebenswege von Ordensfrauen sind, beschreiben die «Erfah-
rungen» aus sechs Interviews, in denen Hiiwelmeier drei Generationen von Ordensleben
zu Wort kommen ladsst. Die Transtformationsprozesse des Ordens von der Aufbauphase
nach dem Zweiten Weltkrieg, in der Einzelne ihre Bildungschancen durch die Wahrneh-
mung von Fortbildungsangeboten verwirklichten, {iber die Aufbruchsphase nach dem
Zweiten Vatikanischen Konzil mit der Emeuerung der Gemeinschaftsstrukturen bis zu

SZRKG, 99 (2005)



Rezensionen — Comptes rendus 355

den Verdnderungen der letzten zehn Jahre werden in den Gesprichen gut sichtbar, wobei
fiir Aussenstehende der Personenschutz durch eine konsequente Anonymisierung der Na-
men gewahrt bleibt.

Die in den Interviews angesprochenen Themen werden von Gertrud Hiiwelmeier als
«Transformationen» analysiert. Dabei geht sie von zunidchst dusserlich erscheinenden
Symbolen aus. Sie beschreibt den Wandel im Selbstverstandnis der Schwestern von einer
Dienstmiadchenkongregation zur selbstbewussten «Dienstmagd Christi». In den Auseinan-
dersetzungen um die Ordenstracht sieht die Autorin eine zum islamischen Kopftuchstreit
entgegengesetzte «Neubestimmung des Verhiltnisses von Korper und sozialer Ordnung»
(S. 163). Die Bedeutung der Kérperlichkeit fir die Schwestern verdeutlicht sie noch ein-
mal am Wandel des Umgangs mit dem Kopthaar als Symbol der — abgeschnittenen oder
sichtbaren — Weiblichkeit. Die zunehmende Wahrnehmung und Akzeptanz emotionaler
Beziehungen und die Bejahung der eigenen Personlichkeit und Geschichte in der Span-
nung von Nihe und Distanz beschreibt Hiiwelmeier in einfiihlsamen Darlegungen.
Schliesslich erortert sie die Gehorsamspraxis zwischen disziplinierender Einengung, der
Entfaltung eigener Wiinsche und dennoch zum Proprium gehorenden Ritualen der Unter-
ordnung.

Hiiwelmeier ist mit ihrer Studie eine beeindruckende Innenansicht einer religiosen Ge-
meinschaft gelungen. Das Buch zeichnet sich durch die gegliickte Verbindung einer
Herangehensweise von aussen (sichtbar etwa an Wortwendungen wie «konzilianisch»
statt «konziliar») und verstandnisvoller Sympathie flir Innenvorgédnge aus. Die Leser wer-
den schrittweise in die Erkenntnisse der Autorin eingefiihrt, wobei die theoretischen
Grundlagen massvoll dosiert beigegeben sind. «Insidern» kann das Buch zur Spiegelung
der eigenen Lebens- und Gemeinschaftsgeschichte ebenso empfohlen werden wie sol-
chen, die dem Wandel religiéser Ausdrucksformen am Ende des 20. und am Beginn des
21. Jahrhunderts nachspiiren wollen.

Vallendar Joachim Schmiedl

Michael Fischer, Ein Sarg nur und ein Leichenkleid. Sterben und Tod im 19. Jahr-
hundert. Zur Kultur- und Frommigkeitsgeschichte des Katholizismus in Siidwestdeutsch-
land, Paderborn, Schoningh, 2004, 437 S.

Seit der Veroffentlichung des bekannten Buches des franzosischen Historikers Philippe
Aries erfreut sich die Thematik «Sterben und Tod» in wissenschaftlichen Kreisen einer
grossen Aufmerksamkeit. Michael Fischer legt nun seine Dissertation vor, welche die
diesbeziiglichen Einstellungen in Siidwestdeutschland von der Franzgsischen Revolution
bis zum Ersten Vatikanischen Konzil erforscht. Ziel der Arbeit ist eine Analyse der Ster-
be- und Todesdiskurse, welche den Alltag der Katholiken geprigt und einen Beitrag zur
Ausformung einer katholischen Kultur geleistet haben.

Im ersten Teil werden die sozial-, kultur- und frommigkeitsgeschichtlichen Voraus-
setzungen thematisiert, die fiir das Thema «Sterben und Tod» im 19. Jahrhundert relevant
sind. Vor allem dank der verbesserten Eméahrungslage und den Fortschritten in der Hy-
giene nahm die Sterblichkeit signifikant ab. Laut Fischer wurde der Todesdiskurs im Biir-
gertum «emotionalisiert» und «rationalisiert» — zwei parallel verlaufende Paradigmen:
Asthetisierung des Todes, Intensivierung der Trauer und Wiedersehensgedanke auf der
einen Seite, Entwicklung einer biirgerlichen Bestattungs- und Friedhofskultur auf der an-
deren Seite. Fischer relativiert allerdings, dass Todesdiskurse von sozialen und wirtschaft-
lichen Verhiltnissen abhidngig waren: Die nicht- oder unterbiirgerlichen Schichten pfleg-
ten weiterhin ein traditionelles Sterbebrauchtum, riefen Heilige als Beistand, Seelengelei-

SZRKG, 99 (2005)



556 Rezensionen — Comptes rendus

ter und als Firbitter bei Gott an; sie dusserten ihre religiosen Vorstellungen in populiren
Liedern, in welchen etwa der Himmel als «Schlaraffenland» versprochen wurde.

Der zweite Teil ist den Themen Dogma, Katechese und Liturgie gewidmet, die reli-
giose Deutungen des Sterbens und des Todes bereitgestellt haben. Wihrend die Lehre von
den «letzten Dingen» (Eschatologie) zunichst das Humanititsideal der Aufklirung tiber-
nommen hatte (Tugend-Lohn-Gedanke), betonte sie indes nach der Mitte des 19. Jahr-
hunderts — beeinflusst durch die Neuscholastik — das grausame Hollenfeuer. Wie die Dog-
matik wurden auch die Begribnisliturgie und die Katechismen, welche den Gldaubigen die
theologischen Inhalte vermittelten, im Laufe des 19. Jahrhunderts stark vereinheitlicht.

Im dritten und letzten Teil beschiéftigt sich Fischer sehr ausfiihrlich mit den Kirchen-
liedern aus Gesangsbiichern, die zwischen 1787 und 1892 von den Diozesen Freiburg,
Konstanz, Mainz und Rottenburg herausgegeben wurden. Im spezifischen untersucht der
Autor Lieder fuir die Sterbeliturgie und das Begribnis, Messgesinge, Allerseelen-Lieder
und Lieder, die an die menschliche Vergidnglichkeit erinnern oder den Menschen auf ein
gutes, gottgefilliges Sterben vorbereiten sollten. Fischer zeigt auf, wie unterschiedlich die
Gesangsbuchgeschichte in den vier genannten Didzesen verlief: Wihrend etwa im Bistum
Mainz, das sich relativ fruh restaurativ-ultramontan ausgerichtet hat, die Liedtexte von
1787 die Vorstellungen der traditionellen Eschatologie aufnahmen und die aufgeklirten
Todeskonzeptionen mit Ausnahme der Neubearbeitung von 1840 fernhielten, wirkten sich
in der Didzese Konstanz die seelsorgerlichen und liturgischen Reformen Wessenbergs
auch auf das Gesangsbuch von 1812 aus. Diesem Buch, welches die Sterblichkeit und den
Himmel als eindeutiges Ziel vor Augen fiihrte, war eine breite und lang anhaltende Re-
zeption beschieden.

Am Schluss ordnet Fischer die Forschungsergebnisse nach eigenen und nach den
soziologischen Kriterien von Klaus Feldmann.

Die vorliegende Untersuchung beleuchtet ein interessantes Kapitel des «Sterbens und
des Todes» im 19. Jahrhundert und leistet einen wichtigen Beitrag zur Kultur- und From-
migkeitsgeschichte. Es ist das Verdienst Fischers, so uniibliche Quellen wie Dogmatik-
handbiicher, Katechismen, Kirchen- und Volksgesidnge bearbeitet zu haben. Auch wenn
diese nur nach Didzesen analysiert wurden und eine eigentliche Synthese der Ergebnisse
fehlt, bieten die schwerpunktmdssig untersuchten Diozesangesangsbiicher einen faszinie-
renden Einblick in die damalige katholische Denk- und Lebenswelt.

Mellingen Patrick Geiger

Jiirgen Aretz/Rudolf Morsey/Anton Rauscher (Hg.), Zeitgeschichte in Lebensbildern.
Aus dem deutschen Katholizismus des 19. und 20. Jahrhunderts, Bd. 11, Miinster,
Aschendorff, 2004, 358 S., 19 111

Die bekannte Buchreihe aus dem Aschendorff-Verlag in Miinster setzt sich zum Ziel, Per-
sonlichkeiten des deutschen Katholizismus des 19. und 20. Jahrhunderts der Vergessen-
heit zu entreissen. Bisher sind in zehn Binden insgesamt 181 Personlichkeiten vorgestellt
worden. Nun liegt der 11. Band mit weitern 19 Lebensbildern vor. Das Herausgeberteam
Jirgen Aretz, Rudolf Morsey und Anton Rauscher biirgt fiir eine reprisentative Auswahl
von Personlichkeiten. Unter ihnen befinden sich solche, die mit dem Nationalsozialismus,
dem Kommunismus oder gar mit beiden totalitiren Herrschaftssystemen in Konflikt ge-
raten sind. Nicht verschwiegen werden auch Personen, die im Zug der deutschen Nach-
kriegszeit in den Zwiespalt der politischen Teilung geraten sind.

Unter den Portritierten befinden sich Personlichkeiten wie der seliggesprochene
Propst Bernhard Lichtenberg, der Philosoph Alois Dempf, der Kirchenhistoriker Erwin
Iserloh, die Politiker Anton Pfeiffer, Hans Lukaschek, Hanns Seidel, Paul Liicke, Hans

SZRKG, 99 (2005)



Rezensionen — Comptes rendus 557

Katzer, der zeitweilige DDR-Aussenminister Georg Deitinger, der in der Gefingniszelle
zum Katholizismus konvertierte, oder Bischof Gerhard Schaffran von Dresden-Meissen,
der so unterschiedlich beurteilt wird. Eine in unserer Gegend kaum bekannte Frau wie
Maria Grollmund findet sich unter ithnen, die serbische Lehrerin, die nach einem katho-
lisch-politischen Engagement zur KP iibertrat und mit der Kirche brach. Nach 1933 war
sie im Widerstand gegen die Nazis titig. Bereits 1934 wurde sie von der Gestapo verhaf-
tet und zu einer sechsjdhrigen Zuchthausstrafe wegen «Vorbereitung zum Hochverrat»
verurteilt. Im Konzentrationslager Ravensbriick tiberwand sie ihre religiosen Zweifel und
fand zum Glauben zuriick. Sie starb 1944 im KZ an einer eitrigen Bauchfellentziindung.

Das Buch 6ffnet den Blick in eine Welt, die heute allzu leicht vergessen oder
tibersehen wird.

Meggen Alois Steiner

Hubert Wolf/Dominik Burkhard/Ulrich Muhlack, Rankes «Pdpste» auf dem Index.
Dogma und Historie im Widerstreii, Paderborn/Miinchen/Wien/Ziirich, Schoningh, 2003,
218 S.

Zwischen 1834 und 1836 erschien Leopold von Rankes dreibindiges Werk «Die romi-
schen Pipste, ihre Kirche und ihr Staat im sechzehnten und siebzehnten Jahrhundert».
Erst einige Jahre spidter, 1841, liess Papst Gregor XVI. das Werk auf den vom Triden-
tinum unter Paul III. zur Sicherung von Glaube und Kirche eingerichteten «Index libro-
rum prohibitorum» setzen. Die Indizierung bildete den Endpunkt einer mehrjdhrigen
Auseinandersetzung der Indexkongregation mit Rankes Werk, die letztlich als Auseinan-
dersetzung um unterschiedliche Wahrheitskonzeptionen und die Geschichtsschreibung in
unterschiedlichen Kommunikationsgemeinschaften — in der katholischen {oder gar unter-
schiedlichen katholischen) auf der einen und einer protestantisch-nationalen bzw. -libe-
ralen auf der anderen Seite — gedeutet werden konnte. Der Historisierung des Papsttums
durch Ranke wurden die Unverdnderlichkeit von Kirche und Papsttums und von deren
Primat entgegengestellt. Den weiteren soziokulturellen Kontext der Indizierung des er-
folgreichen und verbreiteten Werkes bildeten die staats- und kirchenpolitischen Transfor-
mationen der 1830er und 1840er Jahre, die Kdmpfe um die kulturelle Hegemonie zwi-
schen Katholizismus und moderner nationaler Kultur in der Inkubationszeit der deutschen
Nationalstaatenbildung und der Auseinandersetzung zwischen Kirche und Staat, ebenso
wie innerkatholische Differenzen vor dem Hintergrund der Herausbildung der ultramonta-
nen als dominierender Richtung im européischen Elitenkatholizismus.

Im vorliegenden Band widmen sich Hubert Wolf, Dominik Burkhard und Ulrich Muh-
lack in einer akribischen systematischen Aufarbeitung des Falls Ranke aus den Archivbe-
stinden der Indexkongregation in Rom einer Reihe bis anhin unbeantwortet gebliebener
Fragen, so jener nach der Denunziation Rankes in Rom, oder auch jener danach, warum
es mehrere Jahre dauerte und zwei Anldufe brauchte, bis Rankes Papstgeschichte indiziert
wurde. Dariiber hinaus prédsentieren die drei Autoren wissenschaftsgeschichtlich interes-
sante Thesen zur katholischen Geschichtsschreibung.

Durch die intellektuellengeschichtliche Analyse, welche die Mechanismen der Indizie-
rung vor dem Hintergrund der personellen Kontakte und Netzwerke und von deren sozio-
kulturellen und wissenschaftsgeschichtlichen Kontexten aufrollt, kommen die drei Auto-
ren zum Schluss, dass sich innerhalb der Indexkongregation dhnliche differierende Rich-
tungen manifestierten, wie sie sich in den europdischen Katholizismen der Jahrzehnte um
die Mitte des 19. Jahrhunderts herausbildeten. Dabei zeigen die Autoren die Rolle einzel-
ner Personlichkeiten und deren Vernetzungen auf, so um die «Annali delle Scienze Reli-
giose» des Konsultors Antonio De Luca in Rom, um die «Historisch-politischen Blitter»
und den «Allgemeinen Religions- und Kirchenfreund» und die katholischen Historiker-

SZRKG, 99 (2005)



558 Rezensionen — Comptes rendus

Netzwerke in Deutschland und um die Zeitschriften «Ami de la Religion» und «Univers»
in Frankreich. Die Analyse zeigt, dass sich ultramontane Kritiker Rankes wie die Jesuiten
Augustin Theiner und Michele Domenico Zecchinelli auf die entsprechenden Intellektu-
ellenorgane stiitzen konnten und dass es sich ganz wesentlich um einen innerkatholischen
Konflikt handelte.

Dem die Fakten, Prozesse und Netzwerke in Deutschland und Rom analysierenden
ersten Teil folgt ein leicht annotierter Dokumentationsteil, in welchem die Vorworte von
Rankes Originalausgabe und der von Alexandre de Saint-Chéron, einem franzdsischen
Katholiken, tibersetzten und abgeidnderten franzosischen Fassung des Buches einander ge-
geniibergestellt werden, bevor einige Dokumente aus dem Archiv der Kongregation flir
die Glaubenslehre, so Zecchinellis vernichtendes Gutachten iiber Ranke und De Lucas
Gegenvotum aus dem Jahr 1838 sowie die Gutachten von Pater Theiner iiber Johann Otto
Ellendorf und {iber Ranke aus dem Jahr 1841, folgen.

Von besonderem Interesse fir die Katholizismus- ebenso wie fiir die Historiogra-
phiegeschichte sind die wissenschaftsgeschichtlichen Interpretationen des Falls Ranke
und die Uberlegungen zur katholischen Geschichtsschreibung, welche in dem Band so-
wohl im einleitenden Teil wie besenders in Ulrich Muhlacks Schlussteil «Historismus und
Katholizismus» thematisiert werden. Die untersuchten und abgedruckten Quellentexte
sind besonders fiir die Ebene der Geschichtsphilosophie und zeitgendssische Selbstref-
lexion, welche fiir die katholische Geschichtsschreibung in der Forschung bis anhin erst
wenig eingehend analysiert worden ist, von Interesse. Die Analyse der Kontroversen um
Rankes «Pdpste» bildet dazu ein dusserst geeignetes Feld, ist doch meines Erachtens flir
Analysen von selbstreflexiven Diskursen der Einbezug differierender Metadiskurse beob-
achtungstheoretisch wichtig. Ob denn die Indizierung Rankes als «katholische Abkehr
von der deutschen geschichtlichen Wissenschaft» gedeutet werden kann, wie dies im vor-
liegenden Band geschieht, oder ob man vielmehr das aus heutiger Beobachterperspektive
durchwegs ambivalente Verhéltnis verschiedener gleichzeitiger Wahrheitsdiskurse bei ka-
tholischen ebenso wie bei national-liberalen Historikern als Schliisseldiskurse hervorhebt,
hidngt wesentlich von den geschichtstheoretischen Ansitzen einer Geschichte der katholi-
schen Historiographie ab. Vor dem Hintergrund eines multiperspektivischen Blickes auf
die (katholische) Geschichtsschreibung, die von einem Komplex soziokultureller Faktoren
ausgeht, ist meines Erachtens die Komplexitét verschiedener nebeneinander zu findender
Wabhrheitsdiskurse anzugehen. So schlossen sich in der katholischen Geschichtsschrei-
bung Diskurse iiber eine so genannt «objektive», «wissenschaftliche» Geschichtsschrei-
bung und eine bewusst katholische Perspektive nicht aus; zwei Wahrheitsdiskurse standen
nebeneinander und stellten sich gegen eine ebensosehr Objektivitit und Wissenschaftlich-
keit beanspruchende, zugleich aber eindeutig von national-liberalen Diskursen geprigte
Geschichtsschreibung, welche iiber gleiche diskursiven Mechanismen «die Wahrheit» fiir
sich beanspruchte und im Sinne hegemonialer Diskurse kanonisierte. Dies ist umso mehr
zu beachten, wenn man von der identitdtsbildenden — auf die Konstruktion von Sinn aus-
gerichteten —, Inklusion und Exklusion konstruierenden Rolle von Geschichtsschreibung
ausgeht.

Fiir die im Vergleich zur zweiten Halfte des 19. Jahrhunderts weit weniger erforschte
Periode wegweisender Transformationen des Katholizismus der 1830er und 1840er Jahre
— insbesondere im Sinne der zunehmenden Ultramontanisierung — liefert der Band zu
Rankes Indizierung eine Reihe von Thesen, welche fiir kiinftige Forschungen auch aus
unterschiedlichen Ansitzen, intellektuellen- und kultur- sowie besonders historiographie-
geschichtlichen, dusserst anregend sind.

Freiburg Franziska Metzger

SZRKG, 99 (2005)



Rezensionen — Comptes rendus 559

Christian Rak, Krieg, Nation und Konfession. Die Erfahrung des deutsch-franzisischen
Krieges von 1870/71, Paderborn/Miinchen/Wien/Ziirich, Schoningh, 2004 (=Veroftentli-
chungen der Kommission fiir Zeitgeschichte, Reihe B: Forschungen, Bd. 97), 455 S.

Der deutsch-franzosische Krieg von 1870/71 gehorte lange Zeit zu den Stiefkindern der
Forschung. Nachdem die im engeren Sinne militér- und diplomatiegeschichtlichen Aspek-
te des Krieges als ausgeforscht gelten konnten, waren neuere Arbeiten zu diesem Thema
tiber lange Jahre Mangelware; von der methodologischen und thematischen Erweiterung
der Kriegsgeschichte, die die Historiographie zu den beiden Weltkriegen des 20. Jahr-
hunderts in den letzten Jahren geradezu revolutioniert hat, konnte es bis vor kurzem nicht
profitieren. Dies scheint sich jetzt zu dndern: Nach den Arbeiten von Frank Becker, Frank
Kiihlich und Matthias Steinbach hat nun Christian Rak mit «Krieg, Nation und Konfes-
sion. Die Erfahrung des deutsch-franzosischen Krieges von 1870/71» eine Studie vorge-
legt, die die Anregungen der neuen Kriegs- bzw. Militirgeschichte aufnehmen und sie auf
den deutsch-franzosischen Krieg anwenden will. Dabei ist jedoch zu bemerken, dass der
Titel des Buches eine thematische Breite suggeriert, die es nicht bieten kann und nicht
bieten will. Dass das eigentliche Thema — die Kriegserfahrungen einer ganz bestimmten
Gruppe von Kriegsteilnehmern, namlich der Feldgeistlichen — im Titel nicht einmal er-
wiahnt wird, ist schon ein wenig kurios. Sachlich ist diese Eingrenzung des Themas durch-
aus begriindet: Denn mit der Konzentration auf den Zusammenhang von Krieg, Konfes-
ston und Nation riickt ein Aspekt in das Zentrum des Interesses, der ebenfalls in der His-
toriographie lange vernachldssigt worden ist, auch wenn das oft zitierte Wort von der
«Konfessionsblindheit» der deutschen Geschichtsschreibung zum 19. Jahrhundert sicher-
lich lingst nicht mehr zutreffend ist.

Nach einem einleitenden Kapitel, in dem Rak fiir die drei grossten deutschen Einzel-
staaten Preussen, Bavern und Wiirttemberg die Organisation der Feld- und Lazarettseel-
sorge rekonstruiert, bildet die Analyse der Kriegserfahrungen bzw. -deutungen der Feld-
geistlichen den Schwerpunkt der Arbeit. Diese ist um fiinf zentrale Themen — Militar,
Krieg, Frankreich und Deutschland, Konfession — gruppiert, wobei natiirlich, wie Rak
selbst konzediert, zahlreiche Uberschneidungen zwischen diesen Bereichen bestehen und
threr aus analytischen Griinden gerechtfertigten Trennung daher zuweilen etwas Willkiir-
liches anhaftet.

Der konstruktivistische Erfahrungsbegriff, mit dem Rak dabei operiert und der im Tii-
binger Sonderforschungsbereich «Kriegserfahrungen» entwickelt und erprobt wurde, zielt
dabei «nicht auf einen urspriinglichen Kern eines unmittelbaren Kriegserlebnisses, son-
dern zeichnet nach, wie in verschiedenen Kommunikationsordnungen die Wirklichkeit
des Krieges konstruiert wurde» (S. 27). Kriegserfahrungen sind demnach nicht statisch zu
denken, sondern wandelbar, einem steten Umdeutungsprozess unterworfen. Das Bild des
Krieges stellt sich in den Briefen, die unter dem unmittelbaren Eindruck des Ereignisses
geschrieben wurden, anders dar als in den Predigten vor den Soldaten, in denen diesen
Erlebnissen bereits ein Sinn unterlegt wird; dieser wiederum kann von den Deutungen, die
25 Jahre spiter in einer Rede zum Jahrestag der Reichsgriindung angeboten wurden, er-
heblich abweichen. Diesen Sinnkonstruktionen und ihren Umdeutungen — weniger dem
subjektiven Kriegserlebnis und seiner individuellen Verarbeitung — gilt das besondere
Interesse des Autors, so dass sich die versprochene «Erfahrungsgeschichte» iiber weite
Strecken doch in erster Linie als eine Diskursgeschichte entpuppt.

Dabei ist Rak eine iiberaus nuancierte und differenzierte Darstellung gelungen, deren
Grundmelodie durch ein «einerseits — andererseits» vorgegeben ist. Schon die Position der
Feld- und Lazarettgeistlichen innerhalb der Kriegsgesellschaft war alles andere als ein-
deutig: Einerseits waren sie als Offiziere in einer (gegentiber ihren Schiitzlingen, aber
auch im Vergleich zu ihrem eigenen zivilen Status) privilegierten Position, andererseits
aber als Nicht-Kombattanten doch Aussenseiter innerhalb der Armee; sie blieben als

SZRKG, 99 (2005)



560 Rezensionen — Comptes rendus

Geistliche auch wihrend des Krieges der jeweiligen Kirchenhierarchie unterstellt, waren
aber im tiglichen Leben im Feld von den Entscheidungen der militirischen Befehlshaber
abhidngig. Sie identifizierten sich mit den politischen Zielen des Krieges und sahen ihre
Aufgabe darin, die Kampfbereitschaft der Soldaten zu stirken, bewahrten jedoch zumeist
ein Bewusstsein dafiir, dass diese innerweltlichen Aspekte doch nur ein Teil ihrer Mission
sein konnten.

Differenziert und nuancenreich, ja in vielen Punkten widerspriichlich waren auch die
Stellungnahmen der Feldgeistlichen zu diesem Krieg. In threm Kern jedoch waren sie
ausserordentlich einheitiich: Wie die Katholiken in Frankreich, so deuteten auch die deut-
schen Feldgeistlichen sowie die Amtskirchen in der Heimat den Krieg als ein Gottes-
gericht: Der Bischof von Regensburg sprach fiir viele, wenn er den Krieg als «eine jener
ernsten Heimsuchungen, die nach Gottes unerforschlichem Rathschlusse von Zeit zu Zeit
tiber die Volker kommen» bezeichnete. Der in diesen Worten zum Ausdruck kommende
Busstopos, der den Krieg ganz allgemein als Strafe Gottes fiir die Stinden der Welt deu-
tete und dabei zwischen den beteiligten Nationen keinen Unterschied machte, war typisch
fur die ersten Kriegstage und sowohl bei Protestanten als auch bei Katholiken verbreitet,
wenn er auch sogleich von der liberalen Offentlichkeit als «Defaitismus» gebrandmarkt
und unter schweren publizistischen Beschuss genommen wurde. Nach den ersten Siegen
und verstirkt nach Sedan war jedoch eine charakteristische Umdeutung des Bildes vom
«Gottesgericht» zu verzeichnen: In wachsendem MaBle wurde der Krieg als Strafe Gottes
fur die Siinden Frankreichs interpretiert; die Erfolge der deutschen Armeen hingegen
erschienen nicht wenigen als ein Zeichen dafiir, dass «Gott mit uns» gewesen sei, dass
Gott Deutschland und die deutschen Soldaten nicht strafen, sondern fiir ihre tiefe Reli-
giositdt und ihre Treue zum christlichen Glauben belohnen wolle. Worin die franzsische
Siindhaftigkeit begriindet lag, dariiber gingen die Meinungen zwischen deutschen Protes-
tanten und Katholiken (und, mochte man hinzufligen, Liberalen) jedoch weit auseinander,
auch wenn sich die Beschreibungen der franzdsischen Sittenverderbnis oberflidchlich aus-
gesprochen dhnlich waren. Das argumentative Arsenal der Volkerstereotypen, die dabei
zur Anwendung kamen, stand bekanntlich seit langem bereit — die Publizisten und Pre-
diger von 1870/71 hatten den franzdsischen Feind nicht neu zu erfinden, sondern griffen
auf die seit den Befreiungskriegen géingigen Klischees — den Hochmut der Franzosen,
ihren Leichtsinn, ihre Falschheit, ihre «Scheinzivilisation» — zuriick. Im Zentrum des
Feinddiskurses der Feldgeistlichen stand jedoch, wie nicht anders zu erwarten, der
«sittlich-religiose Verfall» Frankreichs. Auch hier waren sich Protestanten und Katholiken
auf der deskriptiven Ebene durchaus einig und fiihrten als Beleg die leeren, nur noch von
Frauen besuchten Kirchen, den Antiklerikalismus der franzosischen Politik und die stin-
digen Klagen ihrer franzésischen Amtsbriider tiber die um sich greifende Irreligiositit an.
Aber wihrend die katholischen Geistlichen das Problem in erster Linie im Abfall der
Franzosen vom Glauben erkannten und der franzdsischen Nation absprachen, weiter eine
katholische Nation zu sein, fiihrten die Protestanten den sittlich-religiosen Verfall Frank-
reichs letztlich auf den verderblichen Einfluss des Katholizismus selbst zuriick — der Sieg
der deutschen Truppen war in ihren Augen nicht nur ein Sieg deutscher Religiositit iiber
franzosischen Unglauben, sondern auch Zeichen der Uberlegenheit des protestantischen
tiber das katholische Christentum.

Das deutsche Selbstbild, das die Feldgeistlichen entwickelten, entsprach diesem Feind-
bild wie das Positiv dem Negativ: Die tiefe Religiositit des deutschen Soldaten war, wie
Rak schreibt und an zahlreichen Quellen belegt, der «Kern» dieses Bildes (S. 105); dass
religiose Gleichgiiltigkeit auch im deutschen Heer nicht unbekannt war, nahmen die
Geistlichen wohl wahr, ihre Klagen dariiber fanden jedoch selten den Weg an die Offent-
lichkeit, und wenn dies einmal geschah, so wurde sie als Folge des schidlichen franzo-
sischen (= revolutiondren und liberalen) Einflusses in Deutschland gedeutet. Vor allem
protestantische Pfarrer verbanden das Loblied der Religiositét der deutschen Soldaten und

SZRKG, 99 (2005)



Rezensionen — Comptes rendus 561

die Freude iiber das im Gefolge des Krieges zu beobachtende Wiedererstarken der religio-
sen Praxis mit der Stilisierung der Deutschen zum neuen Volke Israel, zum «auserwihlten
Volk Gottes» — so wenn ein Geistlicher formulierte: «Es wird immer klarer, Gott will das
deutsche Volk jetzt zum Fiithrervolk der Menschheit machen.» (S. 284) Rak bestitigt mit
seinen Analysen die These Michael Jeismanns von der konstitutiven Bedeutung der
Feindabgrenzung fiir die Nationsbildung in Deutschland: Katholiken wie Protestanten
betonten die einheitsstiftende Wirkung des Krieges und die durch ihn mégliche Uberwin-
dung der deutschen Vielstaaterei (wobei sie alle — von wenigen Ausnahmen abgesehen —
die borussische Geschichtslegende iibernahmen). Im Prozess der «Nationalisierung» der
deutschen Protestanten wie der Katholiken weist er damit den Erfahrungen des deutsch-
franzosischen Krieges einen zentralen Platz zu. Aber Rak differenziert Jeismanns These
auch: Denn er kann zeigen, wie unter der Oberfliche des Freund-Feind-Diskurses durch-
aus signifikante Differenzen in der Kriegsdeutung fortbestanden, wie aber vor allem die
konfessionellen Unterschiede und Konflikte durch den Krieg nicht geglittet, sondern eher
noch verstirkt und in den Debatten um den Krieg ausgetragen wurden. Aus dem reichhal-
tigen Quellenmaterial, das Rak ausbreitet, ergibt sich das Bild einer von Liberalen und
Protestanten gemeinsam getragenen diskursiven Offensive, der sich die deutschen Katho-
liken nur mit Miihe erwehren konnten, und in der man ohne grosse Miihe bereits eine
Prifiguration der Konfliktkonstellation des Kulturkampfes erkennen kann. Auch wenn die
Nation bei Protestanten und Katholiken zu dem zentralen, positiv besetzten Bezugspunkt
des politischen Diskurses wurde, so blieb sie doch umstritten: Nationalisierung bedeutete
gerade nicht Homogenisierung, das hat Raks Studie eindrucksvoll und mit reichem Quel-
lenmaterial unter Beweis gestellt.

Erfurt Daniel Mollenhauer

Thomas Brechenmacher, Das Ende der doppelien Schutzherrschafi. Der Heilige Stuhi
und die Juden am Ubergang zur Moderne (1775-1870), Stuttgart, Anton Hiersemann,
2004 (= Pédpste und Papsttum, Bd. 32), 513 S.

Vorerst sei der ungewohnte Ausdruck im Titel erklart: Es war jahrhundertealte Politik der
Pipste im Kirchenstaat, das Nebeneinander von Christen und Juden zu garantieren, indem
einerseits Christen vor den Juden zu schiitzen waren, anderseits die Juden vor christlichen
Ausschreitungen Schutz genossen. Diese Aufgabe bezeichnet der Autor mit dem Aus-
druck «doppelte Schutzherrschaft des Heiligen Stuhles».

Rom beherbergt schon seit dem 1. vorchristlichen Jahrhundert eine jiidische Bevol-
kerung, die im Gefolge der Eroberung Palédstinas als Kriegsgefangene der siegreichen
Heere des Pompeius (63 v. Chr.) und des Titus nach der Zerstérung des Tempels (70 n.
Chr.) in die Ewige Stadt kamen. Ununterbrochen (mit kleineren Ausnahmen) blieben sie
in Rom, auch nach dem Zusammenbruch des Rémischen Reiches und im nachfolgenden
Kirchenstaat. Im Laufe der Pontifikate wechselten scharfe Verurteilungen mit toleranter
Milde oder gar engagierter Verteidigung. Seit dem Hochmittelalter galt als «Magna Char-
ta» der pdpstlichen Judenpolitik die Konstitution «Licet perfidia Judeorum» Innozenz I11.
vom 5. September 1199, worin der Papst den Juden alte religiose Rechte bestitigte, die
sie bisher hatten. Ferner war es verboten, die Juden gegen ihren Willen mit Gewalt zu tau-
fen, sie zu verletzen oder zu téten, ihnen ihr Geld zu nehmen oder ihre Gewohnheiten ab-
zudndern.

Mit der Reformation und der Katholischen Reform veridnderte sich die Situation. Die
Kirche geriet in eine Defensivhaltung. Die Bulle Papst Pauls [V. «Cum nimis absurdum»
von 1555 brachte das Ghetto, das bis zum Zusammenbruch des Kirchenstaates 1870 be-
stand.

SZRKG, 99 (2005)



562 Rezensionen — Comptes rendus

Die Publikation behandelt den Zeitraum zwischen den Pontifikaten Benedikts XIV.
(1740-1758) und Pius 1X. (1846-1878), worin der langsame Zerfall der doppelten Schutz-
herrschaft im Kirchenstaat geschildert wird. Der Autor versucht, gestiitzt auf das seit
kurzem gedffnete Archiv der Glaubenskongregation (Fondo Sant’ Officio) eine differen-
zierte Sichtweise zu vermitteln. Besonders angelsichsische Historiker haben oft aufgrund
mangelhafter italienischer Sprachkenntnisse Miihe, die italienische wissenschaftliche Li-
teratur zu verstehen. Der Autor Kritisiert recht unsanft auch zeitgenossische Historiker (so
etwa David J. Ketzer, Olav Blaschke oder Aram Mattioli), mit oft recht oberflachlichen
Urteilen {iber das Verhiltnis der Pipste zu den Juden im Kirchenstaat um sich zu werfen.
Die Wirklichkeit ist offensichtlich viel differenzierter, wenn sie ohne Scheuklappen be-
trachtet wird.

Deutlich zeigt Brechenmacher auf, dass eine grosse Kluft zwischen scharfen Vor-
schriften und entsprechender dusserst larger Anwendung der Gesetze bestand. Von beson-
derem Interesse war das Jus Gazzaga betreffend Immobilieneigentum im romischen Ghet-
to. Das betreffende Gesetz vom 5. Juni 1604 fror die Mieten in den Ghettos aut dem Sta-
tus quo ein und verbot den christlichen Vermietern, die Vertrage mit den jiidischen Mie-
tern zu kiindigen, aiso die Mieter aus den Hausern zu vertreiben, solange sie ihre Zah-
lungsverpflichtungen erfiillten. Es war eine entscheidende Schwiche der kirchenstaat-
lichen Politik, keine wirtschafts- und gesellschaftspolitischen Retformen aut Kosten beste-
hender Privilegien durchsetzen zu konnen. Erst der Verlust des Kirchenstaates 1870 wird
dann den Weg fiir grundlegende Reformen freimachen.

Das Edikt Pius VI. von 1775 («Editto sopra gli Ebrei») bildete das Grundgesetz fur die
letzten hundert Jahre. Gesetzesianderungen erfolgten im Kirchenstaat stets durch Fort-
schreiben des Uberkommenen. Das Edikt war das Ergebnis eines langen pontifikatsiiber-
greifenden Prozesses, das freilich von der spezifischen Situation des Kirchenstaates wih-
rend der siebziger Jahre des 18. Jahrhunderts nicht unbeeinflusst blieb. Die Franzosische
Revolution brachte den alten Grundsatz der doppelten Schutzherrschaft ins Wanken. Dass
der Kirchenstaat 1814/15, zwar 6konomisch schwer angeschlagen, aber territorial im we-
sentlichen intakt, {iberlebte, war Consalvis Diplomatie auf dem Wiener Kongress zu ver-
danken. Leider wurde damals kirchlicherseits die Notwendigkeit nicht erkannt, das Spiri-
tuale vom Temporale, d. h. die geistliche und organisatorische Leitung der Weltkirche
von der Leitung und Verwaltung des Kirchenstaates zu trennen.

In der Realitit des 19. Jahrhunderts war das Prinzip der doppelten Schutzherrschaft
mit oder ohne einseitige Gewichtung in der alltiglichen Politik nicht mehr durchzusetzen.
An ihre Stelle trat eine De-Facto-Toleranz. Selbst der «liberalste» Staatssekretdr Consalvi
wagte nicht, an die Losung einer grundsitzlich neuen Politik heranzutreten. Er begniigte
sich mit der Einzelfallpolitik.

Nach 1870 liess der Wegfall der doppelten Schutzherrschaft ein konzeptionelles Vaku-
um zuriick. Neue Ideen drangen nur sehr langsam in die Kopfe der Kurienverantwortli-
chen. Erst in den Dreissigerjahren des 20. Jahrhunderts - vor dem Hintergrund des Nati-
onalsozialismus - fing im Vatikan ein Umdenken an. Diese bedeutende Untersuchung
zum Thema des Verhiltnisses von Papsttum und Judentum basiert auf neuem Quellenma-
terial und hebt sich vorteilhaft von jiingsten Verdffentlichungen ab, die oft nur eine Fort-
schreibung alter Vorurteile beinhalten.

Meggen/Luzem Alois Steiner

SZRKG, 99 (2005)



Rezensionen — Comptes rendus 563

Antonia Leugers (Hg.), Berlin, Rosenstrasse 2-4. Protest in der NS-Diktatur. Neue For-
schungen zum Frauenprotest in der Rosenstrasse 1943, Annweiler, Ploger-Verlag, 2005,
283 5.

Im 2005 wurde im deutschen Sprachraum die Diskussion iiber das «Schweigen» der ka-
tholischen Kirche beziiglich der Deportation der Juden zugespitzt auf die aussergewdhn-
liche Geschichte in der Rosenstrasse 2-4, Berlin 1943, Im Februar und Mérz 1943 wurden
mehrere tausend Juden aus «Mischehen» verhaftet und in die Rosenstrasse gebracht, war-
tend auf eine weitere Deportation nach Auschwitz. Ihre «arischen» Familienangehdorigen,
meistens Frauen und Kinder, demonstrierten tagelang, eine seltene Sache wihrend der
Nazi-Diktatur. Nach einer Woche wurden die Gefangenen frei gelassen und einige schon
nach Auschwitz deportierte Leute zuriickgeholt. Uber diese einzigartige Geschichte hat
Margarethe von Trotta (2003) einen Publikumsfilm gemacht. Viele Journalisten und His-
toriker haben Stellung genommen zu dieser Geschichte. Aufsehen erregte Wolf Gruner,
der meinte dass die Verhaftungen nicht zum Ziel hatten die Leute nach Auschwitz zu de-
portieren, sondern «nur» die bisher nicht verhafteten Juden aus «Mischehen» zu selektie-
ren fiir Riistungsarbeit in Berlin. Wenn diese Meinung stimmt, dann hat nicht der Frauen-
protest die Leute fir Auschwitz geschiitzt, sondern hat die industrielle Logik ihre Arbeit
getan. Und dann hat es auch keinen Sinn, der katholischen Kirchenleitung vorzuwerfen,
dass sie geschwiegen hat.

Eine Forschergruppe von Historikern um Antonia Leugers — dazu gehorten Pascal
Prause, Jana Leichsenring, Joachim Neander und Nathan Stoltzfus — hat auf Grund um-
fangreichen Archivstudiums iiberzeugend bewiesen, dass die These Wolf Gruners nicht
stimmt. Die Verhaftungen in der Rosenstrasse und in anderen Strassen im Frithling 1943
hatten wirklich zum Ziel, die Gruppe der Juden aus «Mischehen» und ihre Kinder, bisher
nicht gefihrdet, nach Auschwitz zu deportieren und dort zu vernichten. Der 6ffentliche
Protest der Angehorigen und Freunde zwang die NS-Leitung in Berlin, die Getangenen
frei zu lassen. Die NS-Leitung war empfindlich fiir den Protest deutscher Miitter und
Frauen mitten im Berlin und wollte verhindern, dass sich eine «gesellschaftliche Unruhe»
breit machte im Herz des dritten Reiches, wihrend dieser letzten, prekiren Kriegsphase.
Wenn diese These stimmt — die Gruppe um Leugers herum gibt iiberzeugende Argumente
— dann hat es auch Sinn {iber das Schweigen der kirchlichen Leitung zu sprechen. Weder
der Episkopat, noch der Vatikan hat, trotz Dridngen der niederen Regionen in Kirche und
katholischem Milieu, ein 6ffentliches Wort gesprochen. Statt dessen: stille Diplomatie wie
Pius XII, um «Schlimmeres zu verhiiten».

Joachim Neander versucht im diesen Buch die genannte Argumentation niher zu prii-
fen und macht dafiir einen internationalen Vergleich mit der Geschichte in den Nieder-
landen und Frankreich. Immer werden, sagt er, die Repressalien wegen des 6ffentlichen
Protests Erzbischof Jan de Jongs 1942 als Legitimation gebraucht fiir das Schweigen und
fiir die stille Diplomatie des Vatikans. Auf Grund neuer Untersuchungen in den Nieder-
landen zeigt er, dass gerade in den Niederlanden 1942 nicht alle katholischen Juden de-
portiert worden sind und dass gerade die Juden in «Mischehen» nicht verhaftet wurden
oder wieder frei gelassen wurden. Und in Frankreich haben im August 1942 vier Bischofe
protestiert. [hr Protest hatte Erfolg. Die Deportationen wurden fiir einen Zeitabschnitt von
viereinhalb Monaten aufgeschoben.

Die Forschergruppe um Leugers stellt auf Grund der Geschichte in der Rosenstrasse 2-
4, Berlin 1943, zu Recht kritische Fragen hinsichtlich der bekannten Legitimation des
kirchlichen Schweigens («um Schlimmeres zu verhiiten»). Der Frauenprotest in Berlin

SZRKG, 99 (2005)



564 Rezensionen — Comptes rendus

1943 hat gezeigt, dass es damals Sinn hatte, 6tfentlich zu protestieren gegen die Depor-
tation der — in diesem Fall — Juden in «Mischehen». Hat die Kirche keine falsche Wahl
getroffen mit ihrer stillen Diplomatie? Jetzt ist es nicht ein Schriftsteller wie Hochhuth,
sondern seriose Historiker die diese Frage stellen.

Utrecht (Niederlande) Theo Salemink

Ulrich Wyrwa (Hg.), Judentum und Historismus. Zur Entstehung der jiidischen Ge-
schichtswissenschaft in Europa, Frankfurt/Main, Campus 2003, 256 S.

Die Geschichte des Judentums hat in der deutschsprachigen Geschichtswissenschaft sehr
ungleichmissige Behandlung gefunden. Der griosste Teil aller Veroffentlichungen zu
diesem Thema ist dem 20. Jahrhundert, hier vor allem der Verfolgung und Vemichtung
von Juden gewidmet, die von nicht-jiidischen Autoren meist als Fluchtpunkt jlidischer Ge-
schichte in den Blick genommen werden. Daneben gibt es vereinzelte Forschungsschwer-
punkte, wie etwa die Behandiung der Judenverfolgungen in Mittelalter und Frither Neu-
zeit, das Verhditnis von Aufkldarung, Emanzipation und biirgerlicher Assimilation des Ju-
dentums oder der philosophisch-geistesgeschichtliche Blick auf die Haskalah, die jiidische
Aufkliarung.

Neuere wissenschaftsgeschichtliche Interessen und die sogenannte «Neue Kulturge-
schichte» haben den Blick auf die «Wissenschaft des Judentums» gelenkt, die von
deutsch-jlidischen Philosophen und Historikern, wie Leopold Zunz, Isaak Markus Jost
oder Heinrich Graetz begriindet und wesentlich gestaltet wurde. Besonderes Interesse er-
weckte dabei die Geschichte der jiidischen Geschichtsschreibung: 2002 erschien der von
Michael Brenner und David N. Myers herausgegebene Sammelband «Jiidische Ge-
schichtsschreibung heute», der einen Uberblick iiber aktuelle Positionen und Kontro-
versen judischer historiographischer Arbeit bietet; im Jahr darauf folgte mit «Jiidische Ge-
schichte lesen» (hg. v. Michael Brenner u. a.) ein Quellenband. Eine biographisch ange-
legte Studie von Marcus Pyka iiber die Geschichtsschreibung von Heinrich Graetz und
das Uberblickswerk «Geschichte der jiidischen Geschichtsschreibung» von Michael Bren-
ner sind angekiindigt.

Der im Kontext dieser Arbeiten zu betrachtende Band von Ulrich Wyrwa verfolgt
(obwohl das Nachwort des Herausgebers diese Absicht bescheiden dementiert) drei weit-
reichende und anspruchsvolle Ziele: Erstens will er in einem ersten chronologischen Teil
in kulturvergleichender Perspektive das Verhiltnis zwischen jiidischer und biirgerlich-
christlicher (historistischer) Geschichtsschreibung im 19. Jahrhundert thematisieren; dabei
sollen zweitens in internationaler Hinsicht die Entwicklungen in mehreren européischen
Gesellschaften betrachtet werden. Schliesslich verfolgt er in einem zweiten Teil mit ana-
lytischem Interesse die Absicht, zentrale Problemkreise jlidischen Geschichtsdenkens né-
her zu erortern.

Ein pragnanter Uberblick des Herausgebers iiber die grossen Linien europdischer jiidi-
scher Geschichtsschreibung und ihrer bedeutendsten Vertreter bildet einen gelungenen
Einstieg in den ersten Teil. Wyrwa schlidgt den Bogen von den ersten christiichen Dar-
stellungen des Judentums in der Frithaufklarung iiber die Ubernahme dieses Sujets durch
Autoren wie Jost, die Haskallah und Emanzipation verpflichtet waren, bis zu den «Klas-
sikern» jiidischer Historiographie, wie Graetz, Martin Philippson und Simon Dubnow, die
bereits im Zeichen einer verwissenschaftlichen und verfachlichten biirgerlich-christlichen
Geschichtsschreibung arbeiteten. Viele der von Wyrwa skizzierten Entwicklungen in
Deutschland werden in Jacques Ehrenfreunds Beitrag niher ausgefiihrt. Ehrenfreund sieht
die deutsch-jiidische Wissenschaft im Spannungsfeld von «Erinnerungspolitik und histori-
schem Gedichtnis» und bezeichnet die Historisierung der jidischen Kultur als stirkste
Verdnderung des Judentums in der Neuzeit. Den jlidischen Historikern kdme im Zuge

SZRKG, 99 (2005)



Rezensionen — Comptes rendus 565

dieses Prozesses die Rolle von Spezialisten fiir die jiidische Identitdt zu. In politischer
Hinsicht habe die jiidische Historiographie die Aufgabe iibernommen, die Erlangung des
Biirgerrechts zum zentralen Thema zu machen und so den Integrationsprozess der Juden
zu befordern. Der Autor stellt zudem Parallelen zwischen dem Verfachlichungs- und Ver-
wissenschaftlichungsprozess im Historismus und dem der jiidischen Geschichtswissen-
schaft fest, die sich deutlich der Griindung der (jiidischen) «Historischen Commission»
1885, der Gesellschaft zur Forderung der Wissenschaft des Judentums 1902 und dem
«Gesamtarchiv» 1905 manifestiert hitten.

Ahnlich wie dem Historismus eine wegweisende Bedeutung in der Entwicklung euro-
pdischer Geschichtswissenschaft zukommt, kann auch von der Vorreiterrolle der deutsch-
Judischen fiir die europdisch-jiidische Geschichtsschreibung gesprochen werden. Die fol-
genden Aufsitze iiber England (von Michael B. Hart), Frankreich (von Perrine Simon-Na-
hum), Italien (von Gadi Luzzato-Voghera) und Polen (von Frangois Guesnet) kénnen da-
her bestens an Wyrwas und Ehrenfreunds Ausfiihrungen ankniipfen, um den Transfer na-
tionaler judischer Kulturen einerseits und nationale Sonderentwicklungen andererseits
aufzuzeigen. So kann Hart zwar nicht restlos die u. a. von Isaiah Berlin prominent ge-
machte Ansicht ausrdumen, dass die Entwicklung judischer Geschichtswissenschaft in
England vor allem im Rahmen der allgemeinen Verwissenschaftlichung seit den 1880er
Jahren zu sehen sei; gleichwohl macht er geltend, dass die jiidische Historiographie
durchaus als Antwort auf einen Rasse- und Blutdiskurs am Ende des 19. Jahrhunderts ver-
standen werden kann, den sie mit einer Demonstration einer anglo-jiidischen Identitit zu
tiberwinden suchte.

Analog hierzu stellt Simon-Nahum eine Beeinflussung der franzésischen Wissenschafft
des Judentums durch die Antisemitismusdebatten fest, die um 1890 die franzosische Of-
fentlichkeit zu beschéftigen begannen. Unterschiede zum deutschen Vorbild seien zum
einen darin zu erkennen, dass jlidische Historiker Zugang zu den Universititen hatten,
was cinen Dialog befordert habe; zum anderen sei die jlidische Geschichtswissenschaft in
Frankreich dezidiert politisch geprdgt gewesen, indem die «Revolution eine unantastbare
Errungenschaft und ein zentrales historisches Ereignis blieb». Eine Vermischung zwi-
schen genuin jiidischen und national-italienischen Interessen stellt auch Luzzatto-Voghera
fur Italien fest, wogegen Guesnet in seinem etwas uniibersichtlichen Artikel {iber die Ent-
wicklung in Polen stark auf den Einfluss von Graetz abhebt.

Der systematische Teil des Bands wird durch einen Beitrag Christian Hoffmanns er-
offnet, der eine «Verblirgerlichung der jiidischen Vergangenheit» skizziert. Die Propagie-
rung des neuen Geschichtsdenkens sei dabei vor allem vom fortschrittlichen Judentum
betrieben worden und den Idealen der Aufkliarung verpflichtet geblieben. Dass Hoffmann
diesen Aufkldrungsbezug betont und besonders auf den Erwerb des Biirgerrechts als zen-
tralem Anliegen eingeht, deutet auf eine Schwiche des gesamten zweiten Teils von «Ju-
dentum und Historismus» hin: Viele der im chronologischen Teil gelieferten Beobachtun-
gen und Thesen kehren im thematischen Teil wieder, was an einigen Stellen zu deutlichen
Redundanzen fiihrt. So wird die Konfrontation zwischen Liberalen und Orthodoxen noch-
mals ndher im Aufsatz von Andreas Gotzmann ausgefiihrt, der dem Verhiltnis von jiidi-
scher Theologie und Geschichtsdenken gewidmet ist und den Widerstand gegen das neue
Geschichtsbild in den Gemeinden vor allem an der Opposition gegeniiber den Reform-
rabbinern festmacht. Ein weiterer Nachteil des zweiten Teils von Wyrwas Sammlung be-
steht darin, dass die Aufsidtze sich nicht klar auf Geschichtswissenschaft konzentrieren,
sondern eher ein weiteres Feld betreffen, das als «Geschichtskultur» bezeichnet werden
kann. So behandeln die Ausfiihrungen Gabriele von Glasenapps jiidisches Geschichtsden-
ken im Roman, die von Miriam Gebhardt «deutsch-jiidisches Familiengeddchtnis». Statt
dessen hiitte dem Band eine Analyse jiidischer historiographischer Produkte, z. B. eine
Studie tiber das (historistische) Wissenschaftsverstindnis in der Graetzschen «Geschichte
der Juden», gut tun konnen. Trotz dieser Einschrinkungen liegt mit Wyrwas Sammlung

SZRKG, 99 (2005)



566 Rezensionen — Comptes rendus

ein eindrucksvolles Buch vor: zunichst, weil es mit einer Geschichte der judischen Ge-
schichtsschreibung im 19. Jahrhundert eine Literaturliicke schliesst; dann weil es die er-
wiithnten drei Ziele in vollem Masse einlost; und schliesslich weil sich die Beitréige — auch
im zweiten Teil — im grossen Ganzen auf hohem Niveau bewegen.

Miinchen Stefan Jordan

Marina Sassenberg. Se/ma Stern (1890-1981), Das Eigene in der Geschichte. Selbsi-
entwiirfe und Geschichtsentwiirfe einer Historikerin, Tibingen, Mohr Siebeck, 2004
(=Schriftenreihe wissenschaftlicher Abhandlungen des Leo Baeck Instituts, Bd. 69), 293 S.
Selma Stern, Der Hofjude im Zeitalter des Absolutismus. Ein Beitrag zur europdischen
Geschichte des 17. und 18. Jahrhunderts, aus dem Englischen iibertragen, kommentiert
und herausgegeben von Marina Sassenberg, Tiibingen, Mohr Siebeck, 2001 (=Schrif-
tenreihe wissenschaftlicher Abhandlungen des Leo Baeck Instituts, Bd. 64), 285 S.

Trotz Gershom Scholems Verdikt iiber die «Wissenschaft des Judentums» als einer apolo-
getischen Pseudowissenschaft hat dieses im Kreis von Berliner jiidischen Intellektuellen
in der ersten Hilfte des 19. Jahrhunderts entwickelte Konzept jiidischen Denkens und jii-
discher Selbstverstindigung eine eminente Aktualitit, die auch sechzig Jahre nach «Au-
schwitz» nichts von ihrer Inspirationskraft und ihrem intellektuellen Potential eingebiisst
hat. Wie anregend und instruktiv die Schriften der Generation jiidischer Historiker sind,
die noch im Angesicht der Zerstdrung jiidischer Wissenschaft in Deutschland dieses Kon-
zept weiterverfolgt hatten, zeigt sich insbesondere im Werk der Historikerin Selma Stern.

Marina Sassenberg hat mit ihrer Dissertation eine beeindruckende intellektuelle Bio-
graphie von Selma Stern gezeichnet, der ersten Frau, die sich als wissenschaftlich ausge-
bildete Historikerin mit der jidischen Geschichte auseinandergesetzt hat. 1890 in das
wohlhabende jiidische Biirgertum hineingeboren, hatte Stern in Baden-Baden als erste
und einzige Schiilerin eines humanistischen Gymnasiums Abitur gemacht, anschliessend
studierte sie an den Universitidten Heidelberg und Miinchen Philologie und Geschichte.
1913 promovierte sie mit einer Studie iiber einen preussischen Adligen in der franzosi-
schen Revolution. Auf ihren Wunsch sich zu habilitieren ging die Fakultat indes nicht ein.
Sie verfolgte aber ihren Wunsch wissenschaftlich zu arbeiten weiter, indem sie zundchst
eine Reihe von kleineren biographischen Studien tiber Frauen in der deutschen und fran-
zosischen Geschichte publizierte. Stand sie in dieser Zeit der jiidischen Kultur und Tra-
dition eher fern, so fiihrte sie das Angebot, an der Akademie flir die «Wissenschaft des Ju-
dentums» in Berlin ein Publikationsprojekt zur Geschichte der Juden und des preussi-
schen Staates zu bearbeiten, dazu, sich mit der jiidischen Geschichte auseinanderzusetzen.
1927 heiratete sie den Althistoriker und Direktor der Akademie Eugen Taubler, mit dem
sie zusammen nach Heidelberg zog. Nach dessen Entlassung aus dem Hochschuldienst
zog das Paar zunichst nach Berlin, ging 1934 nach London, kehrte paradoxerweise aber
1935 noch einmal nach Deutschland zuriick, bis es gleichsam im letzten Moment 1941 in
die USA ins Exil ging. Dort war Selma Stern als Archivarin der American Jewish Ar-
chives am Hebrew Union College in Cinncinatti tétig, bis sie, nachdem ihr Mann 1953
gestorben war, im Jahr 1960 nach Europa zuriickkehrte und sich in Basel niederliess, wo
sie 1981 mit 89 Jahren sarb.

Sassenberg nihert sich dem Leben dieser ungemein produktiven Historikerin auf zwei
Wegen. Im ersten Teil nutzt sie die umfangreichen Tagebiicher, unveréffentlichten Ge-
dichte und privaten Korrespondenzen Selma Sterns, um ihre personlichen Selbstentwiirfe
als Frau und Intellektuelle zu rekonstruieren. Dabei zeigt Sassenberg, wie Stern im Sinne
des humanistischen Bildungsgedankens des jiidischen Biirgertums in Deutschland sozia-
lisiert wurde, aus der traditionellen Geschlechterrolle jedoch ausbrach. Nicht wegen ihrer

SZRKG, 99 (2005)



Rezensionen — Comptes rendus 567

jiidischen Herkunft, sondern wegen ihres Geschlechts fand sie sich zunidchst in einer be-
sonderen Situation. Thre Selbstwahrnehmung als einzige Schiilerin des Gymnasiums 16ste
bei ihr, wie Sassenberg zeigt, «kein Unbehagen» aus, sondern «ein starkes Gefiihl von In-
dividualismus und Pioniergeist». Dieses Selbstbild hatte Stern auch als Studentin, wo sie
sich mit Begeisterung auf die intellektuellen Auseinandersetzungen der Zeit einliess. Die
Universitit war fiir sie nicht nur ein Ort beruflicher Ausbildung, sie nutzte die Freirdume
zugleich, um ihre personlichen Erfahrungen im Spiegel wissenschaftlicher Studien zu ver-
arbeiten. Am Ende ihres Studiums notierte sie in ithr Tagebuch, sie wolle Biographien von
Minnern und Frauen schreiben, sich «in sie hineinverleben».

Den Krieg hatte Stern 1914 zundchst emphatisch begriisst, mit dem wihrend des
Kriegsverlaufes sich verschirfenden Antisemitismus widerrief sie jedoch ihre kurzfristige
nationalistische Haltung. Hatte sie sich als Jugendliche kaum mit Fragen der jiidischen
Tradition und Kultur befasst, so begann sie sich nun, angesichts der antisemitischen An-
feindungen, ithr Judentum neu anzueignen. Wihrend sie in ihrer wissenschaftlichen Arbeit
zunédchst vor allem ihre Erfahrungen als Frau reflektierte, setzte sie sich fortan intensiv
mit ithrer Situation als Jiidin auseinander. Der Eintritt in die «Akademie der Wissenschaft
des Judentums» war fiir Stern, wie Sassenberg schreibt, zugleich «Ausdruck thres neuen
deutsch-jiidischen Selbstverstindnisses», wobei sie emphatisch die Integration der Juden
in die biirgerliche Gesellschaft gegen alle antisemitischen Anfeindungen verteidigte.

Nach der Rekonstruktion der Selbstentwiirfe von Selma Stern wendet sich Sassenberg
im zweiten Teil den «Geschichtsentwiirfen» zu, wobei sie zeigt, wie sehr Stern in ihrem
historischen Werk ihre spezifische Situation und ihre jeweiligen Erfahrungen verarbeitet.
Mit ihrem Eintritt in die Akademie begann sie mit der Arbeit an der umfangreichen kom-
mentierten Quellenedition «Der Preuflische Staat und die Juden» und arbeitete gleich-
zeitig an einer Biographie des Hotjuden Joseph Siil Oppenheimer (1692/1698-1738). Da-
rin schilderte Stern die Errungenschaften der Juden auf dem Weg aus dem Ghetto und
nahm diese als Zeichen dafiir, dass die «deutsch-jiidische Symbiose», wie sie schrieb,
«weder ein gewaltsamer, noch ein unméglicher Versuch» war. Von 1929 an veréftentlich-
te Stern eine Reihe von Aufsitzen, in denen sie den sich abzeichnenden und beginnenden
Zivilisationsbruch reflektierte und gegen die antisemitische 6ffentliche Meinung in Deutsch-
land das Projekt der Emanzipation der Juden verteidigte.

Im Exil in Amerika gelang es ihr zundchst nicht, an ihre wissenschaftlichen Studien
anzukniipfen. Sie ndherte sich iiber schriftstellerische Arbeit ihrem Thema einer Selbst-
verstandigung als Jiidin aus der jiidischen Vergangenheit und verfasste Erzdhlungen iiber
die Judenverfolgung in Europa im Zeitalter der grossen Pest. Bald aber kniipfte sie an ihre
eigenen historischen Arbeiten an und griff auf ein in den 20er Jahren erstelltes Manuskript
tiber die Hofjuden in Deutschland zuriick, das sie als Antwort auf den Antisemitismus in
der Weimarer Republik geschrieben hatte. Mit der Neuausgabe des Buches tiber die Hof-
juden im Jahr 1950 hatte Stern, wie Sassenberg zeigt, zur Geschichtswissenschaft zuriick-
gefunden, so dass sie sich nicht nur fiir die Griindung des Leo Baeck Institut engagierte,
sondern mit einer Studie iiber Josel von Rosheim (1478-1554) auch an ihren spezifischen
biographischen Ansatz ankniipfte. In diesem Anwalt der Juden des alten Reiches gegen-
iiber dem Kaiser und den Landesfiirsten sah sie ein Beispiel von jiidischer Selbsthilfe und
judischem Widerstand in einer antijiidischen Umwelt. Nach Stern traten die Juden mit
dem Engagement des Josel von Rosheim aus ihrer historischen Opferrolle heraus, und
Stern begegnete dieser historischen Figur, wie Sassenberg treffend schreibt, «mit der Em-
pathie eigener Erfahrungen».

Nach ihrer Riickkehr nach Europa setzte sie schliesslich daran, die Arbeit an ihrem
Opus Magnum, der an der Akademie fiir die «Wissenschaft des Judentums» in Berlin in
den 20er Jahren begonnenen Arbeit tiber den «PreuBischen Staat und die Juden» abzu-
schliessen. Der erste Band iiber die Zeit des Grossen Kurfiirsten (1620—-1688) und Fried-

SZRKG, 99 (2005)



568 Rezensionen — Comptes rendus

richs 1. (1657—-1713) war bereits 1925 erschienen. Der zweite Band (ber Friedrich Will-
helm 1. (1688-1740) ist zwar 1938 noch gedruckt, aber nicht mehr ausgeliefert, vielmehr
unmittelbar eingestampft worden. Nun schloss sie das Werk mit der Zeit Friedrichs II.
(1712-1786) ab. Das in dessen Ara beginnende Zeitalter der Emanzipation der Juden war
fiir Selma Stern, wie sie in lhrer Einleitung zur Neuausgabe des Gesamtwerkes schrieb,
ein «Prozel3 von universaler Bedeutung und Einzigartigkeit». Das Trauma «Auschwitz»
habe zwar, wie sie in einem Brief schrieb, den «Traum von der deutsch-jtidischen Sym-
biose» zerstort, ihr Werk konne aber dennoch, so Sassenberg, als Versuch gedeutet wer-
den, «sich des — zeitweiligen — Erfolgs dieser Symbiose zu versichern».

Sassenberg gibt ein ungemein spannendes und inspirierendes Portrét dieser Frau und
Historikerin, fur die ihr historisches Arbeiten existentielles Gewicht hatte. Stern verarbei-
tete in wissenschaftlichen Studien ihre personliche Situation, sie entwickelte, so Sassen-
berg, in der «Auseinandersetzung mit den Biographien historischer Gestalten» eine
«hochst produktive Form der Selbsttherapie und der Selbstfindung». Am Ende ihres lan-
gen Lebens formulierte sie, wie Sassenberg einfithlsam schreibt, eine «melancholische
Sicht auf die Vergangenheit, die jedoch nicht ohne Hoffnung fiir die Zukunft war». Dar-
{iber hinaus macht Sassenbergs Studie deutlich, wie produktiv und anregend gerade die im
Kreis der «Wissenschaft des Judentums» konzipierte jidische Geschichtsschreibung ist.
Sterns Arbeit kann heutige Leser davor bewahren, die jiidische Geschichte eindimensional
als eine Einbahnstrasse nach «Auschwitz» zu missdeuten, und ihr Werk kann als Ansporn
dazu dienen, die Leistungen und Errungenschaften der Juden im Zeitalter der Emanzipati-
on in Erinnerung zu behalten.

Sassenbergs biographische Studie ist in der Schriftenreihe jenes Instituts erschienen, das
Selma Stern vor fiinfzig Jahren selbst mitbegriindet hatte und das an die von den National-
sozialisten zerstorte jiidische Geschichtsschreibung in Deutschland ankniipfte. Nachdem
in dieser Schriftenreihe bereits die Neuauflage und Fortsetzung des monumentalen Preus-
sen-Buches von Selma Stern erschienen war, hat Marina Sassenberg in selbiger Reihe
kurz vor ihrer Biographie iiber Selma Stern auch eine erste deutsche Ausgabe des genann-
ten Buches iiber die Hofjuden herausgegeben. Die Hofjuden, so die zentrale These, waren
die entscheidenden Pioniere des Eintritts der Juden in die Zivilgesellschaft. Als Stern mit
der Arbeit an diesem Thema begonnen hatte, so heisst es in der Vorbemerkung zur ameri-
kanischen Ausgabe von 1950, «war sie von der Uberzeugung getragen, dass der Ablauf
der Geschichte sich in stetem Fortschritt vollziehe». Ein volliger «Umbruch aller Lebens-
verhiltnisse» habe sich seither vollzogen. «Diese Erfahrung, dieses neue Bewusstsein
zwang uns, unseren historischen Standpunkt zu revidieren.» Die Emanzipation der Juden
erscheint heute «nicht mehr als Abschluss eines historischen Prozesses, sondern nur mehr
als eine Epoche der judischen Geschichte.» Ein Fortschritt in der Geschichte sei nicht
mehr auszumachen, «der stindige Wechsel» vielmehr «das eigentliche Element geschicht-
lichen Lebens». Ihre Generation, «die Zeugen des Nationalsozialismus und der Ermor-
dung unseres Volkes geworden» ist, miisse die Vergangenheit neu betrachten, um zu er-
kennen, welche Krifte «als erneuernde und schopferische Elemente fortwirken».

Marina Sassenberg hat die Ubertragung der Studie iiber die Hofjuden ins Deutsche
besorgt, den Band sorgfiltig kommentiert und ein einfithlsames Schlusswort iiber die Ent-
stehungs- und Rezeptionsgeschichte dieses Werkes geschrieben. Mit iiber fiinfzigjdhriger
Verspidtung — in einer Zeit, in der das Thema der Hofjuden zu einem zentralen Gegen-
stand der historischen Forschung geworden ist — hat Sassenberg damit diese richtungwei-
sende Studie tiber die Hofjuden auch in jener Sprache publiziert, in der die erste Fassung
geschrieben worden war.

Berlin Ulrich Wyrwa

SZRKG, 99 (2005)



Rezensionen — Comptes rendus 569

Georg Wilhelm, Die Diktaturen und die evangelische Kirche. Totaler Machtanspruch
und kirchliche Antwort am Beispiel Leipzigs 1933-1958, Gottingen, Vandenhoeck &
Ruprecht, 2004 (=Arbeiten zur Kirchlichen Zeitgeschichte, Reihe B: Darstellungen, Bd.
39), 576 S.

Der anspruchsvolle Titel der hier vorzustellenden Studie, die 2003 von der Universitit
Leipzig als Dissertation angenommen wurde, zeigt sowohl Spannweite als auch Dilemma
ihres Inhalts an, muss sie doch immer wieder zunichst die allgemeinen Sachverhalte — vor
allem auf Ebene der Evangelisch-Lutherischen Landeskirche Sachsen — kliren, bevor sie
sich dem eigentlichen Thema — der Stadt Leipzig — zuwenden kann.

Ursache hierfuir ist der anfangs dargelegte desolate Forschungsstand zur kirchlichen
Zeitgeschichte in Sachsen. Das ist angesichts der bis weit in das 20. Jahrhundert dauern-
den volkskirchlichen Situation der Lutheraner und einer sich der Kirchengeschichts-
schreibung verpflichtet wissenden Theologischen Fakultit in Leipzig um so tiberraschen-
der. Bisher gab es besonders fiir den Zeitraum der NS-Diktatur neben einer bis 1937 rei-
chenden Studie aus den 1970er Jahren nur Einzelkapitel in Gesamtabhandlungen oder
kurze Aufsitze sowie einige wenige biographische Anndherungen (siehe die Studien von
Joachim Fischer, Kurt Meier, Georg Prater). Fiir die Zeit nach 1945 ist die Situation etwas
giinstiger, auch wenn hier selbstredend ebenfalls noch grosse Liicken vorhanden sind
(stehe Volker Stanke, Markus Hein, Christine Koch). Angesichts der landeskirchlichen
Organisation der evangelischen Kirche sowie ihren verschiedenen strukturellen und theo-
logischen Voraussetzungen tragen aber Uberblicksdarstellungen nur zum Teil dazu bei,
die Vorginge auf dieser Ebene ausreichend zu beschreiben oder gar reflektierend zu ana-
lysieren. Es ist unvermeidlich, sich auf die mittleren und letztlich auch unteren Ebenen zu
begeben und aufgrund der dort erworbenen Erkenntnisse Beitrige zu einer Gesamtinter-
pretation zu liefern.

Da die Studie im Rahmen eines Forschungsprojekts zum Diktatrenvergleich in Sach-
sen entstanden ist, wendet sie sich zunichst den methodischen Fragen zu, inwiefern ein
Vergleich beider Diktaturen im Allgemeinen und der ihrer Kirchenpolitik im Besonderen
tiberhaupt moglich und anwendbar ist. Dabei greift Wilhelm iiberwiegend auf ent-
sprechende Abhandlungen anderer Autoren zuriick und tbertragt diese auf seine Frage-
stellung. Nach dem Uberblick {iber Forschungsfrage, Literatur, Quellenstand und Metho-
dik 1st die Arbeit in zwei Hauptteile gegliedert.

Der erste Hauptteil behandelt die evangelische Kirche im Nationalsozialismus und
gliedert sich in sechs Kapitel. Nach der Beschreibung der strukturellen Voraussetzungen
der Landeskirche gerade infolge des staatskirchlichen Macht- und Protektionsverlustes
nach 1918 werden auch eingehend die verschiedenen theologischen Positionen herausge-
stellt. Dieser Teil ist vor allem deshalb erhellend, weil er mit Wurzeln und Prigungen aus
der «Weimarer Zeit» auf Entwicklungen und Erklarungsmoglichkeiten hinweist, welche
spiter die Positionierung der Pfarrerschaft wesentlich beeinflussten. Die besonderen
politischen Verhiltnisse in Sachsen, wo in den Jahren 1933 und 1934 noch eine uneinheit-
liche und nicht durchgingig nationalsozialistische Regierung an der Macht war, spiegeln
sich nur zum Teil in der kirchlichen Entwicklung wider. Dort stand zunachst die inner-
kirchliche Auseinandersetzung zwischen den Deutschen Christen (DC) und der Beken-
nenden Kirche (BK), wie sie nach ihren unterschiedlichen Griindungs- und Zusammen-
schlussmustern letztlich hiessen, im Mittelpunkt. Die Verhiltnisse in der Landeskirche
waren, wie aufgezeigt wird, von einer sehr rigiden Politik ihres nach dem Tod von Lud-
wig Thmels erst im Sommer 1933 ernannten deutsch-christlichen Landesbischofs Fried-
rich Coch geprigt. Seine Amtsiibernahme war staatlich beférdert und vorangetrieben wor-
den. Coch setzte seinerseits zusammen mit anderen Protagonisten nicht selten staatlich ge-
wollte Politik auf kirchlicher Ebene um, wie beispielsweise bei der Entlassung von Pfar-
rern mit jiidischer Abstammung. Ab 1934 riickte auch die Bekennende Kirche zunehmend

SZRKG, 99 (2005)



570 Rezensionen — Comptes rendus

in den Aktionsradius, aber nicht zuletzt auch in den von Landesregierung und Gestapo.
Insgesamt verfolgte die sidchsische BK eine gemissigte Politik, aufgrund der politischen
(und nicht zahlenméssigen) Dominanz der DC war sie dennoch immer wieder verschie-
denen Anfeindungen ausgesetzt und an den Rand gedringt. Dann widmet sich die Arbeit
der Zeit nach dem Scheitern der Kirchenausschiisse auf Reichs- und Landesebene. In
Sachsen wurde von der Regierung ein Kirchenregiment unter dem vormaligen Adjutanten
des Landesbischofs, dem Oberkirchenrat Johannes Klotsche, eingesetzt. Aber auch hier
fiihrte die personelle Neubesetzung und Umstrukturierung im Landeskirchenamt nicht un-
bedingt zum liberproportionalen quantitativen Einflull der DC.

Auffallend, und bisher in der Forschung vernachldssigt, ist die gerade am Beispiel
Leipzigs gut nachweisbare starke Stellung einer relativ grossen «Mittelfraktion». Es wird
aber auch ihre integrative und kommunikative Funktion zwischen den beiden innerkirch-
lichen Gegnern unterstrichen, zumal diese von Wilhelm nicht einseitig moralisierend als
«BK=gut» und «DC=bose» charakterisiert werden, sondern — bei aller anzubringenden
und angebrachten Kritik — auch die theologischen Hintergriinde der jeweiligen Richtung
herausgearbeitet werden. Wo allerdings der pure Machterhalt im Vordergrund des Wir-
kens stand und bei der letztlich aus der gesamten Konstellation hervorgegangenen Situa-
tion scheut der Autor nicht davor zuriick, das deutliche Wort der «Selbstverleugnung» der
Landeskirche zu verwenden. Auch auf lokaler Ebene fanden sich hierzu Beispiele.

Der zweite Teil widmet sich der Zeit nach 1945 und ist ebenfalls in sechs Kapitel un-
tergliedert. Nach der Vorstellung der kirchenpolitischen Akteure unmittelbar nach dem
Kriegsende von der zuerst amerikanischen Besetzung Leipzigs liber die Konzeption der
KPD, der Kirchenpolitik der kommunalen Verwaltung bis hin zur CDU wird die «Ent-
nazifizierung», hier als «Selbstreinigung» bezeichnet, dargestellt. Anhand einzelner poli-
tischer Konfliktfelder wird dann die Zeit bis 1950 im Uberblick behandelt: im Zusammen-
hang mit Bodenreform und Wahlen sowie mit den ersten Versuchen politischer Verein-
nahmung von Kirche und Pfarrerschaft. Ab ca. 1952 standen die Auseinandersetzungen
um die Junge Gemeinde, die allgemein als gut erforscht gelten kénnen, im Vordergrund —
Wilhelm setzt hier bewusst die lokale Ebene dagegen und nimmt die gesamten Vorgénge
als Beleg fiir die allgemein gewandelte Kirchenpolitik. Deren Konfrontationskurs sollte
zwar mit einem Kommuniqué, welches zwischen Staat und evangelischer Kirche am 10.
Juni 1953 ausgehandelt worden war, abgemildert werden; der Hohepunkt der Auseinan-
dersetzungen in dieser Zeit war dann aber — dhnlich wie bei den Konflikten mit der Jun-
gen Gemeinden ein Zeichen der Entfremdung der Herrscher von ihrem Volk — eine Wo-
che spiter der Volksaufstand am 17. Juni.

Zwei Kapitel schliessen die chronologische Liicke bis zum Ende des Untersuchungs-
zeitraums 1958: Am auffilligsten hier, und besonders an der Frage der Einflihrung der
Jugendweihe eindrucksvoll nachgewiesen, ist der massive Zusammenbruch der volks-
kirchlichen Strukturen. Die stringente Abwehrhaltung von Kirchenleitung und dem GroB-
teil der Pfarrerschaft hinsichtlich der als Loyalitdtsfrage angesehenen Entscheidung, ob
die Jugendlichen an der Jugendweihe oder der Konfirmation teilnehmen, fithrte innerhalb
kiirzester Zeit zu deren Abwenden von der Kirche. Das ist u. a. mit den soziookonomi-
schen Ressourcen, liber die der Staat verfiigte, zu begriinden, welche den Zugang zu Beruf
und Qualifikation regelten und den er an die in der Jugendweihe gezeigte Loyalitit band.
Aber auch die nur oberflichliche Bindung eines Grossteils der Bevilkerung an die Kirche
trug ihren Teil dazu bei.

In einem abschliessenden Teil werden das Vorgehen des Staates und die kirchlichen
Verhaltensmuster, die nicht nur Re-Aktion waren, vergleichend gegeniibergestellt. Als
Kriterien des Vergleichs dienen die Zisuren der Kirchenpolitik, deren Strukturen und
Machtapparate, ihre Akteure auf staatlicher und vor allem kirchlicher Seite sowie die
Frage nach der Autonomie kirchlichen Handelns. Im Ergebnis werden trotz der Vergleich-

SZRKG, 99 (2005)



Rezensionen — Comptes rendus 571

barkeit, gelegentlich auch gleicher Mechanismen, die Unterschiede detailliert herausgear-
beitet. Letztlich aber blieb die evangelische Kirche ein Fremdkorper in beiden totalitdren
Staaten, die bei den vielfiltigen Facetten zwischen Anpassung und Widerstand letztlich
kein Mittel gefunden hatten, mit dieser Kirche «fertig» zu werden.

Mit der vorgelegten Studie leistet Georg Wilhelm Pionierarbeit. Das gilt fiir weite
Teile der Untersuchung — besonders aber fiir die Zeit der NS-Diktatur — auch fiir die Ebe-
ne der Geschichte der sichsischen Landeskirche, welche in der Darstellung durchgehend
mit abgehandelt und reflektiert wird. Fiir die Stadt Leipzig. der sich aufgrund ihrer
herausragenden Position in Sachsen (die von den Leipzigern selbst keineswegs als «die
zweite hinter Dresden» wahrgenommen wird) auf anderen Gebieten von Politik und
Gesellschaft schon verschiedene Untersuchungen zugewandt hatten, ist somit erstmals der
Bereich der neueren Kirchengeschichte systematisch und auf iiberzeugende Weise er-
forscht.

Da mag man auf die verbleibenden Desiderate ungern hinweisen, doch so manches
Mal wiinscht man sich gerade bei einer lokalen Studie etwas mehr von dieser — im kirch-
lichen Duktus — Gemeindeebene. Die Protagonisten und Funktiondre, vor allem natiirlich
die Leipziger Pfarrerschaft und ihre politisch auf die eine oder andere Weise herausgetor-
derten Exponenten werden in ithrem Wirken und ihren Positionen ausfiihrlich dargestellt.
Inwiefern sich das auf die gldubigen Christen, auf pfarrliche Gruppen und das Gemeinde-
leben auswirkt, bleibt hingegen oft blass. Die Gewichtung der einzelnen Kapitel ist gele-
gentlich erkennbar dem vorhandenen Material geschuldet, nicht immer der wirklichen Be-
deutung. So eindrucksvoll das Beispiel des der Staatssicherheit horigen und mit staatli-
chen Stellen eng zusammenarbeitenden Pfarrers Rausch ist, der noch dazu seine Kirchen-
gemeinde in die «Unabhidngigkeit» von der Landeskirche zu fiihren gedachte, ist er eben
doch eine Ausnahme gewesen — wenn auch eine populédre. Ihm zehn Prozent des Buches
zu widmen, hat er trotzdem nicht verdient.

Ungeachtet dessen wird die Forschung zur sidchsischen Kirchengeschichte kiinftig an
diesem Band nicht vorbeikommen, was nicht zuletzt durch einen angenehmen Stil und
einen iberschaubaren Umfang beftrdert wird.

Bautzen (Deutschland) Birgit Mitzscherlich

Manfred Spieker (Hg.), Katholische Kirche und Zivilgesellschaft in Osteuropa. Post-
kommunistische Transformationsprozesse in Polen, Tschechien, der Slowakei und Litau-
en, Paderborn/Miinchen/Wien/Ziirich, Ferdinand Schéningh, 2003, 462 S.

Auf die Frage, wie hoch der Einfluss des Papstes auf den Zusammenbruch des Kommu-
nismus in Polen zu veranschlagen sei, antwortete Lech Walesa kiirzlich in einem Inter-
view: 50% gingen auf das Konto des Papstes und 30% auf die Gewerkschaft Solidarnosz,
somit auf ihn selbst. Dass Johannes Paul II., dass die katholische Kirche einen wesent-
lichen Anteil hatte am Umbruch und an der Demokratisierung in Polen, das wird man
kaum bezweifeln, auch wenn man den Einschidtzungen der am Systemumbruch beteiligten
Akteure mit Vorsicht begegnen muss. Fragwiirdig ist vielmehr die Behauptung, dass der
Papst oder dass die Kirche zu den zentralen Erklarungsfaktoren im Umbruch und im Auf-
bau einer demokratischen Gesellschaft zu zdhlen ist. Man mag dies als Politiker oder als
gldubiger Mensch glauben und entsprechende Absichten haben mit dieser Behauptung.
Aber von einem wissenschaftlichen Standpunkt aus gesehen, wird man sicher zuerst ein-
mal fragen miissen, auf welchen Fiissen denn so eine Behauptung steht und wie denn die
Analyse zu einer bestimmten Einschidtzung des Stellenwertes von Faktoren gelangt. Jeder
historisch argumentierende Beobachter kann wissen, dass die Behauptung, dass etwas
kausal ist flir etwas anderes nicht das gleiche ist wie die Frage, welche Wirkung einem
bestimmten Faktor innerhalb eines ganzen Biindels von Faktoren zukommt.

SZRKG, 99 (2005)



h
~J
(9]

Rezensionen — Comptes rendus

Weder eine historische noch eine politologische Perspektive kann sich mit der Be-
hauptung begniigen, dass die katholische Kirche und / oder der Papst massgebend zum
Zusammenbruch des Kommunismus in Osteuropa beigetragen und eine wichtige Rolle im
Transformationsprozess gespielt haben. Das genau ist das Problematische am hier an-
zuzeigenden von Manfred Spieker herausgegebenen Buch, das immerhin schon tber den
Titel den Anspruch vertritt, den Zusammenhang zwischen katholischer Kirche und Zivil-
gesellschaft im Transformationsprozess zu kldren. In Tat und Wahrheit geht es aber den
Autoren nicht darum oder um eine relativierende Einschidtzung der Rolle der Kirche in der
Zivilgesellschaft oder fiir den Aufbau einer Demokratie. Es geht ithnen eigentlich darum,
den Anspruch der katholischen Kirche und von deren Soziallehre auf eine flihrende
Leitbild- und Integrationsfunktion in der Gesellschaft tiber die Vermittlung von ethischen
Werten und Normen normativ zu bekréftigen. Damit ist eigentlich auch gesagt, dass es in
diesem Buch weniger um Analyse als vielmehr um Anleitung zum Handeln, zur Umset-
zung einer normativen Perspektive, geht. Das ist auch der Fall im Beitrag von Dirk Len-
schen zu Kirche und Zivilgesellschaft in Polen, der eine eigentiimliche Sonderstellung
einnimmt — man findet thn im tbrigen erst im letzten Teil S. 367 ff. —, ist es doch der
einzige Artikel, der den Anspruch hat, die Rolle von Kirche und Zivilgesellschaft in einer
Transformationsgesellschaft auch konzeptuell zu kliren. In der durchaus interessanten
Darstellung des Aufbaus der Zivilgesellschaft in Polen wird immer wieder auf die Be-
deutung der Zivilgesellschaft wihrend der Demokratisierung hingewiesen. Gerne hitte
man hierzu mehr vernommen zur Anzahl, Stirke und Bedeutung von zivilgesellschaft-
lichen Akteuren oder zu den Interaktionsformen zwischen Kirchenorganisationen und
zivilgesellschaftliche Akteuren. Dass die Kirche in Polen noch immer zu den wesent-
lichen Institutionen der Zivilgesellschaft gehort, mag man gerne glauben. Aber jede ka-
tholische Landeskirche ist in erster Linie fur religidse Kommunikation zustindig. Ob und
inwieweit die Kirche iiber ihre Bewegungen und Verbinde auch éffentlich wirksam sein
soll und auch Werte vermitteln oder sich in éffentliche Kontroversen einmischen soll, das
ist eine offene Frage, die auch in Polen diskutiert wird, wie Dirk Lenschen aufzeigt. Die
Grenzen der Politisierung der katholischen Kirche werden zwar diskutiert, aber der Leser
erfahrt auch hier wenig bis nichts iiber den Grad der Einmischung der Kirche in die Poli-
tik. Und auch von den Politikfeldern ist wenig die Rede, in denen die Kirche nicht nur
Werte darstellen, sondern vor allem selbst Politikinhalte mitbestimmen will (z.B. Fami-
lienpolitik, Abtreibung). Und schliesslich miisste hier auch von der grésser werdenden
Diskrepanz zwischen Kirche und ihrer gesellschaftsinternen Umwelt die Rede sein, von
einer zutiefst konservativen Kirchenstruktur, von mangelnder Modernisierung und einem
tiberholten Anspruch, die 6ffentliche Moral zu prigen. Die Rolle der Kirche und ihrer
Verbidnde wird eindeutig zu positiv gesehen. Man mag mit dem Autor darin einig gehen,
dass der «wichtigste und fundamentale Beitrag der katholischen Kirche zur Forderung der
Zivilgesellschaft [...] in threm Einsatz fiir die Festigung und Verbreitung ethischer Werte
und Normen» liegt (S. 448). Die Crux liegt aber gerade in der Giiltigkeit und der Umset-
zung von Werten, die immer schon mit anderen im Konflikt stehen. In der Regel meint
die Kirche hier ja gerade nicht liberale Werte, die im Dienst der individuellen Freiheit
stehen. Und von der «christlichen Soziallehre» zu konkreten Politikprogrammen ist der
Weg bekanntlich lang. Man kann jedenfalls auch in Polen nicht mehr davon ausgehen,
dass der Anspruch der katholischen Kirche, die Gesellschaft «zusammenzuhalten», wider-
spruchslos akzeptiert wird.

Die im Rahmen des Forschungsprojektes «Kirchen in den postkommunistischen
Transformationsprozessen» realisierte Studie zu Polen von Stanislaw Jopek (S. 37-143)
ergianzt die Darstellung von Dirk Lenschen. Auch hier wird der Beitrag der Kirche zum
Aufbau der polnischen Demokratie gewiirdigt. Aber in erster Linie wird hier das vorgege-
bene Vergleichsschema durchdekliniert, das auch im Falle der Tschechischen Republik

SZRKG, 99 (2005)



Rezensionen — Comptes rendus 573

(P. Krizek), der Slowakei (L. Zaloudkova) und Litauen (A. Navickas) zur Anwendung
kommt. Nach der Darstellung der Lage der katholischen Kirche in Polen werden die
Transformationsprozesse in der polnische Kirche beleuchtet. Neue Formen der Evangeli-
sierung werden in der Vielfalt von Laienverbdnden identifiziert. Deren Organisations-,
Kooperations- und Kommunikationsformen werden dargestellt. Das Verhiltnis der Kirche
zur Politik, zu den Parteien, zu Europa wird beschrieben. Die Rolle der Kirche in mehre-
ren politischen Kontroversen, wie z.B. die Abtreibungsgesetzgebung wird zwar diskutiert,
aber ein kritisches Verhiltnis zu den Positionen der Kirche wird man auch hier nicht aus-
findig machen. In einem dritten Kapitel kommen innerkirchliche und gesellschaftliche
Hindernisse in der Transformation der Kirche zur Sprache. Offensichtlich sind es nun-
mehr eher finanzielle Probleme und weniger die Hindernisse ideologischer Art, die die
Verdnderungen innerhalb der Kirche zu erschweren scheinen. Im letzten, vierten Kapitel
werden Perspektiven der Kirche in Polen aufgezeigt. Auch hier bleibt der Ausblick nor-
mativ, wird vor allem das Potential der Evangelisierung, des missionarischen Engage-
ments von Kirchenhierarchie und Laien betont. Und man sieht hier nun auch genauer,
worauf das Ganze hinausgehen soll: Es geht um eine Evaluation des organisaterischen
Potentials der Kirche zur religiosen Erneuerung und zur Stirkung ihrer Rolle in der
Gesellschaft und nicht um eine Kritik dieser Rolle oder des kirchlichen Anspruchs. Und
auch Art und Richtung des kircheninternen Transformationsprozesses, der eigentliche Un-
tersuchungsgegenstand der genannten Fallstudien, bleibt unterbelichtet. Die entsprechen-
den theologischen oder kirchenpolitischen Verlautbarungen von Seiten der Kirchenvertre-
ter miissen ja irgendwie verstanden werden auf der Seite der Glaubigen. Wie wird in der
Kirche dariiber reflektiert, dass ihre Angebote in anderen gesellschaftlichen Bereichen
wie Politik, Bildung oder Wirtschaft nicht mehr ohne weiteres integriert werden? Ethik
kann man auch ohne Religion haben!

Auch in den iibrigen Fallstudien wird dieser Eindruck einer unkritischen kirchen-
internen Sicht der Aktivitidten und des moralischen Fiihrungsanspruchs der Kirche be-
stitigt. Eigentlich sind ja die einbezogenen Lander kaum vergleichbar, zu gross sind die
Differenzen. Die Sonderrolle des polnischen Katholizismus braucht hier nicht mehr her-
vorgehoben zu werden. Der Herausgeber rechtfertigt den Vergleich jedoch mit den An-
strengungen der katholischen Kirche im Hinblick auf die innere Emeuerung und ihren
Beitrag zu den Transformationsprozessen. In allen Beitrigen liegt die gemeinsame Per-
spektive also in der Frage, wie und ob die katholischen Kirchen imstande sind, die Lehren
des Zweiten Vatikanischen Konzils umzusetzen, wie sehr die Priester- und Laienaus-
bildung professionalisiert worden ist (z.B. tiber das Theologiestudium) oder wie die Kir-
che mit anderen Akteuren z.B. mit dem Staat oder mit politischen Parteien und Verbinden
kommuniziert und kooperiert. Dass in der Tschechischen Republik das entsprechende
kirchenpolitische Potential viel schwicher entwickelt ist als beispielsweise in der Slowa-
kei, ist eigentlich zu erwarten. Letztendlich geht es also um eine Reflexion des Mobilisie-
rungspotentials der Kirche. Kann sie {iber ihre Emeuerung auch ihre Rolle in der Gesell-
schaft stirken? Das wird man in einer kirchenpolitischen Perspektive, wie sie hier zum
Ausdruck kommt anders und aus verstdndlichen Griinden vor allem positiver sehen, als
dies bei einer soziologischen Betrachtung der Fall wire. Eine solche kénnte nicht vom
normativen Anspruch der Kirche ausgehen, iiber den zentralen Diskurs der christlichen
Soziallehre in die Gesellschaft hineinzuwirken. Im Gegenteil, die Kirche wiirde mit der
empirisch tberpriifbaren Tatsache konfrontiert, dass sie sowohl ihre religiose wie ihre
gesellschaftspolitische Rolle in der Gesellschaft iiberschitzt. Das tun auch die Autoren
des hier besprochenen Bandes, wenn sie den normativen Anspruch der Kirche ohne kriti-
sche Reflexion in ihre Einschétzung iibernehmen.

Freiburg Nicolas Hayoz

SZRKG, 99 (2005)



574 Rezensionen — Comptes rendus

Dominique Trimbur (Hg.), Des Européens au Levant — Entre politique, science et reli-
gion (XIXe-XXe siecles). Europdier in der Levante — Zwischen Politik, Wissenschaft und
Religion (19.-20. Jahrhundert), Miinchen, Oldenbourg, 2004, 188 S.

Der vorliegende Band ist die Frucht eines Ateliers, das Dominique Trimbur, ein Kenner
des Katholizismus im modernen Paldstina, im Dezember 2001 am Deutschen Historischen
Institut in Paris geleitet hat. Die Beitrige der jiingeren Autorinnen und Autoren kreisen
um das Thema der europiischen religiésen Prisenz im Nahen Osten vom frithen 19. bis
zur Mitte des 20. Jahrhunderts. Kontrapunktisch zur okzidentalen Rationalitdt wurden die
«Bibellande» damals zum Fokus heilsgeschichtlicher Hoffnungen, die die Moderne mit
dem religidsen Erbe zu verséhnen suchten.

In seiner Einleitung plddiert Trimbur, der Herausgeber, fiir eine «histoire apaisée» des
Nahen Ostens, die sich absetzt von der konfliktbelasteten Historiographie unter nationa-
listischen, antiimperialistischen oder eurozentrischen Vorzeichen im 20. Jahrhundert. Zur
«histoire apaisée» gehort flir Trimbur eine sorgfiltige Analyse und Neubeurteilung des-
sen, was von westlichen Missionen damals in der Levante geleistet wurde.

Auf die Einleitung folgt eine instruktive Ubersicht, die die zur Frage stehende Zeit-
spanne folgendermassen aufgliedert: in eine Zeit der Modemisierung (1840-1914), einen
durch den Ersten Weltkrieg verursachten Bruch (1914-1922), eine Zeit der Mandate
(1922-1948) und einen folgenreichen Zweiten Weltkrieg. Trimbur beschreibt die spitos-
manische und frithe postosmanische Zeit als eine rasante Beschleunigung der Geschichte,
insbesondere in Paldstina. Er hebt den neuen Faktor exklusiver Nationalismen hervor, die
jeweils Riickendeckung bei europidischen Michten suchten, so die Zionisten bei den Bri-
ten und die palistinensischen muslimisch-christlichen Komitees bei Frankreich und dem
Vatikan.

In einem substantiellen Beitrag iiber die Paldstinawissenschaft des iiberkonfessionellen
«Deutschen Vereins zur Erforschung Palédstinas» macht Markus Kirchhoff deutlich, dass
den spiteren Zionisten deutschsprachige Christen nicht nur als Pioniere mit den ersten er-
folgreichen Siedlungskolonien (der Templer), sondern auch als Kartographen und als
inspirierende Kenner der biblischen Topographie vorausgegangen waren. Als Verkdrpe-
rung ihres Forschungsideals hielt der Verein den Appenzeller Paldstinaforscher Titus Tob-
ler in hohen Ehren, der 1877, im Griindungsjahr des Vereins, verstorben war. Anders als
die britische «Palestine Exploration Society» wollte der Verein nicht nur archiologisch
und kartographisch die Bibel belegen, sondern auch bibelkritische Forschung betreiben.
Der britische Verein stand, anders als der deutsche, von seiner Griindung (1865) an im
Kontakt mit den entstehenden Geheimdiensten — was Fragen zu seinem Forschungsethos
aufwirft. Indem die einen mehr kritisch, die anderen mehr selbstbestdtigend «der Ge-
schichte des eigenen kulturellen, biblischen Bezugssystems auf den Grund zu gehen» (S.
47) suchten, gaben sie das Muster vor fiir die spéteren archdologischen Anstrengungen im
judischen Nationalstaat.

Roland Loftler stellt die bis Mitte des 20. Jahrhunderts grosste karitative Bildungsan-
stalt des Nahen Ostens, das Schnellersche Waisenhaus in Jerusalem vor, und zwar in
threm Wandel von einer «Missions- und Bildungseinrichtung zu einem sozialen Dienst-
leistungszentrum». Er betrachtet die Schnellersche Anstalt und weitere christliche Ein-
richtungen im Paléstina des 19. Jahrhunderts als Teil eines «internationalen Netzwerks er-
weckter Gemeinschaften, dessen Kommunikationszentrum das «fromme Basel> war» und
geht von der Deutung aus, dass Christian Heinrich Zeller, dessen geistiger Vater, das Fort-
schrittsparadigma der Moderne als Weg zum Reich Gottes innerhalb eines biblischen
Heilsplans uminterpretierte. Dies ermoglichte es der zum Teil antimodernen und paterna-
listischen Bewegung, sich ohne Beriihrungsingste moderne Methoden und technischen
Fortschritt zu Eigen zu machen. Zielgruppe waren Menschen der Unterschicht, denen eine
solide Ausbildung, inklusive Berufslehre, und innere Festigung vermittelt werden sollte.

SZRKG, 99 (2005)



Rezensionen — Comptes rendus 575

Das so genannte Syrische Waisenhaus Johann Ludwig Schnellers in Jerusalem zdhlte vor
allem arabische und armenische Christen zu seiner Klientel. Es kooperierte mit den ein-
flussreichen amerikanischen Nahostmissionaren; erfolgreiche Abgéngerinnen und Abgin-
ger der hausinternen Schule wurden an die «American University of Beirut» geschickt.
Diese Amerikaner bewahrten das Haus nach dem Ersten Weltkrieg vor einer lingeren bri-
tischen Beschlagnahmung. Definitiv enteignet wurde die Einrichtung durch den jungen
Staat Israel, der sie zu einer Kaserne umfunktionierte.

Jérome Bocquet, Betrand Lamure und Barbara Haider-Wilson befassen sich mit der
katholischen Prisenz in der spatosmanischen Levante. Als Ventil gleichsam von religio-
sen Sehnsiichten und Nostalgien, die im antiklerikalen Frankreich zuriickgedringt waren,
fungierten die im spéten 19. Jahrhundert einsetzenden, von den Assumptionisten organi-
sierten Massenpilgerreisen per Dampfschiff, wie Lamure ausflihrt. Mit expliziter Nostal-
gie nach dem Mittelalter wurden sie als friedliche Kreuzziige deklariert; sie mobilisierten
Kreise, die ein starkes katholisches Patronat Frankreichs in der Levante verlangten und
sich in Frankreich selbst eine katholische Ordnung zuriick wiinschten. Das Generalkom-
missariat des Heiligen Landes in Wien organisierte in der zweiten Hilfte des 19. Jahrhun-
derts dhnliche Pilgerreisen wie auch landesweite Kollekten zu diesem Zweck, was, wie
Haider-Wilson betont, den grossen Stellenwert von Religion und namentlich einer neuen
«Jerusalem-Frommigkeit» in einer vermeintlich immer religionsirmeren Gesellschaft
belegt. Bocquet arbeitet am Beispiel der Lazaristen die sich Ende des 19. Jahrhunderts
verschirfende nationale, hier deutsch-franzosische, Rivalitdt im Nahen Osten heraus, die
einen Schatten auf die ganze Missionsarbeit warf. Die franzdsischen Lazaristen in Damas-
kus verstanden sich mit ihrer Eliteschule als Missionare der Kirche wie auch franzésischer
Kultur und franzgsischen Einflusses; ihre deutschen Ordensbriider in Jerusalem, die eine
kleine Schule und Kapelle betrieben, gingen sensibler auf die arabische Kultur ein. Wih-
rend im Ersten Weltkrieg ordensintern noch die Briiderlichkeit obsiegte, war dies im
Zweiten nicht mehr der Fall.

Elena Astafieva gibt in einem tour d’horizon Einblicke in die hierzulande weniger be-
kannten engen russsisch-orthodoxen Beziehungen zur Levante. Konstantinopel und Jeru-
salem iibten auf das Zarenreich, das sich als Hiiter der Orthodoxie verstand, eine starke
Faszination aus; sie bestimmten expansionistische Visionen bei den Eliten und waren der
Fokus religioser Sehnsiichte beim Volk. Wenige Jahre nach der Griindung des englisch-
preussischen Bistums in Jerusalem (dem jahrzehntelang der Bernjurassier Samuel Gobat
vorstand), richtete 1847 auch Russland dort eine kirchliche Mission ein. Mehr Wirkung
erzielte die 1882 gegriindete «Kaiserliche und orthodoxe Gesellschaft fiir Paldstina», die
anfangs des 20. Jahrhunderts jihrlich 10°000 russische Jerusalempilger — zwei Drittel
davon Pilgerinnen — betreute sowie 101 Schulen mit iiber 10’000 Schiilerinnen und Schii-
lern fiihrte. Nach der Oktoberrevolution wurde diese Gesellschaft der Akademie der Wis-
senschaften angegliedert; 1992 bekam sie ihren urspriinglichen Namen (!) zuriick.

Der knapp 200seitige Band wirkt in sich geschlossen; die Analyse des Faktors Religi-
on und Mission zieht sich wie ein roter Faden durch die verschiedenen Beitrige, deren
historische Bestandesaufnahme und Reflexion immer wieder auch Aktuelles anklingen
lasst. Ein Teil der Texte ist franzosisch, der andere deutsch. Auf jeden Beitrag folgt ein
niitzliches, wenn auch gelegentlich holpriges Restimee in der jeweils anderen Sprache.
Nur einen Namensindex vermisst, wer mit diesem instruktiven Buch systematisch arbei-
ten will.

Basel Hans-Lukas Kieser

SZRKG, 99 (2005)



576 Rezensionen — Comptes rendus

Udo Tworuschka (Hg.). Religion und Bildung als historische Forschungsfelder. Fest-
schrift fiir Michael Klicker zum 60. Geburtstag, Koln/Weimar/Wien, Bohlau, 2003
(=Kdlner Veroffentlichungen zur Religionsgeschichte (KVRG), Bd. 32), 498 S.

Die Festschrift zum 60. Geburtstag des Kélner Religions-, Bildungs- und Sozialhistorikers
Michael Klocker ist als «Lesebuch» mit den Erinnerungen von 55 Wissenschaftlerinnen
und Wissenschaftlern aus den Fachbereichen der Kirchengeschichte, der Religionswissen-
schaft, der Piddagogik, der Ethnologie, der Theologie sowie weiteren Forschungsdiszipli-
nen konzipiert. In verschiedenen Beitrdgen, die auch die unterschiedlichen Werdeginge
und Zuginge zu Wissenschaft und Forschung widerspiegeln, schildern die Autorinnen
und Autoren in sehr personlicher Weise Wege und Hintergriinde ihres heutigen Schaffens.
Es handelt sich in der Folge nicht um eine empirische Analyse, sondern um Erinnerungen
von Forscherinnen und Forschern. Entstanden ist so ein facettenreiches Bild, das Wissen-
schaftlerinnen und Wissenschaftler verschiedener Prigungen beziiglich Herkunft, Alter,
Geschlecht usw. einbindet.

Aus der Fiille der verschiedenen Beitrige, die in alphabetischer Reihenfolge aufge-
fithrt sind, mochte ich hier einige zur Sprache bringen. Offensichtlich wird dabei die Viel-
falt: Der Bayreuther Schulpiddagoge und Kulturwissenschaftler Hans Jiirgen Apel themati-
siert die Zusammenarbeit mit Michael Klécker und wiirdigt dessen historisches Schaffen,
das in dem umfangreichen Band «Schulwirklichkeit in RheinpreuBen» gipfelte. Im Span-
nungsfeld «Distanz und Neugier» lotet der Bochumer Kirchenhistoriker Wilhelm Dam-
berg seinen Weg zur Theologie und speziell zur Kirchengeschichte aus. «Warum gerade
Kirchengeschichte?» fragt sich der Bamberger Kirchenhistoriker Georg Denzler und
meint, dass ihm das Fach 1930 kaum in die Wiege gelegt worden sei. Der Soziologe Mi-
chael N. Ebertz beschiftigt sich mit der Spannung, die eine «professionell vorausgesetzte
Voraussetzungslosigkeit in Glaubensdingen» (S. 79) mit sich bringt. Die Kdlner Pida-
gogin und Erziehungswissenschaftlerin Elke Kleinau befasst sich in ihrem Beitrag mit der
Biographie einer «Spatberufenen» und schildert ihren in den verschiedenen Forschungs-
disziplinen breit abgestiitzten Weg sowie die Entdeckung der Historie. Uber den langen
Weg vom innerschweizerischen Katholizismus zum Projekt Weltethos berichtet der
Theologe Hans Kiing. Der Dortmunder Religionspiadagoge und Theologe Norbert Mette
schreibt iiber seine «Neugier auf grossere Zusammenhiange». Der Kirchenhistoriker Karl
Josef Rivinius reflektiert die Rolle der «Frauen in der Mannerkirche» und berichtet iiber
seinen Anstoss zur personlichen Kehrtwende. Seinen Weg zur «Praktischen Religionswis-
senschaft» skizziert Udo Tworuschka mit Details nach und erzahlt von der Prigung durch
Gustav Mensching. Der Diisseldorfer Historiker Christoph Weber schildert seine bewegte
Kindheit in der Nachkriegszeit und geht im Gegensatz zu andern Autoren davon aus, dass
ihm die Bestimmung zum Historiker schon in die Wiege gelegt worden sei. Uber seinen
lehrreichen Weg zur Kirchengeschichte berichtet der Miinsterer Kirchenhistoriker Hubert
Wolf und meint, dass Biicher definitiv nicht am Anfang seiner Geschichtsbegeisterung ge-
standen hitten.

Alles in allem bietet der Band eine interessante Fiille autobiographisch angereicherter
Beitrige zu einem an sich schwer zuginglichen und auch kaum breit erfassten Bereich:
Wo finden sich die Wurzeln von Forscherinnen und Forschern?

Horw Markus Furrer

Rudolf G. Zipkes, Gelebtes Leben. Jude sein in einer weltoffenen Zeit, Zirich, Orell
Fiissli, 2005, 471 S.

Rudolf Zipkes widmet seine Biographie all denen, die Lust haben, darin zu lesen. Mit
einer subtilen Sprache, aber auch mit packendem «feu sacréy, fiihrt Zipkes die Leserinnen
und Leser durch seine Autobiographie, die er nach eigenen Worten aus zwei Griinden

SZRKG., 99 (2005)



Rezensionen — Comptes rendus ST

niedergeschrieben hat: Zum ersten, weil er das von ihm erlebte nicht dem Vergessen
anheim fallen lassen will — da er daran hiingt; und zum zweiten weil ihm das Verfassen
seiner Memoiren «der Befreiung von gelebten Leben dienen» soll.

Rudolf G. Zipkes wurde 1911 in Ziirich geboren. Nach dem friihen Tod seiner Mutter
siedelte Zipkes mit dem Vater, dem Ingenieur Simeon Zipkes, und seinem Bruder Emnst
1921 nach Berlin iiber, wo er die nichsten zehn Jahre seines Lebens verbrachte. Nach
seiner Riickkehr in die Schweiz immatrikulierte sich Zipkes an der Rechtswissenschaft-
lichen Fakultidt der Universitat Zirich und absolvierte die Rekrutenschule. Seine Studien
schloss er Ende 1934 mit dem Titel eines Doktor iuris utriusque ab. Als Auditor trat er
1935 in den Staatsdienst ein. Eigentlich hegte Zipkes den Wunsch, Rechtsanwalt zu wer-
den, doch die «agressive Note und das privatgeschiftliche Interesse» eines Rechtsanwalts
fehlten thm. Bei einer Ferienvertretung fiir den bekannten Ziircher Rechtsanwalt Dr. Georg
Guggenheim riet Zipkes gar einem Klienten von einer Klage ab, weil er diese flir wenig
aussichtsreich hielt. Frith wurde dem jungen Juristen klar, dass er mit dieser Einstellung
seine Existenz nicht sichern konnte. Ab 1946 schlug Zipkes eine beachtliche Karriere an
Gerichten des Kantons Ziirich ein, die er Ende 1976 als Obergerichtsschreiber beendete.

Rudolf Zipkes ist nicht ausschliesslich Jurist geblieben. Er ging mit den wachen Au-
gen eines genauen Beobachters durch die Welt. Seine Beobachtungsgabe lebte Zipkes
auch als Schriftsteller aus. Seine im Mérz 1941 erschienene und weit verbreitete Schrift
«Jidische Selbstkritik. Vom Wesen und der Politik des jidischen Volkes», in der Zipkes
vom Gedanken getragen wurde, dass jiidische Selbstkritik und Selbstbescheidung in Zei-
ten der Krise erforderlich seien, damit Jiidinnen und Juden in threr Umwelt geachtet und
anerkannt leben konnten, wurde besonders in jiidischen Kreisen kontrovers aufgenom-
men. In der historischen Riickschau entsprachen jedoch Zipkes’ Gedanken in nuce einer
«Niedrigprofilpolitik», die auch prominente Exponenten des Schweizerischen Israeliti-
schen Gemeindebund (SIG) zumindest bis 1942 vertraten und tunlichst darauf achteten,
dass sich das Schweizer Judentum in der Offentlichkeit nicht zu stark exponierte. Freilich
dachte Zipkes in einer anderen Radikalitdt, er sah in der Devise «Distanz und nicht Ver-
mischung», «Kontakt und nicht Isolation» einen gangbaren Weg durch die dunklen Jahre
des Zweiten Weltkrieges.

Gedanken iiber das Judentum und zur jidischen Identitidt — der «Frage der jiidischen
Substanz» — pragten auch die folgenden Jahrzehnte der Vita von Rudolf Zipkes, wihrend
denen er sich diesem Fragenkomplex immer wieder intellektuell differenzierend niherte.
Davon zeugt — um ein Beispiel zu nennen — auch sein Ende 1945 publiziertes Buch «Ist
Gottesraum in Gottes Volk?». Dabei hielt sich Zipkes weder an ein klares ideologisches
Programm noch an ein starres Gesetz. Die Flexibilitdt des Denkens ist thm ein selbstauf-
erlegtes Anliegen, die Freiheit der Gedanken unabdingbares Postulat. Seine zahlreichen
personlichen Kontakte, Bekanntschaften und Freundschaften, von denen der Autor in
lebendiger Erinnerung zu erzidhlen weiss, pragen und schérfen sein Denken. Der Blick in
die Vergangenheit darf aber — so Zipkes — nicht das letzte Wort haben. Die Gegenwart
verlangt ebenfalls eine Bewéltigung.

Zipkes Einblicke, die er in sein Leben gewihrt, beriihren, besonders dort, wo iiber Per-
sonliches erzdhlt wird. In den Zeilen, die Zikpes seiner vor kurzem verstorbenen Frau
Elke widmet, wird ein sensibler, verletzlicher Mensch fassbar. «Mit ihrem Tod und mit
den letzten Worten, die ich seltsamerweise heute, am 31. Dezember 2003, schreibe, bin
auch ich mit dem Schreiben meines Lebensbuches an ein Ende gelangt.» Mit diesen Wor-
ten beschliesst Rudolf Zipkes seine reichhaltigen Erinnerungen, die durch sein vielfaltiges
gesellschaftliches Engagement zudem einen Einblick in die Geschichte der Jiidinnen und
Juden in der Schweiz des 20. Jahrhunderts geben. Im Anhang sind neunzehn «Dokumen-
te» abgedruckt. Zeichnungen aus der Feder des Autors zieren dieses wertvolle Buch.

Ziirich Zsolt Keller

SZRKG, 99 (2005)



	Rezensionen = Comptes rendus

