
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Religions- und Kulturgeschichte = Revue
suisse d'histoire religieuse et culturelle = Rivista svizzera di storia
religiosa e culturale

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 99 (2005)

Artikel: Orthodoxie und Aufklärung : Katholizismus und Islam

Autor: Salemink, Theo

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-130373

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-130373
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Orthodoxie und Aufklärung
Katholizismus und Islam

Theo Salemink

Anlässlich des Anschlags auf die Twin Towers in den USA, des Mordes an dem
niederländischen Politiker Pim Fortuyn, des Anschlags in Madrid und der

Ermordung des niederländischen Filmemachers Theo van Gogh - Zeichen eines

politischen Erdrutsches - sind viele Menschen in der westlichen Welt über das

Fortbestehen der einmaligen europäischen «Erfindung«, d.h. des Systems einer
liberalen Demokratie im Rahmen eines Nationalstaats, besorgt. In einer früheren
Phase drehte sich die Diskussion um - wie Jan Roes es nannte1 - das «neue
Gespenst des Rechtsextremismus» (Haider, Le Pen, Bossi, Berlusconi, Fortuyn
u.a.). Nach 2001 sind vor allem muslimische Migranten ins Zentrum der Kritik
gerückt. Man fürchtet zunehmend, dass der Islam Sand ins Getriebe des Freiheit
und Fortschritt produzierenden Systems der «offenen Gesellschaft» (Popper)
wirft. Die Angst richtet sich zunächst auf den Islamismus als aus dem Nahen
Osten importierte politische und tenoristische Bewegung. Zusätzlich wird die
Existenz einer wachsenden muslimischen Minderheit als ein potenzieller
Nährboden für diesen Extremismus betrachtet. Soziale Deprivation, Segregation und

stagnierende Integration tragen dazu bei, dass auch in Europa vor allem Gruppen
junger muslimischer Immigranten in die Arme der extremen Bewegungen getrieben

werden. In vielen Diskussionen bleibt es nicht bei diesen Tatbeständen.
Auch der Islam als Religion wird problematisiert. Linke und rechte Liberale sind
davon überzeugt, dass die politische Gefahr des tenoristischen Islamismus innerlich

mit der islamischen Religion verbunden ist. In dieser Kritik wird der Unterschied

zwischen einer orthodoxen und einer fundamentalistischen Religion nicht
beachtet. Eine orthodoxe Religion ist für mich eine Religion, die aus einer
offenbarten Wahrheit, festgelegt in heiligen Schriften und von einem geistlichen Stand

autoritativ ausgelegt, das Privatleben ihrer Bekenner bestimmt und das öffent-

Jan Roes. Nomen est omen! Einige Betrachtungen über den politischen Fortuynismus, in:
Catherine Bosshart-Pfluger/Joseph Jung/Franziska Metzger (Hg.). Nation und Nationalismus
in Europa. Kulturelle Konstruktion von Identitäten. Festschrift für Urs Altermatt, Frauenfeld/
Stuttgart/Wien 2002, 539-564.

SZRKG, 99 (2005), 465-488



466 Theo Salemink

liehe Leben beeinflussen will, ohne diese Beeinflussung mit Gewalt durchzusetzen.

Fundamentalismus definiere ich hingegen als eine orthodoxe Religion, die
den faktischen Pluralismus einer Gesellschaft mit Macht, Gesetz und. wenn
nötig, mit Repression und Gewalt aufheben möchte.

In der aktuellen Kritik am Islam verschwindet diese Unterscheidung. In den

Augen der linken und rechten Liberalen sind nicht nur die fundamentalistischen
Gruppen, sondern ist der orthodoxe Islam an sich eine Bedrohung für die
Mündigkeit des Individuums, ein «Opium», ein Gift für die freie, westliche Gesellschaft

und ein Nährboden für Terrorismus. Ihrer Meinung nach existiert ein
Webfehler in jeder orthodoxen Religion, früher im orthodoxen Christentum, jetzt
im orthodoxen Islam. Dieser Webfehler impliziert, dass diese Religionen
aufgrund einer absoluten Wahrheit und einer übernatürlichen Ordnung nicht nur das

persönliche Seelenleben eines Gläubigen bestimmen, sondern auch die
Öffentlichkeit, und dass ihre öffentliche Rolle eine negative ist, eine Gefahr, eine Ver-
störung der Mechanik einer freien, offenen Gesellschaft, die auf die Vernunft im
Dienste des Fortschritts gerichtet ist. Diese liberale Sichtweise erhält auch aus
manchen linken Kreisen Zuspruch, obwohl man dort in der Regel toleranter
gegenüber Muslimen als Minderheit bleibt und den sozialen und politischen
Nährboden für den Islamismus stärker beachtet. Die Scheu vor dem Islam als Religion

gibt es jedoch auch in linken Kreisen. Diese unheilige Allianz von Liberalen

und Sozialisten könnte zu einem neuen Kulturkampf führen, zu einem

Kampf gegen die öffentliche Gestalt des Islams in einer modernen Gesellschaft,
bei der man sich auf das französische Modell der «laïcité» beruft.

Dies ist der erste Streitpunkt: Der Islam musste auf eine öffentliche
Infrastruktur verzichten, keine eigene Säule enichten, keine politische Bewegung
gründen, schliesslich nur eine Privatreligion sein. Man geht aber noch weiter:
Dem Islam wird abverlangt, dass er sich einer internen religiösen Aufklärung
unterzieht sowie es auch christliche Kirchen, so behauptet man, einst gemacht
haben. Erst nach dieser religiösen Aufklärung wären die muslimischen
Immigranten im Stande, die Basisprinzipien der liberalen Demokratie zu akzeptieren:
Trennung von Staat und Kirche, Trennung der Mächte, Kontrolle der
Exekutivgewalt durch das Parlament, Unabhängigkeit der Justizmacht, gleiche Rechte
für alle Bürger, Orientierung auf individuelle und soziale Menschenrechte. In
diese Strömung passt in den Niederlanden der in einem «Liberaal Manifest»
aufgenommene Vorschlag einer Kommission der liberalen Partei WD unter
Vorsitz des Oberbürgermeisters von Leeuwarden, Geert Dales, nach dem der
erste Artikel des niederländischen Grundgesetzes, in dem die Gleichheit aller
Bürger und Ablehnung der Diskriminierung aufgrund «der Religion, der
Weltanschauung, der politischen Gesinnung, der Rasse, des Geschlechts oder welchen
Grundes auch immer» künftig über den sechsten Artikel gestellt werden sollte, in
dem Freiheit der Weltanschauung, Freiheit der Religionsausübung und kollektive
Organisation der Religion garantiert werden.2 Das würde implizieren, dass

Kirchen, Schulen und andere Institutionen, in denen die Gleichheit der Geschlechter
und der sexuellen Präferenz nicht anerkennt werden, unter Verweis auf den ers-

Siehe die Niederländische Zeitung «Trouw», 28. Februar 2005.



Orthodoxie und A ufklärung Ad

ten Artikel des Grundgesetzes verboten werden könnten. Das würde aber nicht
nur islamische Schulen und Moscheen betreffen, sondern auch katholische und

orthodox-protestantische Institutionen, in denen Homosexualität als Veranlagung
und Praxis ebenfalls abgelehnt wird, weil sie im Widerspruch zur geschaffenen
moralischen Natur des Menschen stehe.

Aufklärung und Orthodoxie

Die eben skizzierte politische Argumentation basiert auf einer axiomatischen
Prämisse, die man scheinbar nicht weiter zu beweisen braucht: Jede orthodoxe
Religion ist eine Gefahr für die Entwicklung von Individuen und Gruppen auf
dem Weg zu einer höheren Phase der menschlichen Freiheit, angedeutet als

Aufklärung und demokratischer Rechtsstaat.
Man könnte diese axiomatische Prämisse in der aktuellen Diskussion über den

Islam auf ihre philosophische Konsistenz hin prüfen, man könnte die Verwobenheit

mit aktuellen politischen Interessen aufdecken, man könnte theologische und
auch kirchliche Argumente abwägen, man könnte auf die vielgestaltige
Wirklichkeit hinweisen, man könnte die historische Bilanz des von orthodoxen Gläubigen

- in diesem Falle Muslimen - verursachten menschlichen Leidens ziehen,
und diese vergleichen mit dem Leiden, das die moderne, westliche, freie Gesellschaft

verursacht hat. Das werde ich aber nicht tun, denn mein Vorhaben ist ein
anderes: Ich unterziehe diese liberale axiomatische Argumentation in der aktuellen

Debatte einer Probe im Labor der Geschichte. Fragestellung ist, ob es ein
unumstössliches Gesetz in der jüngsten Vergangenheit ist, dass jede real existierende

orthodoxe Religion der Demokratie, den Freiheitsrechten und den Rechten
der Minderheiten feindselig gegenüberstand. Als Beispiel nehme ich den
niederländischen ultramontanen Katholizismus seit der Festlegung der Religionsfreiheit

im Grundgesetz des Jahres 1848, ein Katholizismus der sicherlich orthodox

war, von der Offenbarung, Dogma und päpstlicher Unfehlbarkeit ausging und

zugleich eine Haltung zum neuen Nationalstaat Niederlande entwickeln musste,

zur neuen bürgerlichen Gesellschaft, zum Entstehen eines demokratischen
Rechtsstaats, zum Kampf für individuelle Freiheitsrechte und soziale Grundrechte,

zur Gewissens- und Religionsfreiheit, zum Respekt für Minderheiten, zur
Forderung der Toleranz und der Trennung von Kirche und Staat. Ich werde mich dabei

auf die Krisenzeit der dreissiger Jahre des letzten Jahrhunderts konzentrieren.
Ich fange aber an mit Kant und mit dem Begriff «Aufklärung».

Immanuel Kant schrieb in der Dezemberausgabe der «Berlinischen Monatsschrift»

1784 seinen berühmt gewordenen Artikel «Was ist Aufklärung?». Dieser
Text ist die massgebliche Quelle für viele aktuelle Debatten über den Islam.
Wenn Aufklärung der «Ausgang des Menschen aus seiner selbstverschuldeten

Unmündigkeit» ist, wie Immanuel Kant schreibt, und wenn das Adagium heisst:

«sapere aude», dann muss man sich auch im Falle Kants fragen, ob eine orthodoxe

Religion mit der Aufklärung zu versöhnen ist. Kants Antwort lautet: «Nein».
Eine Religion, die sich auf eine unabänderliche, absolute Wahrheit beruft,

sagt er, ist eine Gefahr für die menschliche Freiheit und eine Gefahr für die
Gesellschaft: «Aber sollte nicht eine Gesellschaft von Geistlichen, etwa eine Kir-



468 Theo Salemink

chenversammlung oder eine ehrwürdige Classis (wie sie sich unter den Holländern

selbst nennt), berechtigt sein, sich eidlich auf ein gewisses unveränderliches
Symbol zu verpflichten, um so eine unaufhörliche Obervormundschaft über
jedes ihrer Glieder und vermittelst ihrer über das Volk zu führen und diese so gar
zu verewigen? Ich sage: das ist ganz unmöglich. Ein solcher Kontrakt, der auf
immer alle weitere Aufklärung vom Menschengeschlechte abzuhalten geschlossen

würde, ist schlechterdings null und nichtig.» Immanuel Kant ist
grundsätzlich. Eine solche orthodoxe Religion ist für ihn «ein Verbrechen wider die
menschliche Natur, deren ursprüngliche Bestimmung gerade in dem Fortschreiten

besteht». Hier wird der Kern von Kants Diskurs sichtbar. Die Religion muss
nicht nur extern in der Gesellschaft die menschliche Emanzipation unterstützen,
sondern sie muss auch intern in ihrer eigenen Glaubenstradition den Anspruch
auf eine absolute, unabänderliche Wahrheit aufgeben und also liberal werden.
Diese liberale Sichtweise auf die orthodoxe Religion, manchmal zu einer
allgemeinen Ablehnung der Religion überhaupt ausgeweitet, hat sich wie ein Fluss

massgebender Texte durch die westliche Geschichte verbreitet. Feuerbach,
Nietzsche und Freud sind ihr verpflichtet, ebenso Karl Marx mit seiner These
über Religion als «Opium des Volkes», von Lenin umgedeutet in «Opium für das

Volk». Der liberale Kulturkampf am Ende des 19. Jahrhunderts gegen die katholische

Kirche als Gefahr für die Kultur und der kommunistische Kampf gegen
die Kirche und Religion als Feind der Befreiung und des Fortschritts sind in
dieser Tradition zu verorten. Aber auch der berühmte Philosoph Karl Popper
spricht in seinem heute wieder viel zitierten Buch «The Open Society and Its
Enemies» (1946) über den fundamentalen Kampf gegen den «Historismus»,
gegen die Überzeugung, dass die Geschichte einen verborgenen Sinn hat, eine
verborgene, unabänderliche Ordnung. Sein Hauptangriff galt dem Marxismus seiner
Zeit; im Hintergrund spielte die Erfahrung mit den totalitären Regimen des
Faschismus und Nationalsozialismus eine warnende Rolle. In seinem Buch geht er
aber auch auf das orthodoxe Christentum ein, insofern es behauptet, dass ((Gott
sich selbst und sein Urteil in der Geschichte enthüllt». Popper bezieht sich hier auf
die dialektische Theologie Karl Barths und dessen Kritik einer «natürlichen
Theologie» und meint, dass auf diese Weise die faktische Geschichte von Macht und
Gewalt zu einer heilshistorischen Bedeutung erhoben werde.4 In den Augen des

radikalen Uiberalen Popper ist die religiöse Orthodoxie deshalb eine totalitäre Gefahr.
Heute ist die marxistische Religionskritik gering und unbedeutend geworden,

die Berliner Mauer ist gefallen. Jetzt macht vor allem der Liberalismus den

Kampf gegen die Religion in ihrer orthodoxen Gestalt im Sinne eines neuen
Glaubenskrieges in Europa, ausgetragen mit ideologischen, politischen und
juristischen Mitteln. Es ist nicht länger der Katholizismus (Kulturkampf oder
kommunistischer Kirchenkampf), der orthodoxe Protestantismus oder der Buddhismus

(nach der Eroberung Tibets 1949 hat Mao Zedong dem Dalai Lama den

Immanuel Kant, Was ist Aufklärung, in: Berlinische Monatschrift, Dezember 1784, 481-
494. Internetsite: (http://www.uni-potsdam.de/u/philosophie/texte/kant/aufklaer.htm>.
Karl Popper, De vrije samenleving en haar vijanden, dl. 2: de springvloed van Profetie:
Hegel, Marx, en het naspel, Bussum 1950, 376-387.



Orthodoxie und Aufklärung 469

Opium-Text vorgehalten5) der Feind, sondern jetzt ist es der nach Europa importierte

Islam. Liberale, kämpferische Atheisten schöpfen immer noch aus alten
Quellen, die bis Kant zurückreichen. In den Niederlanden publizierte Herman
Philipse 1995 ein «Atheistisches Manifest», das sich gegen die «Unvernunft der

Religion» wandte. Im Jahre 2004, mitten in den heftigen Debatten über den
Islam nach den Morden an Pim Fortuyn und Theo van Gogh, wurde das Manifest
erneut herausgegeben, diesmal mit einem Vorwort des jungen, aus Äthiopien
stammenden, umstrittenen liberalen Parlamentsmitgliedes Ayaan Hirsi Ali, der
wie Theo van Gogh von muslimischen Extremisten bedroht wurde. Philipse und
Hirsi Ali vertreten den Standpunkt, dass Religion die Keime der Intoleranz in
sich trage, weil sie auf dem «Absoluten» basiere.6

Orthodoxe Modernisierung

Nach diesem Umweg über Kant kehre ich zurück zur angekündigten historischen
Uaboratoriumsprobe. Bestätigt der Umgang des orthodoxen Katholizismus in den
Niederlanden mit der liberalen Demokratie in der Vergangenheit diese kantiani-
sche axiomatische Überzeugung, dass jede orthodoxe Religion wegen ihres
Ausgangspunkts im Absoluten eine Gefahr für die Freiheit und die Demokratie ist?

An der Tagung zu Religion und Nation in Europa an der Universität Fribourg
im Jahre 2004 habe ich gezeigt, dass der niederländische Katholizismus, im 19.

Jahrhundert selbst aus der protestantisch-nationalen Vorhenschaft emanzipiert,
ein auffälliges Paradox aufzeigt, das die Prämisse von Kant und Philipse widerlegt.

Der Hauptstrom des Katholizismus als soziale Bewegung (die «Säule») war
auf religiösem Gebiet sehr orthodox, akzeptierte Offenbarung, Dogma und
Primat des Papstes bedingungslos, lehnte die Ideologie der Moderne, inklusive der

Ideologie der Demokratie, als einer Form des «Neo-Paganismus», ab, entschied
sich jedoch seit ihrer versäulten Organisation nach der Wiederherstellung der
katholischen Hierarchie 1853 in den Niederlanden an auf praktischer Ebene für
die Demokratie, akzeptierte den Rechtsstaat, verteidigte die Bürgenechte der
jüdischen Minderheit, kehrte sich prinzipiell gegen die faschistische Verführung in
manchen katholischen Kreisen während der dreißiger Jahre und akzeptierte den
demokratischen Versorgungsstaat nach dem Zweiten Weltkrieg. Ich nannte dies
Prozess orthodoxer Modernisierung. Die Relevanz für die aktuelle Debatte über
den Islam liegt in der Feststellung, dass in der niederländischen Geschichte
offenbar die Integration in eine demokratische Gesellschaft keiner vorausgehenden
religiösen Aufklärung bedurfte. Die innerkirchliche Aufklärung, d.h. ein
Aggiornamento, kam erst in den fünfziger und vor allem in den sechziger Jahren
zustande, also erst viel später, nachdem die Integration schon mehr als ein halbes
Jahrhundert stattgefunden hatte. Ich versuchte dieses Paradox mit einem Verweis

Dalai Lama, Vrijheid in ballingschap. De autobiografie van Tenzin Gyatso de veertiende
Dalai Lama van Tibet, Amsterdam 1990; Perma Konchok, Buddhism as a focus of iconoclasti

in Asia, in: Bruno Latour/Peter Weibel (Hg.), Iconoclash. Beyond the image wars in
science, religion and art, Karlsruhe/London 2002, 40-59.
Herman Philipse, Atheistisch manifest en de onredelijkheid van religie. Met een voorwoord
van Ayaan Hirsi Ali, Amsterdam, 3. revidierte Ausgabe 2004 (Original aus dem Jahr 1995).



470 Theo Salemink

auf die intermediäre Rolle des damaligen dualen katholischen Paradigmas zu
erklären: eine neo-scholastische Theologie, die auf Offenbarung, Dogma und
Lehrautorität basierte, und daneben eine neo-scholastische Philosophie, die auf der

allgemeinen menschlichen Ratio basierte und auch einen Dialog mit nicht-katholischen

Philosophen und Wissenschaftlern führte. Sogar auf dem Zweiten
Vatikanischen Konzil von 1962 bis 1965 wurde noch von zwei Quellen der Erkenntnis,

zwei Quellen des Handelns: Glauben und Ratio (Konstitution «Gaudium et

spes», nr. 59) gesprochen. Die selbständige katholische Philosophie, manchmal
auch als «katholische Soziologie» umschrieben (zu denken ist dabei an Autoren
wie Heinrich Pesch, Oswald von Nell-Breuning und in den Niederlanden P.J.M.
Aalberse), vermittelte zwischen einer orthodoxen, absoluten Glaubenswahrheit
und einer historischen, rationalen Wahrheit. Aufgrund dieser Doppelung erwies
es sich als möglich, eine ideologische Ablehnung der Moderne und der Demokratie

mit der Akzeptanz des Basismechanismus sowohl der freien Marktwirtschaft

als auch der liberalen Demokratie innerhalb der Grenzen des Nationalstaats

zu versöhnen.
Problematisch ist aber, schrieb ich, dass es auch eine Neoscholastik gegeben

hat, sowohl international als auch in den Niederlanden, die antidemokratisch

war, einen korporativen Staat bevorzugte, dem Faschismus mit Sympathie
begegnete und der jüdischen Minderheit ihre Bürgenechte nehmen wollte.7 Um
dieses Paradox zu erklären ist eine tiefgehende Analyse notwendig. Diese möchte

ich hier durchfuhren. Zunächst verschärfe ich die Problemstellung noch ein

wenig. Es hat sogar Historiker gegeben, die meinten, dass es eine katholische
«Wehrlosigkeit» totalitären Bewegungen gegenüber gegeben habe, dass es eine

gewisse Verwobenheit von ultramontanem Katholizismus und modernen
antidemokratischen «Restaurationsbewegungen» gab und dass diese Wehrlosigkeit mit
dem Wesen der neoscholastischen Lehre zusammenhing. Diese These steht meiner

These der pro-demokratischen Vermittlung der neo-scholastischen Lehre
diametral gegenüber. Eine Spur dieses Denkens konnte man in den Niederlanden in
der heftigen antikatholischen Reaktion der Synode der «Nederlands Hervormde
Kerk» finden, die in ihrem Schreiben «Betreffende de Rooms-Katholieke Kerk»
(«Bezüglich der Römisch-Katholischen Kirche», 1950) die katholische Kirche
wesentlich intolerant und totalitär nannte, eine Aushöhlung des demokratischen
Rechtsstaats fürchtete, wenn die Katholiken eine Mehrheit im Parlament erwerben

würden und diese Gefahren sich mit dem orthodoxen Kern des
Katholizismus verbinden würden.8 Katholische Apologeten beriefen sich 1953

demgegenüber gerade auf die duale Struktur des katholischen neoscholastischen
Paradigmas, um diesen Vorwurf zurückzuweisen.9

Theo Salemink, Krisis en konfessie. Ideologie in katholiek Nederland 1917-1933, Zeist 1980;
W.M.J. Koenraadt/Max van Poll, Handboek der maatschappijleer, Hilversum 1938.

Herderlijk Schrijven van de Generale Synode der Nederlandse Hervormde Kerk betreffende
de Rooms-Katholieke Kerk, 's-Gravenhage 1950.
Viele Katholiken protestierten gegen das Schreiben der «Nederlands Hervormde Kerk»:
Antwoord op het Herderlijk Schrijven van de Generale Synode van de Nederlands Hervormde

Kerk betreffende de Rooms-Katholieke kerk door vijf hoogleraren van de R.K. Universi-
teil te Nijmegen, Utrecht und Brüssel 1951; Katholicisme en geestelijke vrijheid. Bijdragen



Orthodoxie und Aufklärung 471

In den sechziger Jahren trat eine Gruppe Historiker auf, die vor dem Hintergrund

der Hochhuth-Debatte (1963) auch eine bestimmte innerliche Verwobenheit

zwischen Katholizismus und Faschismus oder zumindest eine ideologische
Wehrlosigkeit totalitären Bewegungen gegenüber annahmen. Dabei spielte in
ihren Augen auch die neoscholastische Sicht auf den Staat und die Gesellschaft
eine Rolle. Guenter Lewy publizierte 1964 sein Buch «The Catholic Church and
Nazi Germany». Er zeigt, dass der deutsche Katholizismus sich aus Eigeninteresse

mit dem neuen Regime von Hitler anangierte. Er weist zudem auf die eigene

hierarchische Struktur der Kirche hin. Auch diese veningere die
Hemmschwelle, sich anderen hierarchischen, politischen Institutionen anzupassen. Lewy

weist noch auf einen dritten Faktor hin: In einem Schlusskapitel behauptet er,
dass in der katholischen Gesellschaftslehre selbst, mit ihrem auf der Scholastik
basierenden naturgesetzlichen Denken, Elemente eine Rolle spielten, die sie von
einer adäquaten politischen Intervention gegen die Nazis abgehalten hätten.'" In
der katholischen Tradition sei die Berufung auf das «Naturgesetz» so vage und

generell, dass es ein Arrangement mit jedem politischen Regime, auch mit
faschistischen und nationalsozialistischen Regimes, ermögliche. Diese katholische
Soziallehre, so meint er, biete kein ausreichendes Fundament für eine prinzipielle
Stellungnahme gegenüber modernen, totalitären Regimes. Durch Schaden klüger
geworden wäre auf dem Niveau der Kurie und des Papstes erst gegen Ende des

Krieges eine Wertschätzung der Demokratie entstanden. Lewy sieht ein, dass es

auch einige kaiholische Intellektuelle gegeben hat, die behaupteten, dass das
katholische naturgesetzliche Denken «unvermeidlich zu einer Anerkennung der
natürlichen Rechte des Menschen führt und danach zur Verteidigung der Demokratie

als einziges politisches Gefüge, das solche Rechte wirklich garantieren
kann»." Lewy nennt vor allem Jacques Maritain.12 Maritain hat grossen Einfluss
auf die moderne Christdemokratie in Europa ausgeübt, und ich komme auf ihn
zurück. Lewy vertritt jedoch die Auffassung, dass bis 1964 diese Interpretation
von Maritain keine Autorität erworben hat und dass in der vorherigen Phase eine

«vagere Doktrin» vorgehenscht habe, die wehrlos gegen antidemokratische
Sentiments gewesen sei.

In dieser Betrachtungsweise von Lewy stellt sich die Frage, ob es eine innerliche

Verwobenheit von Katholizismus und totalitärer Gesellschaftsform gegeben

hat. Diese Verwobenheit würde dann auch der Hintergrund des vermeintlichen

«Schweigens» der katholischen Kirche und Pius XII. über Antisemitismus
und Judenverfolgung bilden. In den Niederlanden wurde diese Herangehens¬

tot een gedachtenwisseling, Utrecht/Brüssel 1951. Eine Übersicht der Reaktionen in
Zeitschriften und Tagesblätter, in: Piet Huizing. Het katholicisme en de staatsrechtelijke vrijheid
van meningsuiting in Nederland, in: Katholicisme en geestelijke vrijheid. Bijdragen tot een
gedachtenwisseling. Utrecht/Brüssel 1951, 101.

Guenter Lewy, De rooms katholieke kerk in nazi-Duitsland, Amsterdam 1964. Deel III: de

kerk en de totalitaire Staat, 409^130.
Lewy. De rooms katholieke kerk in nazi-Duitsland (wie Anm. 10), 411.
Jacques Maritain, Humanisme intégral, Paris 1937; ders., Man and State, Chicago 1951.

Lewy war nicht auf sich gestellt in der Frage, ob die katholische neoscholastische Lehre über
Staat und Gesellschaft dieser Tage eher eine Hemmschwelle als eine Anregung für
prinzipielle Kritik war. Er verweist selber auf ältere Publikationen von Christopher Dawson, Re-



472 Theo Salemink

weise von dem Flistoriker und Journalist Jan Rogier mitgetragen, der viele Jahre
Mitarbeiter des aus dem Widerstand entstandenen Wochenblattes «Vrij Nederland»

war. Aufgrund einer marxistischen Geschichtsschreibung befürwortet er
eine innerliche Verwobenheit von Katholizismus und Faschismus, er spricht von
einer «Verwandschaft» und «gemeinsamen Wurzeln», von dem Einfluss der «In-
doktrination der kirchlichen Hierarchie» und von dem Einfluss der Gesellschaftsanschauung

in den Enzykliken «Rerum novarum» und «Quadragesimo anno».
Rogier behauptet, dass darin - übrigens ungerechterweise wo es die Staatsform
betrifft - eine korporative Ordnung von Staat und Gesellschaft empfohlen werde.

Diese Verwandtschaft wurzelt, meint er, in der langen antiliberalen
Tradition des Katholizismus und ihrem metaphysischen Ausgangspunkt. In den

1970er Jahren diskutierte Rogier in dem Wochenblatt «Vrij Nederland» diese

Fragen immer wieder. Die wichtigsten Artikel sind von Rogier in zwei Teilen
gebündelt, die von der «Socialistische Uitgeverij Nijmegen» 1979-1980
herausgegeben wurden. Die Betrachtungsweise hat auch an anderen Stellen seine Spuren

hinterlassen, obwohl sie für die Geschichtsschreibung über das Verhältnis
von Katholizismus und Faschismus nicht bestimmend wurde. Die Historikerin
Nelleke Huisman wollte 1981 noch weiter gehen als Rogier und meinte, dass die

Neigung zur autoritären Führerschaft und korporativer Staatsauffassung des
faschistischen Priesters Wouter Uutkie, in den Niederlanden damals eine bekannte
Figur, direkt aus den päpstlichen sozialen Enzykliken «Rerum Novarum» (1891)
und «Quadragesimo Anno» (1931) abzuleiten sei.15 Eine ähnliche Denkweise des

Autors dieses Essays ist auch in der Nimwegener Dissertation «Krisis en konf-
essie» von 1980 zu finden.16 Auch hier zeigt sich der Einfluss der marxistischen
Religionskritik - besonders des französischen Philosophen Uouis Althusser -,
die an der Universität Nijmegen damals üblich war. Salemink, sagte einer der
damaligen Kritiker zurecht, ist der Überzeugung zugetan, dass es zwar, wo es die
Niederlande betrifft, keine Identität zwischen katholischer und faschistischer
Ideologie gebe, aber er geht schon von einer gewissen ideologischen
«Wehrlosigkeit» totalitärer Tendenzen der dreissiger Jahre gegenüber aus, und diese

Wehrlosigkeit führt Salemink auf die «moralistische, apolitische Struktur» der

ligion and the Modern State, New York 1936; auf John C. Bennet, Christians and the State,
New York 1958, August M. Knoll, Katholische Kirche und scholastisches Naturrecht: Zur
Frage der Freiheit, Wien 1962. Grosse Aufmerksamkeit lenkte in dieser Zeit auch der scharfe
populärwissenschaftliche Historiker Karlheinz Desschner auf sich mit seinem Buch Abermals

krähte der Hahn. Eine Demaskierung des Christentums von den Evangelisten bis zu den
Faschisten, Stuttgart 1962; ders., Mit Gott und den Faschisten. Der Vatikan im Bunde mit
Mussolini, Franco, Hitler und Pavelic, Stuttgart 1965.
Jan Rogier, Een zondagskind in de politiek en andere christenen. Politieke portretten 2,
Nijmegen 1980, 313. Siehe auch seinen Artikel «Op- en neergang van het corporatisme», in:
Vrij Nederland, 3. Juli 1971.
Siehe Nelleke Huisman, Wouter Lutkie, en katholiek priester als prediker van het fascisme,
Amsterdam 1981, Magisterarbeit Universität von Amsterdam, 7-20.
Theo Salemink, Krisis en konfessie. Ideologie in katholiek Nederland 1917-1933, Dissertation

Katholische Universität Nijmegen 1980, 339-344. Diese Herangehensweise hat fortgewirkt

in dem Buch von C.P. van Andel, Rome en Jerusalem. Over de veranderingen in de
roomskatholieke sociale leer na Auschwitz, Voorburg 1988.



Orthodoxie und A ufklärung 473

katholischen neoscholastischen Uehre zurück.17 Diese Sichtweise von Lewy,
Rogier und Salemink aus den Jahren 1960 bis 1980 steht in einem gespannten
Verhältnis zu der Hypothese, die ich jetzt, 25 Jahre später, anlässlich neuer,
ausführlicher historischer Forschung präsentiere. Ich verteidige nun die These, dass

die duale Struktur des neoscholastischen Paradigmas gerade eine Versöhnung
der ideologischen Abweisung und der praktischen Akzeptanz der Demokratie,
gerade eine «orthodoxe Modernisierung» ermöglichte.

Katholizismus in den Niederlanden

In diesem Beitrag möchte ich diese Hypothese weiter herausarbeiten, in dem ich

die Konfrontation in der schlimmsten Krisenzeit der dreissiger Jahre untersuche.

Dabei werde ich die niederländische Geschichte erneut als Beispiel benutzen.
Gerade in einer Krisenphase werden gesellschaftliche Haltungen getestet, konigiert,
oder verworfen. War der orthodoxe Katholizismus in dieser Krisenzeit der
niederländischen Geschichte eine Gefahr für Freiheit und Demokratie? Wie kann man
sich erklären, dass manche orthodoxe Katholiken faschistisch, andere dagegen
vehemente Verteidiger der Demokratie wurden? Welche Rolle spielt hier die neoscholastische

Tradition? Wir müssen uns kurz die Vorgeschichte in Erinnerung rufen.

Bekanntlich war im 19. Jahrhundert der ultramontane Katholizismus und
sicherlich die vatikanische Kurie, inklusive Papst Pius IX, aussergewöhnlich
antimodem. Man lehnte die neuen demokratischen Verhältnisse ab und bezeichnete
auch die neuen Freiheitsrechte als gottlos, wie es zum Beispiel in den Enzykliken
«Mirari vos» (1831) und «Quanta cura» (1864) der Fall war. Diesen Antimo-
demismus könnte man fundamentalistisch nennen, weil er im Prinzip die

Anwendung von Macht, Gesetz und Gewalt nicht ausschloss, um die alte, auf Religion

basierte Ordnung wiederherzustellen. Auch in den Niederlanden erhielt dieser

Antimodernismus, trotz einer früheren Zusammenarbeit mit den Liberalen

zur Erlangung einer vollständigen Religionsfreiheit 1848, ab 1860 Einfluss. Dieser

ultramontane Katholizismus war antimodem, antidemokratisch und auch

antisemitisch. Er ging über in den katholischen Integralismus am Anfang des 20.

Jahrhunderts. Diese Bewegung stand in den Niederlanden unter Führung des

Priesters M.A. Thompson. Zwischen 1912 und 1915 war dieser Herausgeber der
Zeitschrift «Rome». Es gelang ihm jedoch nicht eine grosse Gefolgschaft zu
gewinnen. Während des Ersten Weltkriegs wurde er vom Episkopat konigiert. Die

von diesen Integralisten propagierte totale Ablehnung des Liberalismus, der als

«Parasit auf die Lebenssäfte von anderen» mit «seinen polypartigen Tentakeln»

gesehen wurde,18 in Gesellschaft und Kirche spiegelte jedoch die Sichtweise und

Haltung der Mehrheit des modernen sozialen Katholizismus nicht wieder. Diese

Mehrheit folgte eher dem Weg des sozialen Katholizismus, der in den Worten

17
Leo Oosterveen. Van Tegenspraak tot Theologie. Aanzetten tot een materialistische théologie.

Magisterarbeit Universität Nijmegen 1981, 87-88; ders., Katholieken en fascisme, in:
De Bazuin. I.Mai 1981.

18
Rome, 1. April 1913, 283. Eine Auswahl der Artikel von Thompson aus «Rome» wurde als

Buch publiziert: Roomsch Kruydt. Opstellen van Rector M.A. Thompson. Verzameld en

ingeleid door Vincent Cleerdin, 's-Hertogenbosch 1915.



474 Theo Salemink

von Altermatt «antimodern mit modernen Mitteln» war. Ich komme darauf noch
zurück. Neben dem konservativen und integralistischen Antimodernismus aus
dem 19. Jahrhundert und neben der relativen Aufgeschlossenheit des moderneren,

sozialen Katholizismus gab es aber noch eine dritte Richtung unter den
Katholiken. Diese dritte Richtung wird meistens zu wenig beachtet. 1912 wurde in
den Niederlanden in der Zeitschrift «Van Onzen Tijd» von dem unter Einfluss
Léon Bloys zum Katholizismus bekehrten Schriftsteller Pieter van der Meer de

Walcheren die französische Bewegung des «Renouveau catholique» um Léon

Bloy und Jacques Maritain eingeführt.''' Im Ersten Weltkrieg und in den zwanziger

Jahren bekam Bloys Schule vor allem in den Kreisen der Kulturbewegung
der sogenannten «Katholieke Jongeren» starken Zuwachs. In der Historiographie
sind sie zu Unrecht als «neue Integralisten» bezeichnet worden.20 Dies war keine
konservative, sondern eher eine charismatische Bewegung von katholischen
Erneuerem. Diese neuen, leidenschaftlichen Katholiken wurden von der vitalisti-
schen Strömung der neuen Zeit bewegt, richteten sich auf ein radikales
Christentum der Opfer und des Leidens. Sie waren nonkonformistisch, oft antiklerikal,
mystisch und apokalyptisch zugleich, revolutionären gesellschaftlichen Utopien
hingegeben, manchmal politisch links, oft extrem-rechts ausgerichtet. Sie gaben
in gewisser Weise die Unruhe ihrer Zeit wieder, waren in den Worten Léon
Bloys «Pilger zum Absoluten». Ich bezeichne diese Bewegung als charismatische

Erweckung. Sie war ein Abschied vom traditionellen Ultramontanismus, ein
noch auf die Gegenreformation zurückgehender Frömmigkeitskatholizismus aus
der Vorzeit. Sie verkörperte auch eine Form des Widerstands gegen den sozialen
Katholizismus der Säule, der sehr konformistisch war. Ausserdem war sie im
Widerstand gegen die gefestigte Kirche und ihre klerikale Struktur. Die Bewegung

setzte sich zusammen aus einer merkwürdigen Mischung von traditionellen
und vollkommen modernen Aspekten. Was sie propagierte war sicher kein
«freisinniger Katholizismus», wohl eher eine auf Offenbarung, Dogma und Lehrautorität

fundierte Erweckung. Diese charismatische Erweckung der Jungkatholiken

hat in der Krise der dreissiger Jahren sicher nicht immer den demokratischen
Rechtsstaat verteidigt, wie wir sehen werden. Die Frage ist, wieso nicht? Und
warum verteidigte die katholische soziale Bewegung die Demokratie und den
Rechtsstaat hingegen schon, während doch beide orthodox, und sicher nicht
freisinnig waren?

Antidemokratische «Katholieke Jongeren»

Im Interbellum entwickelte sich, wie gesagt, eine charismatische Erweckungsbe-
wegung in den Niederlanden, inspiriert vom Renouveau Catholique und Léon

Bloy. Es waren leidenschaftliche, nonkonformistische «Katholieke Jongeren» die
in der Krisenzeit ihre Kritik am Kapitalismus mit einer Ablehnung der Demo-

19 John M. Dunaway, Jacques Maritain. Boston 1978; Van Onzen Tijd, 12 (1911-1912) 30,
491 —492. Der Verfasser bedankt sich bei Pieter Sol, der an der Katholischen Theologischen
Universität Utrecht zum Thema der Rezeption Léon Bloys in den Niederlanden promoviert.

20 Ludovicus. Rogier/Cornelis de Rooy, In vrijheidherboren. Katholiek Nederland 1853-1953,
's-Gravenhage 1953, 648.



Orthodoxie und Aufklärung 475

kratie, des Rechtsstaats und der Bürgenechte der niederländischen jüdischen
Minderheit verbanden. Sie beriefen sich dabei auf den orthodoxen Inhalt ihres
Glaubens. Aber ausschlaggebend war, dass sie auch eine Transformation der
katholischen Soziallehre durchführten. Sie veränderten die «katholische Soziologie»

in eine «politische Theologie» und gaben so die duale Struktur des
neoscholastischen Unterschieds zwischen Theologie und Philosophie auf. Drei Beispiele
können dies illustrieren. Eine faszinierende Figur in der Landschaft der katholischen

Faschisten war der Priester Wouter Lutkie (1887-1968)."' Lutkie hatte
sich erst im fortgeschrittenen Alter für die Theologie entschieden. Inspiriert von
den französischen antimodemen Schriftstellern Léon Bloy und Ernest Hello und

von dem Konvertit Pieter van der Meer de Walcheren beeinflusst. vertrat er
einen extremen Katholizismus. Auch der österreichische Richard Kralik war ein
Geistesverwandter, ein romantisch-konservativer Katholik, der hunderte Publikationen

über Heilige. Mythen. Sagen und die Geschichte Österreichs schrieb. Kritik

an der Demokratie und vor allem an der niederländischen katholischen
politischen Partei RKSP machte Lutkie zu einem «Homo Novus». Im Faschismus
Mussolinis sah er die politische Verkörperung seines Ideals der «katholischen
Restauration». Die Zeitschrift «Roeping» von Lutkies Freund Dr. Moller, die ab

1922 erschien, publizierte Lutkies bekannten Artikel «Magnanimiteit», ein
Plädoyer für Seelengrösse im Widerstand gegenüber Oberflächlichkeit und Nivellierung

unter Berufung auf den aussergewöhnlichen Léon Bloy, der die holländische

Beklemmtheit nicht teile.22 1930 gründete er unter anderem zusammen mit
den Brüdern August und Hubert Cuypers jr., Söhnen des Komponisten Hubert
Cuypers, die Zeitschrift «Aristo-», später fügte sich auch Bloy-Adept Vincent
Cleerdin (1888-1946) zu ihnen. Die Zeitschrift existierte bis 1965.

Ein zweites Beispiel ist die 1934 gegründete Zeitschrift «De Nieuwe Gemeen-

schap», eine Abspaltung der eher offenen und demokratischen literarischen
Zeitschrift «De Gemeenschap», auf die ich noch zurückkomme. Die neue Zeitschrift
sympathisierte mit den faschistischen Bewegungen «Verdinaso» und «Zwart
Front». Es war vor allem Rektor H.J.J. van Schaick, der in dieser Zeitschrift eine

organische Gesellschaftsauffassung befürwortete, mit einer «gesunden Moral»,
einem kräftigen Familienleben und mit Betriebsschaften (keine «Klaßengegen-
sätze»), die die Brücke zwischen Individuum und Staat sein sollten. Dennoch
streift diese Auffassung manchmal faschistische Sympathien. Unter Verweis auf
Thomas von Aquin sieht er eine Alleinherrschaft einer Person als Ideal: «Bei
Thomas heisst Monarchie: die Führung von einem; Mussolini ist also laut Thomas

der Monarch Italiens, nicht Victor Emmanuel.»23 Van Schaick verband mit
skrupulöser Sorge um Anstand den Argwohn gegen Juden. Das Kino des «Ost-

21 L.H.M. Joosten. Katholieken en fascisme in Nederland 1920-1940. Hilversum und Antwerpen

1964. 23-26: Huisman, Wouter Lutkie (wie Anm. 15); Wim Zaal. De herstellers: lotge-
vallen van de Nederlandse fascisten en van Wouter Lutkie's tijdschrift Aristo-. Utrecht 1966.

22
Roeping. 3(1924). 55Iff.

"' Rector H.J.J. van Schaick. De Staat in gebreke, in: De Nieuwe Gemeenschap, 1 (November
1934. 11). 562-573, vor allem 571. Siehe auch seine Broschüre «Over het staatsbestuur», die
1935 von «De Nieuwe Gemeenschap» herausgegeben wurde. Van Schaick publizierte auch
in der Zeitschrift «Aristo». Jan Derks äusserte ähnliche Ideen in «Fascisme». Broschüre «De
Nieuwe Gemeenschap» 1935.



476 Theo Salemink

Juden» Tuschinksy und das jüdische Kabarett trügen zur Sittenlosigkeit bei.
meinte er."4 Neben dieser alles in allem noch gemässigten Richtung zeichnete
sich innerhalb «De Nieuwe Gemeenschap» schon bald eine andere Richtung mit
einer ganz anderen Prosa ab, drohend und martialisch und in einen äusserst

aggressiven Antisemitismus mündend. Albert Kuyle erreichte wohl den Gipfel
der antisemitischen Hasstiraden. «Albert Kuyle» war Pseudonym für Louis
Maria A. Kuitenbrouwer (1903-1958). Was seinen Stil betrifft war er ein moderner

Literat, wie aus seinen Gedichtbänden «Seinen» (1924) und «Songs of Ka-
lua» (1927) hervorgeht. Im Januar 1937 löste sich «De Nieuwe Gemeenschap»
ohne Angabe von Gründen auf.

Ein drittes Beispiel dieser merkwürdigen Vermischung von leidenschaftlichem

Katholizismus und totalitären Sympathien ist der Schriftsteller Ernest
Michel (1899-1960). Ein Aufenthalt in Paris brachte ihn zur Bewunderung der
«Action Française», als Konespondent in Rom 1926 verehrte er Mussolinis
«Heroik». In den folgenden Jahren würde er kurze Zeit in den Kartäuserorden
eintreten." 1932 publizierte er «Neocommunisten». In diesem Buch von Michel,
das manchmal einen ziemlich hysterischen Ton hat, spricht ein katholischer Führer

zu etwa tausend Arbeitern in einer Mischung aus Antiklerikalismus und
leidenschaftlichem Katholizismus. Vor allem das soziale Engagement ist auffällig:
«Falls morgen fünfzig unserer leidenschaftlichsten Anarchisten und fünfzig
unserer reinsten, schlichtesten Kommunisten in Amsterdam vor der Hostie knien
würden, so würden nicht nur die protestantischen Bänke dieses katholischen
Kirchenschiffs zersplittern, sonder der Boden unter unseren Füßen würde dröhnen
und ein paulinisches Feuer würde überall den Schmutz, in dem wir jetzt sitzen, in
Flammen setzen.»" Das Buch wurde von Mgr. Diepen, Bischof von Den Bosch,
verboten, und der Autor wurde von den Sakramenten ausgeschlossen. Im Laufe
der dreissiger Jahre wurde er Mitglied bei der faschistischen Bewegung «Verdi-
naso» und äusserte sich antisemitisch.

Ernst Michel blieb in Bewegung."8 Unter Einfluss Jacques Maritains distanzierte

er sich vom Faschismus, 1937 brach er mit «Verdinaso» und begegnete in
Rom einem zum Katholizismus bekehrten jüdischen Schriftsteller, Renée
Schwob und dem Bekämpfer der Nazis Pater Muckermann.2'' Michel orientierte
sich an orientalischer Weisheit und an apokalyptischen Vorhersagungen, die mit
der Marienerscheinung in La Salette verbunden waren. Das so genannte
«positive Christentum» des Faschismus sei unwahr, obwohl er zugab, sich eine Weile

mitreissen und betrügen gelassen zu haben, «aber ich musste erfahren, dass

alle faschistische Suggestionen über die Größe des Menschen (in der Natur) in

De Nieuwe Gemeenschap. 1934, 6, 339.
25

Möglicherweise unter Einfluss Pieter van der Meer de Walcherens. der 1927 über die
Kartäuser in «De Tijd» schrieb.
Ernest Michel. Neo-communisten, uitgeverij De Christophore, Maiden 1932; zweite Auflage
um einen Bericht über die Unterhaltung von Bischof und Autor erweitert.
Michel. Neo-communisten (wie Anm. 26), 17.

Adriaan Venema, Schrijvers, uitgevers & hun collaborane, 2: de harde kern. Amsterdam
1989, 270-301; Zaal, De herstellers (wie Anm. 22), 249-250; Hermine Michel-Ypma, Le-
vensbeeld van Ernest Michel, Nijmegen 1986.

" Michel-Ypma. Levensbeeld (wie Anm. 28), 58-61.



Orthodoxie und Aufklärung 411

sich verderblich sind»/" Er war nun ein feuriger Bewunderer Papst Pius X., der
1914 mitten auf dem Schlachtfeld ein Kreuz habe aufstellen wollen, aber, so

Michel, von seinen eigenen Kardinal ermordet worden sei. Michel entwickelte
einen esoterischen Katholizismus, in dem Spekulationen über das Mann-Frau-
Verhältnis in Bezug zur Trinität eine prominente Rolle spielten, während er sich

auch von Ghandis Gewaltlosigkeit beeindruckt zeigte. 1940 änderte er seine

Meinung erneut und trat der nationalsozialistischen Partei NSB bei. Wegen
seiner besonderen Gabe zur Begeisterung der Jugend war er dort beim «Nationale

Jeugdstorm» tätig, was ihn mit dazu veranlasste seine Frau zu verlassen."
Auch gründete er die Propagandazeitschrift «Volk van Nederland», in der er

eigene Texte publizierte, die in germanisch-rassistischer Mystik schwelgten. Seine

Texte wurden immer hysterischer: «Oh, Mutter der Germanen, es ist ein Schwert

geflogen um Ihre Hüften. Rücke mit Glück voraus. Ihre Kinder sind Riesen!»
Des Streites über Finanzen wegen wurde er aus der nationalsozialistischen

Partei NSB verwiesen und verarmte. Seine Manuskripte ((Het blonde bloed» und
«Het Godsidee der grote ariërs» und seine «Entdeckung», dass Jesus ein Arier
war, haben nie das Licht der Welt erblickt. Bei der Befreiung sprach er im
Namen seines Dorfes den Kanadiern zu, anschliessend wurde er jedoch interniert.
Nach dem Krieg wurde er in einem psychologischen Bericht als eine pathologische

Person bezeichnet. Er bekam eine milde Strafe: sieben Monate Gefängnis,
die mit seinem Vorarrest zusammenfielen. Danach warf er sich in den Buddhismus

und entfernte sich eine Weile vom Katholizismus. Er hielt aber den Kontakt
zu Pastor Bremen, Abt Tholens vom Slangenburg und zu dem Priester René

Klinkenbergh, bei dem er sich über seine Isolierung beklagte, aufrecht. Er starb

katholisch und wurde auf dem Friedhof der Benediktiner Abtei in dem Slangenburg,

unweit von Doetinchem, begraben.
In dieser Bewegung der «Katholieke Jongeren» kam eine charismatische

Variante der katholischen Orthodoxie zum Vorschein, die sich mit einer totalitären

Zuspitzung der katholischen Soziallehre zu einer Lehre eines korporativen
Staates verband, die nicht nur eine moderne Kultur und Ideologie ablehnte,
sondern auch den demokratischen Rechtsstaat und die Bürgenechte der niederländischen

jüdischen Minderheit. In diesem Denken ist, so stelle ich fest, die
Dualität der Theologie und der säkularen Philosophie verschwunden und der Kor-
poratismus einer «Soziologie» transformiert zu einer «politischen Theologie».
Unter dieser politischen Theologie, von dem Rechtsphilosophen Carl Schmitt in

der Zwischenkriegszeit in Deutschland auf besondere Weise gestaltet, verstehe
ich die Denkform, die ohne Vermittlung einer auf allgemeinem menschlichem
Verstand basierenden Philosophie und Sozialwissenschaft Prinzipien für eine
gesellschaftliche und politische Ordnung direkt einem orthodoxen Glaubensinhalt
entnimmt. Bisher scheint die Bewegung der Jungkatholiken das vorher erwähnte.

Ernst Michel, Een andere dynamiek, Uitg. De Christophore. Gennep (L.), 1938, 21. Vgl. Das

angekündigte aber nie erschienene: ders., De bouwers of Regel der Dietsche Apostolische
Gemeenschap. Een wegw ijzing uit latijnsche sleur naar dietsche beleving.
Michel-Ypma, Levensbeeld (w ie Anm. 28), 65.
Ons blinkend bloed, zitiert in Venema. Schrijvers (wie Anm. 28), 294.

Michel-Ypma, Levensbeeld (wie Anm. 28).



478 Theo Salemink

auf Kant zurück gehende Axiom zu bestätigen, die Prämisse nämlich, dass ein
orthodoxer Glaube an sich eine Gefahr für Freiheit und Demokratie ist. Hier
überschneiden sich Orthodoxie und Fundamentalismus und führt eine politische
Theologie zu einer politischen Gefahr für den demokratischen Rechtsstaat und zu
Kollaboration mit faschistischen und nationalsozialistischen Bewegungen.

Demokratische «Katholieke Jongeren»

Nicht alle Mitglieder der «Katholieke Jongeren» aus der Tradition von Bloy
Hessen die Demokratie fallen und griffen die Bürgerrechte der jüdischen
Minderheit an. Es entwickelte sich auch ein demokratischer Flügel der Jungkatholiken

um die Zeitschrift «De Gemeenschap», der sich zusammensetze aus Personen

wie Anton van Duinkerken, die gerade aus einem «feurigen, nonkonformistischen

Glauben» bedingungslos die Demokratie verteidigten, den katholischen
Flirt mit dem Faschismus missbilligten, die Juden als «Teil unseres Volkes»
akzeptierten und den Antisemitismus als mit dem Katholizismus unvereinbar
ablehnten. Hier spielte nicht die politische Theologie eine ausschlaggebende Rolle,
sondern die Schöpfungstheologie, die die universelle Gleichheit aller Menschen
betont, da sie als «Ebenbild Gottes» geschaffen seien. Man könnte dies eine
prophetische Theologie nennen, die über eine soziale Philosophie in eine Anthropologie

und Gesellschaftssicht mündete, die die Gleichheit und Würde aller
Menschen betonte, auch die der verfolgten jüdischen Minderheit. In diesem Kreis
bestand die duale Struktur des Denkens fort, obwohl die Theologie radikaler, und
die katholische Soziallehre kritischer wurde.

Anton van Duinkerken, eine Zeitlang Mitglied des nicht konfessionell gebundenen

«Comité van Waakzaamheid», publizierte 1936 seinen Essay «Katholicis-
me en nationaalsocialisme».34 Van Duinkerken kritisierte die anderen Jungkatholiken.

Er verstand ihren Nonkonformismus, aber nicht ihre Annäherung an
Faschismus und Nationalsozialismus. Für ihn ging es um eine Wahl zwischen
«Religion und Dämonie, das heisst eine Wahl zwischen Wahrheit und Lüge,
zwischen Vernunft und tierischem Verhalten, zwischen Zivilisation und Barbarismus,
zwischen Behenschung und Entartung der Instinkte, zwischen Christus und der
Welt». Der «katholische Jugendliche» könne sich aus «romantischen Erwägungen»

sehr wohl zum Faschismus und Nationalsozialismus hingezogen fühlen, aber
er könne «diese romantische Sehnsucht seinem Gott und seinen Nächsten gegenüber

nicht verantworten». Den Antisemitismus sah er im Widerspruch zu «der
Mystik des Christentums» und ihrer Lehre «der universellen Liebe». Er meinte,
dass der in der Schöpfung und in der Offenbarung fundierte «Universalismus [...]
die Basis der katholischen Gemeinschaftsmystik [sei], die im Institut der Kirche
von Christus selbst zum sichtbaren Ausdruck gebracht wurde».35 Van Duinkerken
schickte seine Broschüre dem Erzbischof Jan de Jong, der ihn vorher gebeten
hatte aus dem Komitee auszutreten. De Jong reagierte positiv auf die Broschüre.

Anton van Duinkerken. Katholicisme en nationaalsocialisme, Assen 1936.
35 Van Duinkerken. Katholicisme en nationaalsocialisme (wie Anm. 34), 17-19; ders. (Hg.). Het

Christendom bedreigd door rassenwaan en jodenhaat. Een internationaal protest. Amsterdam
1936.



Orthodoxie und Aufklärung 479

Es stellt sich eine fundamentale Frage: Wie versöhnte Van Duinkerken seinen
orthodoxen Glauben mit einer Verteidigung der politischen Gestalt der Moderne,
mit der liberalen Demokratie in den Grenzen eines Nationalstaats? Van
Duinkerken tat etwas anderes als die antidemokratischen Jungkatholiken. Er führte
keine Reduktion zu einer politischen Theologie durch. Elementar war für ihn die
klassische Schöpfungslehre, welche die Schöpfung aller Menschen als Gleichgestellte

beinhaltet, als Kinder eines Elternpaares und nach dem Ebenbild Gottes

(Imago Dei). Diese universalistische Schöpfungslehre zwingt den Katholiken
zum Antifaschismus, zur Ablehnung der Rassenlehre und zur Verteidigung der

Bürgenechte der jüdischen Minderheit. Hier führt eine prophetische Theologie,
aus dem Herzen einer orthodoxen Lehre entsprungen, zu einem humanitären
Mitgefühl mit einer verfolgten Minderheit und zu einer humanitären Verteidigung

der Demokratie. Van Duinkerken war des Weiteren sicher nicht ökumenisch

gesinnt und auch nicht freisinnig: Er war davon überzeugt, dass der
Protestantismus im 20. Jahrhundert untergehen würde und polemisierte mit anderen

geistigen Strömungen seiner Zeit unter dem (nach dem Vorbild von Chestertons
((Heresies» ironisch gemeinten) Titel: «Hedendaagse ketterijen» («Gegenwärtige
Ketzereien»).36

Katholische Sozialbewegung

Richten wir die Aufmerksamkeit auf die Hauptströmung des katholischen Milieus

in den dreissiger Jahren, vor allem innerhalb der katholischen Säule. Diese

Strömung war antifaschistisch, verteidigte die parlamentarische Demokratie und
die Bürgerrechte der jüdischen Minderheit und entschied sich für eine mehr oder

weniger weitgehende «Ordnung» der kapitalistischen Wirtschaft innerhalb des

Rahmens einer demokratischen Ordnung, von einer katholischen Soziallehre
inspiriert. Im übrigen war man ziemlich konservativ, Zusammenarbeit mit der
sozialdemokratischen Politik eines «Plans der Arbeit» (1935), einer Art niederländischen

«New Deals», war ausgeschlossen. In der Monatszeitschrift «De R.K.
Staatspartij», der Parteizeitung der katholischen Partei RKSP, wurde die
parlamentarische Demokratie als der niederländischen Geschichte und Kultur zugehörend

verteidigt. Man entschied sich nachdrücklich für eine konstitutionelle
Demokratie.37 In ihrem «Manifest» Ende 1933 schrieb die RKSP: «Deshalb richtet die
katholische Partei sich entschieden gegen jede Form der Diktatur.»38 Man wollte in
den Niederlanden keinen «totalitären Staat», eine Wende wie die deutsche wäre eine

«Katastrophe», so der Artikel «Corporatieve maatschappij, corporatieve Staat».39

Diese demokratische Entscheidung wurde im Laufe der dreissiger Jahre eher
stärker als schwächer. Im März 1935 ging die politische Monatsschrift hart ins

Gericht mit der Tageszeitung «De Maasbode». Diese katholische Zeitung hatte
Mussolini gelobt, der in Rom den Stadtrat auf korporativer Grundlage
zusammengestellt hatte. Der 1935 publizierte Entwurf eines Allgemeinen Grundsatz-

'6 Anton van Duinkerken, Hedendaagse ketterijen, Hilversum 1929.
" De R.K. Staatspartij (RKS). 2 (1933) 8.
,8 RKS 2 (1933) 10.
19 RKS 2 (1933) 12.



480 Theo Salemink

Programms der RKSP, aus dem ein Jahr später das «Allgemein Staatliche
Programm» entstand, entschied sich prinzipiell für die parlamentarische Demokratie
und gegen jede Form der Diktatur. Auch aus dem «Bijzonder Program van
Actie» aus 1937 war Ähnliches zu entnehmen.40

Die Entscheidung für eine korporative Gesellschaft im Rahmen eines
demokratischen Rechtsstaats basierte in dieser Hauptströmung des katholischen Milieus

nicht auf einer politischen Theologie, sondern auf einer «katholischen Soziologie»

in der Tradition von Heinrich Pesch, Johannes Messner und Oswald von
Nell-Breuning. Pesch wurde in den Niederlanden von dem katholischen Politiker
und Anwalt P.J.M. Aalberse (1871-1948) eingeführt. Aalberse wurde 1903

Parlamentsmitglied, 1904 Direktor der von ihm gegründeten «Katholieke Sociale
Actie» (KSA), Dachverband für die neuen sozialen Organisationen und Initiativen

aus dem Katholischen Milieu in Leiden, Redakteur des «Katholiek Sociaal
Weekblad» und «Sociale Studien», 1916 Professor in Delft, 1918 Minister. Er
würde 1931 Nolens als politischem Führer der katholischen Partei RKSP
nachfolgen. In den dreissiger Jahren bestimmte er das Bild des politischen Katholizismus

in den Niederlanden. Es waren die von Aalberse redigierte Zeitschrift
«Sociale Studien» und der mit ihr verbundene Verlag in Leiden, die immer wieder

die Ideen von Pesch in den Niederlanden verbreiteten.41 1907 gab Aalberse
eine Kurzfassung des «Solidarismus» von Pesch heraus, die auf mehreren
deutschen Publikationen aufbaute.42 Heinrich Pesch S.J. (1854-1926) fing noch
1901, siebenundvierzig Jahre alt, bei den bekannten Ökonomen Gustav Schmoller,

Max Sering und Adolph Wagner ein Ökonomiestudium an. Nach seinem
Ökonomiestudium in Berlin begann er sein «Lehrbuch der Nationalökonomie»
zu schreiben, von dem 1904 der erste Teil erschien, der letzte, fünfte Teil 1923.
Pesch basierte seinen Solidarismus, so Aalberse, auf einer Schöpfungstheologie.
Der Mensch sei, meinte Pesch, nach dem Ebenbild Gottes geschaffen (1. Mose
1,27). In seiner Beziehung zu Gott sei er nur anwesend, um Gott zu verhen-
lichen, ihm «zu dienen auf Erden und ihn jenseits ewig zu betrachten». Aber auf
Erden erfülle der Mensch als «imago dei» seine religiöse Berufung als ein «freies,

selbständiges Wesen, Hen über sein Handeln, eine Person, ein Individuum».
Um diesen Dienst auf Erden zu realisieren, hätte der Mensch seine Arbeitsfähigkeit

bekommen und lebe in einem sozialen Rahmen. Deshalb gelte das Primat
der Arbeit, aber auch der soziale Charakter der Gesellschaft. Auf diesem Axiom
aufbauend entwickelten Pesch und Aalbers eine ausführliche katholische Soziologie,

in der der Willkür des Liberalismus/Kapitalismus und dem Zwang des
kollektiven Sozialismus gegenüber ein «dritter Weg» entworfen wurde. In diese

RKS 6 (1937) 12. Siehe für mehr Informationen meine Untersuchung in meinem demnächst
erscheinenden Artikel «Katholisches Milieu und demokratischer Nationalstaat. Orthodoxe
Modernisierung in den Niederlanden» im von Urs Altermatt und Franziska Metzger
herausgegebenen Sammelband «Religion und Nation».
P.J.M. Aalberse. Opkomst. bloei en verval der gilden/naar Heinrich Pesch. Leiden 1912:
ders.. Libéralisme, socialisme en katholieke Staats- en maatschappijleer/vrij bewerkt naar
Heinrich Pesch. Leiden 1908: ders.. De Christelijke sociologie in vijf en twintig Stellingen.
's-Hertogenbosch 1904: Heinrich Pesch S.J.. Solidarisme of de grondslagen der volkshuis-
houdkunde (sociale economie). Met eene inleiding van Joh. C. Aalberse pr., Leiden 1907.
Pesch. Solidarisme (wie Anm. 41).



Orthodoxie und Aujklarung 481

doppelte Struktur des Denkens passte für Aalbers und die Seinen eine Verteidigung

der liberalen Demokratie im Rahmen des Nationalstaats, obwohl man sich

um die Auswüchse sorgte, und eine Verteidigung der Bürgenechte der jüdischen
Minderheit.

Johannes Veraart (1886-1955)

Innerhalb der Hauptströmung des sozialen Katholizismus in den Niederlanden
blieb die katholische Lehre in einer doppelten Angst gefangen, sowohl vor
radikalem Liberalismus als vor radikalem Sozialismus. Die Integration in die moderne

Gesellschaft war eine konservative Integration: Nur gemässigte Kritik am
Kapitalismus, eine von einer gesellschaftlichen Elite getragene Demokratie, Abkehr
von Kommunismus und Sozialdemokratie, Scheu vor moderner Kultur. Es gab in
den dreissiger Jahren auch einen katholischen Politiker, der eine radikale Variante

der «orthodoxen Modernisierung» erprobte. Bei ihm wurde in voller Schärfe
klar wie dieses Modell der «orthodoxen Modernisierung» zu einer unbedingten
Verteidigung der liberalen Demokratie im Rahmen eines Nationalstaats und zu
einer Verteidigung der Bürgenechte der Minderheiten führen kann. Obwohl er
von der charismatischen Erweckung der «Katholieke Jongeren» und Léon Bloy
bewegt wurde, verhinderte er die Erscheinung einer «politischen Theologie»
antidemokratischer Prägung. Bei ihm wurde charismatisch-orthodoxer Glaube
verbunden mit säkularer, demokratischer katholischer Ökonomie und Soziologie.
Dieser Politiket war Johannes A. Veraart 1886-1955).41 Veraart wurde 1886 in
Amsterdam als Sohn eines Spediteurs geboren. Er studierte an der Universität
Amsterdam Jura. In seiner Studentenzeit 1904-1910 erschien, sagte er später,
«Léon Bloy auch für unseren Club in Majestät, und jedes neue Werk (vor allem
jedes neue Tagebuch) eroberte den Geist und das Herz von uns (Jugendlichen»).44
1910 promovierte er mit der Disseration «Arbeitslohn». Bis zum Ende des Ersten

Weltkriegs war er Berater des Niederländischen Bundes der Buchdruckereien

(NBvB). Am Ende des Krieges drohte die soziale Agitation auch in die Niederlande

überzugreifen. Die Unternehmer in den Niederlanden schienen aus Angst
bereit zu einer gewissen Form der Betriebsorganisation und Mitbestimmung der
Arbeiter, wenn die Sozialisten und Kommunisten so nicht an die Macht kämen. An
Ostern 1919 gelang es Veraart, die organisierten katholischen Arbeiter, Bauern,
Mittelständische und Unternehmer einen «R.K. Centrale Raad van Bedrijven»
(«Katholischer Zentralrat für Betriebe») gründen zu lassen. Als die sozialistische

Bedrohung ausfiel, starb diese katholische Initiative einen sanften Tod (1922).
Veraart war inzwischen am 1. Januar 1919 in Delft Professor für Handelsrecht,

Nationalökonomie, Arbeits- und Fabrikgesetzgebung sowie Bergwerkrecht
geworden. Er machte sich einen Namen mit katholisch-philosophischen Büchern

43 Johannes Charité. Biografisch woordenboek van Nederland, 1. Teil, 's-Gravenhage 1979,
601-604; Theo Salemink, Katholieke kritiek op het kapitalisme 1891-1991, Amersfoort/
Leuven 1991, 108-119; Sjef Schmiermann, Prof. Dr. J.A. Veraart (1886-1955). Een
recalcitrant katholiek democraat. in: Jaarboek van het Katholiek Documentatiecentrum, 20 (1990),
122-142.
Johannes A. Veraart, De school van Léon Bloy, in: Roeping, 4 (1932), 253.



482 Theo Salemink

über wirtschaftliche Betriebsorganisation und Mitbestimmung. Er befürwortete
eine korporative Wirtschaftsordnung, jedoch in einer parlamentarischen Demokratie

und in einer unabhängigen Gewerkschaft verwurzelt. Einen korporativen
Staat lehnte er entschieden ab. Er war ein Demokrat mit Leib und Seele. In den

zwanziger Jahren wurde er politisch aktiv in der Römisch Katholischen Staatspartei

(RKSP), er war von 1925 bis 1929 Parlamentsmitglied, Vorsitzender des

«Verbond (St. Michael»), 1923 gegründet, ein progressiver Flügel in der damaligen

katholischen Partei. 1929 verlor er sein Mandat für die RKSP. Aus
Enttäuschung über den konservativen Kurs der RKSP trat er am 9. Dezember 1932

aus der Partei aus und wurde Vorsitzender der «Katholieke Democratische Par-

tij» (KDP). Als es der KDP bei den Parlamentswahlen 1935 nicht gelang, einen

nennenswerten Teil der katholischen Wählerschaft an sich zu binden, trat Veraart
als Vorsitzender zurück. Später kehrte er zur RKSP zurück.

Der katholische Ökonom und Politiker Johannes Veraart war ein schwieriger,
leidenschaftlicher, intransigenter, radikal-progressiver Professor, ein Abenteurer
und Bukanier, ein Enfant terrible. Er war ein Mann, der wenig zu Kompromissen
neigte, behaupten ältere Katholizismusforscher.45 Dieser Charaktermord der
Historiker verhüllt, dass der Demokrat Veraart eine aussergewöhnliche Rolle in der
katholischen Diskussion über Krise, Demokratie und Antisemitismus spielte.
Veraarts Sicht des Faschismus und Nationalsozialismus war prinzipiell.46 Er
brachte die modernen Diktaturen in Zusammenhang mit der Krise des Kapitalismus.

Im 20. Jahrhundert sei ein «nationaler Kapitalismus» entstanden, der ab 1929

in grosse Schwierigkeiten geraten sei.47 Die Konkunenz würde jetzt mit politischen

Mitteln der einzelnen Staaten ausgetragen, was einer Politisierung der
Wirtschaft gleichkäme: «Der Nationalkapitalismus griff in äußerster Gefahr zum einzigen

Mittel um sein Fortbestehen so lange wie nur möglich zu sichern: die nationalen

Diktaturen», schrieb er in «Joden van Nederland» (1938).4 Er wollte nichts
von den vagen Sympathien mancher Jungkatholiken für den politischen Korpora-
tismus im italienischen Faschismus, im östeneichischen Klerikalfaschismus und
im Nationalsozialismus wissen. Zugleich war er ein treuer Kirchensohn, von der
übernatürlichen Wahrheit des Katholizismus völlig überzeugt. In mancher
Hinsicht könnte man ihn als den niederländischen Jacques Maritain bezeichnen.

Duales Denken und Demokratie

Alle Katholiken waren damals orthodox in «übernatürlichen Angelegenheiten».
Auch Veraart war orthodox. Er akzeptierte Offenbarung, Dogma und päpstliche
Lehrautorität, dem materialistischen Geist seiner Tage entgegen. So schrieb er in

Rogier/de Rooy. In vrijheid herboren (wie Anm 20), 625; Joosten, Kathclieken & Fascisme
(wie Anm. 21)] 180; J.P. Gribling, Willem Hubert Nolens 1860-1931. Uit het leven van een
priesterstaatsman, Assen 1978. 144.
Siehe eine ausfuhrlichere Beschreibung: Theo Salemink/Bert van Dijk. Crisis, fascisme en
militarisme. De katholieke democraat J.A. Veraart (1886-1955), in: Henk Manschot u.a.,
Door gerechtigheid vrede, Hilversum 1984, 55-75.
Johannes A. Veraart, Nationaal-Kapitalisme, in: Roeping, 15 (1936). 136-143.
Johannes A. Veraart, Joden van Nederland, Hilversum 1938,40.



Orthodoxie und Aufklärung 483

seinem Buch «Joden van Nederland» von 1938 provozierend: «Gott hat zu
Abraham gesprochen.» Diese Tatsache vereinige Katholiken, Protestanten und
Juden den Materialisten und denjenigen, die vom Glauben abgefallen seien, gegenüber.

«Die Wahrheit ist aus den Juden», meinte er nach Léon Bloy, und diese
Wahrheit scheine als das «Licht und Leben für die Menschheit». Sie hat, aus
übernatürlicher Perspektive. Wert über allen Werten: «Der Löwe Judas ist Jesus

Christus. Er ist der König der Juden, der Jude unter allen Juden. Seine unbefleckt
empfangene Mutter, die heilige Magd Maria - die Jüdin! - ist die Königin des

Himmels und der Erde. In der Heiligen Nacht, nun bald zweitausend Jahre her,
hat Sie dem Gottesmenschen das Leben geschenkt. Außer Diesem lässt sich
nichts erhoffen für Zeit oder Ewigkeit. Alle Weisheit außer Ihm ist Venücktheit.
Alle Wissenschaft, die nicht zu Ihm führt, gehört zur (inania>, von der im Heiligen

Offizium der Heiligen Nacht die Liturgie der Römisch-Katholischen Kirche
klagend und spottend fragt: (Wieso haben die Völker daran gedacht?)»44
Aufgrund dieser orthodoxen Wahrheit forderte Veraart kurz nach dem Novemberpogrom

1938, dass der Katholik es als eine «zärtliche Aufgabe» sehen müsse, von
Offenbarung und päpstlicher Lehre auferlegt, für die Juden als «Volk Gottes» zu

sorgen. Dies war für Veraart das übernatürliche Argument für das gesellschaftliche
Handeln in seiner Zeit, für die Juden als «Volk Gottes» einzutreten. Hier schätzte

er weiter die geistliche Wahrheit von Bloy: «O, die heisse Liebe und kniende
Ehrfurcht des erzkatholischen Bloys für das auserwählte und verworfene Volk!»50

Aber diese Argumentation ist nur die eine Hälfte der Wahrheit. Daneben setzte

er sich aufgrund seiner katholischen «Soziologie» und aus dem Katholizismus
als «Weltmacht» - zu lesen als soziale Bewegung - politisch für die Demokratie
und die Menschenrechte und gegen Judenverfolgung und Antisemitismus ein, weil
Juden «Teil unseres Volkes sind» und als Minderheit unangreilbare Bürgerrechte
haben. So erschien bei Veraart eine doppelte Argumentierung: aus einer offenbarten

Wahrheit und aus seiner säkularen, politischen Analyse in einem sich
verändernden historischen Kontext. Eine übernatürliche und eine natürliche Wahrheit.

Man fragt sich, wieso «andere Katholiken», vor allem die kulturelle Bewegung

der «Katholieke Jongeren», die ebenso wie Veraart ihre Wurzeln in dem
charismatischen Katholizismus haben, nicht zu einer politischen Solidarität mit
der jüdischen Minderheit kamen, die Demokratie nicht verteidigten, und wie sie

dazu kamen dem Faschismus sympathisch gegenüberzustehen. Ob man einem
orthodoxen Glauben anhängt oder nicht, ist dabei nicht der ausschlaggebende
Faktor, Veraart war ja ebenso orthodox. Ausschlaggebend war, dass Veraart und
die Hauptströmung des katholischen Milieus eine duale Denkstruktur innehatten.
Diese Denkstruktur war im Falle Veraarts zu den äussersten Konsequenzen
entwickelt worden. Ich werde versuchen den Unterschied klar herauszuarbeiten.

Veraart, und mit ihm in weniger radikaler Form viele katholische Schriftsteller

aus der Mitte, nutzte ein duales Paradigma, in der Offenbarung und Ratio
zwei Quellen der Wirklichkeitserkenntnis sind. Ratio ist in dieser Struktur ein

autonomer, allgemeiner «Sinn», für christliche nicht anders als für nichtChrist-



484 Theo Salemink

liehe Menschen. Johannes Veraart unterschied zwei grosse Domänen und zwei
Formen der Kenntnis: Natur und Übernatur, rationale Kenntnis und offenbarte
Wahrheit.M Man mache einen Fehler, wenn man diese Offenbarungswahrheit
direkt und total auf die Geschichte und auf die Ordnung der Gesellschaft
anwendet, sagte er. Dies entspricht in meiner Terminologie dem Modell einer
«politischen Theologie». Veraart wünschte sich mehr Respekt für die Eigendynamik
der Geschichte und der Gesellschaft. Er nannte seine Vorgehensweise «Parallelismus»:

«Gleichlaufend ziehen die sozialökonomische Ordnung und das geistige
beben voran», sagte er. Er bestand auf einer säkularen Analyse der Ökonomie
und befürwortete eine präzise Kenntnis der immer neuen, veränderlichen
historischen Erscheinungsformen, von Feudalismus zu Kapitalismus: «Immer neue
Umstände erfordern immer neues und anderes Handeln». Er meinte, dass in
katholischen Kreisen, auch in der Schule um Bloy, ein doppelter Fehler gemacht
wurde. Einerseits wurde auf der Offenbarung und auf dem Glauben basierend
eine «absolute Gesellschaftsordnung» entworfen, die sich keine Rechenschaft

gegenüber der Historizität der Gesellschaft gab. Andererseits wurde eine
bestimmte historische Ordnung, vor allem die des Mittelalters, zum theologischen
«Ideal des Katholizismus» erhoben. Letzteres sei nicht nur eine Verkennung der
Wirklichkeit des Mittelalters, meint er, sondern auch ein falscher Glauben daran,
dass eine historische Entwicklung sich umkehren Hesse. Die Kritik der Schule

von Bloy hätte auf gesellschaftlichem Gebiet nur «Anarchie und Individualismus»

erzeugt, die « in der Unordnung der letzten Tagen, Vorboten schlimmer
Erprobungen, ja von dem von ihnen romantisch erschaffenen Jüngsten Tag!»
schwelgen würden und inspiriert seien von einer «phantasierten absoluten

Ordnung» und sich nach «dem idealisierten Mittelalter» zurückersehnten.
Die Ursache dieser gesellschaftlichen Verirrung lag nach Veraart in der

totalitär-religiösen Denkform, in der Offenbarung und Ratio. Religion und
Gesellschaftsleben sich überschnitten. Er kritisierte diese totalitäre Reduktion des
katholischen Denkens in der Schule Bloys heftig. Bloy hätte keine eigene
Gesellschaftsanalyse, dadurch würde seine leidenschaftliche Orthodoxie totalitär und

gefährlich in den Händen eines Grossteils seiner Gefolgschaft, meinte Veraart. In

meiner Terminologie bedeutet dies: Das Auftreten einer politischen Theologie,
die Offenbarung und Geschichte, Dogma und Analyse direkt auf einander
bezieht, hat in der Krise der Zwischenkriegszeit zu gravierenden Fehlem geführt.
Hier wurde Orthodoxie zu einer Gefahr für Freiheit und Demokratie. Im Falle
Veraarts wurde Orthodoxie, ermittelt über eine parallele «Soziologie», eine kritische

Kraft zum Erhalt der Freiheit und der Demokratie und zur Verteidigung der

Bürgenechte und Menschenrechte der jüdischen Minderheit. Die Betonung der

Eigendynamik der Geschichte und der Gesellschaft implizierte in seinem Fall
aber nicht, dass Offenbarung, Dogma, Papst und Kirche keinen direkten Einfluss
auf politisches und gesellschaftliches beben mehr nehmen sollten. Veraart war
kein freisinniger Katholik, der den Einfluss des Glaubens nur über das individuelle

Gewissen laufen lassen wollte. Die katholische Kirche hatte im Gegenteil

'' Basiert auf: Johannes A. Veraart. Kapitalisme en katholicisme. in: Roeping. 10 (1931-2).
13-50; ders.. De school (wie Anm. 44). 253-259; ders.. Joden van Nederland (wie Anm. 48).
Einleitung und 1. Kapitel. 5-24.

" Veraart. De school (wie Anm. 44). 257.



Orthodoxie und Aufklärung 485

als Institution eine Rolle zu spielen. Er unterscheidet eine doppelte Gestalt der
Kirche: die Kirche als «Offenbarungsmacht» und die Kirche als «Weltmacht».
Die katholische Kirche sei. an die Phasen der Geschichte angepasst, eine
gesellschaftliche Institution, die nicht nur für das übernatürliche Wohl der Menschen

sorgen sollte, sondern auch aus der Offenbarung heraus über eine historisch
veränderliche institutionelle Form und Soziallehre auftreten sollte, um Ordnung in
die Wirklichkeit hereinzubringen. So sollte in den Tagen der Krise, so meinte er,
der Katholizismus gegen «den Wahn des Nationalismus, den Krieg und die

Kriegsführung, gegen Kommunismus und gegen Kapitalismus, gegen die
Repression zahlloser Bevölkerungsgruppen» Stellung beziehen. Und dabei würde er
ein doppeltes Argument ins Spiel bringen: ihre übernatürliche Wahrheit und ihre
«natürliche» historische «Soziallehre». Dies impliziere eine katholisch inspirierte
Revision des Kapitalismus, eine Verteidigung der Demokratie und einen Schutz
der jüdischen Minderheit als «Teil unseres Volkes», behauptete er.

Dieselbe doppelte Gestalt erkennt man, wenn Veraart über das Erbe der
Aufklärung und der französischen Revolution spricht. Diese hätte der Menschheit
«geistige Freiheit» gebracht: Gewissensfreiheit, Meinungsfreiheit, Toleranz
erlangten Prominenz, Inquisition, Folter und Folterbank wurden abgeschafft,
ausserdem wurden Gleichberechtigung aller Bürger. Gleichheit vor dem Gesetz und
Demokratie im Staat eingeführt. Diese grossen geistigen Güter seien oft von der

Bourgeoisie missbraucht, oft zugunsten des wirtschaftlichen Eigeninteresses
zurückgesetzt worden. Viele Katholiken begegneten ihnen nicht weniger mit
Misstrauen. Dennoch seien sie die grossen geistigen Güter der modernen Zeit. Diese

geistige Revolution der Freiheit, verankert in dem demokratischen Rechtsstaat,
sollte von den Katholiken verteidigt werden, so meinte er, sowohl vom Katholizismus

als Sozialbewegung, als auch vom Katholizismus als «Offenbarungsmacht».

Veraart änderte nicht das Geringste an seinem orthodoxen Glauben, meinte,

dass auch eine offenbarte Wahrheit zur Verteidigung der Demokratie drang, wegen

der geschaffenen und offenbarten «menschlichen Würde». Er prangerte alle
Katholiken an, die sich aus Konservatismus oder falsch verstandener Orthodoxie

gegen die geistige Umwälzung der Demokratie wendeten. Zur Frage der praktischen

Verteidigung der Demokratie, der Organisation eines demokratischen
Kapitalismus und einer öffentlichrechtlichen Betriebsorganisation hätten Offenbarung,
Dogma und Papst keine definitive Antwort. Dafür wären eine katholische Soziallehre,

eine katholische soziale Ökonomie und eine ebensolche Soziologie nötig.
Veraarts Herangehensweise läuft parallel zu den Ideen Jacques Maritains

(1882-1973), von Veraart als ein «grosser modemer Philosoph» bezeichnet.
Maritain gab in derselben Zeit seine Vorlesungen über eine «Neue Christenheit»,
die 1936 zum ersten Mal herausgegeben wurden und 1937 ins Niederländische
übersetzt wurden, an der Sommeruniversität Santanders in Spanien (August
1934).53 Nach einer vierjährigen Gesandtschaft am Vatikan im Namen des
französischen Staates übernahm er 1948 eine Professur an der Universität Princeton
in den Vereinigten Staaten. Maritain war ausserdem einer der «Architekten» der

Jacques Maritain. Naar een nieuwe christenheid. Problemen op tijdelijk en geestelijk gebied
bij de vorming van een nieuwe christenheid. Amsterdam 1937. Amsterdam/Antwerpen 1948.
Französischer Text: Humanisme intégral. Problèmes temporels et spirituels d'une nouvelle
chrétienté. Paris 1937.



486 Theo Salemink

«Universellen Erklärung der Menschenrechte» von 1948 und einer der Gründer
der UNESCO. Maritain hatte einen grossen Einfluss auf die Modernisierung des
katholischen Denkens in Europa und vor allem in den USA ausgeübt. Er starb
1973. Innerhalb der heutigen Christdemokratie in Westeuropa findet seine
«humanistische Vision» erneut Anhänger, aber auch neoliberale Theologen wie M.
Novak behaupten, auf dem Gedankengut Maritains aufzubauen. Auch in der
Sichtweise von Maritain existiert die Zweiteilung der Kirche als Offenbarungsmacht

und als «Neue Christenheit», auch hier mit einem Verweis auf Thomas
von Aquin unter Respektierung der Historizität der Gesellschaft und der Demokratie

als der Staatsform, die in dieser Zeit der menschlichen Würde am Besten
diene und zugleich auch den Weg zum «ewigen Wohl» ermögliche. Veraarts
Ideen könnte man auch gut mit der Sichtweise des belgischen Dominikaners
Prof. Dr. J.H. Walgrave (geboren 1911) vergleichen. Seine sozioökonomischen
Ideen hat er am deutlichsten in dem Essay «Verantwoording en uitbouw van een

kalholiek-personalistische gemeenschapsleer» («Verantwortung und Ausbau
einer katholisch-personalistischen Gemeinschaftslehre») ausgearbeitet. Dieser
Text eröffnet ein fünfteiliges niederländisches Werk «Welvaart, welzijn en ge-
luk» («Wohlfahrt, Wohlbefinden und Glück»). Dieses Werk ist zwischen 1960
und 1963 von dem «Katholischen Rat lür Berat über Sozioökonomische
Angelegenheiten» in den Niederlanden herausgegeben worden. Dieser Rat ist ein
Beratungsorgan aller katholischen Organisationen auf sozialem Gebiet, sowohl der
katholischen Arbeitgeber als der katholischen Arbeitnehmer, der katholischen
Agrarwirte und der katholischen Intellektuellen.

Auch Walgrave blieb innerhalb des neoscholastischen Rahmens und traditionellen

Denkformen, aber er zeigte gleichzeitig, dass es innerhalb dieses klassischen

Paradigmas wesentlichen Raum gab für die Analyse und Kritik der neuen,
veränderlichen Welt der fünfziger und sechziger Jahre. Er betonte, dass der Tho-
mismus von Anfang an, unter Verweis auf Aristoteles, nicht nur über Glaubenswahrheit

sprach. Der Thomismus sei nicht nur eine Theologie, sondern auch eine

Sozialphilosophie, die die normale Rationalität aller Menschen, christlich oder
nicht, in Anspruch nähme. Walgrave betonte sehr nachdrücklich die Autonomie
der katholischen Tradition, wo sie Sozialphilosophie und weltliches Handeln
betrifft: «Weil die Existenz des Menschen ein sich selbst denkendes Existieren ist,
deshalb ist es unmöglich, dass eine christliche Sichtweise auf den Mensch sich
nur auf Offenbarungsdenken basieren würde.»54 Es existieren, wie er sagt, «zwei
Arten von Wahrheit», zwei Arten des Denkens: «Es gibt theologische Denkarbeit,

die den religiösen Inhalt der Offenbarung in sinnvollem Zusammenhang zu
entwickeln und zu verdeutlichen versucht. Es gibt in allen Bereichen auch ein
christliches Denken, das die konkrete historische Lage unseres bewegten weltlichen

Daseins im Geist des Glaubens zu verstehen sucht um eine kreative
Antwort der Kultur auf die aktuelle Problematik in christlichem Sinne geben zu
können.»55 Man könnte auch eine Brücke zu Oswald von Nell-Breuning in der
Nachkriegszeit schlagen.

54 J.H. Walgrave. Verantwoording en uitbouw van een katholiek-personalistische
gemeenschapsleer. in: Welvaart. Welzijn en Geluk. Een katholiek uit zieh op de Nederlandse samen-
leving, Hilversum 1960, I.Teil, 10-128. hier 17.

55
Ebenda, 20.



Orthodoxie undAufklärung 487

Schluss

Ich kehre zu der aktuellen Diskussion über den Islam und zur axiomatischen
Prämisse zurück, die behauptet, eine orthodoxe Religion sei ein Hindernis für die
Integration in eine freie, demokratische Gesellschaft. Diese tiefgehende Analyse
der Geschichte des orthodoxen, ultramontanen Katholizismus in den Niederlanden,

insbesondere der Debatten in der Zwischenkriegszeit, falsifiziert die
axiomatische Prämisse in der aktuellen Debatte.

Erstens: In den Niederlanden ging eine Akzeptanz des demokratischen Rechtsstaats,

der Freiheitsrechte und der Minderheitsrechte zeitlich einer innerkirchlichen
religiösen Modernisierung und Liberalisierung in den sechziger Jahren (Aggiornamento)

voraus.
Zweitens: Religiöse Orthodoxie, als eine Akzeptanz der Offenbarung, des

Dogmas und der päpstlichen Lehrautorität verstanden, war für die Hauptströ-
mung des niederländischen Katholizismus mit einer Integration in die moderne,
demokratische Gesellschaft zu vereinen. Ich habe diesen Prozess zuvor als
«orthodoxe Modernisierung» bezeichnet.

Drittens: Es stellte sich heraus, dass in den katholischen Kontroversen in den

dreissiger Jahren über Demokratie und Diktatur die Struktur des katholischen
Denkens eine ausschlaggebende Rolle spielte. Orthodoxie, auch in der Gestalt
einer charismatischen Erweckung bei der Kulturbewegung der «Katholieke
Jongeren», konnte in die Ablehnung der liberalen Demokratie im Rahmen des

Nationalstaats, einer Erosion der Bürgenechte der jüdischen Minderheit und
einen frontalen Angriff auf die ganze moderne Kultur übergehen, wenn die
Theologie in eine «politische Theologie» umgesetzt wurde, die die autonome Stellung

einer «katholischen Soziologie» aufhob - eine politische Theologie, die
Glaubenswahrheiten direkt mit einer historisch bestimmten Form der Wirtschaft
und des Staates konfrontierte, in diesem Fall mit Marktwirtschaft und liberaler
Demokratie. Diese leidenschaftliche politische Theologie wollte sich von der religiösen

Gemächlichkeit der Kirche und vom gesellschaftlichen Konservatismus
verabschieden und ging in eine Untergrabung der Demokratie, einen Angriff auf die
Bürgenechte der Juden, einen öffentlichen Antisemitismus, eine Sympathie für den

Faschismus und 1940 auch bisweilen in eine Kollaboration mit dem Besatzer über.

Viertens: Ein duales Paradigma dagegen, das unterscheidet zwischen
Offenbarung und Ratio, der Natur und dem Übernatürlichen, Glauben und Vernunft
(hervorgehend aus der thomistisch-aristotelischen Tradition) und auch die Kirche
als «Offenbarungsmacht» und die Kirche als «Weltmacht» unterscheidet, scheint
in einer Krisenzeit imstande zu sein, eine freie, demokratische Gesellschaft zu
akzeptieren, die Bürgenechte der jüdischen Minderheit zu respektieren und sich

um eine Verbesserung der Demokratie zu bemühen. Die Beispiele von Aalberse,
Van Duinkerken, Veraart, Maritain und Walgrave wurden genannt. Innerhalb
dieses Denkmodells ist es möglich, die «geistigen Güter» der Französischen
Revolution (Freiheit und Gleichheit des Individuums in der konkreten Gestalt einer
liberalen Demokratie im Rahmen eines Nationalstaats) zu akzeptieren und mit
dem Inhalt des orthodoxen Glaubens (vor allem mit der prophetischen Theologie
der Schöpfung des Menschen als Ebenbild Gottes) zu versöhnen, trotz einer
historischen Entartung dieser Güter in den Händen der bürgerlichen Machthaber.



488 Theo Salemink

Fünftens, in der aktuellen Debatte über den Islam wird in liberalen Kreisen zu
Unrecht angenommen, dass eine religiöse Orthodoxie im Islam notwendigerweise

ein Problem ist für die Integration in eine westliche demokratische Gesellschaft.

Die historische Erfahrung der niederländischen Katholiken in Krisenzeiten

zeigt, dass von einer inneren Gesetzmässigkeit nicht die Rede sein kann.
Orthodoxie lässt sich unter bestimmten Voraussetzungen mit Demokratie vereinigen.

Die Analyse der niederländischen Geschichte zeigt, dass ein Abschied der
internen Orthodoxie nicht unter allen Umständen eine notwendige Voraussetzung für
die Integration von Muslimen in das politische System einer liberalen Demokratie
im Rahmen eines Nationalstaats ist. Ob der Abschied von einem orthodoxen Glauben

wünschenswert ist, ist eine andere Frage und hängt weder von der Geschichte,
noch von den politischen Forderungen unseres demokratischen Systems, sondern

von einer weltanschaulichen oder moralischen Präferenz ab. Dazu könnte auch
zwischen einer humanistischen Anpassung und einer freisinnigen Abschaffung der
Orthodoxie unterschieden werden. Eine humanistische Anpassung würde die
Offenbarung, das Dogma und die Lehrautorität nicht aufgeben, sondern stärker als

vorher wie zum Beispiel Veraart oder Maritain den Menschen in seiner Würde und
Freiheit in den Mittelpunkt rücken und etwa eine egalitärere Sicht auf Stände,
Klassen, Rassen, Geschlechter und sexuelle Natur in den orthodoxen Traditionsbestand

einbauen. Eine freisinnige Transformation historisiert, relativiert und
schafft letzten Endes Offenbarung, Dogma und Lehrautorität ab.

Sechstens: Die Entwicklung einer islamitischen «Soziallehre» als Vermittlung
zwischen orthodoxem Glauben und politischem Handeln, auf den westlichen
Kontext zugeschnitten, könnte, so wie in der Geschichte der katholischen und

protestantischen Sozialbewegung und Christdemokratie, zu einem neuen Weg
der Integration in eine freie, demokratische Gesellschaft und zur Schaffung einer
neuen «pluralistischen Demokratie» in Europa führen. Ein islamitischer Veraart
oder Maritain könnte hier eine intellektuelle Rolle spielen: orthodox und
zugleich demokratisch. Ob dafür auch eine islamitische Säule notwendig oder möglich

ist, scheint fragwürdig zu sein.

Theo Salemink, Universitätsdozent für Geschichte der Kirche und der Gesellschaft im 19.
und 20. Jahrhundert, Katholische Theologische Universität Utrecht (KTU)

Übersetzung aus dem Niederländischen von
Peter van Dam. Amstelveen (Niederlande)


	Orthodoxie und Aufklärung : Katholizismus und Islam

