Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift fur Religions- und Kulturgeschichte = Revue
suisse d'histoire religieuse et culturelle = Rivista svizzera di storia
religiosa e culturale

Herausgeber: Vereinigung fur Schweizerische Kirchengeschichte
Band: 99 (2005)

Artikel: Krisen und Erweckungen : Anmerkungen zur Modernisierung des
Protestantismus im 19. Jahrhundert

Autor: Kuhn, Thomas K.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-130372

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-130372
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Krisen und Erweckungen
Anmerkungen zur Modernisierung des Protestantismus
im 19. Jahrhundert

Thomas K. Kuhn

Religion gewinnt an 6ffentlicher Relevanz und erlebt seit einigen Jahren wieder
erstaunliche Aufmerksamkeit. In der Offentlichkeit und in den Medien werden
religiose Themen kontrovers diskutiert. Dabei handelt es sich um sehr unter-
schiedliche Themenbereiche, die allerdings hdufig mit Krisenerfahrungen zu tun
haben. So titelte die BILD-Zeitung am 31. Dezember 2004 angesichts der siid-
ostasiatischen Flutkatastrophe «Lieber Gott, wo warst du?» und fragte auf der
zweiten Seite den EKD-Ratsvorsitzenden Wolfgang Huber: «Wo war Gott, Herr
Bischoff?»' Fiir weitere Krisen, die den Reflexionsprozess iiber die Religion
mdchtig angeregt haben, stehen der Balkankrieg der 1990er Jahre und in heraus-
ragender Weise das amerikanische Trauma des 11. Septembers 2001. Aber auch
bei den letzten amerikanischen Prisidentschaftswahlen spielten religiose Themen
sowie eine religios aufgeladene Rhetorik eine wichtige Rolle. Wie weit dieser
offentliche Diskurs iiber Religion in den Staaten geht, zeigt die von prominenter
Seite initiierte Diskussion dariiber, ob die Trennung von Kirche und Staat abge-
schafft und die USA in einen dezidiert christlichen Staat verwandelt werden
solle.” Diese Diskussion ist beileibe keine bloss akademische, denn sie tangiert
elementare gesellschaftliche Themen wie beispielsweise das Abtreibungsrecht,
gleichgeschlechtliche Ehen, Stammzellenforschung etc. Ausserdem laufen in
drei US-amerikanischen Bundesstaaten derzeit Bemiihungen, die biblische
Schopfungslehre wieder zur verbindlichen Grundlage fiir den Biologieunterricht

' Bild-Zeitung, 31. Dezember 2004, If.

* Nach den Wahlen machte im November 2004 einer der Verfassungsrichter am obersten
Gericht der Vereinigten Staaten, Anthony Scalia, von sich reden, als er in einer Rede, die er
in einer New Yorker Synagoge hielt, die Trennung von Kirche und Staat in Frage stellte. Der
amerikanische Staat und vor allem die Rechtsprechung miissten, so Scalias Forderung, die
gesellschaftliche Wirklichkeit widerspiegeln. Und diese stiinde zweifelsohne in der bibli-
schen Tradition. Jerry Falwell, einer der einflussreichsten politisch-religiosen Fiihrer stimm-
te Scalia zu und erkldrte Amerika zu einer religiosen Nation, die deshalb so gesegnet sei,
weil sie Gott verehrt habe. So Arthur Landwehr, Amerikanischer Verfassungsrichter stellt
Trennung von Kirche und Staat in Frage; Manuskript des Beitrags am 25. November 2004 in
SWR 2. Die beiden folgenden Anmerkungen beziehen sich ebenfalls auf diesen Beitrag.

SZRKG, 99 (2005), 449-463



450 Thomas K. Kuhn

zu machen.’ Ein biblizistisch fundierter christlicher Staat wiirde aber, so beflirch-
ten liberale Theologen und Politiker, seine grosste Stirke, ndmlich seine Tole-
ranz verlieren und die USA in ein vollig anderes Land verwandeln.” Die Frage,
wie ein christlich fundierter Staat aussehen konnte, wird hochst unterschiedlich
beantwortet. Das macht die amerikanische Debatte auch so kompliziert und un-
iibersichtlich.

Seit etwa 30 Jahren wichst in den USA die Religion kontinuierlich und die
immer aggressiver ausgetragenen Moralkampfe «verstarken den Druck auf alle
Beteiligten, sich zu den bindenden Werten bekenntnishaft zu verhalten.»” Denn
auch die Mehrheit der liberalen und wissenschaftlich-fortschrittlichen Menschen
in den USA versteht sich als religiés.” Mit dem unaufgeklirten Biblizismus im
Kernland der USA koénnen sie aber nichts anfangen. Und dennoch glaubt die
Majoritit der Amerikaner und Amerikanerinnen an die Heilsamkeit eines starken
Gottesglaubens fiir den Einzelnen und fiir die Nation.” Deshalb investieren die
US-Biirgerinnen und Biirger auch viel in das erhoffte Seelenheil. Anfang De-
zember 2004 setzte sich der Miinchener Theologe Friedrich Wilhelm Graf in der
«Neuen Zircher Zeitung» unter dem Titel «Die Vervielfiltigung Gottes» mit
diesen Entwicklungen auseinander und erklérte: «Viele Konsumenten religidser
Giter und Dienstleistungen verhalten sich strikt optional. Sie wihlen qualitits-
bewusst aus und konfrontieren die Religionsanbieter mit der klaren Botschaft,
dass auf konkurrenzbestimmten Sinnmirkten langfristig nur tiberlebt, wer Gott
ein scharf konturiertes Profil zu geben vermag. Protestantische main line chur-
ches mit einem Wischiwaschigott haben in den letzten dreissig Jahren zuneh-
mend an Glaubensmarktanteilen verloren. Auch bei den Katholiken sind die Har-
ten, dogmatisch Entschiedenen die Gewinner.» Das bedeutet: Die einzelnen De-
nominationen brauchen eine klar erkennbare corporate indentity.

Ein Vergleich der amerikanischen mit den deutschen Verhiltnissen ldsst ne-
ben gewissen Parallelititen markante Differenzen erkennen. Nicht nur die religi-
6se Vergemeinschaftung folgt in den USA anderen Mustern als in Europa®, son-
dern der gesellschaftliche Stellenwert von Religion, vom Christentum {iberhaupt
wird hierzulande von der Bevolkerungsmehrheit unverkennbar zuriickhaltender
eingeschitzt. Wenn man mit Blick auf die USA von einer Revitalisierung der
christlichen Religion reden kann, so scheint sich im deutschsprachigen Raum

Ein neu zusammengesetzter oberster Gerichtshof kénnte zukiinftig solche Fragen im Sinne
einer wortlichen Bibelauslegung entscheiden. Ménner wie Scalia und Falwell woilen einen
dezidiert christlichen Staat.

Gegen diesen Vorwurf wandte Scalia ein: Wo hitten im vergangenen Jahrhundert die Juden
sicherer gelebt, im religionsneutralen Europa, wo das Wort Gott nicht in den Mund genom-
men werde, oder im christlich fundierten Amerika?

Friedrich Wilhelm Graf, Die Vervielfiltigung Gottes, in: Neue Ziircher Zeitung, 3. Dezem-
ber 2004.

Eine Umfrage von Newsweek ergab im Dezember 2004, dass 69 Prozent der US-Biirger an
die Jungfraugeburt Jesu glauben. Und «86 percent say they believe organized religion has a
«a lot> or <some> influence over life in the United States today. Nine percent say it has <only
a little> influence.» URL: cwww.msnbc.msn.com/id/6650997/site/newsweek>.

Graf, Die Vervielfiltigung Gottes (wie Anm. 5).

* Ebenda.



Krisen und Erweckungen 451

neben uniibersehbaren Revitalisierungstendenzen’ vor allem im freikirchlichen
Bereich gesamtgesellschaftlich doch eher der Prozess fortzusetzen, der mit dem
unscharfen und inzwischen in die Kritik geratenen Schlagwort «Sakularisierung»
zusammengefasst wird.'’ So kann ein deutscher Kanzler — ohne allzu grosse Kri-
tik zu provozieren — beim Eid auf das Grundgesetz auf die religiése Formel ver-
zichten. Andere Beispiele sind die Diskussionen tiber Kreuz und Kopftuch im
Klassenzimmer oder {iber einen Gottesbezug in der Verfassung der européischen
Union. Auch der Streit, den ein Weihnachtsbaum in einem Gymnasium in Meaux
bei Paris ausgelost hatte, ist ein Beispiel.'' Doch zeigt sich auch in Deutschland
und Mitteleuropa zunehmend eine «Uneindeutigkeit in Sachen Religion».'

In den Fiihrungsetagen der Landeskirchen fragt man derzeit weniger nach den
Herausforderungen der so genannten Siékularisierung, sondern verunsichert
danach, um ein letztes Beispiel zu nennen, wie denn auf die sich rasch ausbrei-
tende Freikirchlichkeit sowie auf den wachsenden Fundamentalismus und einen
unverkennbar wachsenden religiosen Pluralismus zu reagieren sei.'” Eine Bear-
beitung dieser dringenden Fragen bleibt hidufig auch deswegen unerledigt, weil
kommunikative Barrieren zwischen Kirchenleitungen und universitirer Theolo-
gie den notwendigen Dialog erschweren oder gar verunmdoglichen. Es stellt sich
nun die Frage, ob das Fach Kirchengeschichte zur Klarung dieser Fragen einen
Beitrag leisten kann. Die nun folgenden Ausfiihrungen werden diese Frage po-
sitiv beantworten und fiir einen Dialog werben.

Kirchengeschichte und Religionssoziologie: Bemerkungen zu einem ungekldrten
Verhdiltnis

Der gegenwirtige wissenschaftliche Diskurs tiber die Religion im Allgemeinen
und das Christentum im Besonderen wird zunehmend durch die Behauptung
einer Koexistenz von Sdkularisierung und Revitalisierung der Religion geprigt.
Unter Sékularisierung verstehe ich mit Peter L. Berger einen «Prozess, durch den

* Auch im Bereich der Kunst gewinnt Religion an Aufmerksamkeit. Siehe beispielsweise Si-
mone Kaempf, Wie im Himmel so auf der Biihne. Die deutschen Theater wenden sich Glau-
bens- und Religionsthemen zu, in: Basler Zeitung. Kulturmagazin, 29. Dezember 2004, 4f.
Zum Begriff sieche Hartmut Lehmann (Hg.), Sékularisierung, Dechristianisierung, Rechristiani-
sierung im neuzeitlichen Europa. Bilanz und Perspektiven der Forschung, Géttingen 1997, ferner
Giacomo Marrarmao, Die Sikularisierung der westlichen Welt, Frankfurt a.M./Leipzig, 1996.
Einige Schiiler hatten den Weihnachtsbaum als religioses Symbol angeprangert, woraufhin
die Schulleitung ihn beiseite raumte; so die Badische Zeitung, 17. Dezember 2004,

* So Karl Gabriel, Gesellschaftliche Modemisierung und der Bedeutungswandel des Religi-
osen, in: Erwin Teufel (Hg.), Was hilt die moderne Gesellschaft zusammen?, Frankfurt a.M.
1996, 167175, zit. 167.

Vor allem mit Blick auf Fundamentalismen unterschiedlicher Provenienz oder bei der Frage
nach dem Verhiltnis von Religion und Politik wird vom «Storfaktor Religion» gesprochen.
So erkldrte Robert Leicht: «Wer sich auf Religion als Faktor der Politik einlidsst, muss sich
freilich mit dem Potential an Unbedingtheit, ja Intoleranz auseinander setzen, das mit fast
jeder Offenbarungsreligion verbunden ist, mit den monotheistischen Religionen zumal — und
wenn schon nicht in threr Doktrin, so doch in der historischen Praxis. Es ist schon so: Die
Freiheit kann nicht die Religion beschidigen, sehr wohl aber die Religion die Freiheit.» Ro-
bert Leicht, Storfaktor Religion. Ein freier Staat gewihrt den Kirchen keine Privilegien, in:
Die Zeit, 7. April 2004.

10

t



452 Thomas K. Kuhn

Teile der Gesellschaft und Ausschnitte aus der Kultur aus der Herrschaft religio-
ser Institutionen entlassen werden».'* Dabei bleibt offen, wodurch diese Bedeu-
tungsriickgdnge verursacht werden. Sikularisierung ist also ein «Prozess der Ab-
nahme der gesellschaftlichen Bedeutung von Religion, der in irgendeiner, genauer
zu spezifizierenden Weise mit Modernisierungsprozessen in Zusammenhang
steht».'” Unter Modernisierung kénnen schlagwortartig folgende Prozesse subsu-
miert werden'®: Industrialisierung, Urbanisierung, Demokratisierung, Wohlstands-
anhebung, funktionale Differenzierung, kulturelle und religiése Pluralisierung, In-
dividualisierung und Rationalisierung. Diese Reihe liesse sich zweifelsohne noch
prizisierend fortsetzen.

Der Erforschung des spannungsvollen Verhiltnisses von Christentum und
Modernisierung widmet sich neben der Historiographie vor allem die Religions-
soziologie. Nach dem «religious turn», der in den Geschichtswissenschaften seit
den 1970er Jahren vollzogen wird'’, wandelt sich in den letzten Jahren auch die
Wahrnehmung der Religion und des Christentums in den Sozialwissenschaften
und der Religionssoziologie. Fragte man 1971 noch, ob Religion tiberhaupt eine
Zukunft habe, so sind gegenwirtig solche Ansitze en vogue, die von einer «post-
sikularen Gesellschaft», von der «Wiederkehr der Gotter», von der «de-seculari-
sation» oder von der «Riickkehr der Religionen» sprechen.'® Die Rolle des Chris-
tentums bei der Herausbildung der modernen westlichen Gesellschaften wird in
sozialer, politischer und kultureller Hinsicht in zahlreichen Forschungsbeitrigen
deutlicher als friiher hervorgehoben. Das lange Jahre dominierende religionsdia-
gnostische Theoriemodell der Sakularisierung verliert deshalb zunehmend sein
Deutungsmonopol. Dazu hat wesentlich die historische Forschung beigetragen.
Doch werden schon Stimmen laut, die diesen Paradigmenwechsel zu Recht kritisch
kommentieren. Detlev Pollack beispielsweise wundert sich, «dal} in den Sozialwis-
senschaften heute so viel Licht herrscht und noch vor kurzem so viel Dunkelheit.»"’

Moglicherweise hingt dieser rasante Wandel der Beurteilung des Religiosen
auch damit zusammen, dass insbesondere die Religionssoziologie hdufig histori-
sche Perspektiven und Entwicklungen vernachlissigt. Oder anders formuliert:
Soziologischen Theorien wird haufig grossere Bedeutung als dem historischen
Befund beigemessen. Um hier Abhilfe zu schaffen, ist zweierlei erforderlich:
Einerseits miisste die Kirchengeschichtsschreibung der Religionssoziologie zur
unverzichtbaren Theoriebildung brauchbares historisches Material zur Verfiigung
stellen. Dazu sollte sich die historische Zunft andererseits — mehr als bislang —

* Peter L. Berger, Zur Dialektik von Religion und Gesellschaft. Elemente einer soziologischen
Theorie, Frankfurt a.M. 1973, 103.

'* Detlef Pollack, Sikularisierung — ein moderner Mythos? Studien zum religiésen Wandel in
Deutschland Tiibingen 2003, 5.
Pollack Sakularisierung — ein moderner Mythes? (wie Anm. 15), 145,
Anthony J. Steinhoff, Ein zweites konfessionelles Zeitalter? Nachdenken iiber die Religion
im langen 19. Jahrhundert, in: Geschichte und Gesellschaft, 30 (2004), 549-570, zit. 549.
* «Nicht mehr Verfall, sondern Fortbestand in Verwandlung des «Religiosens ist die Perspekti-
ve, welche die Rel:gnonssoz:ologle als Teil der Soziologie orientiert.» Michael N. Ebertz, Ero-
sion der Gnadenanstalt? Zum Wandel der Sozialgestalt von Kirche, Frankfurt am Main 1998, 9.
* Detlef Pollack, Individualisierung oder Sakulanslerung Zur neueren religionssoziologischen Dis-
kussion des Verhiltnisses von Religion und Moderne, in: Berliner Dialog 3, 1997, 16-18, zit. 16.



Krisen und Erweckungen 453

von religionssoziologischen Untersuchungen sowohl methodisch als auch inhalt-
lich anregen lassen. Dabei ginge es dann vor allem um die Frage, wie denn die
religidsen Entwicklungen in der Moderne angemessen beschrieben werden koén-
nen: Wie reagiert das Christentum in seiner Vielgestaltigkeit auf Modernitit?
Wie versucht das Christentum auf die sich modernisierende Gesellschaft Einfluss
zu nehmen? Haben wir es mit einer Sdkularisierung zu tun oder ist doch ange-
messener von einer Riickkehr der Religionen zu sprechen? Ist die Rede von der
Sdkularisierung vielleicht bloss ein moderner Mythos?

In der gegenwirtigen Kirchengeschichtsschreibung werden diese fiir unsere
aktuelle Situation so entscheidenden Fragen nur von wenigen Fachvertretern er-
ortert.”’ Das mag daran liegen, dass sich die Forschung einerseits primér um kirch-
liche Institutionen und theologische Lehrbildung bemiiht und sich andererseits de-
zidiert als theologische respektive kirchliche Wissenschaft versteht. Zudem ist eine
«Unwilligkeit zur wissenschaftlichen Theoricbildung»®', um eine Formulierung
Martin Greschats aufzunehmen, in meinem Fach verbreitet. Wenn das Fach Kir-
chengeschichte aber nicht seine wissenschaftliche Diskursfihigkeit verlieren und
im Kontext des religionswissenschaftlichen wie theologischen Ficherkanons sei-
nen Stellenwert stabilisieren will, dann muss es methodisch wie inhaltlich stirker
daran interessiert sein, multiperspektivische historische Beitrige zur Deutung der
christlichen Religion in der Modeme leisten zu wollen. Denn, so ist mit Friedrich
Wilhelm Graf nachdriicklich zu betonen: «Moderne Religion zu deuten, heif3t in
erster Linie, die schnelle Pluralisierung der Religionskulturen seit dem 18. Jahr-
hundert zu verstehen.»™> Oder anders formuliert: Das Fach Kirchengeschichte ver-
standen als Religionsgeschichte des Christentums hat sich neben binnenkirchlichen
und binnentheologischen Rekonstruktionsbemiihungen dem Christentum in seiner
ganzen Breite, also nicht nur den elitiren akademischen Diskursen zu widmen.”
Diese Forderung gilt umso mehr, wenn Religion kulturgeschichtlich als «Deutungs-
und Kommunikationssystem» verstanden wird, «das weltanschauliche Codes, sozi-
ale Bezichungen und Lebenswelten prigt»** Mit diesen Forschungsinteressen
kann dieses Fach zweifelsohne dazu beitragen, in Zusammenarbeit mit Religions-
soziologie, Praktischer und Systematischer Theologie die drangenden Fragen ge-
genwirtiger Religionskulturen zu beantworten. Dafiir sind aber auch eingefahrene
und geradezu kanonisierte historiographische Interpretationsmuster aufzubrechen
und methodische Reflexionen anzustellen. Im nédchsten Abschnitt stelle ich ihnen
nun solche methodischen Erwdgungen vor. Dabei beziehe ich mich auf neuere his-
torische und religionssoziologische Forschungen.

** So auch Martin Greschat, Rechristianisierung und Sakularisierung. Anmerkungen aus deut-

scher protestantischer Sicht, in: Lehmann (Hg.), Sdkularisierung, Dechristianisierung, Re-
christianisierung (wie Anm. 10), 76-85, zit. 77.
- Ebenda, 77.
°* Friedrich Wilhelm Graf, Die Wiederkehr der Gotter. Religion in der modernen Kultur, Miin-
chen 2004, 18.
~" «Die Geschichte des Christentums ist nicht die Geschichte der christlichen Theologie. Es ist
vielmehr die Geschichte einer bestimmten Art religioser Erfahrung und religiésen Glau-
bens.» So Peter L. Berger, Der Zwang zur Haresie, Frankfurt a.M. 1980, 202.
Urs Altermatt/Franziska Metzger, Religion und Kultur — zeitgeschichtliche Perspektiven, in:
Schweizerische Zeitschrift fiir Religions- und Kulturgeschichte, 98 (2004), 185-208, zit. 191.



454 Thomas K. Kuhn

Krisen und religiose Praxis. Methodische Erwdgungen

Die Frage nach dem Zusammenhang von Krisenerfahrung und der Entstehung
religioser Erneuerungsbewegungen ist eine aufschlussreiche Forschungsperspek-
tive. Im Anschluss an den Historiker Hartmut Lehmann und vor allem an den
Soziologen Martin Riesebrodt scheint mir «eine Verschiebung der theoretischen
Perspektive in Form einer Betonung des Zusammenhangs von Religion und Kri-
senbewusstsein»™ deshalb sinnvoll zu sein. Meine eigenen Forschungen zum
Pietismus und zur Aufkldarung des 18. Jahrhunderts sowie zur Erweckungsbewe-
gung im frithen 19. Jahrhundert belegen namlich die These Riesebrodts, wonach
Krisen einen wesentlichen Antrieb religiéser Arbeit darstellen.”® Ich gehe dabei —
und das ist zu betonen — methodisch nicht von einem prinzipiellen Spannungs-
verhiltnis zwischen Religion und Moderne aus.”’ Denn eine «Analyse, die die
Entstehung religioser Erneuerungsbewegungen aus der Krise der Moderne er-
klart, bleibt [...] noch immer einem Verstiandnis verhaftet, das das Verhditnis von
Religion und Moderne als wechselseitig exklusiv bestimmt».”® Vielmehr ist Reli-
gion, ist das Christentum als Bestandteil und als Motor der Moderne zu interpre-
tieren. In diesem Sinne reagiert das Christentum produktiv auf und in Krisen.
Insofern ist die Moderne selbst religionsproduktiv.”

Wie ist das zu erkldaren? Die Frage kann mithilfe der so genannten Religions-
d6konomie beantwortet werden. Mit diesem Theoriemodell kann auch die histori-
sche religiose Situation um 1800 interpretiert werden. Die spitestens seit dem
18. Jahrhundert einsetzende moderne Pluralisierung der religiésen und nichtreli-
gidsen Sinnangebote fiihrte ndmlich hdufig nicht zu einer Relativierung der je-
weiligen Anspriiche. Im Gegenteil: die einzelnen Gruppierungen forcierten ihre
Anstrengungen, um sich eine Identitdt zu geben. Diese Identitdten werden bei-
spielsweise durch spezifische Interpretationen von krisenhaften Erscheinungen in
Geschichte und Gegenwart oder durch Zukunftserwartungen evident. Dem Chris-
tentum kommt deshalb eine entscheidende Funktion bei der Analyse, Deutung und
Bewiiltigung von Krisen zu, weil es — wie andere Religionen auch — «das cha-
otische Potential von Krisen in Ordnungsvorstellungen» transformieren konnte
und kann: «Als Ressource fiir die Pravention und Bewiltigung von Krisen dient
Religion somit gleichermaflen individuellen wie kollektiven existenziellen Be-
diirfnissen.»”’

Um diese Prozesse verstehen zu lernen, ist den religiosen Praktiken in der
Forschung besondere Aufmerksamkeit zu widmen. Es gilt zu fragen: «Wer han-
delt religios, unter welchen Umsténden, aus welchen Anldssen oder zu welchen
Zwecken?»'' Denn «nicht unser Vorverstindnis von Mensch und Gesellschaft

* Martin Riesebrodt, Die Riickkehr der Religionen. Fundamentalismus und der »Kampf der
Kulturen», Miinchen 2001, 12.

¢ Riesebrodt, Riickkehr der Religionen (wie Anm. 25), 47.

*” Siehe dazu Daniéle Hervieu-Legér, Religion and Modernity in the French Context. For an
New Approach to Secularization, in: Sociological Analysis, 51 (1990), 15-25.

8 Pollack, Sdkularisierung — ein moderner Mythos? (wie Anm. 15), 24.

** So die These von D. Hervieu-Léger.

 Riesebrodt, Riickkehr der Religionen (wie Anm. 25), 48.

*! Ebenda, 39.



Krisen und Erweckungen 455

fithrt zu einer tragfdhigen Religionstheorie, sondern die sorgfaltige Analyse reli-
gidser Praxis als sinnhaftes Handeln».** Damit tritt auch die so genannte ausser-
kirchliche Religiositit in die Perspektive der Christentumsgeschichte.

Im Anschluss an diese methodischen Uberlegungen steht nun die entschei-
dende Frage nach ihren Konsequenzen und nach ihrem Ertrag fiir die Erfor-
schung der Christentumsgeschichte. Ich will im Folgenden vier Punkte nennen.

1. Perspektivenerweiterung: Nicht mehr nur die intellektuellen Meta-Diskur-
se, die Ideen- und Theologiegeschichte werden rekonstruiert. Der Blick wendet
sich zu den religios Handelnden und fragt nach Umstidnden, Anlass und Zweck
religioser Praxis. Somit erfolgt sowohl eine Erweiterung wie auch Verschiebung
der Forschungsperspektiven. Die Christentumsgeschichte orientiert sich nicht
mehr primédr normativ theologisch, sondern pragmatisch und somit kultur- und
sozialwissenschaftlich. Dabei werden die Handelnden als kompetente Akteure
verstanden und implizite Werturteile und Deutungskategorien wie Aberglaube,
Volksreligion etc. iiberwunden. Dazu ein Beispiel: Es reicht nicht aus, wenn sich
wie bislang weithin geschehen, die kirchengeschichtliche Erforschung der Aut-
klirung allein auf einige herausragende Aufkldrer und deren Programme be-
schriankt. Neben diesen Forschungen muss vermehrt, um dem Phinomen der Auf-
klarung gerecht zu werden, auch nach Umsetzung, Elementarisierung und prak-
tischen Folgen, nach Konsequenzen fiir das Verstdndnis von Kindheit, von Frauen
und Minnern gefragt werden. Diese Perspektivenverschiebung wie -erweiterung
ist insofern fiir die Kirchengeschichte von besonderer Relevanz, weil sie eine inter-
disziplindre Schnittstelle darstellt und beispielsweise mit allgemeiner Geschichte,
Volkskunde, Soziologie und Rechtswissenschaften im Dialog stehen sollte.

2. Religidse Institutionen: Wenn wir diese methodischen Uberlegungen weiter
verfolgen, kommen zweitens die religidsen Institutionen in den Blick. Diesen ist
mit Riesebrodt grosse gesellschaftliche Bedeutung beizumessen. Denn die religi-
osen Institutionen kontrollieren «das imaginierte individuelle wie auch kollektive
Krisenbewiltigungspotential einer Gesellschaft». Ausserdem definieren sie
«Regeln und Normen, welche die Interaktion zwischen Menschen und iiber-
menschlichen Michten sowie iiber die Natur dieser Michte strukturieren.»” Die-
se Institutionen, wie Kirchen oder religiése Vereinigungen, sind — und das ist fiir
ihre Interpretation von entscheidender Bedeutung — «aufs engste mit der profa-
nen Kultur, Gesellschaftsstruktur und institutionellen Ordnung» verbunden.™

3. Religionsverstdndnis: Religion verstehe ich als «relativ autonomen» sozia-
len und kulturellen Teilbereich.’> Damit wird gesagt, dass Religion einerseits mit
ihrem politischen, sozialen und kulturellen Umfeld verwoben ist, aber nicht darin
aufgeht. Denn Religion kann — und das zeigt die Geschichte des Christentums —
ein sehr ambivalentes Verhiltnis zu ihrem gesellschaftlichen und staatlichen
Umfeld entwickeln. Allerdings ist sie Teil dessen, was wir Kultur nennen. Ich
verstehe Kultur im Anschluss an Urs Altermatt als gesellschaftlich bedingt und

g Ebenda, 39.
3 Ebenda, 45.
** Ebenda, 46.
* Ebenda, 38.



456 Thomas K. Kuhn

konstruiert. Kultur unterliegt dem historischen Wandel und ist zu verstehen als
ein zeitbedingtes «System menschlicher Zeichen und Verhaltensweisen [...]
durch welche Gruppen von Menschen die Wirklichkeit interpretieren, soziale Be-
ziehungen schaffen und sich selbst gegeniiber ihrem Umfeld definieren».*® Des-
halb richtet sich die Forschungsperspektive vornehmlich auf die Vielfalt religi-
dser Praxis und auf ihre Akteure. Weil dieser Ansatz religioses Handeln sozial-,
personen- und kontextspezifisch interpretiert, nimmt er die «spezifischen religio-
sen Praktiken von Ménnern und Frauen, von Menschen in unterschiedlichen Sta-
dien ihres Lebenszyklus, von dominanten und untergeordneten Klassen, Status-
gruppen und ethnischen Gruppen» in den Blick.’’

4. Mehrdimensionalitdt. Das Ziel einer solchen Kirchengeschichtsschreibung
ist es, der Mehrdimensionalitit des Verhiltnisses von Christentum und moderner
Welt historiographisch Rechnung zu tragen. Dabei beriicksichtigt sie, dass Siku-
larisierung und Revitalisierung des Christentums nicht nur nebeneinander und
gleichzeitig verlaufende Prozesse, sondern auch miteinander verwoben sind.
Denn neben Relevanzverlust und zunehmende Privatisierung des Christentums
seit dem 18. Jahrhundert traten mit einer gewissen zeitlichen Verzogerung exis-
tentielle Verunsicherungen durch politische, Skonomische, wissenschaftliche
und technische Umbriiche. Dadurch taten sich «neue Dimensionen von Machtlo-
sigkeit und Risiken»™ auf. Diese fithrten zu religiésen Verinderungsprozessen
und Ausdifferenzierungen. Die Erforschung der beiden genannten Aspekte sowie
der kulturpraktischen Dimension des Christentums stellen drangende historiogra-
phische Herausforderungen dar.

Die Modernisierung des Protestantismus: ausgewdhite Aspekte

Um meine theoretischen Uberlegungen zu konkretisieren, gehe ich nun weiter
auf die Frage nach der Modemisierung des Protestantismus im Kontext von Kri-
senerfahrung und Krisendeutung ein. Es wire sicherlich ein lohnendes Unter-
fangen, die Geschichte des Protestantismus unter der Perspektive der Wahmeh-
mung und Deutung von Krisen sowie der Krisenprophylaxe und Kriseninter-
vention zu schreiben. Das kann ich hier nur benennen, aber noch nicht ausfiihren.
Ich werde mich im Folgenden bei meinen Ausfiihrungen auf das spite 18. und
friihe 19. Jahrhundert beschrinken und exemplarisch vorgehen.”

Wenn ich im folgenden von Krise spreche, dann in dem Sinne, dass eine ge-
wisse Zeit, dass spezifische verunsichernde Phanomene und Ereignisse als Aus-
druck eines krisenhaften Prozesses interpretiert werden. Es handelt sich bei dem
Begriff «Krise» demnach um eine kontextabhingige interpretatorische Katego-
rie. Der Wandel von sozialen, religiosen und kulturellen Kontexten wurde und
wird hdufig als Krise gedeutet. Das heisst beileibe nicht, dass es sich tatséchlich

2 Altermatt/Metzger, Religion und Kultur ( wie Anm. 24), 188.

*7 Riesebrodt, Riickkehr der Religionen (wie Anm. 25), 48f.

* Ebenda, 50.

* Erwihnt sei aber, dass das Phianomen der Krise mit Blick auf den Protestantismus auch im
17. Jahrhundert eine zentrale Rolle gespielt hat: Siehe dazu Hartmut Lehmann, Das Zeitalter
das Absolutismus. Gottesgnadentum und Kriegsnot, Stuttgart u.a. 1980, 105-114.



Krisen und Erweckungen 457

um eine Krise gehandelt hat. Doch da einerseits der Wandel ein typisches Kenn-
zeichen des westlichen Christentums und zumal des neuzeitlichen Protestantis-
mus ist* und sich andererseits die kulturellen und religiésen Prigungen zumin-
dest strukturell iiber Generationen erhalten, kommt es immer wieder zu individu-
ellen wie kollektiven Krisenerfahrungen. Die Interpretationen dieser Krisen spie-
geln sich hdufig in einer breiten publizistischen Debatte wider. Ungezihlte
Schriften setzten sich in kulturkritischer und religioser Absicht mit den irritie-
renden Erscheinungen der Gegenwart auseinander.”' Im 18. Jahrhundert themati-
sieren viele Publikationen den Ansehens- und Plausibilitatsverlust von Religion,
von Kirche sowie von Pfarrern. Sie schlagen vielfadltige, durchaus unterschied-
liche Reformen vor. Diese Uberlegungen zielen zum Beispiel auf die Verbes-
serung der Gottesdienste und Predigten sowie auf ansprechenderen Unterricht.
Sie 1dealisieren ferner den Pfarrer als Seelsorger, als Volkslehrer, aber auch als
Mediziner und als Landwirtschaftsexperten. Im Zentrum des offentlichen Dis-
kurses stand namlich die Frage nach dem gesellschaftlichen und staatlichen Nut-
zen und Wert der Pfarrer. Deshalb strebten zahlreiche Publikationen pastoraler
Selbstbesinnung eine Modernisierung und Akkomodation des Pfarrers an, die
weit reichende Konsequenzen flir Ausbildung und Praxis der Geistlichen haben
sollte.*” Diese Entwicklung der Professionalisierung und funktionalen Differen-
zierung, die sich dann seit dem 19. Jahrhundert in klar abgegrenzten Arbeits-
bereichen wie Verkiindigung, Seelsorge, Diakonie und anderen zeigt und die
Entwicklung des Protestantismus massgeblich pragte, ist ein wesentlicher Aspekt
der Modernisierung des Protestantismus.

Die Modemisierung zeigt sich auch bei der Frage nach der angemessenen
Vermittlung von Wissen und religioser Lehre. Der Adressat des Unterrichts, des
Gottesdienstes, der Kasualie, der Predigt wird zunehmend zentraler Gegenstand
padagogischer, katechetischer und rhetorischer Diskurse. So zum Beispiel bei
Pfarrer Johann Christoph Greiling (1765-1840), der 1805 eine «Theorie der Po-
pularitdt» veroffentlichte. Dieses Buch gilt «als der bedeutendste Versuch einer
zusammenfassenden und systematisierenden Darstellung» einer Theorie der Po-
pularitit.*’ Das von vielen Pfarrern propagierte Anliegen der Popularisierung von
Wissen und der Horerinnenorientierung ist ein weiterer wesentlicher Aspekt pro-
testantischer Modernisierung.

* Greschat, Rechristianisierung (wie Anm. 20), 76.
! Auch Speners «Pia Desideria» und andere pietistische Publikationen kénnen als kriseninter-
ventionistische Reformschriften gelesen werden.
* Viele Pfarrer entschieden sich deshalb dafiir, als Volkslehrer und Volksaufklirer den Beweis
ihrer sozialen und patriotischen Zweckmaissigkeit anzutreten. Aber es ldsst sich auch eine
Riickbesinnung auf traditionelle Formen des geistlichen Amtes erkennen. Mit ihr war eine
Reduzierung der als pastoral deklarierten Tatigkeiten und eine zunehmende Konzentration
auf Frommigkeit und Theologie verbunden, die sich im Verlauf der ersten Halfte des 19.
Jahrhunderts ausdifferenzierte, bis schliesslich der Pfarrer als Theologe, Seelsorger und
staatstreuer Biirger gesellschaftliche Akzeptanz und Ansehen finden sollte. Zur pastoralen
Volksaufkldarung siche Thomas K. Kuhn, Religion und neuzeitliche Gesellschaft, Studien
zum sozialen und diakonischen Handeln in Pietismus, Aufklirung und Erweckungsbewe-
gung, Tiibingen 2003, 79-223.
So Holger Boning im Nachwort, *193, von Johann Christoph Greiling, Theorie der Popula-
ritdt, hg. von Holger Boning, Stuttgart-Bad Cannstatt 2001.

43



458 Thomas K. Kuhn

Dieses war deshalb so wichtig, well wir davon ausgehen miissen, dass 80-90%
der Bevolkerung nicht fliissig lesen konnten. lhre Christianisierung und Beleh-
rung vollzog sich deshalb durch Anhéren und Anschauen.* Diese leseunkun-
digen Menschen bekamen vor allem die Predigten als Deutungsangebote flir ihr
Leben und Sterben zu horen. Aus diesem Angebot entnahmen die Menschen
solche Stoffe, die sie zur Diesseitsbewiltigung und zur Vorbereitung auf das
Sterben unmittelbar brauchten. Religiése und theologische Stoffe wurden also
selektiv rezipiert, in spezifische Lebenssituationen angepasst und in andere Deu-
tungsmuster integriert. Bekenntnis und Dogma wurden somit in thren Normie-
rungs- und Deutungsanspriichen relativiert. Auf diese Entwicklungen reagierend
vollzog sich in Teilen des Protestantismus auch auf theologischer und religions-
pddagogischer Ebene ein Rationalisierungs- und Modernisierungsprozess, wie er
sich vornehmlich in Predigten und katechetischen Texten widerspiegelt.

Neben den bislang beispielhaft genannten Reaktionen auf Krisenerfahrungen
im spéten 18. und frithen 19. Jahrhundert konnten weitere genannt werden. Da-
rauf will ich aber verzichten und nur auf den Pluralismus der Argumentations-
strukturen und Verbesserungsvorschlige hinweisen. Diese unterscheiden sich in
thren Voraussetzungen und Denkfiguren nicht allein theologisch oder religios,
sondern zeigen auch markante politische und soziale Differenzen. So kam es zu
durchaus differenten Reformkonzepten: Der Gothaer Oberkonsistorialrat und
Generalsuperintendent Karl Gottlieb Bretschneider (1776—1848) beispielsweise
verdffentlichte 1820 eine Klage iiber die «Unkirchlichkeit dieser Zeit im protes-
tantischen Deutschlande»®, mit der er sich an die Gebildeten der protestanti-
schen Kirche wendete. Diese kulturkritische Diagnose gehort in die um 1800
sehr breit fliessende Diskussion {iber die Zukunft von Religion und Kirche. An-
scheinend provozieren Jahrhundertwenden «mit einer gewissen Regelmassigkeit
religionskulturelle Selbstverstandigungsdebatten».*® Erinnert sei hier auch an
Schleiermachers Erstling «Uber die Religion» aus dem Jahr 1799, das sich wie
Bretschneiders als «Reden an die Gebildeten unter ihren Verdchtern» richtet.
Davon unterscheiden sich solche Reformvorschlige, die aus der Volksaufkldarung
oder aus der Erweckungsbewegung kommend beim so genannten gemeinen Volk
ansetzten. Diese Entwiirfe erhofften eine Losung der Probleme durch Aufklarung
oder durch Rechristianisierung des Volkes. Deshalb zielten ihre volksbildneri-
schen Konzepte oder erzieherischen Strategien vor allem auf die landliche Be-
volkerung oder spéter — in der Inneren Mission beispielsweise — auf das wach-
sende Proletariat der Stadte. Hier nenne ich als Beispiel die so genannten Reich-
Gottes-Werke der in Basel ansissigen Deutschen Christentumsgesellschaft und
die vor allem seit 1820 boomende Rettungshausbewegung. Bei zahlreichen Re-
formvorschldgen kommen sich Aufkldrer und Erweckte iibrigens methodisch
und strukturell haufig sehr nahe, auch wenn es deutliche theologische Diffe-

“ Arthur Erwin Imhof, Die verlorenen Welten. Alltagsbewiltigung durch unsere Vorfahren —
und weshalb wir uns heute so schwer damit tun, Miinchen *1985, 124.

* Karl Gottlieb Bretschneider, Ueber die Unkirchlichkeit dieser Zeit im protestantischen
Deutschlande, Gotha 1822,

46 Graf, Wiederkehr der Gétter (wie Anm. 22), 73



Krisen und Erweckungen 459

renzen gibt. Die Kontinuitdten zwischen beiden religiésen Gruppen sind grosser
als es die dltere Forschung behauptet hat. Eine Analyse der Reformvorschlage
und der kriseninterventionistischen Praxis belegt diese These.

Zusammenfassend halte ich fest: Krisenerfahrungen beschleunigten um 1800
die Ausdifferenzierung des Protestantismus. Der wachsende Plausibilititsverlust
der christlichen Religion sowie die rasanten politischen Verdnderungsprozesse
seit der Franzosischen Revolution, die territorialen Verschiebungen nach dem
Wiener Kongress, aber auch die 6konomischen Krisen und Hungersnéte im frii-
hen 19. Jahrhundert, der erstarkende Liberalismus und die revolutiondren Auf-
briiche provozierten ein schillerndes Spektrum von Reformvorschliagen. Doch auch
neue religiose Formationen wie die Griindung frommer Vereine oder zugespitzte
theologische Argumentationsmuster wie die Betonung der Endzeit und apokalyp-
tischen Spekulationen waren die Folge.*’

Die inhaltliche wie institutionelle Ausdifferenzierung des Protestantismus so-
wie die binnenkonfessionelle Konkurrenz religioser Lehren und Moralvorstellun-
gen verbieten es, vom Protestantismus als einer einheitlichen Grésse zu spre-
chen. Der Protestantismus setzt sich aus divergierenden religiosen und konfessio-
nellen Identititen zusammen. Dieser protestantischen Binnendifferenzierung miiss-
te in der Forschung mehr Beachtung geschenkt werden. Geringer sollte hingegen
die Rolle der institutionalisierten Kirchen eingeschitzt werden. Denn inzwischen
zeigen neuere Forschungen, dass der Begriff der «Kirche» als normierende Insti-
tution in der Zeit von Mitte des 18. bis Mitte des 19. Jahrhunderts keine wesentli-
che Rolle spielt. Nicht «Kirche», sondern «Religion» in der unmittelbaren Vermitt-
lung durch den Pfarrer, «Religionslehrer» oder Pidagogen wird als normierende
und Disziplin fordernde Instanz erlebt und allenfalls akzeptiert. Auch diese ekklesi-
ologische Dezentralisierung kann als modemisierender Faktor verstanden werden.

Dieser zumindest temporire Riickgang der Bedeutung der etablierten Kirchen —
spiter im 19. und dann im 20. Jahrhundert dndert sich die Situation bekanntlich
wieder — erkldrt auch ein Stiick weit das massive Aufkommen religioser Vereine,
wie sie vor allem in den Erweckungsbewegungen substantiell waren. Denn mit
den interkonfessionellen Polarisierungstendenzen und mit dem Pluralismus ging
eine unverkennbare Individualisierung des Religiosen einher. Und damit kom-
men wir zu einem weiteren Aspekt der Modernisierung des Protestantismus: Es
geht um Fragmentierung des Protestantismus und erkennbare gruppenspezifische
Gruppierungen. Dadurch entstand ein religioser Markt. Die Anbieter auf diesem
Markt brauchten, wollten sie zur Kenntnis genommen werden oder weiter beste-
hen, Identititen. Darum waren diese religiosen Gruppen permanent damit be-
schiftigt, sich Identitdt zu verschaffen. Das geschah zum einen durch gruppen-
spezifische Lehrbildungen und Frommigkeitspraktiken, zum andern durch Ab-
grenzungsstrategien (negative Integrationsideologie) von anderen Gruppierungen.
Deshalb bemiihten sich Vertreter der Erweckungsbewegungen so nachdriicklich,
sich als Gegensatz zu jeglicher Aufklarungsfrommigkeit zu inszenieren. Fiir die

7 Die Bedeutung des chiliastischen Denkens im 19. Jahrhunderts ist noch nicht hinreichend er-
forscht. Zum Einfluss des Chiliasmus auf die Pddagogik sieche Kuhn, Religion und neuzeit-
liche Gesellschaft (wie Anm. 42), 314-332.



460 Thomas K. Kuhn

Erforschung der Erweckungsbewegungen ist deshalb methodisch unumginglich,
diese Selbstinszenierungen zu {iberwinden und neben den unverkennbaren
Differenzen auch die Analogien zu erarbeiten.*

Das will ich hier aber nicht fortfithren. Vielmehr méchte ich diesen Prozess
der religidsen Pluralisierung im spiten 18. und 19. Jahrhundert als Prozess der
«Konfessionalisierung» verstehen. Ich verstehe diese Konfessionalisierung im
Anschluss an Anthony J. Steinhoff als einen Prozess, in dem unterscheidbare
religiose Identitdten geschaffen oder intensiviert werden. Diese werden mit einer
grosseren sozialen und individuellen Relevanz ausgestattet: «Konfessionelle Iden-
titdten sind also eine «Zusammensetzung> aus unterschiedlichen sozialen Identiti-
ten; jede Analyse muss deshalb beide Elemente: religiose Identitdt und ihre Sozi-
alisierung, beriicksichtigen.»* Eine solchermassen verstandene «Konfessionali-
sierung» ist forschungsstrategisch insofern von Bedeutung, da sie die Aufmerk-
samkeit auf die aktive Rolle der Religionen bei einein soziokulturellen Wandel
und auf ihre eigene bestindige Weiterentwicklung richtet.””

Ich mochte diesen Gedanken am Beispiel der Erweckungsbewegungen aus-
fuhren. Vor einiger Zeit wurde vor allem von Olaf Blaschke fiir das 19. Jahr-
hundert der Begriff eines «Zweiten Konfessionellen Zeitalters» geprigt.’' Inzwi-
schen zeigt sich deutlich die Problematik dieser Begrifflichkeit™, auf die ich hier
allerdings nicht weiter eingehen méochte. Die Kontroverse iiber Blaschkes Theo-
rie ist allerdings fur die Kirchengeschichtsschreibung anregend. Denn zweifels-
ohne konnen zahlreiche religiose Entwicklungen und Formationen des 19. Jahr-
hunderts als «Konfessionalisierung» bezeichnet werden. Vielleicht wire es besser,
um diesen Begrift aus der Frithen-Neuzeit-Forschung zu vermeiden, eher von der
Schaffung konfessioneller Identititen zu besprechen. Jedenfalls kann m. E. die
religiose Pluralisierung im spéten 18. und 19. Jahrhundert zumindest vorldufig —
bis ein besserer Begriff gefunden ist — als «Konfessionalisierung» bezeichnet
werden. Um diesen identitdtsschaffenden Prozess der Konfessionalisierung und
seine sozialen und kulturellen Markierungen deutlicher verstehen zu kénnen,
muss die Kirchengeschichtsforschung vermehrt danach fragen, wie die Mitglie-
der dieser Konfessionen, wie die Individuen Religion erfahren und gelebt haben.
Denn das Studium der religiosen Praktiken «wiirde uns in die Lage versetzten,
den Anteil der Religion am kulturellen Repertoire menschlichen Handelns nach-
zuzeichnen».” Auch auf diesem Wege liesse sich die These belegen, dass Religi-
on zum einen «zugleich Faktor und Produkt der ungleichzeitig erfolgenden, so-

* Darauf verweist nachdriicklich Ulrich Gabler, «Auferstehungszeity. Erweckungsprediger des
19. Jahrhunderts. Sechs Portrits, Miinchen 1991, 161-186.

* Steinhoff, Ein zweites konfessionelles Zeitalter (wie Anm. 17), 560.

*® Ebenda, 552.

' Olaf Blaschke, Das 19. Jahrhundert: Ein Zweites Konfessionelles Zeitalter? in: Geschichte
und Gesellschaft, 26 (2000), 38-75.

2 Siehe dazu Steinhoff, Ein zweites konfessionelles Zeitalter (wie Anm. 17). Ferner Martin
Friedrich, Das 19. Jahrhundert als «Zweites Konfessionelles Zeitalter»? Anmerkungen aus
evangelisch-theologischer Sicht, in: Olaf Blaschke (Hg.), Konfessionen im Konflikt: Deutsch-
land zwischen 1800 und 1970. Ein zweites konfessionelles Zeitalter, Géttingen 2002, 95-112.

» Steinhoff, Ein zweites konfessionelles Zeitalter (wie Anm. 17), 564,



Krisen und Erweckungen 461

zialen, politischen und kulturellen Modernisierung Europas nach 1800 warn ",
Denn die Schaffung konfessioneller Identitaten ist mehr als eine moderne Bewe-
gung gegen die Moderne. Es geht hier vielmehr um Erweckung oder um die Er-
findung neuer religioser Formationen. Die Konfessionalisierung kann somit nicht
bloss als eine Reaktion auf die Modemisierung gedeutet werden. Denn es scheint
mir historisch angemessener zu sein, die Moderne als religionsproduktiv und die
Konfessionalisierung dann folgerichtig als modernititstypisch zu verstehen.”
Neuere Forschungen zeigen namlich, dass «Glaubensgemeinschaften in Deutsch-
land und andernorts in Europa nicht nur selbst eine erhebliche Modernisierung
erfahren haben, sondern auch den Fortgang der Moderne unterstiitzten». ™

Auf die Erweckungsbewegungen bezogen bedeutet das folgendes: Die Er-
weckungsbewegungen sind Teil des protestantischen Ausdifferenzierungsprozes-
ses und bieten eine spezifische Deutungskultur der politischen, religiésen und
kultureilen Situation. Das heisst: Sie bieten alternative religiése und moralische
Optionen an, indem sie ihre Lehre und Praxis auf zentrale und relevante Inhalte
reduzieren und konzentrieren. lhre Identitit produzieren sie durch klar umrissene
Lehrgebdude und normierende Verhaltensregeln, durch Bildung eigener Milieus
sowie durch translokale und internationale Zusammenschliisse Gleichgesinnter.
Die Erweckungsbewegungen reagieren mit ithren Programmen nicht nur auf die
als verderblich interpretierten aufkldrerischen Frommigkeitsformationen, son-
dern auch in besonderem Masse «auf ein UbermaBl an Kontingenzvernichtung
(Erstarrung, Ritualismus. Dogmatismus)»‘”. Deshalb ist es historisch unzurei-
chend, die Erweckungsbewegungen bloss als wiedererstandenen Pietismus oder
als Reaktivierung pietistischer Traditionen in gewandelten kulturellen Kontexten
zu interpretieren. Nicht die Wiederentdeckung (rediscovery) ist hier der entschei-
dende Faktor. Nein, fiir die Modemisierung des Protestantismus ist es vielmehr
charakteristisch, im Sinne von Peter L. Berger von «intervention» zu sprechen.*®
Die Erweckungsbewegungen sind demnach bei allem Riickgriff auf traditionale
religiose Stoffe, die revitalisiert und modifiziert werden, neue Erfindungen.’” Sie
stellen ein eigenstdndiges Angebot der Heils- und Stabilitatsvermittlung zur Ver-
fligung, das sich deutlich von &lteren pietistischen Deutungsmustern unter-
scheiden kann. Hier sei nur die Betonung der Eschatologie des Millennarismus
und seine hdufig véllig unterschitzten innovativen Konsequenzen fiir Theologie,
Frommigkeit, Pddagogik und Diakonie erwéhnt. Diese Zentralisierung eines the-
ologischen Topos, wie wir ihn beispielsweise in der siidwestdeutschen Erweckungs-
bewegung im Frommen Basel, bei Christian Heinrich Zeller (1779-1860) und bei
Nikolaus von Brunn (1766—1849) finden®, zielt zum einen auf eine spezifische

** Ebenda.

> S0 auch Steinhoff, Ein zweites konfessionelles Zeitalter (wie Anm. 17), 564-570.

* Ebenda, 565.

37 Pollack, Sakularisierung — ein moderner Mythos (wie Anm. 15), 52.

* So Graf, Die Wiederkehr der Gotter (wie Anm. 22), 21 im Anschluss an P. L. Berger.

* Auch der vollig anders geartete Kulturprotestantismus konnte so interpretiert werden. Siche
dazu Harald Homann, «Kulturprotestantismus» — Zum Problem moderner Religion, in: Jorg
Bergmann/Alois Hahn (Hg.), Religion und Kultur, Opladen 1993, 169-190.

* Siehe dazu Kuhn, Religion und neuzeitliche Gesellschaft (wie Anm. 42), 297-338.



462 Thomas K. Kuhn

Deutungskultur und zum anderen dient sie einem erhdhten «religionsspezifi-
schen Identitatsprisentationsbedarf.®'

Durch die Betonung des Millennarismus in seiner postmillennarischen Spiel-
art leistete die siidwestdeutsche und schweizerische Erweckungsbewegung, die
sich als antimodernistisch und zivilisationskritisch verstand, einerseits vielfiltige
Beitrdge zur Modernisierung von Religion und Gesellschaft. Andererseits kann
sie aus heutiger Perspektive als Vorlduferin gegenwirtiger antimodernistischer
religioser Bewegungen gelten. Mit ihrem Biblizismus, ihrer spezifischen Anthro-
pologie und Eschatologie, aber auch mit ihrem Patriarchalismus ist sie als Proto-
fundamentalismus zu interpretieren. Insofern ist sie auch fiir das Verstandnis ge-
genwirtiger religioser Verhiltnisse von Bedeutung. Darauf werde ich nun aller-
dings nicht mehr eingehen, sondern fasse meine Uberlegungen abschliessend in
sechs Punkten zusammen.

Faczir

I. Im spiten 18. und im 19. Jahrhundert erlebt das Christentum eine vielgestalti-
ge Ausdifferenzierung sowie einen evolutionidren Wandel praktischer und theore-
tischer religidser Ausdrucksformen. Oder anders ausgedriickt: Das Christentum
wird durch Prozesse der Fragmentierung und Pluralisierung geprégt. Diese sind
als Ausdruck des sich zugleich vollziehenden grundlegenden gesellschaftlichen
Wandels mit seiner Ausdifferenzierung funktionaler, autonomer und operativ ge-
schlossener Systeme zu interpretieren.”” Diese modemisierenden Prozesse be-
deuten zum einen, dass sich iiberkommende religiése Glaubensbestinde in sich
wandelnden sozialen und kulturellen Kontexten mittels neuer Logiken neu auf-
bauen und assimilieren. Zum andern wird ersichtlich, dass die neuzeitliche Indi-
vidualisierung des Religidsen von einem Prozess religioser Gemeinschaftsbil-
dung begleitet und begrenzt wird. Diese religiésen Gemeinschaften produzieren
und kanalisieren gruppenspezifisch normative Glaubensbestinde. Insofern rea-
gieren sie in regulativer Absicht auf die als Krise interpretierte Individualisie-
rung und Rationalisierung von Religion.

2. Der uniibersehbare Verlust der normierenden und disziplinierenden religidosen
Funktionen sollte durch Rationalisierung, Padagogisierung und Elementarisie-
rung des Religiosen ausgeglichen werden. Dieses Bemiihen um Krisenbewilti-
gung zeigt sich beispielsweise in der Professionalisierung des geistlichen Standes
sowie der Erzieher oder in der Elementarisierung und Reduzierung der iiberkom-
menen Glaubensbestinde.

3. Die vielfaltigen und haufig einander widersprechenden Versuche der Rechris-
tianisierung oder der Bildung konfessioneller Identitdten sind nicht bloss Reak-
tion auf elementare neuzeitliche Krisenerfahrungen, sondern primir Ausdruck
der religionsproduktiven Modeme.

(’: Graf, Die Wiederkehr der Gétter (wie Anm. 22), 22.
*? Niklas Luhmann, Die Religion der Gesellschaft, hg. von André Kieserling, Frankfurt a.M.
2000, 287.



Krisen und Erweckungen 463

4. Neben der Segmentierung des Christentums vollzog sich seit der Aufkldrung
und dann nochmals verstdrkt in der Erweckungsbewegung eine Elementarisie-
rung, Popularisierung, Padagogisierung, Ethisierung und Diakonisierung von
Theologie und Religion. Christliche Religiositat und Frommigkeit wurden be-
wusst in sozialer, diakonischer und padagogischer Perspektive konzipiert, artiku-
liert und propagiert. Dogmatische und theologische Anliegen hingegen traten zu-
ndchst deutlich in den Hintergrund. Das Christentum wurde tiberwiegend hinsicht-
lich seiner Niitzlichkeit fiir Individuum und (religiose) Gemeinschaft qualifiziert.

5. Religion umfasst nicht mehr alle Lebensbereiche, sondern wird als ausdif-
ferenzierter Funktionsbereich wahrgenommen.

6. Das Christentum verlor seine allgemeine gesellschaftliche Verbindlichkeit nicht
aufgrund intellektueller oder kognitiver Defizite, sondern durch seine Unféahig-
keit, eine gesamtgesellschaftliche Integration zu leisten. Als soichermassen «funk-
tional ausgliederbarer Aspekt der Gesamtgesellschaft»® verlor christliche Religion
einerseits an zentralem sozialen und kulturellen Stellenwert. Andererseits ge-
wann sie aber durch Konfessionalisierung und damit durch ihre Pluralisierung
und Ausdifferenzierung die Méglichkeit, die unterschiedlichen religitsen Be-
dirfnisse einer ausdifferenzierten modernen Gesellschaft zu befriedigen. Als we-
sentliche religiése Funktion hat sich dabei das soziale und diakonische Handeln
erwiesen.

Thomas K. Kuhn, Assistenzprofessor fiir Kirchengeschichte, Theologische Fakultit der
Universitét Basel

% Siehe dazu auch Alois Hahn, Religion, Sikularisierung und Kultur, in: Lehmann (Hg.), S4-
kularisierung, Dechristianisierung, Rechristianisierung (wie Anm. 10), 17-31, zit. 21.



	Krisen und Erweckungen : Anmerkungen zur Modernisierung des Protestantismus im 19. Jahrhundert

