
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Religions- und Kulturgeschichte = Revue
suisse d'histoire religieuse et culturelle = Rivista svizzera di storia
religiosa e culturale

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 99 (2005)

Artikel: Krisen und Erweckungen : Anmerkungen zur Modernisierung des
Protestantismus im 19. Jahrhundert

Autor: Kuhn, Thomas K.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-130372

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-130372
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Krisen und Erweckungen
Anmerkungen zur Modernisierung des Protestantismus
im 19. Jahrhundert

Thomas K. Kuhn

Religion gewinnt an öffentlicher Relevanz und erlebt seit einigen Jahren wieder
erstaunliche Aufmerksamkeit. In der Öffentlichkeit und in den Medien werden

religiöse Themen kontrovers diskutiert. Dabei handelt es sich um sehr
unterschiedliche Themenbereiche, die allerdings häufig mit Krisenerfahrungen zu tun
haben. So titelte die BILD-Zeitung am 31. Dezember 2004 angesichts der
südostasiatischen Flutkatastrophe «Lieber Gott, wo warst du?» und fragte auf der
zweiten Seite den EKD-Ratsvorsitzenden Wolfgang Huber: «Wo war Gott, Hen
Bischoff?»1 Für weitere Krisen, die den Reflexionsprozess über die Religion
mächtig angeregt haben, stehen der Balkankrieg der 1990er Jahre und in
herausragender Weise das amerikanische Trauma des 11. Septembers 2001. Aber auch
bei den letzten amerikanischen Präsidentschaftswahlen spielten religiöse Themen
sowie eine religiös aufgeladene Rhetorik eine wichtige Rolle. Wie weit dieser
öffentliche Diskurs über Religion in den Staaten geht, zeigt die von prominenter
Seite initiierte Diskussion darüber, ob die Trennung von Kirche und Staat
abgeschafft und die USA in einen dezidiert christlichen Staat verwandelt werden
solle." Diese Diskussion ist beileibe keine bloss akademische, denn sie tangiert
elementare gesellschaftliche Themen wie beispielsweise das Abtreibungsrecht,
gleichgeschlechtliche Ehen. Stammzellenforschung etc. Ausserdem laufen in
drei US-amerikanischen Bundesstaaten derzeit Bemühungen, die biblische
Schöpfungslehre wieder zur verbindlichen Grundlage für den Biologieunterricht

Bild-Zeitung. 31. Dezember 2004. 1 f.

Nach den Wahlen machte im November 2004 einer der Verfassungsrichter am obersten
Gericht der Vereinigten Staaten. Anthony Scalia, von sich reden, als er in einer Rede, die er
in einer New Yorker Synagoge hielt, die Trennung von Kirche und Staat in Frage stellte. Der
amerikanische Staat und vor allem die Rechtsprechung müssten. so Scalias Forderung, die
gesellschaftliche Wirklichkeit widerspiegeln. Und diese stünde zweifelsohne in der
biblischen Tradition. Jerry Falwell. einer der einflussreichsten politisch-religiösen Führer stimmte

Scalia zu und erklärte Amerika zu einer religiösen Nation, die deshalb so gesegnet sei.
weil sie Gott verehrt habe. So Arthur Landwehr. Amerikanischer Verfassungsrichter stellt
Trennung von Kirche und Staat in Frage; Manuskript des Beitrags am 25. November 2004 in
SWR 2. Die beiden folgenden Anmerkungen beziehen sich ebenfalls auf diesen Beitrag.

SZRKG. 99 (2005). 449^t63



450 Thomas K. Kuhn

zu machen.' Ein biblizistisch fundierter christlicher Staat würde aber, so befürchten

liberale Theologen und Politiker, seine grösste Stärke, nämlich seine Toleranz

verlieren und die USA in ein völlig anderes Land verwandeln.4 Die Frage,
wie ein christlich fundierter Staat aussehen könnte, wird höchst unterschiedlich
beantwortet. Das macht die amerikanische Debatte auch so kompliziert und
unübersichtlich.

Seit etwa 30 Jahren wächst in den USA die Religion kontinuierlich und die
immer aggressiver ausgetragenen Moralkämpfe «verstärken den Druck auf alle

Beteiligten, sich zu den bindenden Werten bekenntnishaft zu verhalten.» Denn
auch die Mehrheit der liberalen und wissenschaftlich-fortschrittlichen Menschen

in den USA versteht sich als religiös.6 Mit dem unaufgeklärten Biblizismus im
Kemland der USA können sie aber nichts anfangen. Und dennoch glaubt die

Majorität der Amerikaner und Amerikanerinnen an die Heilsamkeit eines starken

Gottesglaubens für den Einzelnen und für die Nation.7 Deshalb investieren die

US-Bürgerinnen und Bürger auch viel in das erhoffte Seelenheil. Anfang
Dezember 2004 setzte sich der Münchener Theologe Friedrich Wilhelm Graf in der

«Neuen Zürcher Zeitung» unter dem Titel «Die Vervielfältigung Gottes» mit
diesen Entwicklungen auseinander und erklärte: «Viele Konsumenten religiöser
Güter und Dienstleistungen verhalten sich strikt optional. Sie wählen qualitäts-
bewusst aus und konfrontieren die Religionsanbieter mit der klaren Botschaft,
dass auf konkunenzbestimmten Sinnmärkten langfristig nur überlebt, wer Gott
ein scharf konturiertes Profil zu geben vermag. Protestantische main line churches

mit einem Wischiwaschigott haben in den letzten dreissig Jahren zunehmend

an Glaubensmarktanteilen verloren. Auch bei den Katholiken sind die Harten,

dogmatisch Entschiedenen die Gewinner.» Das bedeutet: Die einzelnen
Denominationen brauchen eine klar erkennbare corporate indentity.

Ein Vergleich der amerikanischen mit den deutschen Verhältnissen lässt
neben gewissen Parallelitäten markante Differenzen erkennen. Nicht nur die religiöse

Vergemeinschaftung folgt in den USA anderen Mustern als in Europa8,
sondern der gesellschaftliche Stellenwert von Religion, vom Christentum überhaupt
wird hierzulande von der Bevölkerungsmehrheit unverkennbar zurückhaltender
eingeschätzt. Wenn man mit Blick auf die USA von einer Revitalisierung der
christlichen Religion reden kann, so scheint sich im deutschsprachigen Raum

' Ein neu zusammengesetzter oberster Gerichtshof könnte zukünftig solche Fragen im Sinne
einei wörtlichen Bibelauslegung entscheiden. Männer wie Scalia und Falwell wollen einen
dezidiert christlichen Staat.

4
Gegen diesen Vorwurf wandte Scalia ein: Wo hätten im vergangenen Jahrhundert die Juden
sicherer gelebt, im religionsneutralen Europa, wo das Wort Gott nicht in den Mund genommen

werde, oder im christlich fundierten Amerika?
5 Friedrich Wilhelm Graf, Die Vervielfältigung Gottes, in: Neue Zürcher Zeitung, 3. Dezember

2004.
6 Eine Umfrage von Newsweek ergab im Dezember 2004, dass 69 Prozent der US-Bürger an

die Jungfraugeburt Jesu glauben. Und «86 percent say they believe organized religion has a

(a lot) or (some> influence over life in the United States today. Nine percent say it has (only
a little) influence.» URL: (www.msnbc.msn.com/id/6650997/site/newsweek>.

7
Graf, Die Vervielfältigung Gottes (wie Anm. 5).

8
Ebenda.



Krisen und Erweckungen 451

neben unübersehbaren Revitalisierungstendenzen vor allem im freikirchlichen
Bereich gesamtgesellschaftlich doch eher der Prozess fortzusetzen, der mit dem
unscharfen und inzwischen in die Kritik geratenen Schlagwort «Säkularisierung»
zusammengefasst wird.'" So kann ein deutscher Kanzler - ohne allzu grosse Kritik

zu provozieren - beim Eid auf das Grundgesetz auf die religiöse Formel
verzichten. Andere Beispiele sind die Diskussionen über Kreuz und Kopftuch im
Klassenzimmer oder über einen Gottesbezug in der Verfassung der europäischen
Union. Auch der Streit, den ein Weihnachtsbaum in einem Gymnasium in Meaux
bei Paris ausgelöst hatte, ist ein Beispiel." Doch zeigt sich auch in Deutschland
und Mitteleuropa zunehmend eine «Uneindeutigkeit in Sachen Religion».12

In den Führungsetagen der Landeskirchen fragt man derzeit weniger nach den

Herausforderungen der so genannten Säkularisierung, sondern verunsichert
danach, um ein letztes Beispiel zu nennen, wie denn auf die sich rasch ausbreitende

Freikirchlichkeit sowie auf den wachsenden Fundamentalismus und einen
unverkennbar wachsenden religiösen Pluralismus zu reagieren sei.' Eine
Bearbeitung dieser drängenden Fragen bleibt häufig auch deswegen unerledigt, weil
kommunikative Barrieren zwischen Kirchenleitungen und universitärer Theologie

den notwendigen Dialog erschweren oder gar verunmöglichen. Es stellt sich

nun die Frage, ob das Fach Kirchengeschichte zur Klärung dieser Fragen einen

Beitrag leisten kann. Die nun folgenden Ausführungen werden diese Frage
positiv beantworten und fur einen Dialog werben.

Kirchengeschichte und Religionssoziologie: Bemerkungen zu einem ungeklärten
Verhältnis

Der gegenwärtige wissenschaftliche Diskurs über die Religion im Allgemeinen
und das Christentum im Besonderen wird zunehmend durch die Behauptung
einer Koexistenz von Säkularisierung und Revitalisierung der Religion geprägt.
Unter Säkularisierung verstehe ich mit Peter L. Berger einen «Prozess, durch den

Auch im Bereich der Kunst gewinnt Religion an Aufmerksamkeit. Siehe beispielsweise
Simone Kaempf. Wie im Himmel so auf der Bühne. Die deutschen Theater wenden sich Glaubens-

und Religionsthemen zu. in: Basler Zeitung. Kulturmagazin, 29. Dezember 2004, 4f.
Zum Begriff siehe Hartmut Lehmann (Hg). Säkularisierung, Dechristianisierung, Rechristiani-
sierung im neuzeitlichen Europa. Bilanz und Perspektiven der Forschung, Göttingen 1997, ferner
Giacomo Marrarmao, Die Säkularisierung der westlichen Welt, Frankfurt a.M./Leipzig, 1996.

Einige Schüler hatten den Weihnachtsbaum als religiöses Symbol angeprangert, woraufhin
die Schulleitung ihn beiseite räumte; so die Badische Zeitung. 17. Dezember 2004.
So Karl Gabriel. Gesellschaftliche Modernisierung und der Bedeutungswandel des Religiösen,

in: Erwin Teufel (Hg.). Was hält die moderne Gesellschaft zusammen?. Frankfurt a.M.
1996, 167-175. zit. 167.

Vor allem mit Blick auf Fundamentalismen unterschiedlicher Provenienz oder bei der Frage
nach dem Verhältnis von Religion und Politik wird vom «Störfaktor Religion» gesprochen.
So erklärte Robert Leicht: «Wer sich auf Religion als Faktor der Politik einlässt. muss sich
freilich mit dem Potential an Unbedingtheit. ja Intoleranz auseinander setzen, das mit fast

jeder Offenbarungsreligion verbunden ist. mit den monotheistischen Religionen zumal - und
wenn schon nicht in ihrer Doktrin, so doch in der historischen Praxis. Es ist schon so: Die
Freiheit kann nicht die Religion beschädigen, sehr wohl aber die Religion die Freiheit.»
Robert Leicht. Störfaktor Religion. Ein freier Staat gewährt den Kirchen keine Privilegien, in:
Die Zeit. 7. April 2004.



452 Thomas K. Kuhn

Teile der Gesellschaft und Ausschnitte aus der Kultur aus der Herrschaft religiöser

Institutionen entlassen werden».'4 Dabei bleibt offen, wodurch diese
Bedeutungsrückgänge verursacht werden. Säkularisierung ist also ein «Prozess der
Abnahme der gesellschaftlichen Bedeutung von Religion, der in irgendeiner, genauer
zu spezifizierenden Weise mit Modemisieningsprozessen in Zusammenhang
steht». ^ Unter Modernisierung können schlagwortartig folgende Prozesse subsumiert

werden'6: Industrialisierung, Urbanisierung, Demokratisierung, Wohlstandsanhebung,

funktionale Differenzierung, kulturelle und religiöse Pluralisierung,
Individualisierung und Rationalisierung. Diese Reihe Hesse sich zweifelsohne noch

präzisierend fortsetzen.
Der Erforschung des spannungsvollen Verhältnisses von Christentum und

Modernisierung widmet sich neben der Historiographie vor allem die
Religionssoziologie. Nach dem «religious turn», der in den Geschichtswissenschaften seit
den 1970er Jahren vollzogen wird'7, wandelt sich in den letzten Jahren auch die

Wahrnehmung der Religion und des Christentums in den Sozialwissenschaften
und der Religionssoziologie. Fragte man 1971 noch, ob Religion überhaupt eine
Zukunft habe, so sind gegenwärtig solche Ansätze en vogue, die von einer
«postsäkularen Gesellschaft», von der «Wiederkehr der Götter», von der «de-seculari-
sation» oder von der «Rückkehr der Religionen» sprechen.'5 Die Rolle des
Christentums bei der Herausbildung der modernen westlichen Gesellschaften wird in
sozialer, politischer und kultureller Hinsicht in zahlreichen Forschungsbeiträgen
deutlicher als früher hervorgehoben. Das lange Jahre dominierende religionsdiagnostische

Theoriemodell der Säkularisierung verliert deshalb zunehmend sein

Deutungsmonopol. Dazu hat wesentlich die historische Forschung beigetragen.
Doch werden schon Stimmen laut, die diesen Paradigmenwechsel zu Recht kritisch
kommentieren. Detlev Pollack beispielsweise wundert sich, «daß in den
Sozialwissenschaften heute so viel Licht henscht und noch vor kurzem so viel Dunkelheit.»19

Möglicherweise hängt dieser rasante Wandel der Beurteilung des Religiösen
auch damit zusammen, dass insbesondere die Religionssoziologie häufig historische

Perspektiven und Entwicklungen vernachlässigt. Oder anders formuliert:
Soziologischen Theorien wird häufig grössere Bedeutung als dem historischen
Befund beigemessen. Um hier Abhilfe zu schaffen, ist zweierlei erforderlich:
Einerseits musste die Kirchengeschichtsschreibung der Religionssoziologie zur
unverzichtbaren Theoriebildung brauchbares historisches Material zur Verfügung
stellen. Dazu sollte sich die historische Zunft andererseits - mehr als bislang -

Peter L. Berger, Zur Dialektik von Religion und Gesellschaft. Elemente einer soziologischen
Theorie, Frankfurt a.M. 1973, 103.

Detlef Pollack, Säkularisierung - ein modemer Mythos? Studien zum religiösen Wandel in
Deutschland, Tübingen 2003, 5.

Pollack. Säkularisierung - ein moderner Mythos? (wie Anm. 15), 145.

Anthony J. Steinhoff, Ein zweites konfessionelles Zeitalter? Nachdenken über die Religion
im langen 19. Jahrhundert, in: Geschichte und Gesellschaft, 30(2004), 549-570. zit. 549.
«Nicht mehr Verfall, sondern Fortbestand in Verwandlung des <Religiösen> ist die Perspektive,

welche die Religionssoziologie als Teil der Soziologie orientiert.» Michael N. Ebertz. Erosion

der Gnadenanstalt? Zum Wandel der Sozialgestalt von Kirche, Frankfurt am Main 1998, 9.
Detlef Pollack. Individualisierung oder Säkularisierung. Zur neueren religionssoziologischen
Diskussion des Verhältnisses von Religion und Moderne, in: Berliner Dialog 3, 1997. 16-18, zil. 16.



Krisen und Erweckungen 453

von religionssoziologischen Untersuchungen sowohl methodisch als auch inhaltlich

anregen lassen. Dabei ginge es dann vor allem um die Frage, wie denn die

religiösen Entwicklungen in der Moderne angemessen beschrieben werden können:

Wie reagiert das Christentum in seiner Vielgestaltigkeit auf Modernität?
Wie versucht das Christentum auf die sich modernisierende Gesellschaft Einfluss
zu nehmen? Haben wir es mit einer Säkularisierung zu tun oder ist doch
angemessener von einer Rückkehr der Religionen zu sprechen? Ist die Rede von der

Säkularisierung vielleicht bloss ein modemer Mythos?
In der gegenwärtigen Kirchengeschichtsschreibung werden diese für unsere

aktuelle Situation so entscheidenden Fragen nur von wenigen Fachvertretern
erörtert."" Das mag daran liegen, dass sich die Forschung einerseits primär um kirchliche

Institutionen und theologische Lchrbildung bemüht und sich andererseits de-
zidiert als theologische respektive kirchliche Wissenschaft versteht. Zudem ist eine

«Unwilligkeit zur wissenschaftlichen Theoriebildung»"', um eine Formulierung
Martin Greschats aufzunehmen, in meinem Fach verbreitet. Wenn das Fach

Kirchengeschichte aber nicht seine wissenschaftliche Diskursfähigkeit verHeren und
im Kontext des religionswissenschaftlichen wie theologischen Fächerkanons
seinen Stellenwert stabilisieren will, dann muss es methodisch wie inhaltlich stärker
daran interessiert sein, multiperspektivische historische Beiträge zur Deutung der
christlichen Religion in der Moderne leisten zu wollen. Denn, so ist mit Friedrich
Wilhelm Graf nachdrücklich zu betonen: «Moderne Religion zu deuten, heißt in

erster Linie, die schnelle Pluralisierung der Religionskulturen seit dem 18.

Jahrhundert zu verstehen.»"" Oder anders formuliert: Das Fach Kirchengeschichte
verstanden als Religionsgeschichte des Christentums hat sich neben binnenkirchlichen
und binnentheologischen Rekonstruktionsbemühungen dem Christentum in seiner

ganzen Breite, also nicht nur den elitären akademischen Diskursen zu widmen.23

Diese Forderung gilt umso mehr, wenn Religion kulturgeschichtlich als «Deutungsund

Kommunikationssystem» verstanden wird, «das weltanschauliche Codes, soziale

Beziehungen und Lebenswelten prägt.»"4 Mit diesen Forschungsinteressen
kann dieses Fach zweifelsohne dazu beitragen, in Zusammenarbeit mit
Religionssoziologie, Praktischer und Systematischer Theologie die drängenden Fragen
gegenwärtiger Religionskulturen zu beantworten. Dafür sind aber auch eingefahrene
und geradezu kanonisierte historiographische Interpretationsmuster aufzubrechen
und methodische Reflexionen anzustellen. Im nächsten Abschnitt stelle ich ihnen

nun solche methodischen Erwägungen vor. Dabei beziehe ich mich auf neuere
historische und religionssoziologische Forschungen.

So auch Martin Greschat. Rechristianisierung und Säkularisierung. Anmerkungen aus
deutscher protestantischer Sicht, in: Lehmann (Hg). Säkularisierung. Dechristianisierung,
Rechristianisierung (wie Anm. 10), 76-85, zit. 77.
Ebenda, 77.
Friedrich Wilhelm Graf, Die Wiederkehr der Götter. Religion in der modernen Kultur. München

2004, 18.

«Die Geschichte des Christentums ist nicht die Geschichte der christlichen Theologie. Es ist
vielmehr die Geschichte einer bestimmten Art religiöser Erfahrung und religiösen
Glaubens.» So Peter L. Berger. Der Zwang zur Häresie. Frankfurt a.M. 1980. 202.
Urs Altermatt/Franziska Metzger, Religion und Kultur - zeitgeschichtliche Perspektiven, in:
Schweizerische Zeitschrift für Religions- und Kulturgeschichte. 98(2004). 185-208. zit. 191.



454 Thomas K. Kuhn

Krisen und religiöse Praxis: Methodische Erwägungen

Die Frage nach dem Zusammenhang von Krisenerfahrung und der Entstehung
religiöser Emeuerungsbewegungen ist eine aufschlussreiche Forschungsperspektive.

Im Anschluss an den Historiker Hartmut Lehmann und vor allem an den

Soziologen Martin Riesebrodt scheint mir «eine Verschiebung der theoretischen

Perspektive in Form einer Betonung des Zusammenhangs von Religion und Kri-
senbewusstsein»"5 deshalb sinnvoll zu sein. Meine eigenen Forschungen zum
Pietismus und zur Aufklärung des 18. Jahrhunderts sowie zur Erweckungsbewe-
gung im frühen 19. Jahrhundert belegen nämlich die These Riesebrodts, wonach
Krisen einen wesentlichen Antrieb religiöser Arbeit darstellen."6 Ich gehe dabei -
und das ist zu betonen - methodisch nicht von einem prinzipiellen Spannungs-
verhältnis zwischen Religion und Moderne aus." Denn eine «Analyse, die die

Entstehung religiöser Emeuerungsbewegungen aus der Krise der Moderne
erklärt, bleibt [...] noch immer einem Verständnis veihaftet, das das Verhältnis von
Religion und Moderne als wechselseitig exklusiv bestimmt»." Vielmehr ist
Religion, ist das Christentum als Bestandteil und als Motor der Moderne zu interpretieren.

In diesem Sinne reagiert das Christentum produktiv auf und in Krisen.
Insofern ist die Moderne selbst religionsproduktiv."

Wie ist das zu erklären? Die Frage kann mithilfe der so genannten Religionsökonomie

beantwortet werden. Mit diesem Theoriemodell kann auch die historische

religiöse Situation um 1800 interpretiert werden. Die spätestens seit dem
18. Jahrhundert einsetzende moderne Pluralisierung der religiösen und nichtreligiösen

Sinnangebote führte nämlich häufig nicht zu einer Relativierung der

jeweiligen Ansprüche. Im Gegenteil: die einzelnen Gruppierungen forcierten ihre

Anstrengungen, um sich eine Identität zu geben. Diese Identitäten werden
beispielsweise durch spezifische Interpretationen von krisenhaften Erscheinungen in
Geschichte und Gegenwart oder durch Zukunftserwartungen evident. Dem
Christentum kommt deshalb eine entscheidende Funktion bei der Analyse, Deutung und

Bewältigung von Krisen zu, weil es - wie andere Religionen auch - «das
chaotische Potential von Krisen in Ordnungsvorstellungen» transformieren konnte
und kann: «Als Ressource für die Prävention und Bewältigung von Krisen dient

Religion somit gleichermaßen individuellen wie kollektiven existenziellen
Bedürfnissen.»30

Um diese Prozesse verstehen zu lernen, ist den religiösen Praktiken in der

Forschung besondere Aufmerksamkeit zu widmen. Es gilt zu fragen: «Wer handelt

religiös, unter welchen Umständen, aus welchen Anlässen oder zu welchen
Zwecken?»" ' Denn «nicht unser Vorverständnis von Mensch und Gesellschaft

" Martin Riesebrodt, Die Rückkehr der Religionen. Fundamentalismus und der »Kampf der
Kulturen» München 2001, 12.

26 Riesebrodt. Rückkehr der Religionen (wie Anm. 25), 47.
Siehe dazu Daniele Hervieu-Legér, Religion and Modernity in the French Context. For an
New Approach to Secularization, in: Sociological Analysis, 51 (1990). 15-25.

"8 Pollack, Säkularisierung - ein moderner Mythos? (wie Anm. 15), 24.
So die These von D. Hervieu-Léger.
Riesebrodt, Rückkehr der Religionen (wie Anm. 25), 48.

31
Ebenda, 39.



Krisen und Erweckungen 455

führt zu einer tragfähigen Religionstheorie, sondern die sorgfältige Analyse
religiöser Praxis als sinnhaftes Handeln».32 Damit tritt auch die so genannte ausser-
kirchliche Religiosität in die Perspektive der Christentumsgeschichte.

Im Anschluss an diese methodischen Überlegungen steht nun die entscheidende

Frage nach ihren Konsequenzen und nach ihrem Ertrag für die
Erforschung der Christentumsgeschichte. Ich will im Folgenden vier Punkte nennen.

1. Perspektivenet~weiterung: Nicht mehr nur die intellektuellen Meta-Diskur-
se, die Ideen- und Theologiegeschichte werden rekonstruiert. Der Blick wendet
sich zu den religiös Handelnden und fragt nach Umständen, Anlass und Zweck
religiöser Praxis. Somit erfolgt sowohl eine Erweiterung wie auch Verschiebung
der Forschungsperspektiven. Die Christentumsgeschichte orientiert sich nicht
mehr primär normativ theologisch, sondern pragmatisch und somit kultur- und
sozialwissenschaftlich. Dabei werden die Handelnden als kompetente Akteure
verstanden und implizite Werturteile und Deutungskategorien wie Aberglaube,
Volksreligion etc. überwunden. Dazu ein Beispiel: Es reicht nicht aus, wenn sich
wie bislang weithin geschehen, die kirchengeschichtliche Erforschung der
Aufklärung allein auf einige herausragende Aufklärer und deren Programme
beschränkt. Neben diesen Forschungen muss vermehrt, um dem Phänomen der
Aufklärung gerecht zu werden, auch nach Umsetzung, Elementarisierung und
praktischen Folgen, nach Konsequenzen fiir das Verständnis von Kindheit, von Frauen
und Männern gefragt werden. Diese Perspektivenverschiebung wie -erweiterung
ist insofern für die Kirchengeschichte von besonderer Relevanz, weil sie eine

interdisziplinäre Schnittstelle darstellt und beispielsweise mit allgemeiner Geschichte,
Volkskunde, Soziologie und Rechtswissenschaften im Dialog stehen sollte.

2. Religiöse Institutionen: Wenn wir diese methodischen Überlegungen weiter
verfolgen, kommen zweitens die religiösen Institutionen in den Blick. Diesen ist
mit Riesebrodt grosse gesellschaftliche Bedeutung beizumessen. Denn die religiösen

Institutionen kontrollieren «das imaginierte individuelle wie auch kollektive
Krisenbewältigungspotential einer Gesellschaft». Ausserdem definieren sie

«Regeln und Normen, welche die Interaktion zwischen Menschen und
übermenschlichen Mächten sowie über die Natur dieser Mächte strukturieren.» Diese

Institutionen, wie Kirchen oder religiöse Vereinigungen, sind - und das ist für
ihre Interpretation von entscheidender Bedeutung - «aufs engste mit der profanen

Kultur, Gesellschaftsstruktur und institutionellen Ordnung» verbunden.34

3. Religionsverständnis: Religion verstehe ich als «relativ autonomen» sozialen

und kulturellen Teilbereich.35 Damit wird gesagt, dass Religion einerseits mit
ihrem politischen, sozialen und kulturellen Umfeld verwoben ist, aber nicht darin
aufgeht. Denn Religion kann - und das zeigt die Geschichte des Christentums -
ein sehr ambivalentes Verhältnis zu ihrem gesellschaftlichen und staatlichen
Umfeld entwickeln. Allerdings ist sie Teil dessen, was wir Kultur nennen. Ich
verstehe Kultur im Anschluss an Urs Altermatt als gesellschaftlich bedingt und

32
Ebenda, 39.

33
Ebenda, 45.



456 Thomas K. Kuhn

konstruiert. Kultur unterliegt dem historischen Wandel und ist zu verstehen als

ein zeitbedingtes «System menschlicher Zeichen und Verhaltensweisen [...]
durch welche Gruppen von Menschen die Wirklichkeit interpretieren, soziale

Beziehungen schaffen und sich selbst gegenüber ihrem Umfeld definieren». Deshalb

richtet sich die Forschungsperspektive vornehmlich auf die Vielfalt religiöser

Praxis und auf ihre Akteure. Weil dieser Ansatz religiöses Handeln sozial-,

personen- und kontextspezifisch interpretiert, nimmt er die «spezifischen religiösen

Praktiken von Männern und Frauen, von Menschen in unterschiedlichen
Stadien ihres Uebenszyklus, von dominanten und untergeordneten Klassen,

Statusgruppen und ethnischen Gruppen» in den Blick.'
4. Mehrdimensionalilät: Das Ziel einer solchen Kirchengeschichtsschreibung

ist es, der Mehrdimensionalität des Verhältnisses von Christentum und modemer
Welt historiographisch Rechnung zu tragen. Dabei berücksichtigt sie, dass

Säkularisierung und Revitalisierung des Christentums nicht nur nebeneinander und

gleichzeitig verlaufende Prozesse, sondern auch miteinander verwoben sind.
Denn neben Relevanzverlust und zunehmende Privatisierung des Christentums
seit dem 18. Jahrhundert traten mit einer gewissen zeitlichen Verzögerung
existentielle Verunsicherungen durch politische, ökonomische, wissenschaftliche
und technische Umbrüche. Dadurch taten sich «neue Dimensionen von Machtlosigkeit

und Risiken»'8 auf. Diese führten zu religiösen Veränderungsprozessen
und Ausdifferenzierungen. Die Erforschung der beiden genannten Aspekte sowie
der kulturpraktischen Dimension des Christentums stellen drängende historiogra-
phische Herausforderungen dar.

Die Modernisierung des Protestantismus: ausgewählte Aspekte

Um meine theoretischen Überlegungen zu konkretisieren, gehe ich nun weiter
auf die Frage nach der Modernisierung des Protestantismus im Kontext von
Krisenerfahrung und Krisendeutung ein. Es wäre sicherlich ein lohnendes
Unterfangen, die Geschichte des Protestantismus unter der Perspektive der Wahrnehmung

und Deutung von Krisen sowie der Krisenprophylaxe und Krisenintervention

zu schreiben. Das kann ich hier nur benennen, aber noch nicht ausfuhren.
Ich werde mich im Folgenden bei meinen Ausführungen auf das späte 18. und
frühe 19. Jahrhundert beschränken und exemplarisch vorgehen.39

Wenn ich im folgenden von Krise spreche, dann in dem Sinne, dass eine
gewisse Zeit, dass spezifische verunsichernde Phänomene und Ereignisse als
Ausdruck eines krisenhaften Prozesses interpretiert werden. Es handelt sich bei dem

Begriff «Krise» demnach um eine kontextabhängige interpretatorische Kategorie.

Der Wandel von sozialen, religiösen und kulturellen Kontexten wurde und
wird häufig als Krise gedeutet. Das heisst beileibe nicht, dass es sich tatsächlich

36
Altermatt/Metzger, Religion und Kultur wie Anm. 24), 188.

37
Riesebrodt, Rückkehr der Religionen (wie Anm. 25), 48f

38 Ebenda, 50.
39 Erwähnt sei aber, dass das Phänomen der Krise mit Blick auf den Protestantismus auch im

17. Jahrhundert eine zentrale Rolle gespielt hat: Siehe dazu Hartmut Lehmann, Das Zeitalter
das Absolutismus. Gottesgnadentum und Kriegsnot. Stuttgart u.a. 1980. 105-114.



Krisen und Erweckungen 457

um eine Krise gehandelt hat. Doch da einerseits der Wandel ein typisches
Kennzeichen des westlichen Christentums und zumal des neuzeitlichen Protestantismus

ist40 und sich andererseits die kulturellen und religiösen Prägungen zumindest

strukturell über Generationen erhalten, kommt es immer wieder zu individuellen

wie kollektiven Krisenerfahrungen. Die Interpretationen dieser Krisen spiegeln

sich häufig in einer breiten publizistischen Debatte wider. Ungezählte
Schriften setzten sich in kulturkritischer und religiöser Absicht mit den initie-
renden Erscheinungen der Gegenwart auseinander.41 Im 18. Jahrhundert thematisieren

viele Publikationen den Ansehens- und Plausibilitätsverlust von Religion,
von Kirche sowie von Pfanern. Sie schlagen vielfältige, durchaus unterschiedliche

Reformen vor. Diese Überlegungen zielen zum Beispiel auf die Verbesserung

der Gottesdienste und Predigten sowie auf ansprechenderen Untenichl.
Sie idealisieren ferner den Pfarrer als Seelsorger, als Volkslehrer, aber auch als

Mediziner und als Landwirtschaftsexperten. Im Zentrum des öffentlichen
Diskurses stand nämlich die Frage nach dem gesellschaftlichen und staatlichen Nutzen

und Wert der Pfaner. Deshalb strebten zahlreiche Publikationen pastoraler
Selbstbesinnung eine Modernisierung und Akkomodation des Pfaners an, die
weit reichende Konsequenzen für Ausbildung und Praxis der Geistlichen haben
sollte.42 Diese Entwicklung der Professionalisierung und funktionalen Differenzierung,

die sich dann seit dem 19. Jahrhundert in klar abgegrenzten
Arbeitsbereichen wie Verkündigung, Seelsorge, Diakonie und anderen zeigt und die

Entwicklung des Protestantismus massgeblich prägte, ist ein wesentlicher Aspekt
der Modernisierung des Protestantismus.

Die Modernisierung zeigt sich auch bei der Frage nach der angemessenen
Vermittlung von Wissen und religiöser Lehre. Der Adressat des Untenichts, des

Gottesdienstes, der Kasualie, der Predigt wird zunehmend zentraler Gegenstand
pädagogischer, katechetischer und rhetorischer Diskurse. So zum Beispiel bei

Pfaner Johann Christoph Greiling (1765-1840), der 1805 eine «Theorie der
Popularität» veröffentlichte. Dieses Buch gilt «als der bedeutendste Versuch einer
zusammenfassenden und systematisierenden Darstellung» einer Theorie der
Popularität.43 Das von vielen Pfanern propagierte Anliegen der Popularisierung von
Wissen und der Hörerinnenorientierung ist ein weiterer wesentlicher Aspekt
protestantischer Modernisierung.

40 Greschat, Rechristianisierung (wie Anm. 20), 76.
41 Auch Speners «Pia Desideria» und andere pietistische Publikationen können als

kriseninterventionistische Reformschriften gelesen werden.
42 Viele Pfarrer entschieden sich deshalb dafür, als Volkslehrer und Volksaufklärer den Beweis

ihrer sozialen und patriotischen Zweckmässigkeit anzutreten. Aber es lässt sich auch eine

Rückbesinnung auf traditionelle Formen des geistlichen Amtes erkennen. Mit ihr war eine

Reduzierung der als pastoral deklarierten Tätigkeiten und eine zunehmende Konzentration
auf Frömmigkeit und Theologie verbunden, die sich im Verlauf der ersten Hälfte des 19.

Jahrhunderts ausdifferenzierte, bis schliesslich der Pfarrer als Theologe. Seelsorger und
staatstreuer Bürger gesellschaftliche Akzeptanz und Ansehen finden sollte. Zur pastoralen
Volksaufklärung siehe Thomas K. Kuhn, Religion und neuzeitliche Gesellschaft, Studien
zum sozialen und diakonischen Handeln in Pietismus, Aufklärung und Erweckungsbewe-
gung, Tübingen 2003, 79-223.

43 So Holger Böning im Nachwort, * 193, von Johann Christoph Greiling, Theorie der Popularität,

hg. von Holger Böning, Stuttgart-Bad Cannstatt 2001.



458 Thomas K. Kuhn

Dieses war deshalb so wichtig, weil wir davon ausgehen müssen, dass 80-90%
der Bevölkerung nicht flüssig lesen konnten. Ihre Christianisierung und Belehrung

vollzog sich deshalb durch Anhören und Anschauen.44 Diese leseunkundigen

Menschen bekamen vor allem die Predigten als Deutungsangebote für ihr
Leben und Sterben zu hören. Aus diesem Angebot entnahmen die Menschen
solche Stoffe, die sie zur Diesseitsbewältigung und zur Vorbereitung auf das

Sterben unmittelbar brauchten. Religiöse und theologische Stoffe wurden also
selektiv rezipiert, in spezifische Lebenssituationen angepasst und in andere

Deutungsmuster integriert. Bekenntnis und Dogma wurden somit in ihren Normie-
rungs- und Deutungsansprüchen relativiert. Auf diese Entwicklungen reagierend
vollzog sich in Teilen des Protestantismus auch auf theologischer und
religionspädagogischer Ebene ein Rationalisierungs- und Modernisierungsprozess, wie er
sich vornehmlich in Predigten und katechetischen Texten widerspiegelt.

Neben den bislang beispielhaft genannten Reaktionen auf Krisenerfahrungen
im späten 18. und frühen 19. Jahrhundert könnten weitere genannt werden.
Darauf will ich aber verzichten und nur auf den Pluralismus der Argumentationsstrukturen

und Verbesserungsvorschläge hinweisen. Diese unterscheiden sich in
ihren Voraussetzungen und Denkfiguren nicht allein theologisch oder religiös,
sondern zeigen auch markante politische und soziale Differenzen. So kam es zu
durchaus differenten Reformkonzepten: Der Gothaer Oberkonsistorialrat und
Generalsuperintendent Karl Gottlieb Bretschneider (1776—1848) beispielsweise
veröffentlichte 1820 eine Klage über die «Unkirchlichkeit dieser Zeit im
protestantischen Deutschlande»45, mit der er sich an die Gebildeten der protestantischen

Kirche wendete. Diese kulturkritische Diagnose gehört in die um 1800
sehr breit fliessende Diskussion über die Zukunft von Religion und Kirche.
Anscheinend provozieren Jahrhundertwenden «mit einer gewissen Regelmässigkeit
religionskulturelle Selbstverständigungsdebatten».46 Erinnert sei hier auch an
Schleiermachers Erstling «Über die Religion» aus dem Jahr 1799, das sich wie
Bretschneiders als «Reden an die Gebildeten unter ihren Verächtern» richtet.
Davon unterscheiden sich solche Reformvorschläge, die aus der Volksaufklärung
oder aus der Erweckungsbewegung kommend beim so genannten gemeinen Volk
ansetzten. Diese Entwürfe erhofften eine Uösung der Probleme durch Aufklärung
oder durch Rechristianisierung des Volkes. Deshalb zielten ihre volksbildnerischen

Konzepte oder erzieherischen Strategien vor allem auf die ländliche
Bevölkerung oder später - in der Inneren Mission beispielsweise - auf das wachsende

Proletariat der Städte. Hier nenne ich als Beispiel die so genannten Reich-
Gottes-Werke der in Basel ansässigen Deutschen Christentumsgesellschaft und
die vor allem seit 1820 boomende Rettungshausbewegung. Bei zahlreichen
Reformvorschlägen kommen sich Aufklärer und Erweckte übrigens methodisch
und strukturell häufig sehr nahe, auch wenn es deutliche theologische Diffe-

Arthur Erwin Imhof Die verlorenen Welten. Alltagsbewältigung durch unsere Vorfahren -
und weshalb wir uns heute so schwer damit tun, München "1985, 124.

Karl Gottlieb Bretschneider. Ueber die Unkirchlichkeit dieser Zeit im protestantischen
Deutschlande, Gotha 1822.

46
Graf, Wiederkehr der Götter (wie Anm. 22), 73



Krisen und Erweckungen 459

renzen gibt. Die Kontinuitäten zwischen beiden religiösen Gruppen sind grösser
als es die ältere Forschung behauptet hat. Eine Analyse der Reformvorschläge
und der kriseninterventionistischen Praxis belegt diese These.

Zusammenfassend halte ich fest: Krisenerfahrungen beschleunigten um 1800
die Ausdifferenzierung des Protestantismus. Der wachsende Plausibilitätsverlust
der christlichen Religion sowie die rasanten politischen Veränderungsprozesse
seit der Französischen Revolution, die tenitorialen Verschiebungen nach dem
Wiener Kongress, aber auch die ökonomischen Krisen und Hungersnöte im frühen

19. Jahrhundert, der erstarkende Liberalismus und die revolutionären
Aufbrüche provozierten ein schillerndes Spektrum von Re formvorschlagen. Doch auch

neue religiöse Formationen wie die Gründung frommer Vereine oder zugespitzte
theologische Argumentationsmuster wie die Betonung der Endzeit und apokalyptischen

Spekulationen waren die Folge.47

Die inhaltliche wie institutionelle Ausdifferenzierung des Protestantismus
sowie die binnenkonfessionelle Konkurrenz religiöser Lehren und Moralvorstellungen

verbieten es, vom Protestantismus als einer einheitlichen Grösse zu
sprechen. Der Protestantismus setzt sich aus divergierenden religiösen und konfessionellen

Identitäten zusammen. Dieser protestantischen Binnendifferenzierung musste

in der Forschung mehr Beachtung geschenkt werden. Geringer sollte hingegen
die Rolle der institutionalisierten Kirchen eingeschätzt werden. Denn inzwischen
zeigen neuere Forschungen, dass der Begriff der «Kirche» als normierende
Institution in der Zeit von Mitte des 18. bis Mitte des 19. Jahrhunderts keine wesentliche

Rolle spielt. Nicht «Kirche», sondern «Religion» in der unmittelbaren Vermittlung

durch den Pfaner, «Religionslehrer» oder Pädagogen wird als normierende
und Disziplin fordernde Instanz erlebt und allenfalls akzeptiert. Auch diese ekklesi-
ologische Dezentralisierung kann als modernisierender Faktor verstanden werden.

Dieser zumindest temporäre Rückgang der Bedeutung der etablierten Kirchen -
später im 19. und dann im 20. Jahrhundert ändert sich die Situation bekanntlich
wieder - erklärt auch ein Stück weit das massive Aufkommen religiöser Vereine,
wie sie vor allem in den Erweckungsbewegungen substantiell waren. Denn mit
den interkonfessionellen Polarisierungstendenzen und mit dem Pluralismus ging
eine unverkennbare Individualisierung des Religiösen einher. Und damit kommen

wir zu einem weiteren Aspekt der Modernisierung des Protestantismus: Es

geht um Fragmentierung des Protestantismus und erkennbare gruppenspezifische
Gruppierungen. Dadurch entstand ein religiöser Markt. Die Anbieter auf diesem
Markt brauchten, wollten sie zur Kenntnis genommen werden oder weiter bestehen,

Identitäten. Darum waren diese religiösen Gruppen permanent damit
beschäftigt, sich Identität zu verschaffen. Das geschah zum einen durch
gruppenspezifische Lehrbildungen und Frömmigkeitspraktiken, zum andern durch
Abgrenzungsstrategien (negative Integrationsideologie) von anderen Gruppierungen.
Deshalb bemühten sich Vertreter der Erweckungsbewegungen so nachdrücklich,
sich als Gegensatz zu jeglicher Aufklärungsfrömmigkeit zu inszenieren. Für die

Die Bedeutung des chiliastischen Denkens im 19. Jahrhunderts ist noch nicht hinreichend
erforscht. Zum Einfluss des Chiliasmus auf die Pädagogik siehe Kuhn, Religion und neuzeitliche

Gesellschaft (wie Anm. 42), 314-332.



460 Thomas K. Kuhn

Erforschung der Erweckungsbewegungen ist deshalb methodisch unumgänglich,
diese Selbstinszenierungen zu überwinden und neben den unverkennbaren
Differenzen auch die Analogien zu erarbeiten.48

Das will ich hier aber nicht fortführen. Vielmehr möchte ich diesen Prozess

der religiösen Pluralisierung im späten 18. und 19. Jahrhundert als Prozess der

«Konfessionalisierung» verstehen. Ich verstehe diese Konfessionalisierung im
Anschluss an Anthony J. Steinhoff als einen Prozess, in dem unterscheidbare

religiöse Identitäten geschaffen oder intensiviert werden. Diese werden mit einer
grösseren sozialen und individuellen Relevanz ausgestattet: «Konfessionelle
Identitäten sind also eine (Zusammensetzung) aus unterschiedlichen sozialen Identitäten;

jede Analyse muss deshalb beide Elemente: religiöse Identität und ihre
Sozialisierung, berücksichtigen.»49 Eine solchermassen verstandene «Konfessionalisierung»

ist forschungsstrategisch insofern von Bedeutung, da sie die Aufmerksamkeit

auf die aktive Rolle der Religionen bei einem soziokulturellen Wandel
und auf ihre eigene beständige Weiterentwicklung richtet.50

Ich möchte diesen Gedanken am Beispiel der Erweckungsbewegungen
ausführen. Vor einiger Zeit wurde vor allem von Olaf Blaschke für das 19.

Jahrhundert der Begriffeines «Zweiten Konfessionellen Zeitalters» geprägt.51 Inzwischen

zeigt sich deutlich die Problematik dieser Begrifflichkeit52, auf die ich hier
allerdings nicht weiter eingehen möchte. Die Kontroverse über Blaschkes Theorie

ist allerdings für die Kirchengeschichtsschreibung anregend. Denn zweifelsohne

können zahlreiche religiöse Entwicklungen und Formationen des 19.

Jahrhunderts als «Konfessionalisierung» bezeichnet werden. Vielleicht wäre es besser,

um diesen Begriff aus der Frühen-Neuzeit-Forschung zu vermeiden, eher von der

Schaffung konfessioneller Identitäten zu besprechen. Jedenfalls kann m. E. die

religiöse Pluralisierung im späten 18. und 19. Jahrhundert zumindest vorläufig -
bis ein besserer Begriff gefunden ist - als «Konfessionalisierung» bezeichnet
werden. Um diesen identitätsschaffenden Prozess der Konfessionalisierung und
seine sozialen und kulturellen Markierungen deutlicher verstehen zu können,
muss die Kirchengeschichtsforschung vermehrt danach fragen, wie die Mitglieder

dieser Konfessionen, wie die Individuen Religion erfahren und gelebt haben.

Denn das Studium der religiösen Praktiken «würde uns in die Lage versetzten,
den Anteil der Religion am kulturellen Repertoire menschlichen Handelns
nachzuzeichnen».53 Auch auf diesem Wege Hesse sich die These belegen, dass Religion

zum einen «zugleich Faktor und Produkt der ungleichzeitig erfolgenden, so-

Darauf verweist nachdrücklich Ulrich Gabler, «Auferstehungszeit». Erweckungsprediger des
19. Jahrhunderts. Sechs Porträts, München 1991, 161-186.
Steinhoff, Ein zweites konfessionelles Zeitalter (wie Anm. 17), 560.

50
Ebenda, 552.
Olaf Blaschke, Das 19. Jahrhundert: Ein Zweites Konfessionelles Zeitalter? in: Geschichte
und Gesellschaft, 26 (2000), 38-75.
Siehe dazu Steinhoff, Ein zweites konfessionelles Zeitalter (wie Anm. 17). Femer Martin
Friedrich, Das 19. Jahrhundert als «Zweites Konfessionelles Zeitalter»? Anmerkungen aus

evangelisch-theologischer Sicht, in: Olaf Blaschke (Hg.), Konfessionen im Konflikt: Deutschland

zwischen 1800 und 1970. Ein zweites konfessionelles Zeitalter, Göttineen 2002, 95-112.
Steinhoff, Ein zweites konfessionelles Zeitalter (wie Anm. 17), 564.



Krisen und Erweckungen 461

zialen, politischen und kulturellen Modernisierung Europas nach 1800 war»
Denn die Schaffung konfessioneller Identitäten ist mehr als eine moderne Bewegung

gegen die Moderne. Es geht hier vielmehr um Erweckung oder um die

Erfindung neuer religiöser Formationen. Die Konfessionalisierung kann somit nicht
bloss als eine Reaktion auf die Modernisierung gedeutet werden. Denn es scheint

mir historisch angemessener zu sein, die Moderne als religionsproduktiv und die

Konfessionalisierung dann folgerichtig als modernitätstypisch zu verstehen.55

Neuere Forschungen zeigen nämlich, dass «Glaubensgemeinschaften in Deutschland

und andernorts in Europa nicht nur selbst eine erhebliche Modernisierung
erfahren haben, sondern auch den Fortgang der Moderne unterstützten».

Auf die Erweckungsbewegungen bezogen bedeutet das folgendes: Die
Erweckungsbewegungen sind Teil des protestantischen Ausdifferenzierungsprozesses

und bieten eine spezifische Deutungskultur der politischen, religiösen und

kulturellen Situation. Das heisst: Sie bieten alternative religiöse und moralische

Optionen an. indem sie ihre Lehre und Praxis auf zentrale und relevante Inhalte
reduzieren und konzentrieren. Ihre Identität produzieren sie durch klar umrissene

Lehrgebäude und normierende Verhaltensregeln, durch Bildung eigener Milieus
sowie durch translokale und internationale Zusammenschlüsse Gleichgesinnter.
Die Erweckungsbewegungen reagieren mit ihren Programmen nicht nur auf die

als verderblich interpretierten aufklärerischen Frömmigkeitsformationen,
sondern auch in besonderem Masse «auf ein Übermaß an Kontingenzvemichtung
(Erstarrung, Ritualismus. Dogmatismus)»5 Deshalb ist es historisch unzureichend,

die Erweckungsbewegungen bloss als wiedererstandenen Pietismus oder
als Reaktivierung pietistischer Traditionen in gewandelten kulturellen Kontexten
zu interpretieren. Nicht die Wiederentdeckung (rediscovery) ist hier der entscheidende

Faktor. Nein, für die Modernisierung des Protestantismus ist es vielmehr
charakteristisch, im Sinne von Peter L. Berger von «intervention» zu sprechen.
Die Erweckungsbewegungen sind demnach bei allem Rückgriff auf traditionale
religiöse Stoffe, die revitalisiert und modifiziert werden, neue Erfindungen.59 Sie

stellen ein eigenständiges Angebot der Heils- und Stabilitätsvermittlung zur
Verfügung, das sich deutlich von älteren pietistischen Deutungsmustern
unterscheiden kann. Hier sei nur die Betonung der Eschatologie des Millennarismus
und seine häufig völlig unterschätzten innovativen Konsequenzen für Theologie,
Frömmigkeit, Pädagogik und Diakonie erwähnt. Diese Zentralisierung eines

theologischen Topos, wie wir ihn beispielsweise in der südwestdeutschen Erweckungs-
bewegung im Frommen Basel, bei Christian Heinrich Zeller (1779-1860) und bei

Nikolaus von Brunn (1766-1849) finden60, zielt zum einen auf eine spezifische

Ebenda.
3 So auch Steinhoff, Ein zweites konfessionelles Zeitalter (wie Anm. 17), 564-570.
56

Ebenda, 565.
Pollack, Säkularisierung - ein moderner Mythos (wie Anm. 15), 52.

58 So Graf, Die Wiederkehr der Götter (wie Anm. 22), 21 im Anschluss an P. L. Berger.
59 Auch der völlig anders geartete Kulturprotestantismus könnte so interpretiert werden. Siehe

dazu Harald Homann, «Kulturprotestantismus» - Zum Problem moderner Religion, in: Jörg
Bergmann/Alois Hahn (Hg.), Religion und Kultur, Opladen 1993, 169-190.

60
Siehe dazu Kuhn, Religion und neuzeitliche Gesellschaft (wie Anm. 42), 297-338.



462 Thomas K. Kuhn

Deutungskultur und zum anderen dient sie einem erhöhten «religionsspezifi-
schen Identitätspräsentationsbedarf».6'

Durch die Betonung des Millennarismus in seiner postmillennarischen Spielart

leistete die südwestdeutsche und schweizerische Erweckungsbewegung, die
sich als antimodemistisch und zivilisationskritisch verstand, einerseits vielfaltige
Beiträge zur Modernisierung von Religion und Gesellschaft. Andererseits kann
sie aus heutiger Perspektive als Vorläuferin gegenwärtiger antimodemistischer
religiöser Bewegungen gelten. Mit ihrem Biblizismus, ihrer spezifischen Anthropologie

und Eschatologie, aber auch mit ihrem Patriarchalismus ist sie als Proto-
fundamentalismus zu interpretieren. Insofern ist sie auch für das Verständnis
gegenwärtiger religiöser Verhältnisse von Bedeutung. Darauf werde ich nun
allerdings nicht mehr eingehen, sondern fasse meine Überlegungen abschliessend in
sechs Punkten zusammen.

Fazit

1. Im späten 18. und im 19. Jahrhundert erlebt das Christentum eine vielgestaltige

Ausdifferenzierung sowie einen evolutionären Wandel praktischer und theoretischer

religiöser Ausdrucksformen. Oder anders ausgedrückt: Das Christentum
wird durch Prozesse der Fragmentierung und Pluralisierung geprägt. Diese sind
als Ausdruck des sich zugleich vollziehenden grundlegenden gesellschaftlichen
Wandels mit seiner Ausdifferenzierung funktionaler, autonomer und operativ
geschlossener Systeme zu interpretieren.6" Diese modernisierenden Prozesse
bedeuten zum einen, dass sich überkommende religiöse Glaubensbestände in sich
wandelnden sozialen und kulturellen Kontexten mittels neuer Logiken neu
aufbauen und assimilieren. Zum andern wird ersichtlich, dass die neuzeitliche
Individualisierung des Religiösen von einem Prozess religiöser Gemeinschaftsbildung

begleitet und begrenzt wird. Diese religiösen Gemeinschaften produzieren
und kanalisieren gruppenspezifisch normative Glaubensbestände. Insofern
reagieren sie in regulativer Absicht auf die als Krise interpretierte Individualisierung

und Rationalisierung von Religion.

2. Der unübersehbare Verlust der normierenden und disziplinierenden religiösen
Funktionen sollte durch Rationalisierung, Pädagogisierung und Elementarisierung

des Religiösen ausgeglichen werden. Dieses Bemühen um Krisenbewältigung

zeigt sich beispielsweise in der Professionalisierung des geistlichen Standes
sowie der Erzieher oder in der Elementarisierung und Reduzierung der überkommenen

Glaubensbestände.

3. Die vielfältigen und häufig einander widersprechenden Versuche der Rechris-
tianisierung oder der Bildung konfessioneller Identitäten sind nicht bloss Reaktion

auf elementare neuzeitliche Krisenerfahrungen, sondern primär Ausdruck
der religionsproduktiven Moderne.

Graf, Die Wiederkehr der Götter (wie Anm. 22), 22.
Niklas Luh
2000, 287.

62 Niklas Luhmann. Die Religion der Gesellschaft, hg. von André Kieserling, Frankfurt a.M.



Krisen und Erweckungen 463

4. Neben der Segmentierung des Christentums vollzog sich seit der Aufklärung
und dann nochmals verstärkt in der Erweckungsbewegung eine Elementarisierung,

Popularisierung, Pädagogisierung, Ethisierung und Diakonisierung von
Theologie und Religion. Christliche Religiosität und Frömmigkeit wurden be-

wusst in sozialer, diakonischer und pädagogischer Perspektive konzipiert, artikuliert

und propagiert. Dogmatische und theologische Anliegen hingegen traten
zunächst deutlich in den Hintergrund. Das Christentum wurde überwiegend hinsichtlich

seiner Nützlichkeit für Individuum und (religiöse) Gemeinschaft qualifiziert.

5. Religion umfasst nicht mehr alle Lebensbereiche, sondern wird als
ausdifferenzierter Funktionsbereich wahrgenommen.

6. Das Christentum verlor seine allgemeine gesellschaftliche Verbindlichkeit nicht

aufgrund intellektueller oder kognitiver Defizite, sondern durch seine Unfähigkeit,

eine gesamtgesellschaftliche Integration zu leisten. Als soichermassen «funktional

ausgliederbarer Aspekt der Gesamtgesellschaft»63 verlor christliche Religion
einerseits an zentralem sozialen und kulturellen Stellenwert. Andererseits
gewann sie aber durch Konfessionalisierung und damit durch ihre Pluralisierung
und Ausdifferenzierung die Möglichkeit, die unterschiedlichen religiösen
Bedürfnisse einer ausdifferenzierten modernen Gesellschaft zu befriedigen. Als
wesentliche religiöse Funktion hat sich dabei das soziale und diakonische Handeln
erwiesen.

Thomas K Kuhn, Assistenzprofessor fur Kirchengeschichte, Theologische Fakultät der
Universität Basel

6
Siehe dazu auch Alois Hahn, Religion, Säkularisierung und Kultur, in: Lehmann (Hg.),
Säkularisierung, Dechristianisierung, Rechristianisierung (wie Anm. 10), 17-31, zit. 21.


	Krisen und Erweckungen : Anmerkungen zur Modernisierung des Protestantismus im 19. Jahrhundert

