
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Religions- und Kulturgeschichte = Revue
suisse d'histoire religieuse et culturelle = Rivista svizzera di storia
religiosa e culturale

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 99 (2005)

Artikel: Konstruktionsmechanismen der katholischen
Kommunikationsgemeinschaft

Autor: Metzger, Franziska

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-130371

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-130371
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Konstruktionsmechanismen der katholischen
Kommunikationsgemeinschaft

Franziska Metzger

Die letzten beiden Jahrhunderte lassen sich nicht nur mit dem Konzept der
gesellschaftlichen Ausdifferenzierung beschreiben, das den soziologischen und

sozialgeschichtlichen Diskurs über Jahrzehnte stark geprägt hat, sondern ebenso in

kulturgeschichtlicher Perspektive als Jahrhunderte der Kommunikation und von
Kommunikationsgemeinschaften. Karl W. Deutsch hat bereits in den 1950er Jahren

einen kommunikationstheoretischen Ansatz auf die Nationalismusforschung
angewandt, der von der späteren kulturgeschichtlichen Nationalismusforschung
nur teilweise weiterverfolgt wurde.' Die neuere Katholizismusforschung hat im
Zusammenhang mit dem Modell der katholischen Subgesellschaft verschiedentlich

auch das Paradigma der Kommunikation beigezogen." Im Verhältnis zu den
in der Kulturgeschichte und -théorie seit nunmehr zwei bis drei Jahrzehnten
dominierenden Schlüsselkonzepten der Konstruktion und der Repräsentation bietet
das Konzept der Kommunikation und darauf aufbauend jenes von
Kommunikationsgemeinschaften meines Erachtens einen Ansatz, wecher, ohne die beiden Kon-

1

Karl W. Deutsch, Nationalism and Social Communication. An Inquiry into the Foundations
of Nationalism, Cambridge/Mass. 1953. Kommunikationstheoretische Ansätze aufgegriffen
und weiterverfolgt haben in der jüngsten Nationalismusforschung: Siegfried Weichlein, Nation

und Region. Integrationsprozesse im Bismarckreich, Düsseldorf 2004; Ulrich Bielefeld,
Nation und Gesellschaft. Selbstthematisierung in Deutschland und Frankreich, Hamburg
2003; Miroslav Hroch, Social Preconditions of National Revival in Europe. A Comparative
Analysis of the Social Composition of Patriotic Groups among the Smaller European
Nations, New York "2000; Urs Altermatt, Das Fanal von Sarajevo. Ethnonationalismus in

Europa, Zürich 1996. Siehe auch seinen Artikel «Das komplexe Verhältnis von Religion und
Nation: eine Typologie für den Katholizismus» in der vorliegenden Zeitschrift (S. 417^432).
Siehe insbesondere: Urs Altermatt, Katholizismus und Moderne. Zur Sozial- und
Mentalitätsgeschichte der Schweizer Katholiken im 19. und 20. Jahrhundert, Zürich "1991. Der
vorliegende Beitrag knüpft zum einen an einen von Urs Altermatt und mir verfassten Artikel
zum katholischen Milieu an: Milieu, Teilmilieus und Netzwerke. Das Beispiel des Schweizer
Katholizismus, in: Urs Altermatt (Hg.), Katholische Denk- und Lebenswelten. Beiträge zur
Kultur und Sozialgeschichte des Schweizer Katholizismus im 20. Jahrhundert, Freiburg/Schweiz
2003, 15-36. Zum anderen basiert er auf meinen historiographiegeschichtlichen Forschungen
zur schweizerischen katholischen Geschichtsschreibung und Erinnerungskultur im Verhältnis
zur national-liberalen und protestantischen sowie auf einem Vergleich mit Deutschland.

SZRKG, 99 (2005), 433^f47



434 Franziska Metzger

zepte aufzugeben, zum einen sozialgeschichtliche Perspektiven integriert und mit
den kultur- bzw. -kommunikationsgeschichtlichen verbindet und zum andern den

Blick auf das Funktionieren, auf die Mechanismen sozialer Konstruktion von
Identitäten richtet, indem er Kultur als Kommunikation versteht. Über die
Konzepte der kommunikativen Konstruktion von Sinn rückt gerade die Wechselwirkung

von Gesellschaftsstrukturen und Semantik in den Vordergrund."* Das Konzept

der Kommunikationsgemeinschaft, für die ich die Interrelation sozial-institutioneller

und weltanschaulich-diskursiver sowie lebensweltlicher Faktoren als

konstitutiv erachte3, bietet ein geeignetes Instrumentarium zur Untersuchung
komplexer Mechanismen der Identitätsbildung.

Die Kommunikationsgemeinschaft par excellence des 19. Jahrhunderts stellte
die Nation dar, an deren Konstruktion verschiedene gesellschaftliche Gruppen in

konkurrierendem oder sich überschneidendem Verhältnis - wie in gemischtkon-
fessionellcn Ländern wie Deutschland und der Schweiz die Katholiken gegenüber

den national-dominierenden Eliten - beteiligt waren und sich selbst als

Kommunikationsgemeinschaft definierten. Als entscheidende Spezifika modemer
Kommunikationsgemeinschaften betrachte ich zum einen deren überindividuellen,

abstrakten Charakter - im Unterschied zu konkreten Gemeinschaften - in

Bezug auf die räumliche und soziale Dimension; «Gemeinschaft» wurde über

gemeinsame Codes, Symbole und Diskurse, über Kommunikation als abstrakte
Gemeinschaft imaginiert bzw. geschaffen. Hinsichtlich dieser abstrakten
Vergemeinschaftung darfauch die sozialgeschichtliche Dimension der Vernetzung und

Institutionalisierung nicht ausser Acht gelassen werden. Weiter sehe ich deren

Siehe etwa aus soziologischer Perspektive zu anschlussfähigen Ansätzen: Armin Nassehi,
Die Differenz der Kommunikation und die Kommunikation der Differenz. Über die
kommunikationstheoretischen Grundlagen von Luhmanns Gesellschaftstheorie, in: Hans-Joachim
Giegel/Uwe Schimank (Hg.), Beobachter der Moderne. Beiträge zu Niklas Luhmanns «Die
Gesellschaft der Gesellschaft», Frankfürt a.M. 2003, 21 —41 ; ders., Kommunikation verstehen.

Einige Überlegungen zur empirischen Anwendbarkeit einer systemtheoretisch informierten
Hermeneutik, in: Tilmann Sutter (Hg.), Beobachtung verstehen. Verstehen beobachten.
Perspektiven einer konstruktivistischen Hermeneutik, Opladen 1997, 134-163; verschiedene
Beiträge in: Cornelia Bohn/Herbert Willems (Hg.), Sinngeneratoren. Fremd- und Selbstthematisie-

rung in soziologisch-historischer Perspektive, Konstanz 2001, u.a.: Wolfgang Ludwig Schneider,
Gedächtnis, Interpretation und Organisation im Kontext religiöser Kommunikation, 263-289.
Siehe Niklas Luhmann, Gesellschaftsstruktur und Semantik. Studien zur Wissenssoziologie
der modernen Gesellschaft, Bd. 4, Frankfurt a.M. 1995.
Siehe auch: Altermatt/Metzger, Religion und Kultur - zeitgeschichtliche Perspektiven, in:
Schweizerische Zeitschrift für Religions- und Kulturgeschichte, 98 (2004), 185-208. Aus der

neueren Katholizismusforschung siehe u.a.: Michael N. Ebertz, Erosion der Gnadenanstalt?
Zum Wandel der Sozialgestalt von Kirche. Frankfurt a.M. 1998; Willhelm Damberg,
Abschied vom Milieu? Katholizismus im Bistum Münster und in den Niederlanden 1945-1980,
Paderborn/München/Wien/Zürich 1997; Franz Xaver Kaufmann, Zur Einführung: Probleme
und Wege einer historischen Einschätzung des II. Vatikanischen Konzils, in: ders./Arnold
Zingerle (Hg.), Vatikanum II und Modernisierung. Historische, theologische und soziologische

Perspektiven, Paderborn 1996, 9-34; Olaf Blaschke/Frank-Michael Kuhlemann (Hg.).
Religion im Kaiserreich. Milieus - Mentalitäten - Krisen, Gütersloh 1996; Siegfried Weichein.
Wahlkämpfe, Milieukultur und politische Mobilisierung im Deutschen Kaiserreich, in: Simone

Lässig/Karl Heinrich Pohl/James Retallack (Hg.), Modernisierung und Region im wilhelminischen

Deutschland. Wahlen, Wahlrecht und Politische Kultur, Bielefeld 1995, 69-87; Karl
Gabriel, Christentum zwischen Tradition und Postmoderne, Freiburg i.Br./Basel 1994.



Konstruktionsmechanismen der katholischen Kommunikationsgemeinschaft 435

Konstruktion als über- bzw. intergenerationelle Gemeinschaften, ja als

Erinnerungsgemeinschaften in Bezug auf die zeitliche Dimension als zentrales Spe-
zifikum. Drittens erachte ich die Gleichzeitigkeit sich konkunierender und
teilweise überschneidender Kommunikationsgemeinschaften als konstitutiv für die
Konstruktionslogiken nationaler wie auch konfessioneller oder regionaler
Kommunikationsgemeinschaften.6 Auf der Diskurs- und Handlungsebene stellte die
Produktion von und die Partizipation an weltanschaulichem, politischem und
lebensweltlichem Wissen, an Riten, Symbolen und Gedächtnis einen zentralen

Kommunikationsgemeinschaften konstituierenden und -erhaltenden Faktor dar.
Letztere konstituierten sich fortlaufend durch Selbst- und Gesellschaftsbeschreibungen,

Inklusions- und Exklusionsprozesse und deren organisatorische und
politische Bindung.

Bedeutender Faktor der Identitätsbildung in den europäischen Katholizismen
des 19. Jahrhunderts war im komplexen Zusammenhang mit der Politisierung
von Konfession und der Positionierung des Katholizismus in den sich
herausbildenden Nationalstaaten und deren Selbstdefinition die Ultramontanisierung.
Die Ultramontanisierung, welche ich mit der neusten Forschung schon in der
ersten Hälfte des 19. Jahrhunderts ansetze und hier vorerst als interne
Homogenisierung, Hierarchisierung, Klerikalisierung und Sakralisierung der (Frömmig-
keitsjkultur verstehe7, trug wesentlich zur Festigung und Normierung des
Katholizismus als moderne Symbolgemeinschaft und zur Durchsetzung kirchlicher
Herschaft bei. Gerade hier zeigen sich strukturelle Parallelen zur ebenfalls von
Eliten getragenen Homogenisierung von Nationskonzeptionen und deren hege-
monialer Durchsetzung. So lässt sich in Bezug auf die Schweiz zeigen, dass die
ultramontanen - im Unterschied zu den föderalistisch-konservativen - Eliten
eine zentrale Rolle in der Konstruktion übenegionaler Kommunikationsnetzwerke

spielten.8 Ultramontanisierung könnte auch als «Professionalisierung von

Siehe zu dieser Dimension für die Schweiz: Urs Altermatt/Franziska Metzger, Switzerland.
Religion, Politics and the Nation: Competing and Overlapping Identities. Sheridan Gilley'
Brian Stanley (Hg.). The Cambridge History of Christianity. Bd. 8: World Christianities,
1815-1914, erscheint demnächst; Oliver Zimmer, A Contested Nation. History, Memory and
Nationalism in Switzerland. 1761-1891, Cambridge 2003.
Siehe aus der neusten Forschung: Gisela Fleckenstein/Joachim Schmiedl (Hg.), Ultramontanismus.

Tendenzen der Forschung, Paderborn 2005, darin vor allem: Siegfried Weichlein,
Mission und Ultramontanismus im frühen 19. Jahrhundert, 93-109 sowie Vincent Viaene,
Katholisches Réveil und ultramontane Pietät in Belgien (1815-1860), 111-134; Siegfried
Weichlein, Sacrum - Profanum. Vom Herz-Jesu-Kult zum religiösen Event, in: Zur Debatte.
Themen der Katholischen Akademie in Bayern, 35.1 (2005), 16-18; Emiel Lamberts (Hg.),
The Black International 1870-1878. The Holy See and Militant Catholicism in Europe,
Leuven 2002; Olaf Blaschke, Das 19. Jahrhundert: Ein Zweites Konfessionelles Zeitalter?,
in: Geschichte und Gesellschaft, 26 (2000), 38-75; Jan Roes, Die katholische Kirche und die
Herausforderungen der Moderne in den Niederlanden im 19. und 20. Jahrhundert, in:
Zeitschrift für Schweizerische Kirchengeschichte, 89 (1995), 7-44; Michael N. Ebertz, «Ein Haus
voll Glorie, schauet » Modemisierungsprozesse der römisch-katholischen Kirche im 19.

Jahrhundert, in: Wolfgang Schieder (Hg.), Religion und Gesellschaft im 19. Jahrhundert.
Stuttgart 1993, 62-85; ders., Herrschaft in der Kirche. Hierarchie, Tradition und Charisma
im 19. Jahrhundert, in: Karl Gabriel/Franz-Xaver Kaufmann (Hg.), Zur Soziologie des
Katholizismus, Mainz 1980, 89-111.
Siehe Altermatt/Metzger, Milieu, Teilmilieus und Netzwerke (wie Anm. 2).



436 Franziska Metzger

Religion» beschrieben werden, ein Konzept, das Burkhard Gladigow aus
religionswissenschaftlicher Perspektive im Zusammenhang von Ritualisierung und

Normierung verwendet hat.' Professionalisierung setzt Reflexivität voraus, und die

Normierung von Beschreibungen der Gesellschaft, von Frömmigkeitsriten und

Alltagswissen ist Ausdruck von Herrschaftsfunktionen innerhalb des Katholizismus.

Gerade in dieser Hinsicht stellte der ultramontane Katholizismus ein modernes

Phänomen dar.

Aufbauend auf dem kommunikationstheoretischen Zugang präsentiere ich im
Folgenden Ansätze für ein Modell diskursiver Mechanismen bzw. kommunikativer
Muster der Konstruktion einer katholischen Kommunikationsgemeinschaft.

Diskursive Mechanismen

Mechanismen der Inklusion und Exklusion, der Konstruktion von Einheit und

Differenz stellen zentrale Faktoren der Identitätsbildung und Vergemeinschaftung

auf der diskursiven wie auf der Handlungsebene dar.'" Jan Assmann
bezeichnet kollektive Identitäten als «das Bild, das eine Gruppe von sich autbaut
und mit dem sich deren Mitglieder identifizieren»", Armin Nassehi in Anlehnung
an Niklas Luhmann und Klaus Gilgenmann als «Ergebnis einer selbstreferentiellen

Selbstbeobachtung und -beschreibung», als «Beobachtungsschema», das die

«(Selbst- und Fremd-)Beschreibbarkeit von Personen in sozialen Kontexten»
ermöglicht.'2 Kollektive Identitäten sind als historisch und somit kulturell codiert,
d.h. als kulturelle, kommunikative Konstrukte zu erachten. Oder anders gesagt:
Sowohl «Kollektive» wie denselben zugeschriebene Identitäten können als Diskurse

von Kommunikationsgemeinschaften beschrieben werden.

Legt man einen Kultur- bzw. Kommunikationsbegriff zugrunde, der einer
Beobachtung zweiter Ordnung entspricht13, so interessiert in erster Linie, wie die
Gesellschaft bzw. Teilsysteme sich selbst gegenüber ihrer Umwelt beschreiben,

was soziale Gruppen als Wirklichkeit produzieren und wie diese Wirklichkeiten
konstruiert werden. In dieser Perspektive verstehe ich Diskurse als Praxis. Die
diskursive Ebene bezieht sich im Verhältnis von Texten zur Gesellschaft auf die

Burkhard Gladigow, Symbole und Symbolkontrolle als Ergebnis einer Professionalisierung
von Religion, in: Rudolf Schlögl/Bernhard Giesen/Jürgen Osterhammel (Hg.), Die Wirklichkeit

der Symbole. Grundlagen der Kommunikation in historischen und gegenwärtigen
Gesellschaften, Konstanz 2004, 159-172, hier 166, 172. Siehe darin auch: Rudolf Schlögl,
Symbole in der Kommunikation. Zur Einführung, 9-38.
Siehe u.a. Beiträge von Cornelia Bolin und Alois Hahn. Rudolf Stichweh. Urs Stäheli und
Armin Nassehi zu Inklusion und Exklusion in: Soziale Systeme, 8 (2002).
Jan Assmann, Das kollektive Gedächtnis: Schrift, Erinnerung und politische Identität in frühen

Hochkulturen, München 1992, 132.
12 Armin Nassehi, Überraschte Identitäten. Über die kommunikative Formierung von Identitäten

und Differenzen nebst einigen Bemerkungen zu theoretischen Kontexturen, in: Jürgen Straub/
Joachim Renn (Hg.), Transitorische Identität. Der Prozesscharakter des modernen Selbst,
Frankfurt a.M./New York 2002. 211-237, hier 226. Siehe auch: ders.. Kommunikation verstehen

(wie Anm. 3), bes. 158-160; Herbert Willems/Alois Hahn. Einleitung. Modernisierung,
soziale Differenzierung und Identitätsbildung, in: dies. (Hg.). Identität und Moderne. Frankfurt
a.M. 1999, 9-29.

u Siehe Niklas Luhmann, Die Gesellschaft der Gesellschaft. Frankfurt a.M. 1997. 880ff.



Konstruktionsmechanismen der katholischen Kommitnikation.sgemeinschaft 437

Codes, die Texten als kulturellen Konstrukten zugrunde liegen, sowie auf deren
Mechanismen. Mit Michel Foucault Hesse sich von «Möglichkeitsbedingungen»
von Diskursen sprechen.14

Für die Religionsgeschichte geht ein solcher Ansatz über die Beschreibung
von Ausdrucksformen von Frömmigkeit oder von weltanschaulichen Positionen
hinaus, indem er auf deren Konstruktionsmechanismen und deren Rolle für die
Konstruktion religiöser Kommunikationsgemeinschaften abzielt. So versucht die
Analyse von Strategien und Mechanismen des ultramontanen Katholizismus dessen

identitätsbildende Strukturen zu erfassen. Als diskursive Mechanismen können

jene Strategien und narrativen Dimensionen bezeichnet werden, welche
Diskursen und Handlungen ordnungsstiftende Funktion verleihen, wobei sie ihrerseits

wiederum bereits Ausdruck ordnungsstiftender Diskurse sind. Als diskursive

Mechanismen bezeichne ich jene Praktiken in der Produktion von Diskursen,
die Interpretationsmodelle umsetzen und die strukturierend, sinnbildend und kon-
tingenzreduzierend wirken.'5 Insofern lässt sich das Konzept der Diskursmechanismen

mit Foucaults «diskursiven Formationen» bzw. «diskursiver Praxis»
vergleichen.16

Der Blick auf die Praxis der Produktion von Diskursen ist in einem gewissen
Sinn auch vergleichbar mit Konzepten wie jenem «narrativer Strategien», das

vor allem in der neueren Historiographiegeschichte verwendet wird, doch
integriert das Konzept der diskursiven Mechanismen weit stärker die kontextbezogene

und performative Ebene von Diskursen und sieht nanative Strategien als
einen Teil der Mechanismen der Konstruktion von Diskursen unter anderen.'7

Dieser Ansatz bezieht, etwa in Bezug auf historische Nanative oder Diskurse der
Erinnerungskultur, die narrativ-rhetorischen Strategien mit ein, stellt jedoch nicht
die linguistischen, sondern die Sinn-konstituierenden Mechanismen im Allgemeinen

ins Zentrum. Tatsächlich könnte man auch für eine Unterscheidung zwischen
diskursiven und performativen Mechanismen optieren. Im Sinne einer Perspektive,
die die beiden Ebenen als sich in komplexen Prozessen gegenseitig prägend erachtet,

verwende ich den Begriff der diskursiven Mechanismen jedoch als beides um¬

Michel Foucault, Die Ordnung des Diskurses, Frankfurt a.M. 1991, 35.
Siehe zur Geschichtsschreibung: Franziska Metzger, Histories of the nation in Germany and
Switzerland: overlapping communities of discourse and memory, Vortrag auf dem Workshop
des Projektes der European Science Foundation «Representations of the Past», Budapest 21 .-
23. Oktober 2004.

' Michel Foucault, Archäologie des Wissens, Frankfurt a.M. 1981, bes. 38-60, 253-279.
Foucault spricht auch von der «Regelhaftigkeit» («régularité») von Diskursen. Foucault, Die
Ordnung des Diskurses (wie Anm. 14), 78.
In der Historiographiegeschichte und Geschichtsphilosophie gelangt man dabei unmittelbar in
die Debatte um den Narrativismus. Siehe hierzu: Chris Lorenz, Historisches Wissen und
historische Wirklichkeit: Für einen «internen Realismus», in: Jens Schröter/Antje Eddelbüttel (Hg.),
Konstruktion von Wirklichkeit. Beiträge aus geschichtstheoretischer, philosophischer und
theologischer Perspektive, Berlin/New York 2004, 65-106. Zu einem kontextualistischen Ansatz in
der Historiographiegeschichte siehe etwa: Chris Lorenz, Kann Geschichte wahr sein? Zu den
narrativen Geschichtsphilosophien von Hayden White und Frank Ankersmit, in: Schröter/
Eddelbüttel (Hg.), Konstruktion von Wirklichkeit, 33-63; Robert F. Berkhofer, Beyond the
Great Story. History as Text and Discourse, Cambridge/Mass./London 1995. Auch Foucault
vertrat m.E. einen stärker kontextualistischen Ansatz, als häufig dargestellt.



438 Franziska Metzger

fassendes Konzept. Diskursmechanismen strukturieren nicht nur Diskurse, sondern
damit verbunden auch - nicht zuletzt rituelles - Handeln.

In Bezug auf die katholische und andere Kommunikationsgemeinschaften
bilden Diskursmechanismen den Nexus zwischen den verschiedenen Ebenen und
Strategien der Identitätskonstruktion. Sie sind wesentliche Funktionen der
Diskurse, über welche Identitäten generiert, gebunden und umgesetzt werden. Dieser
Ansatz eröffnet verschiedene Perspektiven. Diskursmechanismen können ein
Instrumentarium für die Analyse diskursiver Praktiken in unterschiedlichen
Feldern der katholischen Kommunikationsgemeinschaft bilden. Nur schon innerhalb
des Feldes historischer Produktion beispielsweise ermöglichen sie einen analytischen

Zugang auf Gemeinsamkeiten und graduelle Unterschiede im Funktionieren

und der Funktion unterschiedlicher Diskurse, aber auch auf Mechanismen
der Gedächtniskonstruktion im Allgemeinen und der religiösen Kultur in einem
weiteren Sinn. Weiter bildet die Analyse von Diskursmechanismen auch ein
Instrumentarium für diachrone Vergleiche und ennöglicht einen komplexen
komparativen Zugang auf das Funktionieren der Identitätskonstruktion unterschiedlicher

Kommunikationsgemeinschaften, die sich konkurrieren, überlagern oder
überlappen. Nicht zuletzt aus solchen vergleichenden Analysen ergeben sich Typisie-
rungsmöglichkeiten diskursiver Mechanismen. Die Produktion unterschiedlicher
Codes konnte über gleiche Mechanismen geschehen. So findet sich der Mechanismus

der Sakralisierung von Geschichte nicht nur in Diskursen der katholischen

Erinnerungskonstruktion, sondern auch in national-liberalen, etwa in
Verbindung mit der Konstruktion von Auserwähltheitstopoi.'s Dies demonstriert die
identitätsbildende Funktion dieser Mechanismen.

Makromechanismen als Strategien ultramontaner Identitätsbildung

In Bezug auf die katholische Kommunikationsgemeinschaft unterscheide ich zwei
aufeinander bezogene Typen von diskursiven Mechanismen: Makromechanismen
oder Strategien der ultramontanen Identitätsbildung und diskursive Mechanismen
im engeren Sinn als kommunikative Muster, über welche die Makromechanismen

im Wesentlichen konstruiert wurden. Diese Konstruktionslogiken manifestieren

sich auf unterschiedlichen Ebenen der katholischen Kommunikationsgemeinschaft,

als welche ich verschiedene Typen von Gesellschaftsbeschreibungen

- die Produktion von Weltanschauung und Gesellschaftskonzepten sowie
verschiedene Dimensionen von Wissen -, die Ebene der Produktion und Vermittlung

religiöser Riten, von Wallfahrten und Heiligenverehrung, jene der internen
und externen Mission sowie pastorale, soziale, pädagogische und politische Tä-

Siehe Altermatt. Das komplexe Verhältnis von Religion und Nation (wie Anm. 1); Hartmut
Lehmann. Die Säkularisierung der Religion und die Sakralisierung der Nation im 20.
Jahrhundert: Varianten einer komplementären Relation, in: Christian Maner/Martin Schulze Wessel
(Hg.), Religion im Nationalstaat zwischen den Weltkriegen 1918-1939, Stuttgart 2002, 13-27;
Friedrich Willhelm Graf, Die Nation - von Gott «erfunden»? Kritische Randnotizen zum
Theologiebedarf der historischen Nationalismusforschung, in: Gerd Krumeich/Hartmut
Lehmann (Hg.), «Gott mit uns». Nation. Religion und Gewalt im 19. und frühen 20. Jahrhundert.
Göttingen 2000. 285-317.



Konstruktionsmechanismen der katholischen Kommunikationsgemeinschaft 439

tigkeitsfelder und deren jeweiliges Vergemeinschaftungspotential sehe. In Bezug
auf diese Dimensionen lässt sich die Frage nach den Mechanismen der
Identitätskonstruktion systematisch verfolgen. Auch kann das Modell auf unterschiedliche

Trägergruppen, etwa laikale Eliten oder Orden und Kongregationen,
angewandt werden. Als Makrostrategien bzw. -mechanismen sehe ich Homogenisierung;

Integration und Exklusion; Konfessionalisierung; Hierarchisierung,
Zentralisierung und Klerikalisierung; Wahrheitsdefinition; Reflexivität bzw. Gedächtnis

sowie Expansion.
Als zentrales Charakteristikum der Ultramontanisierung sehe ich die

Homogenisierung auf sämtlichen Ebenen der katholischen Kommunikationsgemeinschaft.
''' Homogenisierung verstehe ich mit Michael N. Ebertz als Durchsetzung

des strengkirchlichen Paradigmas, von «geistlicher Herrschaft» und deren
Legitimierung." «Geistliche Herrschaft» musste über «symbolisches Wissen» produziert

und vermittelt werden. Als entscheidendes Charakteristikum der
Herrschaftsstrategie ist zuem der Diesseits-Jenseits-Bezug zu sehen21, was man als

Umsetzung von Jenseitserwartung in sozialem Handeln bzw. dessen szoiale
Disziplinierung im Herrschaftsbezug bezeichnen könnte. Homogenisierung bedeutete

Kontingenzreduzierung durch Kommunikation und musste auf allen drei
Niveaus der Kommunikation geschaffen werden, auf jenem der Konstruktion von
Information, d.h. von Gesellschaftsbeschreibungen, auf jenem der Mitteilung bzw.
der Modi der Mitteilung sowie auf jenem des Verstehens.22 Sowohl die nationalen
wie die ultramontanen Prozesse der Homogenisierung im 19. Jahrhundert waren
Ausdruck der Fixierung von Deutungs- und Handlungsmustem mit Bezug auf die
nationale bzw. die katholische Kultur. Homogenisierung wurde durch eine Plura-
lität von diskursiven Mechanismen geschaffen.

War der Mechanismus der Homogenisierung im Wesentlichen gegen innen

gerichtet und hatte eine zentrale integrative Funktion für die Kommunikationsgemeinschaft,

so war er zugleich mit Exklusionsstrategien verbunden. So ist etwa
in gemischtkonfessionellen Uändern wie der Schweiz oder Deutschland von der
Parallelität dominanter und konkunierender Diskurse über die Nation in einem

komplexen Verhältnis von Inklusions- und Exklusionsmechanismen auszugehen,
die auf die jeweilige Homogenisierung nationaler bzw. konfessioneller Ordnungs-

Willemien Otten/Gerard Rouwhorst (Hg.), Religious Identity and the Problem of Historical
Foundation. The Foundational Character of Authoritative Sources in the History of Christianity

and Judaism, Leiden/Boston 2004, 49-75; Irmtraud Götz von Olenhusen, Die
Ultramontanisierung des Klerus. Das Beispiel der Erzdiözese Freiburg, in: Wilfried Loth (Hg.), (Hg.).
Deutscher Katholizismus im Umbruch zur Moderne, Stuttgart/Berlin/Köln 1991, 46-75;
Ebertz. Herrschaft in der Kirche (wie Anm. 7).
Ebertz. Herrschaft in der Kirche (wie Anm. 7). bes. 92. Ebertz stützt sich insbesondere auf Max
Weber, Wirtschaft und Gesellschaft. Grundriss der verstehenden Soziologie, Tübingen 1922.

21
Siehe auch: Ebertz, Herrschaft in der Kirche (wie Anm. 7).
Zu den drei Ebenen der Kommunikation im Luhmannschen Sinn siehe: Matthias Prangl,
Kontexte - aber welche? Mit Blick auf einen systemtheoretischen Begriff «objektiven»
Textverstehens, in: Henk de Berg/Mat#iias Prangel (Hg.), Differenzen. Systemtheorie zwischen
Dekonstruktion und Konstruktivismus, Tübingen/Basel 1995, 176-177; Wolfgang Ludwig
Schneider. Die Beobachtung von Kommunikation. Zur kommunikativen Konstruktion sozialen
Handelns. Opladen 1994. 163-175.



440 Franziska Metzger

Vorstellungen wirkten." Die Mechanismen der Homogenisierung und Exklusion
verstärkten sich gegenseitig. Mit ihnen verbunden waren in gemischtkonfessionellen

Ländern Mechanismen der Konfessionalisierung. Mehrkonfessionalität
wurde, wie Dieter Langewiesche und Heinz-Gerhard Haupt festgestellt haben, «für
die auf Homogenität angelegte Ordnungsidee Nation zum Problem»" ; sie führte
nicht nur zu Deutungskämpfen um die Definition der Nation, sondern auch zu
einer Konfessionalisierung von Politik und einer Politisierung von Konfession,
welche sich in Gesellschaftsbeschreibungen - beispielsweise im Konzept Konstantin

Siegwart-Müllers einer konfessionell zweigeteilten Schweiz - ebenso zeigen
konnte wie in Wallfahrten oder Prozessionen, etwa der Trierer Rockwallfahrt."5
Die Konfessionalisierung stellte in der Schweiz wie in Deutschland im 19.

Jahrhundert einen der dominierenden Faktoren der Inklusion und Exklusion dar.

Integration, Homogenität und Herrschaft wurden auch über Expansion
geschaffen bzw. gestützt. In Bezug auf den frühen Ultramontanismus hat Siegfried
Weichlein auf diesen Mechanismus hingewiesen."6 Integration über Expansion
spielte besonders in den Missionsvereinen seit dem frühen 19. Jahrhundert eine
zentrale Rolle. Gegen innen trugen diese - und dies gehört ganz wesentlich zu
deren ultramontanisierender Dimension - wesentlich zur Homogenisierung der

Frömmigkeit bei.
Einen weiteren Faktor der Ultramontanisierung stellten Hierarchisierung,

Zentralisierung und Klerikalisierung dar. Hierarchisierung und Zentralisierung,
die ihre augenfälligste Umsetzung in der Unfehlbarkeitserklärung von 1870
fanden, wirkten unmittelbar auf die Homogenisierung der katholischen Denk- und

Symbolgemeinschaft und deren diskursive und organisationelle Durchsetzung.2'
Teil der Strukturierung geistlicher Henschaft, der Hierarchisierung und damit der

Homogenisierung war die Klerikalisierung. In Bezug auf die Klerikalisierung als

kirchlich-institutioneller Modernisierungsprozess sind verschiedene strukturelle
Differenzierungen festzuhalten: Zum einen stellte sie eine Stärkung des Regular-
klerus im Verhältnis zum Ordensklerus dar. Doch übernahm auch letzterer neue
Funktionen gerade hinsichtlich der Homogenisierung.28 Zum anderen ist das

Siehe für Vergleiche: Heinz-Gerhard Haupt/Dieter Langewiesche (Hg.), Nation und Religion
in Europa. Mehrkonfessionelle Gesellschaften im 19. und 20. Jahrhundert, Frankfurt a.M/
New York 2004; Michael Geyer/Hartmut Lehmann (Hg.), Religion und Nation. Nation und

Religion. Beiträge zu einer unbewältigten Geschichte, Göttingen 2004.
Heinz-Gerhard Haupt/Dieter Langewiesche, Einleitung, in: dies. (Hg.), Nation und Religion
in Europa (wie Anm. 23), 12.

Zu Prozessionen als zentralem demonstrativem Phänomen des Ultramontanismus: Viaene,
Katholisches Réveil und ultramontane Pietät (wie Anm. 7). Zur Konfessionalisierung siehe
auch: Olaf Blaschke (Hg.). Konfessionen im Konflikt. Deutschland zwischen 1800 und
1970: ein zweites konfessionelles Zeitalter, Göttingen 2002.
Weichlein, Mission und Ultramontanismus (wie Anm. 7); ders., Eigenes - Fremdes. Identität
und Abgrenzung, in: Zur Debatte. Themen der Katholischen Akademie in Bayern, 35,1
(2005), 6-8.
Siehe auch: Roes, Die katholische Kirche und die Herausforderungen der Moderne (wie Anm. 7).
Siehe hierzu erste Ergebnisse der international vergleichenden Forschung zu Orden und
Kongregation im 19. und 20. Jahrhundert in: Jan De Maeyer/Sofie Leplae/Joachim Schmiedl (Hg.),
Religious Institutes in Western Europe in the 19lh and 20th Centuries. Historiography, Research
and Legal Position, Leuven 2004.



Konstruktionsmechanismen der katholischen Kommunikationsgemeinschaft 441

Verhältnis klerikaler und laikaler Eliten in Bezug auf die anderen Strategien der

Ultramontanisierung in den verschiedenen Dimensionen der katholischen
Kommunikationsgemeinschaft zu differenzieren und sind vor allem auch länderspezifische

Differenzen in Betracht zu ziehen.29 Ein Beispiel der religiösen
Homogenisierung und Integration über Disziplinierung stellte die Volksmission dar,
bei der es sich um einen spezifisch durch Ordensgeistliche produzierten Aspekt
der Klerikalisieurng handelte.

Als weiteren Makromechanismus sehe ich die Definition von Wahrheit als

zentralen Bestandteil der Homogenisierung im Sinne der Durchsetzung
kommunikativer Herrschaft. Die Definition von Wahrheitsmonopolen umfasste für die
ultramontanen Eliten des 19. Jahrhundert über den Bereich der Religion und der

Theologie hinaus auch die übrigen gesellschaftlichen Teilsysteme und Wissensbereiche.

Sie benötigten einen exklusiv-katholischen Wahrheitsbegriff, der
zugleich integrativ wirkte und unterschiedliche - auch neue - Gesellschafts- und

Wissensbereiche absorbieren konnte. Dies zeigt sich gerade in Bezug auf die

Geschichtsschreibung. Hier Hessen sich verschiedene Wahrheitsdiskurse integrieren,

konnten als wissenschaftlich und «objektiv» und als «katholisch» bezeichnete

Diskurse der Wahrheit miteinander verbunden werden. Sie stellten damit Teil
einer Inklusion und Exklusion regelnden, «Wahrheit» auf zugleich zwei Ebenen

gegenüber nicht-katholischen «Wahrheiten» abgrenzenden Gesellschaftsbeschreibung

dar. Wahrheitsdiskurse des Wissenschaftssystems wurden mit jenen des

Systems der Religion verbunden. Dies scheint mir ein wesentlicher Mechanismus
innerhalb der ultramontanen Strategie der Wahrheitsfixierung und -durchsetzung zu
sein.'1

Kulturelle Produktion kann als «Gedächtnis» sozialer Gruppen bezeichnet
werden, als Wissen, das erinnert und vergessen werden kann.32 Für die Bildung
religiöser und anderer Kommunikationsgemeinschaften spielte Gedächtnis eine
zentrale Rolle. Reflexivität ist konstitutiv für moderne Kommunikationsgemeinschaften

des 19. Jahrhunderts, durch welche sie mobilisiert, integriert und als

Gemeinschaft von überindividueller Dauer konstruiert wurden. Dabei war zentral,

dass die Eliten ihre Ordnungsvorstellungen in der Geschichtsschreibung und
anderen reflexiven Diskursen zum Ausdruck brachten und dominante
Erinnerungsdiskurse im Sinne von Deutungsmonopolen zu fixieren suchten; sie brachten

gedachte Vergangenheit und gedachte Zukunft - Staats- und Nationasvorstel-

'

Zu Hinweisen auf Unterschiede: Lamberts (Hg.), The Black International 1870-1878 (wie
Anm. 7). Zum Quebec: Lucia Ferretti, Brève histoire de l'Eglise catholique au Québec, Montreal

1999.
Siehe tür die Schweiz: Patrick Geiger, Volksmissionen - «fabrikmässig betriebene Seelenfän-

gerei»?, in: Altermatt (Hg.), Katholische Denk- und Lebenswelten (wie Anm. 2), 67-84.
Siehe Franziska Metzger, Die Konfession der Nation. Katholische Geschichtsschreibung und

Erinnerungskultur der Reformation in der Schweiz zwischen 1850 und 1950, in: Zeitschrift
für Schweizerische Kirchengeschichte, 97 (2003), 145-164. Zu teilweise differierenden
Interpretationen: Hubert Wolf/Dominik Burkard/Ulrich Muhlack, Rankes «Päpste» auf dem Index.

Dogma und Historie im Widerstreit, Paderborn et al. 2003.
So Luhmann, Gesellschaftsstruktur und Semantik (wie Anm. 4), 45^47; Gaetano Romano, Kultur

als medienwissenschaftlicher Grundbegriff, in: Medienwissenschaft Schweiz. 2 (1999), 2-
15,9-10.



442 Franziska Metzger

lungen. aber auch Vorstellungen des Katholizismus in der modernen Gesellschaft

- in Verbindung, ja zur Deckung. Auf die Bedeutung dieser reflexiven
Selbstreflexion hat Wolfgang Hardtwig für das Bürgertum im 19. Jahrhundert
hingewiesen, jedoch ohne auf andere Kommunikationsgemeinschaften als die

national-bürgerliche einzugehen. Zum katholischen Milieu als Erinnerungsgemeinschaft

gehörten - und dabei ist ein weiterer zentraler Faktor in der
Konstruktion von Erinnerungsgemeinschaften angesprochen - nicht nur Geschichtsund

Erinnnerungsdiskurse, sondern auch Frömmigkeitsriten und religiöse Praktiken.

Reflexivität und Erinnerung stellten einen wichtigen Faktor der kommunikativen

Konstruktion von Homogenisierung dar.

Insgesamt vermag der Blick auf die Strategien oder Makromechanismen der
Identitätskonstruktion zu zeigen, wie die Überlagerung verschiedener Instanzen der
Identitätskonstruktion einen zentralen Faktor modemer Kommunikationsgemeinschaften

darstellte.

Mechanismen der diskursiven undperformativen Kommunikation

Als zentral für die Konstituierung der Makrostrategien ultramontaner
Identitätskonstruktion sehe ich auf der Ebene der Produktion von Diskursen, Symbolen
und Handlungn eine Reihe diskursiver Mechanismen bzw. Modi der kommunikativen

Produktion, die ihrerseits wiederum komplex zusammenwirkten und sich
überlagerten: Sakralisierung; Historisierung und Enttemporalisierung,
Kontinuitätskonstruktion und Teleologisierung; Ritualisierung; Charismatisierung und

Wiederholung.
Als möglicherweise verbreitetster diskursiver Mechanismus und zentrales

Charakteristikum des ultramontanen Katholizismus kann die Sakralisierung
benannt werden. Sakralisierung stellte für sämtliche Strategien der Identitätsbildung

einen zentralen Mechanismus dar, welcher die Ultramontanisierung des

Katholizismus - und damit auch die innerkatholische Differenzierung - auf der
Ebene der diskursiven Produktion, die die performative Umsetzung und
Inszenierung einschliesst, ganz wesentlich kennzeichnete. Der diskursive Modus der

Sakralisierung war potentiell auf die gesamte Gesellschaft ausgerichtet. Er konnte

etwa als Sakralisierung nationaler Nanative einen wesentlichen Mechanismus
katholischer Umdeutung darstellen und mit Diskursen der Konfessionalisierung
von nicht das Teilsystem Religion betreffenden gesellschaftlichen Subsystemen
zusammenwirken.34 Verschiedene diskursive Mechanismen konnten sich in
jenem der Sakralisierung bündeln.35 Insofern als auch nationale Mastemanative
bzw. Konzeptionen der Nation über ähnliche Mechanismen sakralisiert wurden,

Wolfgang Hardtwig, Hochkultur des bürgerlichen Zeitalters, Göttingen 2005, 15.
34 Siehe auch: Altermatt, Das komplexe Verhältnis von Religion und Nation (wie Anm. 1).
35 Zur Sakralisierung siehe aus der Nationalismusforschung: Frank-Michael Kuhlemann,

Pastorennationalismus in Deutschland im 19. Jahrhundert - Befunde und Perspektiven der
Forschung, in: Gerhard Haupt/Dieter Langewiesche (Hg.), Nation und Religion in der deutschen
Geschichte, Frankfurt a.M./New York 2001, 548-586; Kevin Cramer, The Cult of Gustavus
Adolphus: Protesant Identity and German Nationalism, in: Smith/Clark (Hg.), Protestants,
Catholics and Jews in Germany, 97-120.



Konstruktionsmechanismen der katholischen Komniiinikationsgemeinschafl 443

worauf etwa Urs Altermatt hingewiesen hat, Hesse sich auch von einem
säkularisierten Mechanismus der Sakralisierung sprechen.36

Historisierung und Enttemporalisierung stellen weitere diskursive Mechanismen

dar, die in verschiedenen Bereichen der kulturellen Produktion in Bezug auf
die Gedächtnisfunktion der katholischen Kommunikationsgemeinschaft zu finden

sind.' Die Historisierung gegenwärtiger Gesellschaftsmuster, Ideen und
politischer Situationen verlief häufig über Kontinuitätskonstruktionen von vergangenen

Gegenwarten in die zeitgenössische Gegenwart gekoppelt mit einer Retro-

projektion von Erscheinungen und Ordnungsmustern der zeitgenössischen
Gesellschaft in die Vergangenheit. Dieser Komplex von Mechanismen schuf- und
dies erscheint auf den ersten Blick paradox - nicht zuletzt in Verbindung mit
geschichtstheologische Deutungen - einen ahistorischen Enttemporalisierungs-
effekt. Legitimität wurde nicht nur auf der konkreten sozialen Ebene wesentlich
durch Kontinuitäten geschaffen, sondern auch über entsprechende diskursive
Mechanismen von Narrativen. Der Kontinuitätsmechanismus der Historisierung/
Enttemporalisierung war unmittelbar mit jenem der Teleologisierung gekoppelt.
Diese Mechanismen wirkten einer temporalisierenden Sicht auf die Gesellschaft,
wie sie letztlich Ausdruck der modernen Gesellschaft darstellt, entgegen.38 In

Anlehnung an Aleida Assmann Hesse sich auch von einem Modus der
Überblendung verschiedener Zeit- bzw. Ereignisebenen sprechen. Enttemporalisierung

spielt in der Religion generell eine zentrale Rolle, wobei sie mehr oder
weniger stark mit der Ebene des Gedächtnisses bzw. der Erinnerung in Verbindung
steht. Historisierung und damit einhergehende Kontinuitätskonstruktionen zeigten

sich auch in Erinnerungsorten und -praktiken, wie sie auch Wallfahrten,
Prozessionen oder Heiligenverehrung darstellen konnten. Auch sie synchronisierten
unterschiedliche temporale und räumliche Ebenen.

Auf verschiedenen Ebenen der katholischen Kommunikationsgemeinschaft
schuf der auf Erinnerung und Reflexion ausgerichtete Komplex diskursiver
Mechanismen Legitimationsstrategien für die zeitgenössische Gemeinschaft: eine

homogenisierte und klerikalisierte Religion mit einem integrativen und zugleich
expansiven Charakter. Das Konzept der ultramontanen Kirche wurde bis in die
nachreformatorische Zeit und das «konfessionelle Zeitalter» zurückprojiziert.
Lassen sich nicht sogar in einzelnen Verwendungen des häufig zitierten Paradigmas

des «zweiten konfessionellen Zeitalters» Übeneste dieses Masternanativs
katholischer Geschichtsschreibung und Erinnerungskonstruktion finden?

Siehe Urs Altermatt, Religion und Nation. Die Rolle der Religion bei der Nationalstaatenbildung

Europas im 19. und 20. Jahrhundert, in: Dieter Ruloff (Hg), Religion und Politik,
Chur/Zürich 2001, 27-52. Siehe auch: Aleida Aleida Assmann, Arbeit am nationalen
Gedächtnis. Eine kurze Geschichte der deutschen Bildungsidee, Frankfurt a.M. 1993.
Siehe Metzger, Histories of the Nation (wie Anm. 15).
Auch Pierre Nora sieht die Kontinuitätskonstruktion als zentral für Gedächtnis: Zwischen
Geschichte und Gedächtnis, Frankfurt a.M. 1998, 28.

Assmann, Arbeit am nationalen Gedächtnis (wie Anm. 36), 53. Christoph Conrad und
Sebastian Conrad sprechen ähnlich von Projektion: Christoph Conrad/Sebastian Conrad, Wie
vergleicht man Historiographien?, in: dies. (Hg.), Die Nation schreiben. Geschichtswissenschaft

im internationalen Vergleich, Göttingen 2002. 11 —45. bes. 21.



444 Franziska Metzger

Für die Umsetzung von Codes und Symbolen in einer überzeitlichen Struktur
war der Mechanismus der Ritualisierung bedeutend. Hans-Georg Soeffner
bezeichnet Rituale auch als «Repräsentanten überhöhter oder als heilig dargestellter
Ordnungen».40 In diskurs- bzw. kommunikationstheoretischer Perspektive kann

Ritualisierung darüber hinaus als wesentlicher Mechanismus erachtet werden,
der zur Normierung, d.h. zur Fixierung von Symbolen und zur Zuschreibung
ganz bestimmter Bedeutungen beiträgt und damit komplexitätsreduzierend wirkt.
Ritualisierung schafft «Kontrolle über Tradition»41. Man könnte auch von einer
dominierenden diskursiven Festlegung durch Ritualisierung sprechen. Entsprechend

kann Ritualisierung als Darstellungsmechanismus beschrieben werden,
der gerade strukturelle Parallelen zu Gedächtnis bzw. zur Konstruktion von
Erinnerung offen legt, während zugleich Symbolisierung und Ritualisierung Mechanismen

innerhalb der Erinnerungskonstruktion darstellen, so dass letztlich von
einem gegenseitig konstitutiven Verhältnis gesprochen werden könnte. In
verschiedenen Typen der Erinnerungsproduktion wirkte die Ritualisierung in

unterschiedlichem Ausmass als strukturierender Faktor, so in der populären
Geschichtsschreibung oder aber in der nicht-schriftlichen, stärker performativen
Erinnerungsproduktion. Man könnte in Bezug auf letztere auch von Performanz

sprechen während bei schriftlicher Erinnerungsproduktion die Ritualisierung
auf einer mehr imaginierten und abstrakten, weniger performativen Ebene
geschieht. Hier Hesse sich auch etwa die Sonntagskultur als Beispiel anführen.

Ebenfalls auf der performativen, lebensweltlichen Ebene wie auf jener der
Produktion von Codes und Symbolen wirkt der diskursive Mechanismus der

Charismatisierung. Im Papstkult der Pianischen Epoche spielte wie die Charis-
matisierung, die die Person zur Institution transzendiert, eine wesentliche Rolle.43

Die Charismatisierung ist darüber hinaus als Diskursmechanismus in
verschiedenen Dimensionen der Wissensproduktion und -Vermittlung zu finden, in
der Volksmission mit Bezug auf die Hierarchisierung und Klerikalisierung und
deren bildhafte Umsetzung ebenso eine Rolle wie in der Produktion von
Erinnerungsorten wie Nikiaus von Flüe oder Bonifatius oder in der Übermittlung anti-
judaistischer Stereotype in Passionsspielen.44 Gerade über Personalisierung und

Emotionalisierung wirkte die Charismatisierung als S innVerstärker.

Hans-Georg Soeffner, Protosoziologische Überlegungen zur Soziologie des Symbols und des

Rituals, in: Schlögl/Giesen/Osterhammel (Hg.), Die Wirklichkeit der Symbole (wie Anm. 9),
41-72, bes. 61-72.
Gladigow, Symbole und Symbolkontrolle (wie Anm. 9). 164, 169.

42 Das Konzept der Performanz in Bezug auf Erinnerungsproduktion kommt dem von Eelco
Runia eingeführten Begriff «Präsenz» nahe bzw. kann unter anderem den Mechanismus der
«Präsenz» umfassen. Siehe bereits: Eelco Runia, «Forget about It»: «Parallel Processing» in
the Srebrenica Report, in: History and Theory, 43 (2004), 295-320. Siehe zur rituellen
Ebene von Erinnerung auch: Assmann. Arbeit am nationalen Gedächtnis (wie Anm. 36).
Siehe Ebertz, Herrschaft in der Kirche (wie Anm. 7), 108-111. Ebertz verwendet den Begriff
der Charismatisierung jedoch in einem hauptsächlich sozialgeschichtlichen Sinn, während
ich das Konzept hier besonders als diskursiven Mechanismus verwende.
Siehe zu «Bruder Klaus»: Urs Altermatt, Nikiaus von Flüe als nationale Integrationsfigur.
Metamorphosen der Bmder-Klausen-Mythologie, in: Zeitschrift für Schweizerische
Kirchengeschichte, 81 (1987), 51-82; Franziska Metzger, Die Reformation in der Schweiz zwischen
1850 und 1950. Konkurrierende konfessionelle und nationale Geschichtskonstruktionen und



Konstruktionsmechanismen der katholischen Kommunikationsgemeinschaft 445

Eine spezifisch katholische Form von Erinnerungsorten stellten Wallfahrtsorte
dar. In denselben spielte neben der Ritualisierung und Charismatisierung der Effekt
der Regelmässigkeit und Wiederholung eine bedeutende Rolle, insofern er zur
Konstruktion religiöser - zuweilen zusätzlich auch regionaler oder nationaler -
Identität beitrug. Dabei ist anzumerken, dass für Foucault der Mechanismus der

Wiederholung allen Diskursen zugrunde liegt und ein grundsätzlicher Modus
kommunikativer Sinnproduktion darstellt. Im Zentrum einer Tiefenanalyse steht
denn gerade die Inszenierung dieser Wiederholung und deren Mechanismen.

Die Komplexität des Zusammenwirkens von verschiedenen diskursiven
Mechanismen in unterschiedlichen Feldern der Identitätskonstruktion zeigt sich im
sich überlagernden Verhältnis von Geschichte und Sakralität, in der Sakralisierung

historischer Diskurse auf der einen und der Historisierung des Sakralen auf
der anderen Seite besonders augenfällig.45 Untersuchungen zu verschiedenen
nationalen und religiösen Selbstbeschreibungen zeigen gerade, dass die diskursiven
Mechanismen unterschiedlicher, auch konkunierender Kommunikationsgemeinschaften

grosse Parallelitäten aufweisen. 6 Als Grundstrukturen bzw. kommunikatives

Muster der aufgezeigten diskursiven Mechanismen scheint mir das Spiel
mit der Temporalität und Historizität zu sein: Über die Mechanismen der
Kontinuitätskonstruktion und der Teleologisierung wurden verschiedene temporale
Ebenen bzw. zeitliche Modalitäten überlagert. In unmittelbarer Verbindung
damit und zu deren Inszenierung wirkten die Ritualisierung, Wiederholung und

Charismatisierung als weiterei Komplex diskursivei Produktion einer homogenisierten

Kommunikationsgemeinschaft.

Synchrone und diachrone Kommunikation: abstrakte und intergenerationelle
Vergemeinschaftung

Sämtliche Diskursmechanismen basieren wesentlich auf temporalen und räumlichen

Strukturen, auf der Strukturierung des Verhältnisses von Gegenwart,
Vergangenheit und Zukunft ebenso wie auf jener des Raumes der Kommunikation.
Sie bestimmten verschiedene Ebenen der Kommunikationsgemeinschaft - bei

weitem nicht nur jene der Geschichtsschreibung und Erinnerungskonstruktion -
über die komplexen Modalitäten von Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft.47

Erinnerungsgemeinschaften, in: Haupt/Langewiesche (Hg.). Nation und Religion in Europa
(wie Anm. 23). 64-98. Zu Bonifatius: Siegfried Weichlein, Der Apostel der Deutschen. Die
konfessionspolitische Konstruktion des Bonifatius im 19. Jahrhundert, in: Blaschke (Hg.).
Konfessionen im Konflikt (wie Anm. 25), 155-179. Zu den Passionsspielen: Urs Altermatt,
Katholizismus und Antisemitismus. Mentalitäten, Kontinuitäten, Ambivalenzen. Zur
Kulturgeschichte der Schweiz 1918-1945, Frauenfeld/Stuttgart/Wien 1999. Siehe auch: Stefan

Leimgniber, Herkunftsvergessenheit der Christen - die Darstellung des Judentums im Religionsunterricht,

in: Victor Conzemius, Schweizer Katholizismus 1933-1945, Zürich 2001. 315-339.
Siehe auch: Assmann, Arbeit am nationalen Gedächtnis (wie Anm. 36).
Siehe Metzger. Histories of the nation (wie Anm. 15).
Zur Komplexität der Zeitmodalitäten siehe besonders: Niklas Luhmann. Weltzeit und
Systemgeschichte. Über Beziehungen zwischen Zeithorizonten und sozialen Strukturen
gesellschaftlicher Systeme, in: Peter Christian Lutz (Hg.), Soziologie und Sozialgeschichte.
Aspekte und Probleme, Opladen 1972, 81-115; Armin Nassehi, Die Zeit der Gesellschaft.



446 Franziska Metzger

Dabei stellte der Komplex von Historisierung und Enttemporalisierung einen
zentralen Mechanismus tur die Sakralisierung der Gesellschaft dar und trug die

Ritualisierung dieser temporalen Struktur wesentlich zur vergemeinschaftenden
Wirkung bei.

In Bezug auf die räumliche Dimension ist die Überlagerung bzw. Vermittlung
zwischen der regionalen, nationalen und internationalen bzw. universalen Ebene

für die katholische Kommunikationsgemeinschaft zentral. Die nationalen, regionalen

und universalen Bezugsebenen stellten keine Gegensätze dar, sondern wurden

integriert und verstärkten einander in verschiedenen der identitätsbildenden
Instanzen. So historisierte etwa die schweizerische katholische Geschichtsschreibung

ein regionales Identitätsbewusstsein der Innerschweizer Katholiken und
weitete das Konzept einer mittelalterlichen «Interessensgemeinschaft» und «Ur-
demokratie» der Innerschweiz auf die zeitgenössische nationale Ebene aus.48

Auch auf der rituellen Ebene zeigt sich die Präsenz der unterschiedlichen
Raumdimensionen, etwa in Wallfahrten, in welchen sich der regionale mit dem
internationalen Charakter und einem universalen Bezug verbinden Hess. Die zentrale

Instanz der Expansion bzw. Transponierung der katholischen
Kommunikationsgemeinschaft ultramontaner Ausrichtung auf die universale Ebene stellte die
Mission dar.5 Vor dem Hintergrund der Konstruktion nationaler Kommunikationsräume

im 19. Jahrhundert war die internationale und universal gedachte
Dimension der katholischen Kommunikationsgemeinschaft ein - über ähnliche
Mechanismen konstruiertes - Gegenmodell, das allerdings zugleich die nationale
Dimension integrierte.

Was das Verhältnis von Kommunikation und Vergemeinschaftung betrifft, ist

zum einen die Produktion von konkreten Netzwerken der Kommunikation von
Zeitungen und Zeitschriften, Intellektuellenzirkeln und Organisationen mit
regionalem oder nationalem Bezug zu sehen. Zugleich stellte die katholische
Kommunikationsgemeinschaft eine abstrakte Vergemeinschaftung dar, wie sie in
der Geschichtsproduktion ebenso wie durch Frömmigkeitspraktiken und Riten
als Erinnerungs-, Erfahrungs- bzw. rituelle Gemeinschaften geschaffen wurde.
Kommunikation geschah zudem nicht nur auf einer horizontalen, sondern auch auf
der vertikalen Kommunikationsrichtung.5' Die Dimension der übenegionalen und

Auf dem Weg zu einer soziologischen Theorie der Zeit, Opladen 1993; Reinhart Koselleck,
Zeitschichten. Studien zur Historik. Mit einem Beitrag von Hans-Georg Gadamer, Frankfurt
a.M. 2000.
Siehe etwa: Robert Durrer, Die Einheit Unterwaldens. Studien über die Anfänge der
urschweizerischen Demokratien, in: Jahrbuch für Schweizerische Geschichte, 1910, 169-181;
Hans Dommann, Das Gemeinschaftsbewusstsein der V Orte in der Alten Eidgenossenschaft,
in: Der Geschichtsfreund, 96 1943), 115-229.
Siehe Kari Kälin, Schauplatz katholischer Frömmigkeit. Wallfahrt nach Einsiedeln von 1864—

1914, Freiburg/Schweiz 2005; Andreas Johannes Kotulla, Lourdes und die Katholiken im
Kaiserreich. Zur Erforschung der Rezeption eines Kultes der ultramontanen Frömmigkeit, in:
Fleckenstein/Schmiedl (Hg.), Ultramontanismus (wie Anm. 7), 135-157.
Siehe Roes, Die katholische Kirche und die Herausforderungen der Moderne (wie Anm. 7);
Weichlein, Mission und Ultramontanismus (wie Anm. 7).
Siehe hierzu in Bezug auf die Missionsvereine des frühen 19. Jahrhunderts: Weichlein. Mission

und Ultramontanismus (wie Anm. 7). 102.



Konstruktionsmechanismen der katholischen Kommunikationsgemeinschaji 447

überindividuellen, ja übernatürlichen und überzeitlichen Gemeinschaft ging mit
diskursiven Mechanismus der Enttemporalisierung, aber auch der Ritualisierung
einher. Diese Konstruktionslogiken waren für die synchrone und diachrone - inter-

generationelle - Kommunikation bzw. Transmission zentral.
Die Deutung der Kommunikationsgemeinschaft als intergenerationeller

Erinnerungsraum und als Erfahrungsgemeinschaft geschah auf verschiedenen Ebenen

und über verschiedene Mechanismen. Die Diskursmechanismen schufen - und

zwar in der Geschichtsschreibung ebenso wie in anderen Feldern - in der

Verbindung von Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft Gemeinschaften mit
überindividueller Dauer als «imaginäre Gemeinschaft(en) der bebenden und der To-

ten» Die Feststellung von Ulrich Bielefeld über die Nation lässt sich auf die

katholische Kommunikationsgemeinschaft übertragen: ((Die Einheit des Nationalen

konstituiert sich in der Institutionalisierung der Gesellschaft als Gemeinschaft.

Die genetische Form der Zeit wird überführt in eine genealogische
Ordnung der bewussten und unbewussten intergenerationellen Übertragung von
Traditionen und Vorstellungen des Kollektivs zwischen Generationen.»" Für die

Bildung religiöser Kommunikationsgemeinschaften allgemein hatte Gedächtnis
eine mehrfache konstitutive Bedeutung: Im Sinne einer Konstruktion von Tradition

und deren Historisierung ebenso wie auf der Ebene von Riten und religiösen
Praktiken, über welche sich die religiöse Symbolgemeinschaft als überzeitliche
Gemeinschaft konstituierte. Die «temporale Mehrschichtigkeit», von der Uucian

Hölscher in Bezug auf die Historiographiegeschichte spricht54, könnte durch den

Begriff der räumlichen Mehrschichtigkeit ergänzt werden. Die Komplexität auf
beiden Ebenen ist ein wichtiges Spezifikum modemer Kommunikationsgemeinschaften.

Franziska Metzger, lie. phil., Assistentin am Seminar für Zeitgeschichte an der Universität

Freiburg, Redaktionsassistentin der SZRKG

,_ Peter Walkenhorst, Nationalismus als «politische Religion»? Zur religiösen Dimension
nationalistischer Ideologie im Kaiserreich, in: Blaschke/Kuhlemann (Hg.), Religion im Kaiserreich

(wie Anm. 5), 503-529, 511.
Bielefeld, Nation und Gesellschaft (wie Anm. 1), 66.

M Lucian Hölscher, Neue Annalistik. Umrisse einer Theorie der Geschichte, Göttingen 2003,
66-73, zit. 72.


	Konstruktionsmechanismen der katholischen Kommunikationsgemeinschaft

