
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Religions- und Kulturgeschichte = Revue
suisse d'histoire religieuse et culturelle = Rivista svizzera di storia
religiosa e culturale

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 99 (2005)

Artikel: Religion und Kultur : kirchenhistorische Überlegungen zum "cultural
turn"

Autor: Delgado, Mariano

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-130369

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-130369
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Religion und Kultur -
Kirchenhistorische Überlegungen zum «cultural turn»

Mariano Delgado

Ursprünglich aus dem angelsächsischen Raum kommend, hat der cultural turn
spätestens seit Anfang der 90er Jahre auch den deutschsprachigen Raum erreicht:
die Umbenennung von geisteswissenschaftlichen oder philosophischen Fakultäten

in «kulturwissenschaftliche», die zunehmende Rede von «Sozial- und Kultur-
w issenschaften» statt von «Sozial- und Geisteswissenschaften», das Selbstverständnis

mancher Fächer, wie etwa der Religionswissenschaft als «integraler
Kulturwissenschaft»' zeugt von der Tiefe und Breite der kulturalistischen odei
kulturwissenschaftlichen Wende. Das jüngste Erscheinen eines «Handbuchs der
Kulturwissenschaften» dürfte als die wissenschaftliche Krönung besagter Wende
im deutschsprachigen Raum zu verstehen sein. Die Kulturwissenschaften sind
auf dem Weg. im 21. Jahrhundert das zu sein, was die Geisteswissenschaften im
20. Jahrhundert waren. Im Schatten dieser Wende erfreut sich auch das Paar

«Religion und Kultur» der verstärkten Aufmerksamkeit verschiedener Disziplinen,

denn die Idee des Säkularismus hat sich als okzidentaler Mythos entpuppt,
und nach der «Rückkehr der Religion» in den 80er Jahren des 20. Jahrhunderts3

sind «Religion und Kultur [...] wieder auf der diskursiven Tagesordnung».4 So

widmete ihm die angesehene «Kölner Zeitschrift für Soziologie und Sozialpsychologie»

1993 ein Sonderheft, das auf das Spannungsverhältnis aufmerksam
macht und in dem mancher Autor dem Zwang zur Entscheidung zwischen zwei

Vgl. dazu Hubert Cancik/Burkhard Gladigow/Matthias Laubscher (Hg.). Handbuch
religionswissenschaftlicher Grundbegriffe. 5 Bde.. Stuttgart 1988-2001: vgl. auch darin Dario
Sabbatucci. Kultur und Religion, in: Ebenda. Bd. 1, 43-58.
Vgl. Friedrich Jaeger u.a. (Hg.), Handbuch der Kulturwissenschaften, 3 Bde., Stuttgart 2004;
Bd. 1: Grundlagen und Schlüsselbegrilfe: Bd. 2: Paradigmen und Disziplinen; Bd. 3: Themen
und Tendenzen.

Vgl. dazu u.a.: Willi Oelmüller, Wiederkehr von Religion? Perspektiven. Argumente. Fragen.
Paderborn 1986.

Wolfgang Stegemann. Einleitung, in: ders. (Hg.). Religion und Kultur. Autbruch in eine neue
Beziehung. Stuttgart 2003. 7.

Religion und Kultur. Sonderheft 33/1993 der «Kölner Zeitschrift für Soziologie und
Sozialpsychologie», hg. v. Jörg Bergmann/Alois Hahn/Thomas Luckmann, Opladen 1993.

SZRKG, 99 (2005). 403^*16



404 Mariano Delgado

konträren Auffassungen, «deren eine zur (Gleichsetzung) von Religion und Kultur

tendiert, während die andere gerade die prinzipielle Differenz, ja (Feindschaft)

von Kultur und Religion zu deren definitorischem Hauptmerkmal
erklärt», durch eine neue synthetische Sicht entgehen möchte.6

Der cultural turn hat nicht nur die Kulturwissenschaften im Allgemeinen
erreicht, sondern die Geschichtswissenschaft im Besonderen, so dass wir auch von
einer «kulturgeschichtlichen Wende» sprechen können. Im französischen Raum
hat sich seit den siebziger Jahren die «histoire religieuse» fest etabliert, und im
deutschen Sprachraum ist seit einigen Jahren die verstärkte Gründung von
Lehrstühlen und Zentren für «Kulturgeschichte» sowie das Auftauchen des Paares

«Religions- und Kulturgeschichte» im Titel von Zeitschriften und Publikationsreihen

zu beobachten. Das bisher «wenig transparente Profil der
Kulturgeschichte» gewinnt dabei immer schärfere Konturen und Perspektiven.' Als Konsens

gilt, dass sich Kulturgeschichte als Ansatz verstehen lässt, «der sich explizit
nicht durch bestimmte Themenfelder, sondern durch eine besondere Fragestellung

und Perspektive auszeichnet, die auf kollektive Bedeutungszusammenhänge
und soziale Sinnsysteme abzielt»,10 d.h. dass «nicht so sehr das Was, als
vielmehr das Wie der Konstruktion von Wirklichkeiten» sowie «die Art und Weise»,
wie sich historische Akteure selbst beschreiben, im Zentrum kulturgeschichtlicher

Forschungen steht".

Kirchenhistorische und theologische Überlegungen zum Verhältnis von
Christentum und Kultur

Die Verhältnisbestimmung von Christentum und Kultur muss am Anfang einer
kirchenhistorischen Rezeption der kulturgeschichtlichen Wende stehen. Die
spannungsreiche Wechselbeziehung zwischen beiden gehört zu den historischen
Bedingungen des Christentums als inkarnierter Religion, die nicht nur den
Menschen als Individuum, sondern auch die Kulturen evangelisieren will.

Das Apostolische Schreiben Evangelii nuntiandi vom 8. Dezember 1975 hat

dies für unsere Zeit eindrucksvoll in Erinnerung gebracht: «Es gilt - und zwar
nicht nur dekorativ wie durch einen oberflächlichen Anstrich, sondern mit vitaler

Ebenda, 8; vgl. dann auch die Beiträge von Joachim Matthes und Hans-Georg Soeffner.
Vgl. u.a. den neuen Namen dieser Zeitschrift sowie die von mir und Volker Leppin in den

Verlagen Academic Press Fribourg und Kohlhammer Stuttgart seit 2003 herausgegebene
Reihe «Studien zur christlichen Religions- und Kulturgeschichte» und die seit 2002 erscheinende

Reihe «Religions- und Kulturgeschichte in Ostmittel- und Südosteuropa».
Vgl. DFG-Rundgespräch «Kulturgeschichte - aktuelles Profil und zukünftige Perspektiven».
Universität Augsburg, 14. und 15. März 2003 (Tagungsbericht), in: Jahrbuch für Europäische

Überseegeschichte, 4 (2004), 219-224, 219.
Für die Zeitgeschichte vgl. Urs Altermatt/Franziska Metzger. Religion und Kultur -
zeitgeschichtliche Perspektiven, in dieser Zeitschrift, 98 (2004), 185-208; für die neutestament-
liche Exegese als historische Disziplin vgl. Christian Strecker, ((Tum! Tum! Tum! To Everything

There Is a Season». Die Herausforderungen des cultural turn für die neutestamentliche
Exegese, in: Stegemann, Religion (wie Anm. 4), 9^42.
DFG-Rundgespräch (wie Anm. 8). 220.

" Vgl. Altermatt/Metzger, Religion und Kultur (wie Anm. 9). 188, 190.



Religion und Kultur - Kirchenhistorische Überlegungen zum «cultural turn» 405

Kraft in der Tiefe und bis zu ihren Wurzeln - die Kultur und die Kulturen des

Menschen im vollen und umfassenden Sinn, den diese Begriffe in Gaudium et

spes haben, zu evangelisieren, wobei man immer von der Person ausgeht und
dann stets zu den Beziehungen der Personen untereinander und mit Gott
fortschreitet. Das Evangelium und somit die Evangelisierung identifizieren sich
natürlich nicht mit der Kultur und sind unabhängig gegenüber allen Kulturen.
Dennoch wird das Reich, das das Evangelium verkündet, von Menschen gelebt, die
zutiefst an eine Kultur gebunden sind, und kann die Enichtung des Gottesreiches
nicht darauf verzichten, sich gewisser Elemente der menschlichen Kultur und

Kulturen zu bedienen. Unabhängig zwar gegenüber den Kulturen, sind Evangelium

und Evangelisierung jedoch nicht notwendig unvereinbar mit ihnen,
sondern fähig, sie alle zu durchdringen, ohne sich einer von ihnen zu unterwerfen.»

" Anschliessend wird «der Bruch zwischen Evangelium und Kultur [...]
ohne Zweifel das Drama unserer Zeitepoche» genannt, «wie es auch das anderer

Epochen gewesen ist. Man muss somit alle Anstrengungen machen, um die Kultur,

genauer die Kulturen, auf mutige Weise zu evangelisieren. Sie müssen durch
die Begegnung mit der Frohbotschaft von innen her erneuert werden.»13

Das Apostolische Schreiben Catechesi tradendae vom 16. Oktober 1979

spricht unter erstmaliger Verwendung des Begriffs «Inkulturation» in einem
Dokument des kirchlichen Uehramtes von einer Evangelisierung, die «die Kraft des

Evangeliums ins Herz der Kultur und der Kulturen einpflanzen soll»,14 und hält
zwei Dinge fest, auf die im Hinblick auf die theologische Bestimmung des

Verhältnisses zwischen Religion und Kultur unbedingt zu achten ist: «einerseits
kann man die Botschaft des Evangeliums nicht einfach und schlechthin von der
Kultur trennen, in der sie sich zuerst ausgeprägt hat (das biblische Weltbild und

noch konkreter das kulturelle Milieu, in dem Jesus von Nazaret gelebt hat); ebenso

kann man sie auch nicht ohne schwerwiegende Verkürzungen von jenen
Kulturen trennen, in denen sie sich schon im Verlauf der Jahrhunderte ausgeprägt
hat; sie entspringt nicht einfach spontan aus irgendeinem kulturellen Nährboden;
sie übermittelt sich femer immer durch einen apostolischen Dialog, der
unvermeidlich in einen bestimmten Dialog von Kulturen eingefügt ist; anderseits
wirkt die Kraft des Evangeliums überall umgestaltend und erneuernd. Wenn sie

eine Kultur durchdringt, was sollte es wundem, wenn sie davon auch zahlreiche
Elemente korrigiert? Es würde sich nicht mehr um Katechese handeln, wenn es
das Evangelium wäre, das sich beim Kontakt mit den Kulturen ändern musste.»15

Apostolisches Schreiben «Evangelii nuntiandi» Seiner Heiligkeit Papst Paul VI. vom 8.

Dezember 1975, in: Nachkonziliare Texte zu Katechese und Religionsunterricht, hg. v. Sekretariat

der Deutschen Bischofskonferenz (Arbeitshilfen 66), Bonn 1989. Nr. 20 (S. 134f).
Ebenda, Nr. 20 (S. 135).
Apostolisches Schreiben «Catechesi tradendae» Seiner Heiligkeit Papst Johannes Paul II.
vom 16. Oktober 1979, in: Nachkonziliare Texte (wie Anm. 12), Nr. 53 (S. 241). Vgl. dazu

u.a. Mariano Delgado, Inkulturation. Weg zu einem tieferen Glaubensverständnis oder
Verlust der Einheit im Glauben?, in: Joachim G. Piepke (Hg.), Einheitsglaube oder Einheit
im Glauben, Nettetal 2001. 37-68.
Ebenda, Nr. 53 (S. 241 f).



406 Mariano Delgado

Das Verhältnis zwischen Christentum und Kultur ist theologisch also geprägt
von der Spannung zwischen der inkulturierten Evangelisierung einerseits, die durchaus

die bleibende positive Prägung des Christentums durch die Kulturen, in denen

es verkündigt wird, mit einschliesst, und der kulturkritischen Kraft desselben

anderseits, das sich ja mit keiner Kultur ausschliesslich identifizieren lässt und in
allen Kulturen die nicht christentumskompatiblen Bräuche und Werte in Frage stellt.

Wir sahen oben wie Evangelii nuntiandi Nr. 20 sich auf den Kulturbegriff von
Gaudium et spes bezog, so dass wir ihn bei der kirchenhistorischen Rezeption
der kulturgeschichtlichen Wende ernst nehmen sollten. In der einschlägigen
Literatur findet man hunderte Definitionen dessen, was unter Kultur zu verstehen

sei, aber der konziliare Kulturbegriff hat - gerade im Hinblick auf unsere
Aufgabe manche Vorzüge. Wie alle Konzilstcxte, die ja Ergebnis von zähen

Verhandlungen sind, in deren Verlauf - und manchmal nur dank der Überstunden
des Heiligen Geistes - die verschiedenen Fraktionen zu einem tragfähigen Konsens

gefunden haben, bedürfen diese Stellen aus Gaudium et spes auch einer
besonderen Hermeneutik. Das ganze Kapitel über «Die richtige Förderung des

kulturellen Fortschritts» kommt uns heute vor wie eine Art anachronistischen

Schwanengesangs auf das moderne Lebensgefühl der technischen Naturbeherrschung;

dies in einer Zeit, in der die Grenzen des Wachstums sich überall ankündigten

und das neue Lebensgefühl eher von der Erkenntnis des Zauberlehrlings
geprägt war, der die Geister, die er rief, bekanntlich nicht mehr los werden
konnte - wie der Bericht des Club of Rome über «Die Grenzen des
Wachstums»16 zu Beginn der 70er Jahre klar machen wird. Auch ist das Kapitel nicht

ganz frei von jenem bürgerlichen schöngeistigen Vorurteil, das Kultur mit
Bildung verwechselt, wobei diese vor allem aus den höheren Prinzipien des Wahren,

Guten und Schönen besteht.17 Dennoch werden dort auch die Weichen für
eine neue «Theologie der Kultur» gestellt, die den Zeichen der Zeit Rechnung

trägt. Als besondere Merkmale der heutigen Kultur benennt das Konzil u.a.
folgende: «der Lebensstil und die ethische Haltung werden immer einheitlicher;
Industrialisierung, Verstädterung und andere Ursachen, die die Vergemeinschaftung

des Lebens vorantreiben, schaffen neue Kulturformen (Massenkultur), aus
denen ein neues Lebensgefühl, neue Weisen des Handelns und der Freizeitgestaltung

erwachsen; zugleich macht der Austausch zwischen verschiedenen Völkern
und gesellschaftlichen Gruppen die Schätze verschiedener Kulturformen der
Masse und den Einzelnen immer mehr zugänglich. So bildet sich allmählich eine
universalere Form der menschlichen Kultur, die die Einheit der Menschheit um
so mehr fordert und zum Ausdruck bringt, je besser sie die Besonderheiten der
verschiedenen Kulturen achtet.»18

Vgl. Dennis Meadows, Die Grenzen des Wachstums. Bericht des Club of Rome zur Lage der
Menschheit, Stuttgart 1972.

Vgl. dazu Gaudium et spes Nr. 57. hier zitiert nach: Lexikon für Theologie und Kirche. Das
Zweite Vatikanische Konzil, Bd. 3, Freiburg 1968, 280-592, 460^*63.
Ebenda, Nr. 54 (S. 456f). Die lateinamerikanischen Bischöfe führen diesen Gedankengang
weiter: «Die städtisch-industrielle Kultur, der die wissenschaftlich-technische Mentalität
zugrunde liegt und die von den Großmächten gefordert wird [...], will universal sein. Die



Religion und Kultur Kirchenhistorische Überlegungen zum «cultural turn» 407

Das Konzil spricht von der «Einswerdung der Welt» und von der uns
auferlegten Aufgabe, «eine bessere Welt in Wahrheit und Gerechtigkeit aufzubauen».

Realistisch werden aber auch die Spannungen und Schwierigkeiten bei

dieser Aufgabe namhaft gemacht: «Wie kann man fiir die Dynamik und Expansion

der neuen Kultur eintreten, ohne dass die lebendige Treue zum überlieferten
Erbe verlorengeht?»" Eine Antwort auf diese Frage scheint auch Gaudium et

spes darin anzuvisieren, dass das geschichtliche und gesellschaftliche kulturelle
Erbe jedweden Volkes und jeder Zeit nicht als unwandelbares Depositum, als

Hort einer statischen nationalen Identität gesehen wird, sondern vielmehr als eine

lebendige Überlieferung, die die neuen Generationen zur schöpferischen
Weiterentwicklung und Bereichening der ganzen Menschheit empfangen.21 Vor diesem

Hintergrund darf der in dieser Konzilskonstitution definierte Kulturbegriff als ein

empirischer, geschichtlicher und nicht-elitärer bezeichnet werden, der es
verdient, im Hinblick auf die kirchenhistorische Rezeption der kulturgeschichtlichen
Wende näher betrachtet zu werden: Unter Kultur im Allgemeinen versteht das

Konzil schliesslich «alles, wodurch der Mensch seine vielfältigen geistigen und

körperlichen Anlagen ausbildet und entfaltet; wodurch er sich die ganze Welt in

Erkenntnis und Arbeit zu unterwerfen sucht; wodurch er das gesellschaftliche
beben in der Familie und in der ganzen bürgerlichen Gesellschaft im moralischen

und institutionellen Fortschritt menschlicher gestaltet; wodurch er endlich
seine großen geistigen Erfahrungen und Strebungen im Lauf der Zeit in seinen

Werken vergegenständlicht, mitteilt und ihnen Dauer verleiht - zum Segen vieler,

ja der ganzen Menschheit.»22

Auch die evangelische Kirche, der nicht zuletzt seit den Tagen des
Kulturprotestantismus die Verhältnisbestimmung von Christentum und Kultur wichtig ist,
hat sich in der jüngsten Zeit dazu geäussert, nämlich in dem EKD-Text Nr. 64

vom Februar 1999 über «Gestaltung und Kritik. Zum Verhältnis von Protestantismus

und Kultur im neuen Jahrhundert»," der der Meinung entgegentreten
möchte, das Christentum sei dabei, «seine kulturprägende Kraft einzubüßen»."
Das Dokument lässt es nicht bei der Klage bewenden, dass die Theologie «längst
keine kulturelle Leitwissenschaft mehr» ist,"5 sondern markiert das Verhältnis
zwischen Protestantismus und Kultur als die Gratwanderung zwischen zwei Ex¬

Völker, die Teilkulturen, die verschiedenen menschlichen Gruppen werden aufgefordert und

sogar gezwungen, sich in diese Kultur einzugliedern.» Die Evangelisierung Lateinamerikas
in Gegenwart und Zukunft. Arbeitsdokument der Vollversammlung des Lateinamerikanischen

Episkopats in Puebla, 13. Februar 1979, hg. v. Sekretariat der Deutschen Bischofskonferenz

(Stimmen der Weltkirche 8), Bonn 1979, Nr. 421.
Gaudium et spes (wie Anm. 17), Nr. 55 (S. 456f).
Ebenda. Nr. 56 (S. 4580-
Vgl. Ebenda, Nr. 53 (S. 446-455).
Ebenda, Nr. 53 (S. 448-451). Vgl. Strecker, Turn (wie Anm. 9), 21, wo der «differenz- und

praxisorientierte Kulturbegriff [...] als ein tragendes Element des neueren cultural turn»
bezeichnet wird, ohne aber auf den Kulturbegriff von Gaudium et spes hinzuweisen.
Hannover/Frankfurt a.M. 1999.
Ebenda, 5 (Vorwort).
Ebenda. 10 (Voraussetzungen: 1.1.).



408 Mariano Delgado

tremen, nämlich zwischen einer kulturprotestantischen Apologetik, «die sich um
die scheidlich-friedliche Symbiose von Christentum und (bürgerlicher) Kultur
bemüht», und einer im Namen des Christentums selbst propagierten radikalen
«Diastase von Glauben und Kultur».26 Der Kulturbegriff, der diesem Text
zugrunde liegt, ist zwar nicht so weit wie der in Gaudium et spes verwendete, da

Kultur sich nur im Medium der Sprache und der symbolischen Kommunikation
zu ereignen scheint, verdient es aber auch in Erinnerung gerufen zu werden:
«Unter (Kultur) wird in unseren Überlegungen die Gesamtheit des gesellschaftlichen

Lebens und Handelns verstanden, sofern es durch menschliche
Zeichenbenutzung bestimmt und durch symbolische Kommunikation reproduziert wird.
Als (Kultun bezeichnen wir also den Inbegriff derjenigen gesellschaftlichen
Bereiche, für die Sprache und Ausdruckshandeln die Leitmedien sind.»27 Der EKD-
Text macht auch auf die «Inkulturation des Christentums» als eine Aufgabe
aufmerksam, die sich immer wieder neu stellt."8 Ebenso wird - auch hier in grosser
Übereinstimmung mit den oben vorgestellten katholischen Texten - betont, dass

der christliche Glaube die Kraft des Unterscheidens und des differenzierten
Urteils zu pflegen und die Kultur kritisch zu begleiten hat, denn nicht alles, «was
Kultur heißt, entspricht der Würde des Menschen».2<i Schliesslich wird auch die

prospektive Dimension des Verhältnisses von christlichem Glauben und Kultur
angemahnt, denn bei allem Eintreten der Kirche für die Bewahrung kultureller
Traditionen und die Weiterentwicklung des kulturellen Gedächtnisses erschöpft
sich die kulturelle Gestalt des christlichen Glaubens nicht in der Pflege der
Überlieferung: «Zu ihrer Uebendigkeit gehört die Suche nach neuen Gestaltungsformen
und die Auseinandersetzung mit neuen kulturellen Entwicklungen. Die kulturelle
Gestalt des christlichen Glaubens wäre steril, wenn sie sich auf Traditionspflege
beschränken würde. Der christliche Glaube selbst würde museal, wenn er auf das

Einwandern in die Kultur der jeweiligen Gegenwart verzichtete.»30

Fügt man zu diesen Überlegungen über das Verhältnis von (katholischem und

protestantischem) Christentum und Kultur das Bewusstsein über die grundsätzliche

Ambivalenz von Religion und Religiosität hinzu, so hätten wir darin genug
Elemente, um den Interpretationsrahmen für eine kirchenhistorische Rezeption
der kulturgeschichtlichen Wende abzustecken: Die Betrachtung des Christentums
als inkarnierter oder inkulturierter Religion, die in den Kulmren nach dem Prinzip

von Anpassung an die echten Werte und Kritik der nicht christentumskompatiblen

Elemente derselben Gestalt annimmt, aber von keiner Kultur vereinnahmt

werden kann; die immerwährende historische Dynamik eines solchen
Prozesses, die einer museal-archäologischen Betrachtung der Kirchengeschichte im
Wege steht; schliesslich das Ausgehen von einem weiten, empirischen, geschichtlichen

und nicht-elitären Kulturbegriff, der alle Tätigkeiten des Menschen ein-
schliesst - auch die des einfachen Volkes - und die Reduktion auf ein bürger-

i6 Ebenda, 18 (Voraussetzungen: 3.).
Ebenda, 18 (Voraussetzungen: 3.1.).
Ebenda, 23 (Voraussetzungen: 3.6.).

" Ebenda, 64 (Aufgaben: 2.1.).
Ebenda, 62 (Aufgaben: 1.2.).



Religion und Kultur - Kirchenhistorische Überlegungen zum «cultural turn» 409

liches Verständnis von Kultur, etwa nach Art des Kulturprotestantismus, oder
auf die kirchlichen und klerikalen Institutionen als Kulturträger, wie vielfach in
der katholischen Kirche geschehen, ablehnt.

Dieser Interpretationsrahmen ist wichtig, weil die Kirchengeschichte, wie die
wissenschaftstheoretische Diskussion der letzten Jahrzehnte gezeigt hat, eine

Disziplin ist, die einerseits mit der allgemeinen Methodik der Geschichtswissenschaft

arbeitet, wovon letztlich die wissenschaftliche Qualität ihrer Forschungsergebnisse

abhängt, und andererseits von einem theologisch geprägten
Interpretationsrahmen ausgeht, der ihre Arbeit auf bestimmte Themen, Aufgaben und

Fragen lenkt, ohne sie ideologisch zu konditionieren.31 Die Kirchengeschichte
hat dabei zwei Extreme zu vermeiden, nämlich eine Apologetik, die alle
Schattenseiten und alles Versagen herunterspielt oder leugnet, und eine fundamentalistische

Kritik nach Art einer Kriminalgeschichte, der es um den Aufweis geht,
dass die Kirche nicht von Gott kommen kann und dass sie im innersten Wesen

korrumpiert sei, wenn man sie an ihren Idealen misst. " Gefragt ist, wie mir
scheint und nicht zuletzt im Sinne der grossen Theologen Karl Rahner und Yves

'' Zur wissenschaftstheoretischen Diskussion der letzten Jahrzehnte um den Status der
Kirchengeschichte in der Theologie und der Geschichtswissenschaft vgl. eine Übersicht in:
Mariano Delgado, Auf dem Weg zu einer fundamentaliheologischen Kirchengeschichte, in:
ders. u.a. (Hg.), Was den Glauben in Bewegung bringt. Fundameictaltheologie in der Spur
Jesu Christi. FS für Karl H. Neufeld SJ, Freiburg 2004, 338-350; ders., Vom Nutzen der
Kirchengeschichte für die Aufgaben der Gegenwart, in: Bulletin ET. Zeitschrift für
Theologie in Europa, 15 (2004), 250-256; darüber hinaus vgl.: Giuseppe Alberigo, Neue
Grenzen der Kirchengeschichte?, in: Concilium, 6 (1970), 486^194: Norbert Brox,
Kirchengeschichte als «Historische Theologie», in: Raymund Kottje (Hg.), Kirchengeschichte heute.
Geschichtswissenschaft oder Theologie?. Trier 1970, 49-74; ders., Fragen zur «Denkform»
der Kirchengeschichtswissenschaft, in: ZKG, 90 (1979), 1-21; Victor Conzemius.
Kirchengeschichte als «nichttheologische Disziplin», in: Römische Quartalschrift für christliche
Altertumskunde und Kirchengeschichte, 80 (1985), 31-48; Gerhard Ebeling, Kirchengeschichte

als Geschichte der Auslegung der Heiligen Schrift, in: ders., Wort Gottes und
Tradition. Studien zu einer Hermeneutik der Konfessionen, Göttingen 1964, 9-27; Erwin Iserloh,

Kirchengeschichte - Eine theologische Wissenschaft, in: Römische Quartalschrift für
christliche Altertumskunde und Kirchengeschichte, 80 (1985), 5-30; Hubert Jedin,
Kirchengeschichte ist Theologie und Geschichte, in: Raymund Kottje (Hg.), Kirchengeschichte
heute, 33^t8; Walter Kasper, Kirchengeschichte als historische Theologie, in: Römische
Quartalschrift für christliche Altertumskunde und Kirchengeschichte, 80 (1985), 174-188;
Wolfhart Pannenberg, Die Kirchengeschichte, in: ders., Wissenschaftstheorie und Theologie,
Frankfurt 1973, 393^f06; Klaus Schatz, 1st Kirchengeschichte Theologie?, in: Theologie
und Philosophie, 55 (1980), 481-513; Hans Reinhard Seeliger, Kirchengeschichte -
Geschichtstheologie - Geschichtswissenschaft. Analysen zur Wissenschaftstheorie und Theologie

der katholischen Kirchengeschichtsschreibung, Düsseldorf 1981; ders.. Apologetische
und fundamentaltheologische Kirchengeschichtsschreibung, in: Wissenschaft und Weisheit,
44 (1981), 58-72; ders., Kirchengeschichte und historische Theologie - Neueste Problemanzeigen,

in: Bulletin ET, 8 (1/1997), 126-128; Siegfried Wiedenhofer, Apologie der Kirche -
Idealisierung der Kirchengeschichte?, in: Hans Reinhard Seeliger (Hg.), Kriminalisierung
des Christentums? Karlheinz Deschners Kirchengeschichte auf dem Prüfstand, Freiburg u.a.
1993, 97-112; Hubert Wolf, Zwischen Theologie und Geschichte -Zur Standortbestimmung

^
des Faches Kirchengeschichte, in: ThRev, 98 (2002), 379-386.

" Vgl. Internationale Theologische Kommission, Erinnern und Versöhnen. Die Kirche und die
Verfehlungen in ihrer Vergangenheit. Ins Deutsche übertragen und herausgegeben von Gerhard

Ludwig Müller, Einsiedeln/Freiburg "2000, 10, 70.



410 Mariano Delgado

Congar eine prospektive Kirchengeschichte, die die Geschichte im Allgemeinen

und die Geschichte von Kirche und Christentum im Besonderen als locus

théologiens betrachtet.

Kirchenhistorische Forschungsaufgaben im Schatten der «kulturgeschichtlichen
Wende»

Diese kirchenhistorischen Überlegungen zum Verhältnis von Christentum und

Kultur dürften gezeigt haben, dass es in der Kirchengeschichte nicht einfach
darum gehen kann, die allgemeinhistorische Kulturgeschichte zu reproduzieren
oder die Kirchengeschichte in allgemeine Religions- oder Kulturgeschichte des

Christentums aufzulösen, wie im Schatten der kulturprotestantischen
religionsgeschichtlichen Schule vielfach intendiert wurde und von deren Epigonen heute

propagiert wird. 4 Vielmehr hat die Kirchengeschichte - bei aller Anwendung
der religions- und kulturgeschichtlichen Methodik - durch die Wahl der

Forschungsthemen, -aufgaben und -fragen wie durch den ihr eigenen Zusammenhang

von Erkenntnis und Interesse besondere Akzente zu setzen, die zum Wohle
des Christentums wie der Kultur/Menschheit gereichen sollen. Einige davon seien

nun - ohne Anspruch auf Vollständigkeit - genannt.
1 Die bisherige kirchenhistorische Beschäftigung mit der Kulturgeschichte

fortsetzen und um die neuen Fragen und Methoden erweitern. Als Erstes fällt
auf, dass so etwas wie Kulturgeschichte avant la lettre in der Kirchengeschichte
immer schon praktiziert wurde, wenn auch nicht immer vor dem Hintergrund der

heutigen Fragen und Methoden. Statt Kirchengeschichte als Kulturgeschichte
wurde eher Kulturgeschichte als Kirchengeschichte geschrieben. Ob es um den

Zusammenhang von Kirche und Kunst in Kirchenbau, in sakraler Bildhauerei
und Malerei sowie in den Buchilluminationen ging, oder um die Urbarmachung
der europäischen Wälder durch die mittelalterlichen Mönche, oder um die Erziehung

der Henscher und Völker, oder um das Gespräch mit der Philosophie... so
wurde immer schon Kulturgeschichte als Teil der Kirchengeschichte geschrieben.

In den letzten Jahrzehnten hat sich der Blick geschärft für die Alltags- und

Mentalitätsgeschichte. Nun ginge es darum, über die angestammten Themengebiete

hinaus den Blick zu erweitem, etwa indem in der Kirchengeschichte der

Zusammenhang zwischen Christentum und politik- oder wirtschaftshistorischen
Fragen stärker beleuchtet wird, aber auch unter umfassender Berücksichtigung
des so genannten iconic turn, wonach Bilder in der historischen Arbeit nicht
einfach nur als Illustration herangezogen, sondern auch als Quellengattung nutzbar

gemacht werden sollten. Parallel zur üblichen Texthermeneutik wäre demnach
eine «Bildhermeneutik» zu entwickeln, «die unter anderem Aufschlüsse geben

33
Vgl. Karl Rahner, Die Herausforderung der Theologie durch das Zweite Vatikanische Konzil,

in: ders., Schriften zur Theologie, 8 (Einsiedeln 1967). 13-42, 20f; Yves Congar. Die
Geschichte der Kirche als «locus theologicus». in: Concilium (D). 6 (1970), 496-501.

34
Vgl. dazu: Gerd Lüdemann (Hg.), Die «Religionsgeschichtliche Schule». Facetten eines
theologischen Umbruchs. Frankfurt a.M. u.a. 1996; ders./Martin Schröder (Hg.). Die
religionsgeschichtliche Schule in Göttingen. Eine Dokumentation. Göttingen 1987.



Religion und Kultur Kirchenhistorische Überlegungen zum «cultural turn» 411

kann über Fragen der Historischen Anthropologie, der Disziplinierung und

Konfessionalisierung, des Kulturtransfers oder des neuzeitlichen Subjektivismus».
Eine um kulturgeschichtliche Fragen und Methoden erweiterte Kirchengeschichte

wird sich künftig für religiöse Praktiken, für das Verhältnis von gelebter und

von den Eliten vermittelter Religiosität, für die Prägung von Erinnerung und
Gedächtnis, Identität, Inklusion und Exklusion durch die Konfessionskultur und für
die Kirche als Träger einer Erinnerungskultur, für den Zusammenhang von
Christentum und Nation sowie von Christentum und Literatur, Kunst und Musik
stärker als bisher interessieren müssen. Es geht aber nicht nur um eine thematische

oder methodische Erweiterung, sondern auch um eine solche der Betrach-

tungsperspektive. Eine Kirchengeschichte, die die kulturgeschichtliche Wende

rezipiert, wird z.B. nicht umhin können, die «Fragen eines lesenden Arbeiters»
von Bertolt Brecht auch für die kirchengeschichtliche Forschung fruchtbar zu
machen, ohne deswegen der marxistischen Geschichtsschreibung das Wort zu
reden: «Wer baute das siebentorige Theben? / In den Büchern stehen die Namen

von Königen. / Haben die Könige die Felsbrocken herbeigeschleppt? / [...] /

Philipp von Spanien weinte, als seine Flotte / Untergegangen war. Weinte sonst
niemand?».'h Die Kirchengeschichte wird also - und dies nicht nur als Folge des

«nicht-elitären» Kulturbegriffs von Gaudium et spes, sondern vor allem der

«christoiogischen Matrix» der Geschichte, wie das Konzil sie in Lumen gentium
Nr. 8 betont hat - in der Kulturgeschichte den Blick auf die Erniedrigten und

Beleidigten, auf die Vergessenen und Verschwiegenen lenken, die in der grossen
Geschichte nichts zählen und uns doch - wie die «gegeisselten Christusse», die

Bartolomé de Uas Casas in den geschundenen Indianern sah' - als Schmerzens-
menschen deren Sinn entziffern.

(2) Eine gesunde Apologetik gegenüber den kulturhistorischen Leistungen des

Christentums pflegen und die Versäumnisse oder Fehlentwicklungen dabei
schonungslos anzeigen. Der Kulturprotestantismus mit seiner Auflösung der Kirchenoder

Christentumsgeschichte in allgemeine Religions- und Kulturgeschichte teilte

gewiss die Aporien des Historismus; aber er hatte auch eine Intuition, die wie-
terhin wichtig wäre, sofern wir dabei den elitär-bürgerlichen durch den nicht-elitären

Kulturbegriff ersetzen: das Aufzeigen des positiven Beitrags des Christentums

zur (abendländischen) Kultur. Viele Publikationen der ersten Hälfte des 20.

Jahrhunderts beschäftigen sich mit eben diesem Thema in apologetischer Ab-

DFG-Rundgespräch (wie Anm. 8), 220.
Bertolt Brecht. Gesammelte Gedichte, 4 Bde.. Frankfurt a.M. 1976. Bd. 2, 656.
Bartolomé de Las Casas, Werkauswahl. 4 Bde., hg. v. Mariano Delgado. Paderborn 1994—

1997. Bd. 2, 291 f. Vgl. dazu u.a. Mariano Delgado, Die Christuspassion des Bartolomé de

Las Casas oder Das Geheimnis einer weltklugen Frömmigkeit aus der Konquistadorenzeit,
in: Geist und Leben, 69 (1996), 273-288; ders., Las Casas' messianischer Kampf, in: Las
Casas, Werkauswahl, Bd. 3/1, 319-328; ders., Bartolomé de Las Casas als mystisch-politischer

Prophet, in: Barbara Hallensleben/Guido Vergauwen (Hg.), Praedicando et docendo.
Mélanges offerts à Liam Walsh o.p. (Cahiers oecuméniques 35), Fribourg Suisse 1998. 253-
268; El perfil mistico del profeta Bartolomé de las Casas. OP, in: Studium (Madrid), 43

(2003), 147-168.



412 Mariano Delgado

sieht.,K Heute darfeine solche Aufgabe nicht mehr einseitig apologetisch
wahrgenommen werden, sondern nur unter kritischer Auseinandersetzung mit den
Versäumnissen von Kirche und Christen. Der offenkundige Beitrag des Christentums

zu wesentlichen Werten der abendländischen Kultur wie Demokratie,
Menschenrechte und Menschenwürde, Rechtsstaat, Toleranz und Religionsfreiheit
wird mit der Frage konfrontiert werden müssen, warum diese Werte in deren
historischen Konkretisierung vielfach gegen den Widerstand kirchlicher Institutionen

durchgesetzt werden mussten bzw. wie und warum kirchliche Institutionen
die Menschenwürde vielfach verletzt haben. Die Kirchengeschichte sollte dem

schonungslosen Aufdecken der Fehlentwicklungen und dem Studium der inneren
wie äusseren Kirchenkritik besondere Aufmerksamkeit schenken, ja Theologen
und Kirchenhistoriker sollten sich «in der Ernsthaftigkeit, Aufrichtigkeit und

Vollständigkeit» ihrer Kritik «von keinem Gegner des Glaubens übertreffen
lassen». Aber die Durchleuchtung der Fehlentwicklungen und die Kirchenkritik sind
nicht als «chronique scandaleuse» mit dem forensischen Blick eines Kriminalisten
zu leisten, sondern mit der Haltung, die Yves Congar am Ende seiner Studie «Vraie
et fausse réforme dans l'Église» empfahl und uns bei den Mystikern begegnet: im
Rahmen der Liebesordnung,40 die nicht idealisiert und blind macht, aber von einem
sentire cum ecclesia geprägt ist.

(3) Konzentration aufbesonders relevante Brennpunkte und Fragen. Auch eine
die kulturgeschichtliche Wende rezipierende Kirchengeschichte sollte sich auf jene
Gelenkstellen (Gerhard Ebeling), epochalen Übergänge (Bernhard Weite) oder

Brennpunkte der Kirchengeschichte selektiv konzentrieren, in denen Probleme
auftreten, die für den weiteren Weg der Kirche in Gegenwart und Zukunft wichtig sind:

- Heute wird die Vermittlung, die Übersetzung des Fremden in die Sprach-
und Denkwelt der Antike nicht so sehr als «Hellenisierung des Christentums» (so
Adolf von Hamack und Emil Brunner zu Beginn des 20. Jahrhunderts) negativ
apostrophiert, sondern als «Modell von Inkulturation» grundsätzlich positiv
bewertet, wenn auch die Theologisierung des Kerygmas auf dem Boden der
griechischen Metaphysik ein ambivalentes Phänomen ist, das Vor- und Nachteile mit
sich gebracht hat41: «Im Gegensatz zur These von der Hellenisierung des
Christentums als Abfall vom Ursprung ist dieser Prozeß», so Peter Neuner, «als eine

Vgl. dazu u.a. die «klassischen» Arbeiten von Christopher Dawson: The historic reality of
Christian culture. A way to the renewal of human life, 2. impr., London 1961; Christianity
and European culture. Selections from the work of Christopher Dawson, ed. by Gerald J.

Russello, Washington, DC 1998; Die Gestaltung des Abendlandes. Eine Einführung in die
Geschichte der abendländischen Einheit, Leipzig 1935: Religion und Kultur. Düsseldorf 1951:
Die Religion im Aufbau der abendländischen Kultur, Düsseldorf 1953; Religione e cristianesimo

nella stona della civiltà, Roma 1984.

Wiedenhofer, Apologie der Kirche (wie Anm. 31). 111.

Yves Congar, Vraie et fausse réforme dans l'Église. Paris 1969. 511.
Vgl. Alois Grillmeier. Mit ihm und in ihm. Christologische Forschungen und Perspektiven.
Freiburg i. Br. 1975. 589f. Wir sprechen hier von «Hellenisierung» im Bewusstsein dessen,
dass eher der «Arianismus» eine radikale Hellenisierung darstellt, während die altkirchlichen
Dogmen die hellenistische Kultur «evangelisieren», indem sie Begriffe der hellenistischen
Philosophie theologisch umformen.



Religion und Kultur - Kirchenhistorische Überlegungen zum «cultural turn» 413

der großen Leistungen der Christenheit zu würdigen, nämlich als die Inkulturation

der biblischen Botschaft in eine veränderte Welt. Hätte die Kirche diese

Antwort verweigert, wäre der Ursprung nicht unverfälscht gerettet worden,
sondern ihre Verkündigung wäre ungehört und unverstanden verhallt. Man hätte

Antworten gegeben auf Fragen, die niemand gestellt hatte, die niemanden
interessierten»4". «Ohne die sogenannte Hellenisierung des Evangeliums», hat

Wolfhart Pannenberg geschrieben, «kein Heidenchristentum und wohl auch kein
missionarisches Eindringen in andere und immer neue Kulturen»43. Aus der jesu-
anischen Bewegung von Judenchristen wurde nach diesem Inkulturationsprozess
eine Weltreligion, die die antike Gesellschaft «in Lehre, Leben und Kult» (Dei
Verhum 8) überformte. Forschungen in diesem Bereich sowie im Zusammenhang

mit den späteren Inkulturationen in der germanischen und der slawischen
Kultur könnten also zum besseren Verständnis der gegenwärtigen Aufgabe
beitragen, denn nach dem Wegfall der «konstantinischen Bedingungen» und der
Säkularisierung der modernen Kultur steht das heutige Christentum vor ähnlichen

Aufgaben wie in der Antike. Brauchen wir hierfür nicht den selben (paulini-
schen) Innovationsmut wie die antiken Christen, die, um sich in der durch die

Kultur des Bildes geprägten römisch-hellenistischen Welt verständlich zu machen,

aus dem Christentum - entgegen dem biblischen Bilderverbot - eine Religion des

Bildes machten, also einen «kulturgeschichtlichen» iconic turn praktizierten?

- Die Untersuchung der Archaisierung des Christentums an der Wende zum
Mittelalter sowie der nach und nach im Schatten der Evangelisation der
verschiedenen Völker entstandenen Verschmelzung von Religion und Nation könnte

zum besseren Verständnis der abendländischen Kultur(en) beitragen; auch

könnte es dazu verhelfen, der christlichen Religions- und Kulturgeschichte in

den verschiedenen schulischen Cunicula die angemessene Aufmerksamkeit zu
verleihen. Wie hat das Christentum die Nationswerdung der verschiedenen
abendländischen Völker positiv und negativ geprägt? Wie haben sich die Konfessionskulturen

der Neuzeit auf die nationalen und kulturellen Identitäten ausgewirkt?
Wie haben sie die alltägliche Frömmigkeit und die Volksmentalität geprägt? Zu
welchen Pathologien hat die Verbindung von Religion und Nation auf dem Boden

der «biblischen Matrix» geführt?44 Wie haben Christen und Kirche auf die «Sakra-

lisierung der Nation» und auf die Ablösung der religiösen Inklusions- und
Exklusionsmechanismen durch die nationalen reagiert? Was bedeutet für die so genannte
«christliche» Prägung der abendländischen Kultur, dass im 20. Jahrhundert seit

Jahrhunderten evangelisierte Völker im Namen der Götzen Nation, Rasse und

4" Peter Neuner, Die Hellenisierung des Christentums als Modell von Inkulturation, in: Stimmen

derZeit, 213 (1995), 363-376. 371.
43 Wollhart Pannenberg, Notwendigkeit und Grenzen der Inkulturation des Evangeliums, in:

Geiko Müller-Fahrenholz (Hg.), Christentum in Lateinamerika, Regensburg 1992, 140-154,
148 (ähnlich 144f. 147).

44
Vgl. dazu u.a. Altermatt/Metzger, Religion (wie Anm. 9), 202-204 (dort auch Literatur in
den Anm. 68-81), vgl. auch Mariano Delgado, Religion und Nation in der abendländischen
Geschichte. Mit einem Seitenblick auf den baskischen Nationalismus, in: Nation und
Nationalismus in Europa. Kulturelle Konstruktion von Identitäten. FS für Urs Altermatt, hg. v.
Catherine Bosshart-Pfluger/Joseph Jung/Franziska Metzger. Frauenfeld 2002, 115-135.



414 Mariano Delgado

Klasse die fürchterlichsten Kriege der Menschheitsgeschichte untereinander
geführt haben? Wie haben sich Kirche und Christen angesichts dieses Phänomens
verhalten? Wurde denn die Kultur in der Reformation «nur dekorativ und ober-
flächtlich» (Evangelii nuntiandi Nr. 20) evangelisiert? Das sind u.a. die Fragen, die

Kirchenhistoriker interessieren sollten.

- Die Untersuchung der Verdienste, Grenzen und heutigen Nachwirkungen
des Klerikalisierungsprozesses im IL, 12., und 13. Jahrhundert hätte nicht
zuletzt Folgen für die heute so wichtige Laien- und Ämterfrage. Wie wurde das

Verhältnis von Klerus und Laien gestaltet? Was bedeutete für die Laien im
Allgemeinen und die Frauen im Besonderen, dass sie nicht immer den Zugang zur
Bildung hatten? Wie haben sich Laien in Kirche und Gesellschaft kulturell
«emanzipiert» und wie hat die Kirche diesen Prozess gefordert oder verhindert?

- Die Untersuchung der Fehlentwicklungen aller Konfessionen im Schatten
der Kirchenspaltungen. Reformationen und Religionskriege könnte zu jener
«Reinigung des historischen Gedächtnisses» führen, die eine unentbehrliche
Voraussetzung der kulturellen Versöhnung der Völker Europas ist. Mit der
Untersuchung des Zusammenlebens zwischen verschiedenen Religionen oder christlichen

Konfessionen sowie der Kreuzzüge und des Antijudaismus oder der

Verquickung von Christentum und Kolonialismus könnte die Kirchengeschichte zur
Konflikt- und Friedensforschung beitragen. Das Aufmerksam-Machen auf den

Reichtum der Tradition - einschliesslich der vergessenen, verdrängten oder
abgebrochenen Traditionen - könnte schliesslich gegenüber den traditionalistischen wie
modernistischen Verengungen der Tradition in den letzten 200 Jahren heilsam sein.

(4) Eine prospektive Kirchengeschichte als memoria innovons betreiben und
eine museal-archäologische Betrachtung der Vergangenheit vermeiden. Der
Kirchengeschichte geht es um eine Art memoria innovons,45 die den Weg in die
Vergangenheit zurückgeht, um «vorwärts in eine neue Zukunft der Theologie
und der Verkündigung zu kommen»,46 wie Karl Rahner vorgeschlagen hat. Rahners

Mahnung, dass auch die Kirchengeschichte der Verkündigung als der

Hauptaufgabe der Theologie dienen sollte, muss von den Kirchenhistorikem
beherzigt werden. Es kann in der Kirchengeschichte nicht darum gehen, in
uferloser Neugierde Bücher über Fragen zu schreiben, «die niemanden als den
Verfasser selbst interessieren».47 Vielmehr muss die Vergangenheit nach dem

befragt weiden, «was die Zukunft an Fragen auf Leben und Tod der Theologie
aufgibt, auch wenn dann manche (quaestiones quodlibetales) zweit- oder dritt-
rangiger Theologen des Mittelalters unediert und unbesprochen blieben.»48

Über die Kirchengeschichte gilt analog das, was Friedrich Nietzsche in
seinem Aufsatz «Vom Nutzen und Nachteil der Historie für das Leben» geschrieben

hat: Die Kenntnis der Kirchengeschichte steht im kritischen Dienste der Ge-

Vgl. Walter Kern. Über die anthropologische Matrix des kirchlichen Traditionsprozesses, in:
Probleme und Perspektiven dogmatischer Theologie, hg. v. Karl Heinz Neufeld/Lothar
Ullrich. Leipzig 1986. 72-95. 84.
Rahner. Herausforderung (wie Anm. 33), 20.
Ebenda, 21.

48
Ebenda, 20f.



Religion und Kultur Kirchenhistorische Überlegungen zum «cultural turn» 415

genwart und Zukunft von Kirche und Christentum wie der gesamten Menschheit.
Die Kirchengeschichte darf das Christentum nicht «historisieren» und es zum
musealen Bildungsgut, zum Wissens- und Diskussionsstoff der Gebildeten
degradieren. Es Hesse sich dann vortrefflich gebildet über Christentum und Kirche
palavern, ohne zur Gegenwart und Zukunft von Christentum und Kirche
beizutragen! Hier gilt wiederum das Mahnwort Nietzsches angesichts der liberalen

Theologie seiner Zeit, die in die Falle des Historismus gegangen war: «Was man
am (liberalen) Christenthume lernen kann, dass es unter der Wirkung einer
historisierenden Behandlung blasirt und unnatürlich geworden ist. bis endlich eine
vollkommen historische, das heisst gerechte Behandlung es in reines Wissen um
das Christentum auflöst und dadurch vernichtet, das kann man an allem, was
Leben hat. studiren: dass es aufhört zu leben, wenn es zu Ende secirt ist und
schmerzlich krankhaft lebt, wenn man anfängt an ihm die historischen Secirü-

bungen zu machen.»4'1 Der Kirchenhistoriker darf den Sinn für das «Geheimnis»
in der Geschichte nicht verlieren. Denn auch für die allgemeine Geschichtswissenschaft

gilt letztlich, dass Genies wie Mozart und Beethoven nicht restlos
wissenschaftlich erklärbar sind: «Versetzt nur ein Paar solcher modernen Biographen

in Gedanken an die Geburtstätte des Christenthums oder der lutherischen

Reformation; ihre nüchterne pragmatisirende Neubegier hätte gerade ausgereicht,
um jede geisterhafte actio in distans unmöglich zu machen: wie das elendeste
1 hier die Entstehung der mächtigsten Eiche verhindern kann, dadurch dass es die
Eichel verschluckt. Alles Uebendige braucht um sich eine Atmosphäre, einen
geheimnisvollen Dunstkreis; wenn man ihm diese Hülle nimmt, wenn man eine

Religion, eine Kunst, ein Genie verurtheilt, als Gestirn ohne Atmosphäre zu kreisen:

so soll man sich über das schnelle Verdonen, Hart- und Unfruchtbarwerden
nicht mehr wundem.»'"

Der Kirchenhistoriker muss gewiss die historische Methodik - einschliesslich
der kulturgeschichtlichen - akribisch behenschen; wenn er aber keinen Sinn für
den Gegenstand «Kirche und Christentum» hat, für diese Religion, die in der
Kraft des Geistes aus zwölf galiläischen Fischern zu einer weltumspannenden
Glaubensgemeinschaft herangewachsen ist, zu einem seit zwei Jahrtausenden
laufenden (freilich oft auch sich im Menschlich-Allzumenschlichen leerlaufenden)
Motor der Weltgeschichte, wird er mit seinen Forschungen vielleicht dazu beitragen,

dass Kirche und Christentum als Gestirn ohne Atmosphäre hemmkreisen.

Ausblick

Eine Kirchengeschichte, die die kulturgeschichtliche Wende ernst nimmt, wird
mit einem erweiterten Quellenbegriff arbeiten, der in den ästhetischen Bereich
hineinreicht und die Texthermeneutik um die Bildhermeneutik bereichert; sie

wird die Alltagsgeschichte und die «Geschichte von unten» als unentbehrliche

Friedrich Nietzsche. Vom Nutzen und Nachtheil der Historie für das Leben, in: Nietzsche
Werke. Kritische Gesamtausgabe, III, I, Berlin/New York 1972, 293.



416 Mariano Delgado

Ergänzung der Institutionsgeschichte betrachten, denn sie wird mit Gaudium et

spes Nr. 53 von einem «nicht-elitären» Kulturbegriff und mit Lumen gentium
Nr. 8 von einer «christologischen Matrix» der Geschichte ausgehen; sie wird
interdisziplinäre, ja transdisziplinäre, transnationale und transkulturelle Perspektiven

berücksichtigen; und sie wird bei alldem schliesslich weiterhin bemüht sein, ihr
Profil als «Kirchengeschichte» beizubehalten, indem sie etwa bei der Erforschung
des Verhältnisses von Christentum und Kultur vom oben skizzierten ((Interpretationsrahmen»

ausgeht, d.h. mit Evangelii nuntiandi Nr. 20 und Catechesi tradendae
Nr. 53 der Frage nachgeht, ob in den verschiedenen Phasen der Geschichte die Kultur

und die Kulturen der Menschen im vollen und umfassenden Sinn evangelisiert
wurden, und sich auf besondere - für die Zukunft von Kirche und Christentum wie
für das Leben der Menschheit relevante - Aufgaben und Fragen kritisch einlässt.5'

Mariano Delgado, Professor für Mittlere und Neuere Kirchengeschichte an der Theologischen

Fakultät der Universität Freiburg

Für die Exegese spricht Strecker, Tum (wie Anm. 9), 32 von einem dreifachen Impuls des

cultural turn, der auch für die Kirchengeschichte gelten dürfte: Dieser vermag «1. zu einer
verstärkten Selbstreflexivität der wissenschaftlichen Autoren und Autorinnen führen, 2. ein

gesteigertes Problembewusstsein hinsichtlich der eigenen wissenschaftlichen Methodik und

entsprechende Verschiebungen im Methodenkanon hervorrufen sowie 3. eine Erweiterung
des exegetischen Fragen- und Themenkanons in die Wege leiten.»


	Religion und Kultur : kirchenhistorische Überlegungen zum "cultural turn"

