
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Religions- und Kulturgeschichte = Revue
suisse d'histoire religieuse et culturelle = Rivista svizzera di storia
religiosa e culturale

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 99 (2005)

Artikel: Religion und Kultur

Autor: Weichlein, Siegfried

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-130367

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-130367
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Religion und Kultur

Siegfried Weichlein

((Wenn von der Religion aus gesehen die Gesellschaft als säkularisiert beschrieben

wird, so von der Gesellschaft aus gesehen die Religion als Kultur.»' Niklas
Luhmann machte vor etlichen Jahren mit dieser Bemerkung auf den Umstand

aufmerksam, dass der Blick auf die Religion von der gewählten Beobachterperspektive

abhängt. Der Begriff der «Säkularisierung» bezeichnet aus der Sicht
der Religion ihren Relevanzverlust in der Gesellschaft, aber auch denjenigen von
Recht, Moral, Ökonomie und Politik. Keines dieser Systeme kann mehr für die

ganze Gesellschaft sprechen. Aus dem Blickwinkel der Gesellschaft wird Religion

dagegen zu einer Provinz, die sich wie alle anderen zum ständigen Vergleichen

mit anderen Systemen eignet. Der Vergleich aber impliziert für Luhmann
eine Kommunikation über Kommunikation, was das Wesen der Kultur ausmacht.
Das Kommunizieren über religiöse Kommunikation wird zur Kultur. Den
Beginn der allmählichen Aufhebung von Religion in Kultur setzt Luhmann mit dem
18. Jahrhundert an. Die Romantik sah Religion noch als «eine eigene Provinz im
Gemute» (Friedrich Schleiermacher), was die Behauptung enthielt, dass die

Religion im Gefühlsleben und nicht nur in den rationalen Fähigkeiten des
Menschen ihren Sitz habe.3 In der neueren Geschichtswissenschaft mutiert sie zur
Provinz in der Gesellschaft. Religion geht zumal in der modernen Sozialgeschichte
als Bestandteil von Kultur in die Selbstbeschreibung von Gesellschaften ein.

Niklas Luhmann. Religion als Kultur, in: Otto Kalischeuer (Hg.). Das Europa der Religionen.

Ein Kontinent zwischen Säkularisierung und Fundamentalismus, Frankfurt a.M 1996,
291-315. 313. Die Literaturangaben im Folgenden erheben keinen Anspruch auf
Vollständigkeit auch nur der wichtigsten Literatur. Sie verweisen auf exemplarische Titel, wie
auch der Beitrag thesenhaft argumentiert.
Vgl. dazu auch das Kapitel «Säkularisierung» in: Niklas Luhmann, Die Religion der Gesellschaft,

Hg. André Kieserling. Frankfurt a.M. 2000, 278-319 sowie die Rezension von Alois
Hahn, Luhmanns Betrachtung der Religion. Rezension (Luhmann, Die Religion der
Gesellschaft), in: Kölner Zeitschrift für Soziologie und Sozialpsychologie, 53 (2001 580-589.
Zit. in: Volkhard Krech, Wissenschaft und Religion. Studien zur Geschichte der Religionsforschung

in Deutschland 1871 bis 1933, Tübingen 2002, 173.

SZRKG, 99(2005), 371-384



372 Siegfried Weichlein

Kultur als Gegenstand und als Methode

Ein herausragendes Beispiel für die Vereinnahmung von Religion durch Kultur
bietet der Entwurf der «Deutschen Gesellschaftsgeschichte» von Hans-Ulrich
Wehler. Wehler versteht Gesellschaft als Komposition aus und wechselseitige
Relation zwischen den Strukturdimensionen Politik, Wirtschaft und Kultur, die
wiederum von den anthropologischen Strukturdimensionen Herrschen, Arbeiten
und Sprechen herrühren. Sein Kulturbegriff, den er in der Einleitung zum ersten
Band seiner Gesellschaftsgeschichte vorstellt, ist weit gefasst: «Kultur soll, dem

weiten Begriff der Kulturanthropologie folgend, die ideellen und institutionellen
Traditionen, Werte und Einstellungen, die Denkfiguren, Ideologien und

Ausdrucksformen, jene symbolisch verschlüsselte Erfassung und Deutung von
Wirklichkeit umfassen, mit deren Hilfe nicht nur sprachlich-schriftliche, sondern

schlechterdings jede Art von Kommunikation unterhalten und gespeichert wird,
so dass alles Verhalten und Handeln in diesem Komplex symbolischer Interaktion

eingebettet bleibt, durch ihn angeleitet wird.»4 Schon hier wird die
Ambivalenz zwischen Kultur als Gegenstand und als Methode der Analyse deutlich.
Kultur bildet einen Teil der Gesellschaft und begleitet doch gleichzeitig alle

Selbstvollzüge von Gesellschaft, was durch Verben wie «einbetten» und «anleiten»

angedeutet wird.
Im inhaltlichen Durchgang durch die «Deutsche Gesellschaftsgeschichte» ist

von dieser Einbettung nicht mehr viel zu spüren: Der Autor weist mit scharfen
Urteilen vor allem dem Katholizismus seinen modernisierungsgeschichtlichen
Ort an. Es wimmelt von Begriffen wie «Papstdiktatur» und «archaischem Mutterkult».

Wehlers Gesellschaftsgeschichte neigt dazu, Religion als Ideologie zu
fassen, als eine Uegitimationsform von Henschaft oder Henschaftskritik. «Religion
gilt Wehler primär als eine Ideologie, die sich entweder auf die Legitimationsinteressen

der Herrschenden oder auf die protestbezogenen Artikulationsbedürfnisse

der Opfer von kapitalistischer Modernisierung zurückfuhren lässt.»5 Dies
fuhrt so weit, dass Wehler in deutlicher Nähe zum Nationalprotestantismus des

Deutschen Kaiserreiches dem Katholizismus vorhält, wie er eigentlich zu sein
hätte: Durch die päpstliche Diktatur «wurde auf unabsehbare Zeit jede Möglichkeit

zerstört - an die erst wieder die kontrafaktische Frage nach denkbaren
Alternativen erinnert -, die katholische Kirche in einen föderativen Weltverband der

Landeskirchen, mit Repräsentativorganen für Kleriker und Laien und begrenzten
Leitungsaufgaben für einen befristet gewählten Papst, zu verwandeln».6 Wenn
Werturteile beim Schreiben über Religion dermassen die Feder fuhren, bedeutet

dies, dass die Sachdiskussion, was denn Kultur sei, nicht mehr von der
methodischen Frage zu trennen ist, wozu sie diene und wie sie einzuordnen sei. Das

zeigt sich am deutlichsten daran, dass für die Sozialgeschichte die religiöse

Vgl. Hans-Ulrich Wehler, Deutsche Gesellschaftsgeschichte, Bd. 1. München 1989. 6-12. 10.

Friedrich Wilhelm Graf. Die Nation - von Gott «erfunden»? Kritische Randnotizen zum
Theologiebedarf der historischen Nationalismusforschung, in: ders.. Die Wiederkehr der
Götter. Religion in der modernen Kultur, München 2004, 285-317. 292f.
Hans-Ulrich Wehler, Deutsche Gesellschaftsgeschichte. Bd. 3, München 1995, 386.



Religion und Kultur 373

Mobilisierung im Katholizismus des 19. Jahrhunderts als politische Mobilisierung,

Parteibildung und schliesslich Wahlerfolg in Erscheinung tritt. Religion
wird relevant, indem sie auf die Politik einwirkt und zum Indikator von
politischen Veränderungen wird. Kultur leitet dann nicht mehr an und bettet ein,
sondern sie verstärkt politische Praxis - sei es affirmativ oder kritisch. Sie wird
methodisch zu einer Funktion der Politik - und nicht umgekehrt. Methodisch wird
damit das Problem akut, Religion in ihrer Funktion für anderes, vorzugsweise für
politische Henschaft thematisieren zu müssen. Solchermassen modernisierungsgeschichtlich

aufgeladen werden die Sozialgeschichte à la Bielefeld und die

neuere Kulturgeschichte zu Antagonisten. Lonaine Daston hat den Antagonismus

zwischen beiden Methoden in der Sprache des Westerns beschrieben: «Die
Saloontür schwingt auf, der Gute und der Böse starren einander über die Theke

hinweg in die Augen, der Sozialhistoriker knurrt dem Kulturhistoriker entgegen:
(Diese Stadt ist zu klein für uns beide.) Nun ist Bielefeld ja vielleicht wirklich
eine kleine Stadt.»8

Auf den Autor der «Funktion der Religion» wird sich die Gesellschaftsgeschichte

dabei nicht berufen können. Denn Kultur bedeutete für Niklas Luhmann
etwas anderes. Zwar geht auch er von dem säkularen Prozess der Subsumtion

von Religion unter Kultur seit der zweiten Hälfte des 18. Jahrhunderts aus. Die
Pointe liegt dabei jedoch auf der einheitsstiftenden Kraft von Religion. Als ein-
heitsstiftender Begriff wurde die Religion um 1800 der Reihe nach vom Subjekt,
der Transzendentalphilosophie und schliesslich von der Kultur beerbt, die damit
nicht mehr Provinz, sondern gleichsam Platzhalter für das Ganze ist. «Die
Transzendentalphilosophie hatte [...] versucht, wenigstens die nach innen verlegten
Syntheseleistungen auf allgemein gültige Gesichtspunkte zurückzuführen und
die Einheit unter der Bezeichnung Subjekt zu retten. Dass dies misslungen war,
wurde spätestens mit der Reanthropologisierung des Subjekts als menschliches
Individuum deutlich. Und dann blieb als Medium der Wiederherstellung von
Einheit nichts anderes als - Kultur.» Hatte Religion zuvor kosmologische und

geschichtliche Einheit garantiert, so wurden im Laufe des 19. Jahrhundert die

«kosmologischen Ausstattungsmängel» der Reihe nach durch Arbeit, Technik
und Kultur kompensiert.9 Die Kultur erbte damit den Auftrag, Einheit zu stiften;
sie wurde gerade nicht zur Provinz. Diesen übergeordneten Begriff von Kultur,
der als allgemeine Wertidee erst bestimmte und spezifische politische und
wirtschaftliche Interessen erkennen lässt, teilte noch Max Weber. «Interessen (materielle

und ideelle), nicht: Ideen, behenschen unmittelbar das Handeln der
Menschen. Aber: die (Weltbilder), welche durch Ideen geschaffen wurden, haben

Auf dieser Linie: Jonathan Sperber, Popular Catholicism in Nineteenth-Century Germany,
Princeton 1984; Karl Rohe, Wahlen und Wählertraditionen in Deutschland. Kulturelle
Grundlagen deutscher Parteien und Parteiensysteme im 19. und 20. Jahrhundert, Frankfürt
a.M. 1992.
Lorraine Daston, Die unerschütterliche Praxis, in: Rainer Maria Kiesow/Dieter Simon (Hg.),
Auf der Suche nach der verlorenen Wahrheit. Zum Grundlagenstreit in der Geschichtswissenschaft,

Frankfurt a.M. 2000, 13-15, 15.

Luhmann, Religion als Kultur (wie Anm. 1 294, 296.



374 Siegfried Weichlein

sehr oft als Weichensteller die Bahnen bestimmt, in denen die Dynamik der
Interessen das Handeln fortbewegte.» Webers Kulturbegriff war noch nicht zu einer
Strukturdimension neben anderen kompartimentalisiert, wie dies in der
Gesellschafts- und Sozialgeschichte besonders leicht geschieht.'"

Im Grunde genommen hat der Gesellschaftsbegriff des 20. Jahrhunderts
Funktionen des einheitsstiftenden Kulturbegriffs im 19. Jahrhundert übernommen. Er
garantiert eine neue Einheitskonstruktion nach dem Ende der grossen
Weltanschauungen. Umgekehrt deckte der Kulturbegriff im 19. Jahrhundert zumal in

der Selbstbeschreibung der deutschen Kulturnation über weite Strecken die

heutige Bedeutung des einheitsstiftenden Gesellschaftsbegriffs ab. Die totalisie-
rende Bedeutung von Kultur wurde durch die Vorstellung der Kultumation
begünstigt und verstärkt. In Deutschland bildete die Kultur an Steile einer fehlenden

älteren Tradition von Staatlichkeit den Haftpunkt für die nationale Identität.
Die deutsche Nation und die deutsche Kultur galten als koextensiv. Dieser

Zusammenhang fand sich selbst in der Schweiz, deren Nationsbegriff ursprünglich
auf der Staatskonzeption aufbaute, der aber auch eine Kulturalisierung der Nation

anleiten konnte." Dies änderte sich im 20. Jahrhundert, als die Begriffe
«Kultur» wie auch «Identität» und «Nation» in den Gesellschafts- und
Geschichtswissenschaften zunehmend dekonstruiert wurden. Am Horizont erscheinen
jedoch neue Totalitäten wie Ethik, Moral und Toleranz. Historisch scheint die

Selbstbeschreibung von Gesellschaften nicht ohne Totalitäten auszukommen,
was man als neue Masternarrative bezeichnen könnte.'"

Es zeichnet sich damit schon jetzt ein ambivalenter Befund ab: Einerseits ist
Religion im emphatischen Sinne Kultur: Aus dem religiösen Bereich gehen der

Sonntag und die Sonntagskultur, Wallfahrten, Feste, Riten, Heiligenverehrung,
Bachs Passionen und seine h-moll Messe genauso hervor wie soziokultureller
Wandel, die Prägung von Mentalitäten und Lebensentwürfen.'3 Andererseits ist

Religion - zumindest in ihrer monotheistischen Ausprägung - selbstverständlich
nicht Kultur und schon gar nicht nationale Kultur, weil sie im strengen Ein-Gott-
Glauben alle innerweltlichen Phänomene transzendiert. Schon das alttestament-
liche Bilderverbot (Ex 20,4f u.ö.) deutete in diese Richtung. Hinzu kommt der
ständige Rückbezug auf den Offenbarungsglauben und im Katholizismus die

Bindung an eine fremde, auswärtige Instanz in Rom, ganz abgesehen davon, dass

Papst Pius IX. im Syllabus Errorum von 1864 der modernen Kultur den Kampf

Max Weber, Die Wirtschaftsethik der Weltreligionen, in: ders., Gesammelte Aufsätze zur
Religionssoziologie, Bd. 1, Tübingen 71978, 237-573, 252; ders., Die «Objektivität»
sozialwissenschaftlicher und sozialpolitischer Erkenntnis, in: ders., Gesammelte Aufsätze zur
Wissenschaftslehre, Hg. Johannes Winckelmann, Tübingen 1988, 146-214.
Vgl. Oliver Zimmer, A Contested Nation. History, Memory and Nationalism in Switzerland,
1761-1891, Cambridge 2003.
Vgl. Hans-Rudolf Wicker, Konstruktivismus und das Ende der Toleranz, in: Catherine Boss-
hart-Pfluger/Joseph Jung/Franziska Metzger (Hg.), Nation und Nationalismus in Europa.
Kulturelle Konstruktion von Identitäten. FS Urs Altermatt, Frauenfeld 2002, 77-95.
Vgl. dazu nur exemplarisch die Beiträge in: Urs Altermatt (Hg.), Katholische Denk- und
Lebenswelten. Beiträge zur Kultur- und Sozialgeschichte des Schweizer Katholizismus im 20.

Jahrhundert, Freiburg/Schweiz 2003.



Religion und Kultur 375

bis auf das Messer angesagt hatte.14 Im protestantischen Raum setzte die
dialektische Theologie Karl Barths nach dem Ersten Weltkrieg aus völlig anderen

Motiven heraus zu einer Generalabrechnung mit der religiösen Aufwertung von
Kultur an. Der Theologe Friedrich Gogarten sah Religion 1920 programmatisch
«Zwischen den Zeiten»: «Wir gehörten nie zu der Zeit, die heute zu Ende
geht.»15 «Religion als Kultur» - «Religion oder Kultur»: Diese Spannung gilt es

auszuloten.
Einer der Schlüssel zum Verständnis des ambivalenten Verhältnisses von

Religion und Kultur liegt in der Haltung zur Moderne. Anders als bei einer
anthropologischen Perspektive kann Religion modernisierungsgeschichtlich unterschiedlich

verortet werden: Sie kann als Modernitätsverstärker, aber auch als Moderni-
tätskompensation in Anspruch genommen werden. Aus den christlichen Kirchen
heraus konnte die Modernisierung unterstützt und sogar verstärkt werden.
Prinzipien der Modernisierung wie Individualität, Freiheit und Subjektivität Hessen

sich religiös begründen und stützen. Mindestens genauso häufig waren indessen

die Fälle, in denen Katholiken und Protestanten in einer Abwehrhaltung der
Moderne und dem Fortschrittsglauben gegenüber verharrten und sie höchstens
gebrochen rezipierten. Entscheidend ist, dass sich die beiden Ansätze nicht den

Konfessionen zuordnen lassen. Die Ambivalenz zwischen Modernitätsverstärkung

und -Verweigerung fand sich in beiden Kirchen, auch wenn die Begründungen

dafür abwichen.

Religion als Modernitätsverstärker

Religion konnte im 19. und 20. Jahrhundert Modernität verstärken. Hier sollte
freilich zwischen einer intendierten und intentionalen Modernitätsverstärkung
auf der einen und einer unintendierten, eventuell sogar kontra-intentionalen auf
der anderen Seite unterschieden werden. So wurde die Konfessionalisierungs-
these der Kirchen in der Frühen Neuzeit zum Beispiel von Wolfgang Reinhard
und Heinz Schilling mit einer modernisierungsgeschichtlichen Pointe verbunden.
Die Konfessionalisierung lief auf eine durchgreifende Modernisierung der Uehr-

gehalte, der Disziplinargewalt, der Administration und der Pastoral hinaus, auch

wenn das Bewusstsein der historischen Akteure von ganz anderen Zielen
beherrscht war.'

Am deutlichsten wird die ModernitätsVerstärkung vielleicht dort sichtbar, wo
sie die Religion am meisten gefährdete: in der umfassenden und tiefgreifenden
Historisierung aller Uebensbereiche. Die Historisierung des Evangeliums und des

Dogmas bedeutete eine zentrale Anfrage an die Kirchen, die auf den Kern ihrer

14
Vgl. dazu allgemein: Karl Gabriel, Christentum zwischen Tradition und Postmoderne, Freiburg

i.Br. 1992, 82ff
15 Zit. in: Kurt Nowak, Geschichte des Christentums in Deutschland. Religion, Politik und Gesellschaft

vom Ende der Aufklärung bis zur Mitte des 20. Jahrhunderts, München 1995, 212.
16

Vgl. den Forschungsüberblick: Joel F. Harrington/Helmut W. Smith, Confessionalization,
Community, and State Building in Germany, 1555-1870, in: Journal of Modern History, 69

(1997), 77-101 sowie: Wolfgang Reinhard/Heinz Schilling (Hg.), Die katholische
Konfessionalisierung, Münster 1995, 1-49, 184-227.



376 Siegfried Weichte in

Lehre zielte. Wenn alles Gegenwärtige und damit auch die Kirchen und das

Christentum Ergebnisse der geschichtlichen Entwicklung waren, wie konnte
Religion dann wahr sein? Noch Alexis de Tocqueville hatte gemeint, Religion sei

entweder wahr oder falsch und vertrage daher keinen Wandel. Konnte Wahrheit
geschichtlich sein? Die Historisierung des Daseins musste vor dem Hintergrund
des kirchlichen Selbstverständnisses im 19. Jahrhundert als Relativierung aufge-
fasst werden. Welche Gestalt konnte Religion noch haben, wenn alle Wahrheit
geschichtlich war?

Auffällig war, dass sich noch nicht einmal der Katholizismus, der ansonsten
in seiner ultramontanen Aggregatform jedem geschichtlichen Wandel abhold

war, den aufsteigenden Geschichtswissenschaften verschluss, verstand er sich
doch aus dem Traditionsprinzip heraus. Das Paradigma der Papstgeschichte -
wie etwa von Ludwig Pastor exemplarisch vertreten - verband einen quellennahen

Positivismus mit einer absoluten Unterordnung unter das päpstliche Lehramt

auch in historischen Fragen. Die partielle Modernitätsrezeption der Papstgeschichte

Ludwig Pastors, seiner Vorgänger und Nachahmer benutzte historische
Methoden zu ahistorischen Zwecken. Pastor erhielt als erster Zugang zum päpstlichen

Archiv. Gleichzeitig stellte seine sechzehnbändige «Geschichte des Papsttums»

nicht dessen Wandel oder Entwicklung dar, sondern vielmehr die Nähe
oder Feme der Träger des Papstamtes zur ahistorisch entworfenen Idee des

Papsttums.17 Freilich gelang es dem «Geschichtsschreiber der Päpste» und «Hof-
historiographen»18 Ludwig Pastor damit nicht, an katholischen Universitäten zu
reüssieren und einen Uehrstuhl zu erhalten. Er wurde zum katholischen Popular-
historiker par excellence, dessen vielbändiges Werk in katholischen Haushalten
stand und das Geschichtsbild prägen wollte.

Der liberale Protestantismus wurde zum Träger des Historismus schlechthin.
Historisierende Theologen wie Albrecht Ritschi, Adolf von Hamack und die

religionsgeschichtliche Schule um Wilhelm Hermann und Rudolf Bultmann verbanden

Geschichtlichkeit und Religion miteinander. Geschichte wurde geradezu
zum religiösen, um nicht zu sagen konfessionellen Argument. Die Rede von der
«unbezweifelbaren geschichtlichen Erkenntnis» hielt Eingang in das theologische

Vokabular. Adolf von Hamack grenzte am Ende seines «Uehrbuchs der

Dogmengeschichte» den Protestantismus vom posttridentinischen Katholizismus
ab: In der Reformation vollzog sich eine über das Dogma hinausweisende

Bewegung nach rückwärts zu den reinen Quellen des Ursprungs, nach vorwärts zu
einem evangelisch-protestantischen Glaubensverständnis, das «befreit [war] vom
Dogma und versöhnt mit der Freiheit und mit der Wahrheit unbezweifelbarer
geschichtlicher Erkenntnis».19

17
Vgl. Ludwig Pastor, Geschichte der Päpste seit dem Ausgang des Mittelalters, 16 Bde., Freiburg

i.Br. 1886-1933; Siegfried Weichlein, «Meine Peitsche ist die Feder.» Populäre katholische

Geschichtsschreibung im 19. und 20. Jahrhundert, in: Wolfgang Hardtwig/Erhard
Schütz (Hg.), Geschichte für Leser. Populäre Geschichtsschreibung in Deutschland im 20.
Jahrhundert. Stuttgart 2005, 227-257.

18 Anton Haidacher, Geschichte der Päpste, Heidelberg 1965, 14.

Adolf von Harnack, Dogmengeschichte, Tübingen 1931, 430; Kurt Nowak, Historische
oder dogmatische Methode? Protestantische Theologen im Jahrhundert des Historismus, in:



Religion und Kultur 377

Besonders deutlich war diese zukunftsoffene und kulturoptimistische Haltung
im Deutschland der Reichsgründungszeit ausgeprägt. Aber auch noch nach der
krisenhaften Entwicklung der letzten beiden Jahrzehnte des 19. Jahrhunderts
hielten zahlreiche evangelische Theologen allem Kulturpessimismus zum Trotz
an der Versöhnung von Religion und Kultur fest. Breite bürgerliche Schichten
verhielten sich im Alltag kirchenfem und nahmen nicht mehr an den kirchlichen
Riten teil, wie die Statistiken zu den «Äußerungen kirchlichen Lebens» zeigen.
Gleichwohl waren sie zumindest subjektiv der Ansicht, religiös zu sein." Objektive

Religion und subjektive Religiosität der bürgerlichen Kulturträger hatten
sich auseinanderentwickelt. Die Religiosität entfernte sich von der kirchlichen
Praxis und bildete die Grundierung des kulturellen Lebens im Bürgertum. Für
den Theologen Ernst Troeltsch mit seinem feinen Gespür für mentale Verschiebungen

lief die Beziehung zwischen Religion und Kultur auf ein Dilemma
hinaus. Einerseits war der religiöse Individualismus ein konstitutives Merkmal in

der Entstehung der neuzeitlichen Autonomie des Individuums. Andererseits
erodierte die kirchlich-konfessionelle Einheitskultur dadurch entschieden. Troeltsch
hält modernitätsoffen gesonnen am Wert des Individualitätsprinzips fest, sieht

jedoch die dadurch ausgelöste Erosion des historischen Trägers von Religion, der

Kirchen. Dadurch entsteht für ihn eine «Anarchie der Werte», die er für
«menschlich-praktisch unerträglich» hält. Den Ausweg aus diesem Dilemma
sieht Troeltsch darin, die kirchliche Lehre der kulturellen Lage der Gegenwart

anzupassen. «Die protestantische Ethik steht damit vor der Aufgabe einer neuen

Erfassung und Formulierung ihrer selbst, die nicht tiftelige Neuanpassung einer
alten Theorie, sondern entschlossene Einstellung auf die Gesamtlage der heutigen

Kultur sein muss. Sie wird für diesen Moment auch ihre eigentlichsten
religiösen Grundlagen und Impulse neu gestalten müssen.» Möglich ist diese radikale

Anpassungsleistung für Troeltsch nur «bei entschlossener Anerkennung der

Tatsache, dass die moderne Welt mit ihrer Bewegung zwischen dem alles in sich

aufzehrenden religiösen Zweck und den innerweltlichen freien sittlichen
Kulturzwecken, die sich als Humanität, Staatsgesinnung und wirtschaftlich-technische
Arbeit darstellen, einen neuen Typus des sittlichen Lebens bedeutet, der so noch
nicht da war.»21 Troeltsch wertete Individualität und Subjektivität religiös auf
und erhob sie zum theorieorganisierenden Zentrum. Sein Syntheseversuch von

Geschichtsdiskurs Bd. 3: Die Epoche der Historisierung. Hg. Wolfgang Küttler u.a., Frankfurt

a.M. 1997, 282-297. 288; zum Folgenden vgl. Volkhard Krech, From Historicism to
Functionalism: The Rise of Scientific Appoaches to Religions around 1900 and their socio-
cultural context, in: Numen, 47 (2000), 244-265; zum Kulturprotestantismus vgl. Gangolf
Hübinger, Kulturprotestantismus und Politik. Zum Verhältnis von Liberalismus und
Protestantismus im wilhelminischen Deutschland. Tübingen 1994.

Vgl. Lucian Hölscher (Hg.), Datenatlas zur religiösen Geographie im protestantischen
Deutschland von der Mitte des 19. Jahrhunderts bis zum Zweiten Weltkrieg, 4 Bde., Berlin
2001; ders.. Die Religion des Bürgers. Bürgerliche Frömmigkeit und Protestantische Kirche
im 19. Jahrhundert, in: Historische Zeitschrift, 250(1990), 595-630.
Ernst Troeltsch, Zur religiösen Lage. Religionsphilosophie und Ethik, Tübingen "1922, 656

(Hervorhebung im Original).



378 Siegfried Weichlein

Religion und Kultur ging von einer religiösen Aneignung des kulturellen Wandels

aus. Freilich geriet dieser demokratie- und modernitätsfreundliche
Protestantismus schon zu Troeltschs Lebzeiten in die Defensive.

Auch in der philosophischen Tradition des Neukantianismus wurde Religion
als Vehikel einer modemitätstauglichen und -forderlichen Moralität gesehen.
Diese Tradition der Aufladung von Religion mit Modernität und Humanität
besass eine lange Vorgeschichte im 19. Jahrhundert. Bereits der französische
Soziologe Auguste Comte sprach in der ersten Hälfte des 19. Jahrhunderts von der

«Religion der Humanität». Wie die Moral besass die Religion eine konstitutiv
soziale Natur." Der Neukantianismus der Jahrhundertwende und der Weimarer
Jahre gab eine Prämie auf universalistische Moralentwürfe. In der Nachfolge von
Kants Religionsschrift eignete sich der Marburger Neukantianismus die
jüdischchristliche Tradition in der Form einer universalistischen Moral an. Die
modernitätstaugliche Moralität, die dabei herauskam, stand im Gegensatz zum Dogma,
einem Grundbegriff des konservativen Ordnungsdenkens, und wurde zum impliziten

Ausdruck des Sittengesetzes. Religion ihrerseits bildete den symbolischen
und sozialen Ausdruck von Moralität. Die theoretischen Fundierungsverhält-
nisse, in denen die Religion die Moral informiert hatte, wurden dadurch
umgekehrt. Nicht mehr die religiöse Verpflichtung begründete die Moral, sondern

Religion war das zeitgenössische Gewand oder gar die Verkleidung der Moral.
Weil die christliche Religion diese universalistische Moral verkörperte, wurde
sie zur Aussenseite von Moral. Diese Form der universalistischen Moral war rao-
dernitäts- und im zeitgenössischen Verständnis der Marburger Linksliberalen
Hermann Cohen und Paul Natorp auch demokratieaffin."

Besonders deutlich wurde dieser Zusammenhang von universalistischer Moral
und nationaler Kultur im Judentum, wo in den intellektuell führenden Schichten

geradezu eine Symbiose von Universalismus und Nationalismus vorhenschte.
Ihr religiöser und ethischer Universalismus übertrug sich auf die ethisch-moralische

Vision deutscher Kultur. Im Ergebnis wurden die jüdischen Nationskonzeptionen

universalistisch aufgeladen. Hermann Cohens neukantianische

Religionsphilosophie und sein philosophischer Kriegseinsatz im Ersten Weltkrieg
bedingten sich sachlich.24

Die kultur- und modernitätsoptimistische Seite von Religion wird neben der

Aneignung des geschichtlichen Denkens auch in der religiösen Stilisierung der

Tugenden der Industriegesellschaft wie Ordnung, Pünktlichkeit und Sauberkeit
deutlich. Religion stützte die Arbeitsordnung und die politische Ordnung. Das

22
Vgl. Auguste Comte, Cours de philosophie positive, 6 Bde., Paris 1830- 1842.

23
Vgl. Paul Natorp, Religion innerhalb der Grenzen der Humanität. Ein Kapitel zur Grundlegung

der Sozialpädagogik, Freiburg i.Br. 1894; Ulrich Sieg, Aufstieg und Niedergang des

Marburger Neukantianismus. Die Geschichte einer philosophischen Schulgemeinschaft, Würzburg

1994.
24

Vgl. Ulrich Sieg, Bekenntnis zu nationalen und universalen Werten. Jüdische Philosophen
im Deutschen Kaiserreich, in: Historische Zeitschrift. 263 (1996), 609-39. Vgl. auch

Jacques Picard, Moses Mendelssohn in New York. Über die Idee der Menschenrechte und
die Paradoxie von Universalität und Partikularität in der Moderne, in: Bosshart-Pfluger'
Jung/Metzger (Hg.), Nation und Nationalismus in Europa (wie Anm. 12), 51-76.



Religion und Kultur 379

galt besonders für die Schule und die religiös-sittliche Erziehung, die sich
durchgängig am Ideal des gehorsamen Staatsbürgers orientierte. Dabei trat freilich die
Konfession zugunsten der Religion in den Hintergrund. Der liberale bayerische
Volksschullehrerverein meinte 1876: «Das Hauptmittel zur Weckung und Pflege
wahrer Uiebe ist die Religion - nicht die Konfession. Die Religion in rechter
Weise gelehrt, ist's, die Liebe zu Gott, die Liebe zum Nächsten entzündet, zur
Erfüllung der göttlichen Gebote treibt, die sittliche Veredelung des Menschen
bewirkt und ihn zu edlen Taten entflammt und begeistert. Darum ist sie auch die
beste Grundlage für den wahren Patriotismus.»"5 Religion ging so in die
sozialmoralische Textur der Gesellschaft ein.

Religion wurde nicht nur passfähig zu Nation und Patriotismus, sondern auch

zu den kulturellen Leitwerten Bildung und Erziehung, die noch vor der
Jahrhundertwende verstärkt Eingang in den Wertekanon des katholischen Bürgertums

fanden. Im Akademischen Bonifatiusverein näherten sich Generationen von
katholischen Studenten den Idealen von Kultur und Bildung an und verbanden
sie mit dem Katholizismus. Ihr Bekenntnis zu «katholischer Wissenschaft»
beruhte auf den Standards des liberalen Wissenschaftsbetriebs. Georg Freihen von
Hertling meinte dazu: «Unter katholischer Wissenschaft verstehen wir die
Wissenschaft katholischer Gelehrten, welche in allen rein wissenschaftlichen Fragen
keine anderen Regeln kennen als die des allgemeinen wissenschaftlichen
Verfahrens, welche aber überall da, wo unbeschadet diesen Regeln der Standpunkt
des Forschers seinen Ausdruck finden darf oder finden muss, ungescheut die
Fahne ihrer aus übernatürlichem Grunde stammenden Glaubensüberzeugungen
aufpflanzen, fest durchdrungen von dem Satze, dass zwischen Glauben und Wissen

kein Widerspruch möglich ist, solange der Glaube wirklicher, auf göttlicher
Offenbarung ruhender Glaube, und das Wissen wirkliches, vor keiner kritischen

Prüfung zurückschreckendes, aber auch keiner grundlosen Behauptung Raum
\erstattendes Wissen ist.»26 Hertling löste die Anfrage der Historisierung an die

Religion, indem er die Sphären von Glauben und Wissen unterschied, jedoch
nicht trennte. Wissenschaft war erst dann wirklich Wissenschaft, wenn sie sich
auch den kritischen Rückfragen des Glaubens stellte. Hier wuchs eine Generation

heran, für die ihr religiöses Bekenntnis und ihr kultureller Stolz keine
Gegensätze waren, sondern zusammengehörten. Unter den Schweizer Katholiken
überwog das Bestreben, die eigene konfessionell gebundene Forschung als
Wissenschaft zu legitimieren und so mit dem liberalen Wissenschaftsideal gleichzuziehen.

Die «Katholischen Schweizerblätter» wollten die katholischen Kräfte im
Lande bündeln. Ihre Gründung geschah in der Absicht, «einer dem Christentum

A. Memmert, Erziehung zu probehaltiger Vaterlandsliebe, in: Bayerische Lehrerzeitung. 10

(1876), 547-551,548.
Georg Freiherr von Hertling, Das Princip des Katholizismus und die Wissenschaft.
Grundsätzliche Erörterungen aus Anlaß einer Tagesfrage, Freiburg i.Br. 1899, 97; Dieter Lan-
gewiesche. Vom Gebildeten zum Bildungsbürger? Umrisse eines katholischen Bildungsbürgertums

im wilhelminischen Deutschland, in: Martin Huber/Gerhard Lauer (Hg.), Bildung
und Konfession. Politik, Religion und literarische Identitätsbildung 1850-1918, Tübingen
1996.107-132,114.



380 Siegfried Weichlein

entfremdeten Wissenschaft gegenüber die gebildeten Katholiken der deutschen
Schweiz zu vereinigen, zu kräftiger Vertretung einer Wissenschaft, die in
Harmonie mit unserer Glaubensüberzeugung steht und darum vor allem Arbeiten
apologetischen Charakters zu unterstützen, aber auch wissenschaftliches Streben

überhaupt unter den Katholiken der deutschen Schweiz nach Kräften zu fordern»."

Religion als Moralverstärker

Häufiger denn als Modernitätsverstärker wurde Religion in der Öffentlichkeit als

Modernitätskompensation verstanden. Besonders die Geschichtswissenschaft sah

in der Religion einen konservativen Moralverstärker. Leitend war dabei die
Vorstellung der Einheit von Politik und Religion. Diese spielte nicht nur in der mo-
demitäts- und demokratiezugewandten, sondern auch in der modernitäts- und

demokratieabgewandten Tradition eine zentrale Rolle. Für Modernitätsskeptiker
bildete sie einen Moralverstärker mit einem mehrfachen Sinn, nämlich als

Revolutionsprävention, als Gesellschaftsintegration und als konservative Stütze der
monarchischen Ordnung. Bereits Edmund Burke benutzte in seinen «Reflections
on the Revolution in France» (1790) die Religion zur Bekräftigung des

antirevolutionären Sinnes des «common sense», die auf einem unvordenklichen
Zusammenspiel religiöser Überlieferung und sozialer Praxis beruhte. Joseph de

Maistre nahm in «Du Pape» (1819) die Religion zur absoluten Befestigung des

monarchischen Souveränitätsgedankens in Anspruch. Der Schweizer Jurist Karl
Ludwig von Haller meinte gar in seiner Schrift «Politische Religion oder biblische

Lehre über die Staaten» (1811) den Nachweis erbracht zu haben, dass sich
seine Staatslehre mit den Lehren der Bibel völlig decke. Sein Hauptwerk «Die
Restauration der Staatswissenschaft» (1816-1834) gab der Epoche ihren Namen
und wurde zum weithin gelesenen «Evangelium des Konservatismus».28 Hier
diente die Religion zur legitimatorischen Befestigung und sozialen Verbreitung
der Gegenrevolution in Politik und Kultur. Die Einheit von Politik und Religion,
von Thron und Altar bildeten einen cantus firmus in der gegenrevolutionären
Publizistik. Religion gehörte seither zu den Garantiemächten der Gegenrevolution.

Ihre gegenrevolutionäre Bedeutung spielte nicht nur in der Publizistik eine
Rolle. Massenwirksam wurde die Religion als gegenrevolutionäre Macht bei den

religiösen Grossereignissen des 19. Jahrhunderts, wie der Trierer Rockwallfahrt
von 1844 und den Bonifatiusfeiem von 1855." Die Politik setzte gerade in Preussen

auf die antirevolutionäre Koalition mit der konservativen Macht Religion.30

" Albert Büchi, Die Aufgabe der Katholiken auf dem Gebiete der Geschichtsschreibung in der
Schweiz. Vortrag, gehalten in der historischen Sektion des schweizerischen Katholikentages
in Luzern. Separatabdruck aus Neue Zürcher Nachrichten. Nr. 8, 9, 11 1905, Zürich 1905. 5.

Vgl. Ronald Roggen. «Restauration» - Kampfruf und Schimpfwort. Eine Kommunikationsanalyse

zum Hauptwerk des Staatstheoretikers Karl Ludwig von Haller (1768-1854). (Reihe
Religion - Politik - Gesellschaft in der Schweiz, Hg. Urs Altermatt u. Francis Python, Bd.
24), Freiburg/Schweiz 1999.

Vgl. Wolfgang Schieder, Kirche und Revolution. Sozialgeschichtliche Aspekte der Trierer
Wallfahrt von 1844, in: Archiv für Sozialgeschichte, 14 (1974). 419^154; Siegfried Weichlein,

Der Apostel der Deutschen. Die konfessionspolitische Konstruktion des Bonifatius im



Religion und Kultur 381

Die Frage der sozialen und politischen Einheit einer sich immer weiter
ausdifferenzierenden Gesellschaft rückte ebenfalls das Integrationspotential von
Religion und Kirchen in den Vordergrund, worauf besonders Thomas Nipperdey
hingewiesen hat. Gerade der Katholizismus erwies sich im 19. Jahrhundert in der

Lage, die katholischen Massen zu integrieren.31 Die Industrialisierung veränderte
die Sozialstruktur grundlegend. Soziale, politische und kulturelle Integration
wurde zu einem beherrschenden gesellschaftlichen Thema. Die frühe Soziologie,
die national orientierte Geschichtswissenschaft bezog aus diesem Horizont einen

grossen Teil ihrer gesellschaftlichen Aufmerksamkeit. Was hält die Gesellschaft

zusammen, zumal wenn sie im nationalen Rahmen erst noch entstehen soll?
Sowohl die Nation als auch die Religion dienten als Integrationsmächte in einer
Gesellschaft, die durch Migration und soziale Verwerfungen immer unübersichtlicher

wurde. Die religiös-sittliche Erziehung trat jetzt in den Vordergrund und

mit ihr die national- und gesellschaftspädagogische Nutzanwendung von
Religion.12 Dabei fällt auf, dass in den gemischtkonfessionellen Gesellschaften

Deutschlands, der Schweiz und der Niederlande die Ethisierung des Religiösen
als Integrationspotential im Vordergrund stand, während in den konfessionell

homogenen Staaten Italien und Frankreich die laizistische Nationalbewegung
Religion und Kirchen eher zurückdrängen wollte.

Die Religion spielte eine zentrale Rolle in den sozialmoralischen Konflikten
des 19. und 20. Jahrhunderts. Der norwegische Soziologe Stein Rokkan sprach

von vier Grundkonflikten, die typischerweise moderne Gesellschaften im
Gefolge von Nationalisierung und Industrialisierung durchziehen: der Gegensatz
zwischen Zentrum und Peripherie, zwischen kultureller Mehrheit und Minderheit

- typischerweise der Staat-Kirche Konflikt -, zwischen Stadt und Land und

zwischen Arbeitern und Unternehmern. Diese Konflikte generierten in aller Regel

ein Vier-Parteiensystem aus Liberalismus, politischem Katholizismus,
Konservatismus und Sozialismus. Jede Partei besass eine eigene Weltanschauung
und eine eigene Sozialmoral, die ihren Gründungskonflikt verewigten. Damit
aber wurde die Einheit der Kultur zum Problem. Dies schlug sich in der Frage
nach den Ursprüngen der einen und einheitlichen Kultur nieder. Die Religion
stand für die konservative Ursprungshypothese, freilich sofort wieder in der
konfessionellen Brechung: eine Kultur, die sich im Einverständnis mit dem
römischen Pontifex sah, wie im Bonifatius-Kult, stand einer Kultur entgegen, die sich

im Widerspruch dazu definierte, wie im Uuther- und Arminius-Kult. Freilich

19. Jahrhundert, in: Olaf Blaschke (Hg.), Konfessionen im Konflikt. Deutschland zwischen
1800 und 1970: ein zweites konfessionelles Zeitalter, Göttingen 2002, 155-179.
So die These von Schieder, Kirche und Revolution (wie Anm. 29) sowie von Sperber,
Popular Catholicism (wie Anm. 7).
Vgl. Thomas Nipperdey, Religion im Umbruch. Deutschland 1870-1918, München 1988.

Vgl. Siegfried Weichlein. Nation und Region. Integrationsprozesse im Bismarckreich, Düsseldorf

2004, 333-339.
Vgl. Stein Rokkan, Staat, Nation und Demokratie in Europa. Die Theorie Stein Rokkans aus
seinen gesammelten Werken rekonstruiert und eingeleitet von Peter Flora. Übers. Elisabeth

Fix, Frankfurt a.M. 2000.
Zum Arminius-Kult vgl. Charlotte Tacke, Denkmal im sozialen Raum. Nationale Symbole in
Deutschland und Frankreich im 19. Jahrhundert, Göttineen 1995.



382 Siegfried Weichlein

zeigten sich die konfessionellen Ursprungserzählungen nationaler Kultur
erstaunlich wandlungsfähig. In der Schweiz war Nikolaus von Flüe im frühen
Bundesstaat eine dezidiert katholische Integrationsfigur. später jedoch eine

Symbolfigur der Aussöhnung zwischen liberalem Freisinn und politischem
Katholizismus.3> In Frankreich erzählte die Figur der Jeanne d'Arc im laizistisch-republikanischen

und im katholischen Lager von ganz unterschiedlichen Ursprüngen
Frankreichs.36 Wo immer Religion in den Dienst nationaler Kultur gestellt wurde,

war nach innen der sittlich-religiöse Mehrwert und nach aussen ihre
Exklusionsfunktion gemeint. Die nationale Kultur sollte sittlich-religiöse Ursprünge
besitzen. Generell neigte besonders die protestantische Tradition zur Umcodie-

rung von Religion in Ethik, was allerdings - wie im Fall von Ernst Troeltsch
sichtbar- sowohl modemitätsaffin als auch -kritisch geschehen konnte.

Christliche Werte bildeten die Brücke zwischen Religion und nationaler Kultur.

Darin sollte sachlich nicht chronologisch der wahre Ursprung von Kultur
liegen. Religion war damit ein soziales Bindemittel. Für diesen breit verankerten,
konservativen modernitäts- wie auch demokratieskeptischen Ansatz galt die
Anwesenheit Gottes als Voraussetzung, um die gesellschaftliche Einheit zu bewahren,

ja sie vor der Revolution der Gottlosen zu bewahren. Der Moralverstärker
Religion gewann zusätzlich an Bedeutung durch den gemeinsamen Antisozialismus

bei Kirchenvertretern und bürgerlichen Schichten. Hier lag gewisser-
massen der doppelte Boden und das Netz, das den kulturellen Nutzen von
Religion auch dann noch begründete, als die Kirchlichkeit verschwunden war. Nach
1945 diente die christliche Abendlandideologie als religiös-spirituelle
Legitimationsfigur für die europäische Integration. Leitend war dabei der gemeinsame
Gegensatz von kirchlichen wie unkirchlichen, katholischen wie protestantischen
Konservativen zum Kommunismus im Kalten Krieg.

Noch die Diagnosen für die kulturelle Konstellation in der Weimarer Republik

reflektierten die modemitätskompensierende Bedeutung von Religion in einer
zunehmend säkular geprägten Umwelt. Für die Zeitgenossen war das «überaus
starke Siegesbewusstsein des gegenwärtigen Katholizismus» in den zwanziger
Jahren allgemein spürbar, wie es der protestantische Theologe Paul Tillich
ausdrückte. Er führte das offensichtliche kulturelle Wiedererstarken des Katholizismus

nach dem Ersten Weltkrieg auf seine vorbürgerlichen Grundlagen zurück,
die «ihn in nachbürgerlicher Zeit zu einem emstzunehmenden Gesprächspartnen>
machten.38 Nicht seine vorbürgerlichen Grundlagen als solche, die längst vergan-

Vgl. Urs Altermatt, Nikolaus von Flüe als nationale Integrationsfigur. Metamorphosen der
Bruder-Klausen Mythologie, in: Zeitschrift für Schweizer Kirchengeschichte. 81 (1987).
51-82. 58fT.

Vgl. Gerd Krumeich. Jeanne d'Arc-Kult und politische Religiosität in Frankreich nach 1870.
in: Wolfgang Schieder (Hg.). Religion und Gesellschaft im 19. Jahrhundert. Stuttgart 1993.

318-331.
Allgemein zur historischen Tiefentradition der Umcodierung von Religion in Ethik vgl. Ludger

Honnefelder. Die ethische Rationalität der Neuzeit, in: Handbuch der christlichen Ethik.
Bd. 1. Hg. A. Hertz u.a.. Freiburg i.Br. 1993. 19^15.

' Nowak. Geschichte des Christentums in Deutschland (wie Anm. 15). 220.



Religion und Kultur 383

gen waren, machten ihn für die Gegenwart attraktiv. Es war vielmehr das gemeinsame

Gegenüber oder auch der gemeinsame Gegner, das moderne bürgerliche
Zeitalter, was den Katholizismus und nachbürgerliche Autoren zusammenbrachte.

Abschliessende Thesen zum Verhältnis von Religion und Kultur

1. Religion, Kultur und Nation konstruieren Einheit. Die Einheit der Gesellschaft
ist jedoch eine andere als die Einheit, wie sie religiös geglaubt und vorgestellt
wird. Die funktionale gesellschaftliche Einheit stösst sich an den Inklusionen und
Exklusionen von Religionen. Die Einheit modemer Gesellschaft verträgt sich

schwerlich mit den Ausgrenzungen, die religiös motiviert das Handeln der Gläubigen

prägen. Religiöse Boykotts in der Wirtschaft gefährden die Einheit der
Gesellschaft genauso wie religiöse Heiratsschranken. Die Gesellschaft fordert von
uns, gemeinsam zu essen, das gleiche Eisenbahnabteil zu benutzen, und im Alltag

als gleiche miteinander umzugehen, auch wenn wir unterschiedlichen Religionen,

politischen Bekenntnissen und Bildungstraditionen angehören. «Und im

Flugzeug ist sowieso kein Platz für Gebetsteppiche.»39

2. Religion steht in einer Beziehung zur Kultur, ohne dass Religion einfachhin
Kultur wäre oder die Kultur die Religion in ihrer Bedeutung schlichtweg beerben
würde. Einerseits unterscheidet sich Religion von Kultur in der gleichen Weise
wie sich andere Weltanschauungen - Stichwort: Heiratsschranken - von Kultur
unterscheiden. Dieser Unterschied wäre nicht spezifisch religiös. Er beruht
darauf, dass das Spezifische dem Ganzen nicht entgegenstehen soll. Andererseits
aber lebt Kultur vom Beitrag des Spezifischen, von authentischen Stimmen, deren

Wortmeldungen nicht vorausberechnet werden können. Das Spezifische soll
dem Ganzen nicht entgegenstehen, stellt jedoch das Ferment von Kunst und Kultur

dar. Die Spezifität von Religion reichert Kultur sogar dann noch an, wenn sie

etwa prophetisch Alternativen zum henschenden Alltag einer Gesellschaft
herausstellt. In diesem Sinne wäre es gerade das spezifisch Religiöse, wodurch die

Religion die Kultur bereichem würde, nicht die Wahlprüfsteine der Kirchen,
sondern ihr Weihrauch.

Es gibt jedoch einen Punkt, an dem die gegenkulturelle Prophétie umschlägt
in die Verhinderung gemeinsamer Kultur. Aus Gegenkultur kann die Verweigerung

von gemeinsamer Kultur entstehen. Die religiösen Absolutheitsansprüche
können die Einheit der Kultur und der Gesellschaft gefährden. Ein Parameter dafür

ist die inneneligiöse Integration. Soll Religion ein Teil von Kultur sein, so

darf ihr wie den Parteien das Verhältnis von Einheit und Vielfalt, von Authentizität

und Übersetzungswillen nicht äusserlich sein. Nur wenn Religionen in sich
bereits ihre Lehrgehalte ständig in verschiedene soziale Kontexte übersetzen,
können sie auch von aussen als kulturelle Kraft ernstgenommen werden. Pointiert

zugespitzt könnte man sagen, dass nur integrieren kann, wer bereits selbst

integriert hat. Kulturfähig ist nur diejenige Religion, die ihre Integrationsfahig-
keit bereits bewiesen hat.

Luhmann. Religion als Kultur (wie Anm. 1). 306.



384 Siegfried Weichlein

3. In der zweiten These wurden die Überlappungen von Religion und Kultur
betont. Zumal monotheistische Religionen leben aber davon, dass sie gerade nicht
Kultur sind. Ihr Gottesbegriff transzendiert Kultur und Politik prinzipiell. Dies
hat Konsequenzen für die religiöse Ethik. Während nichtreligiöse Ethiken ihre

Legitimation aus dem Erfolg beziehen, tun dies religiöse Ethiken nicht. «Die
Besonderheit von hochentwickelten religiösen - im Unterschied zu rein
innerweltlichen, säkularen - Ethiken liegt jedoch darin, dass der ethische
Verpflichtungsgehalt nicht erfolgsbezogen definiert wird. [...] Der Fromme folgt dem

Gebot nicht um des Erfolges willen, sondern handelt allein mit der Intention,
dem absolut bindenden Gotteswillen Genüge zu tun.» Säkulare und zumal
national orientierte Ethiken definieren sich dagegen durch ihren Erfolg, sie sind

erfolgsabhängig, religiöse Ethiken dagegen sind erfolgsunabhängig.
Zurückbezogen auf den Kulturbegriff Luhmanns Hesse sich diese Ambivalenz

folgendermassen beschreiben: Auf einer ersten Ebene ist Religion Kommunikation,

die wir im Alltag als religiöse Praxis beobachten. Kultur wäre hier nicht
intendiert, wohl aber die faktische und oft kontraintentionale Folge von Religion.
Auf einer zweiten Ebene der Kommunikation über Kommunikation ist Religion
ein objektiver Bestandteil von Kultur, weil sie als Subsystem mit anderen

Subsystemen verglichen werden kann. Zumindest die monotheistischen Religionen
nehmen für sich jedoch in Anspruch, auch diese Beobachtung zweiter Ordnung
noch einmal transzendieren zu können, also die Kultur von höherer Warte als

Kommunikation über Kommunikation über Kommunikation (als Kommunikation

dritter Ordnung) einordnen zu können, selbst aber nicht abschliessend

eingeordnet werden zu können. Die theoretisch spannende Frage wäre nun, ob auch
die Kultur wie die Religion zu einem solchen regressus in infinitum in der Lage
ist. Kann Kultur die Religion, die ihrerseits die Kultur transzendiert, wiederum
beobachten und transzendieren? Historisch gesprochen stellte die Religionsgeschichte

einen solchen Versuch dar, Religion in jeder Form zu beschreiben.
Auch wenn Religionsgeschichte dermassen die Religion als letzten Horizont
ablösen würde, behielte sie dennoch eines ihrer wesentlichen Merkmale bei.

Siegfried Weichlein, PD Dr., Privatdozent für Neuere und Neueste Geschichte an der
Humboldt-Universität zu Berlin; Lehrstuhlvertretungen in Bochum, Köln und z Zt. an der
Freien Universität Berlin

Graf. Die Nation - von Gott «erfunden»? (wie Anm. 5). 102-132. 112.


	Religion und Kultur

