Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift fur Religions- und Kulturgeschichte = Revue
suisse d'histoire religieuse et culturelle = Rivista svizzera di storia
religiosa e culturale

Herausgeber: Vereinigung fur Schweizerische Kirchengeschichte
Band: 99 (2005)

Artikel: Religion und Kultur
Autor: Weichlein, Siegfried
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-130367

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-130367
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Religion und Kultur

Siegfried Weichlein

«Wenn von der Religion aus gesehen die Gesellschaft als sdkularisiert beschrie-
ben wird, so von der Gesellschaft aus gesehen die Religion als Kultur.»' Niklas
Luhmann machte vor etlichen Jahren mit dieser Bemerkung auf den Umstand
aufmerksam, dass der Blick auf die Religion von der gewidhlten Beobachter-
perspektive abhingt. Der Begriff der «Sdkularisierung» bezeichnet aus der Sicht
der Religion ihren Relevanzverlust in der Gesellschaft, aber auch denjenigen von
Recht, Moral, Okonomie und Politik. Keines dieser Systeme kann mehr fiir die
ganze Gesellschaft sprechen.” Aus dem Blickwinkel der Gesellschaft wird Reli-
gion dagegen zu einer Provinz, die sich wie alle anderen zum stindigen Verglei-
chen mit anderen Systemen eignet. Der Vergleich aber impliziert fiir Luhmann
eine Kommunikation tiber Kommunikation, was das Wesen der Kultur ausmacht.
Das Kommunizieren iber religiose Kommunikation wird zur Kultur. Den Be-
ginn der allméhlichen Aufhebung von Religion in Kultur setzt Luhmann mit dem
18. Jahrhundert an. Die Romantik sah Religion noch als «eine eigene Provinz im
Gemiite» (Friedrich Schleiermacher), was die Behauptung enthielt, dass die
Religion im Gefiihlsleben und nicht nur in den rationalen Fahigkeiten des Men-
schen ihren Sitz habe.’ In der neueren Geschichtswissenschaft mutiert sie zur
Provinz in der Gesellschaft. Religion geht zumal in der modernen Sozialgeschichte
als Bestandteil von Kultur in die Selbstbeschreibung von Gesellschaften ein.

Niklas Luhmann, Religion als Kultur, in: Otto Kallscheuer (Hg.), Das Europa der Religi-
onen. Ein Kontinent zwischen Sikularisierung und Fundamentalismus, Frankfurt a.M 1996,
291-315, 313. Die Literaturangaben im Folgenden erheben keinen Anspruch auf Voll-
standigkeit auch nur der wichtigsten Literatur. Sie verweisen auf exemplarische Titel, wie
auch der Beitrag thesenhaft argumentiert.

Vgl. dazu auch das Kapitel «Sakularisierung» in: Niklas Luhmann, Die Religion der Gesell-
schaft, Hg. André Kieserling, Frankfurt a.M. 2000, 278-319 sowie die Rezension von Alois
Hahn, Luhmanns Betrachtung der Religion. Rezension (Luhmann, Die Religion der Gesell-
~ schafb, in: Kélner Zeitschrift fiir Soziologie und Sozialpsychologie, 53 (2001), 580-589.

° Zit. in: Volkhard Krech, Wissenschaft und Religion. Studien zur Geschichte der Religions-
forschung in Deutschland 1871 bis 1933, Tibingen 2002, 173.

SZRKG, 99 (2005), 371-384



372 Siegfried Weichlein

Kultur als Gegenstand und als Methode

Ein herausragendes Beispiel fiir die Vereinnahmung von Religion durch Kultur
bietet der Entwurf der «Deutschen Gesellschaftsgeschichte» von Hans-Ulrich
Wehler. Wehler versteht Gesellschaft als Komposition aus und wechselseitige
Relation zwischen den Strukturdimensionen Politik, Wirtschaft und Kultur, die
wiederum von den anthropologischen Strukturdimensionen Herrschen, Arbeiten
und Sprechen herrithren. Sein Kulturbegriff, den er in der Einleitung zum ersten
Band seiner Gesellschaftsgeschichte vorstellt, ist weit gefasst: «Kultur soll, dem
weiten Begriff der Kulturanthropologie folgend, die ideellen und institutionellen
Traditionen, Werte und Einstellungen, die Denkfiguren, Ideologien und Aus-
drucksformen, jene symbolisch verschliisselte Erfassung und Deutung von Wirk-
lichkeit umfassen, mit deren Hilfe nicht nur sprachlich-schriftliche, sondern
schlechterdings jede Art von Kommunikation unterhalten und gespeichert wird,
so dass alles Verhalten und Handeln in diesem Komplex symbolischer Interak-
tion eingebettet bleibt, durch ihn angeleitet wird.»* Schon hier wird die Ambi-
valenz zwischen Kultur als Gegenstand und als Methode der Analyse deutlich.
Kultur bildet einen Teil der Gesellschaft und begleitet doch gleichzeitig alle
Selbstvollziige von Gesellschaft, was durch Verben wie «einbetten» und «anlei-
ten» angedeutet wird.

Im inhaltlichen Durchgang durch die «Deutsche Gesellschaftsgeschichte» ist
von dieser Einbettung nicht mehr viel zu spiiren: Der Autor weist mit scharfen
Urteilen vor allem dem Katholizismus seinen modernisierungsgeschichtlichen
Ort an. Es wimmelt von Begriffen wie «Papstdiktatur» und «archaischem Mutter-
kult». Wehlers Gesellschaftsgeschichte neigt dazu, Religion als Ideologie zu fas-
sen, als eine Legitimationsform von Herrschaft oder Herrschaftskritik. «Religion
gilt Wehler primir als eine Ideologie, die sich entweder auf die Legitimations-
interessen der Herrschenden oder auf die protestbezogenen Artikulationsbediirf-
nisse der Opfer von kapitalistischer Modernisierung zuriickfiihren lisst.»’ Dies
fiilhrt so weit, dass Wehler in deutlicher Ndhe zum Nationalprotestantismus des
Deutschen Kaiserreiches dem Katholizismus vorhélt, wie er eigentlich zu sein
hitte: Durch die papstliche Diktatur «wurde auf unabsehbare Zeit jede Moglich-
keit zerstort — an die erst wieder die kontrafaktische Frage nach denkbaren Alter-
nativen erinnert —, die katholische Kirche in einen foderativen Weltverband der
Landeskirchen, mit Représentativorganen fiir Kleriker und Laien und begrenzten
Leitungsaufgaben fiir einen befristet gewihlten Papst, zu verwandeln».® Wenn
Werturteile beim Schreiben iiber Religion dermassen die Feder fiihren, bedeutet
dies, dass die Sachdiskussion, was denn Kultur sei, nicht mehr von der metho-
dischen Frage zu trennen ist, wozu sie diene und wie sie einzuordnen sei. Das
zeigt sich am deutlichsten daran, dass fiir die Sozialgeschichte die religiose

Vgl. Hans-Ulrich Wehler, Deutsche Gesellschaftsgeschichte, Bd. 1, Miinchen 1989, 612, 10.
Friedrich Wilhelm Graf, Die Nation — von Gott «erfunden»? Kritische Randnotizen zum
Theologiebedarf der historischen Nationalismusforschung, in: ders., Die Wiederkehr der
Gotter. Religion in der modernen Kultur, Miinchen 2004, 285-317, 292f.

Hans-Ulrich Wehler, Deutsche Gesellschaftsgeschichte, Bd. 3, Miinchen 1995, 386.



Religion und Kultur 373

Mobilisierung im Katholizismus des 19. Jahrhunderts als politische Mobilisie-
rung, Parteibildung und schliesslich Wahlerfolg in Erscheinung tritt.” Religion
wird relevant, indem sie auf die Politik einwirkt und zum Indikator von poli-
tischen Verdnderungen wird. Kultur leitet dann nicht mehr an und bettet ein, son-
dern sie verstirkt politische Praxis — sei es affirmativ oder kritisch. Sie wird me-
thodisch zu einer Funktion der Politik — und nicht umgekehrt. Methodisch wird
damit das Problem akut, Religion in ihrer Funktion fiir anderes, vorzugsweise flr
politische Herrschaft thematisieren zu miissen. Solchermassen modernisierungs-
geschichtlich aufgeladen werden die Sozialgeschichte a la Bielefeld und die
neuere Kulturgeschichte zu Antagonisten. Lorraine Daston hat den Antagonis-
mus zwischen beiden Methoden in der Sprache des Westerns beschrieben: «Die
Saloontiir schwingt auf, der Gute und der Bose starren einander tiber die Theke
hinweg in die Augen, der Sozialhistoriker knurrt dem Kulturhistoriker entgegen:
«Diese Stadt ist zu klein fiir uns beide.» Nun ist Bielefeld ja vielleicht wirklich
eine kleine Stadt.»”

Auf den Autor der «Funktion der Religion» wird sich die Gesellschaftsge-
schichte dabei nicht berufen konnen. Denn Kultur bedeutete fiir Niklas Luhmann
etwas anderes. Zwar geht auch er von dem sédkularen Prozess der Subsumtion
von Religion unter Kultur seit der zweiten Hélfte des 18. Jahrhunderts aus. Die
Pointe liegt dabet jedoch auf der einheitsstiftenden Kraft von Religion. Als ein-
heitsstiftender Begriff wurde die Religion um 1800 der Rethe nach vom Subjekt,
der Transzendentalphilosophie und schliesslich von der Kultur beerbt, die damit
nicht mehr Provinz, sondern gleichsam Platzhalter fiir das Ganze ist. «Die Trans-
zendentalphilosophie hatte [...] versucht, wenigstens die nach innen verlegten
Syntheseleistungen auf allgemein giiltige Gesichtspunkte zuriickzufiihren und
die Einheit unter der Bezeichnung Subjekt zu retten. Dass dies misslungen war,
wurde spitestens mit der Reanthropologisierung des Subjekts als menschliches
Individuum deutlich. Und dann blieb als Medium der Wiederherstellung von
Einheit nichts anderes als — Kultur.» Hatte Religion zuvor kosmologische und
geschichtliche Einheit garantiert, so wurden im Laufe des 19. Jahrhundert die
«kosmologischen Ausstattungsméngel» der Reihe nach durch Arbeit, Technik
und Kultur kompensiert.” Die Kultur erbte damit den Auftrag, Einheit zu stiften;
sie wurde gerade nicht zur Provinz. Diesen iibergeordneten Begriff von Kultur,
der als allgemeine Wertidee erst bestimmte und spezifische politische und wirt-
schaftliche Interessen erkennen ldsst, teilte noch Max Weber. «Interessen (mate-
rielle und ideelle), nicht: Ideen, beherrschen unmittelbar das Handeln der Men-
schen. Aber: die «Weltbilder>, welche durch Ideen geschaffen wurden, haben

Auf dieser Linie: Jonathan Sperber, Popular Catholicism in Nineteenth-Century Germany,
Princeton 1984; Karl Rohe, Wahlen und Wihlertraditionen in Deutschland. Kulturelle
Grundlagen deutscher Parteien und Parteiensysteme im 19. und 20. Jahrhundert, Frankfurt
a.M. 1992

Lorraine Daston, Die unerschiitterliche Praxis, in: Rainer Maria Kiesow/Dieter Simon (Hg.),
Auf der Suche nach der verlorenen Wahrheit. Zum Grundlagenstreit in der Geschichtswis-
senschaft, Frankfurt a.M. 2000, 13-15, 15.

Luhmann, Religion als Kultur (wie Anm. 1), 294, 296.



374 Siegfried Weichlein

sehr oft als Weichensteller die Bahnen bestimmt, in denen die Dynamik der Inte-
ressen das Handeln fortbewegte.» Webers Kulturbegrift war noch nicht zu einer
Strukturdimension neben anderen kompartimentalisiert, wie dies in der Gesell-
schafts- und Sozialgeschichte besonders leicht geschieht.'

Im Grunde genommen hat der Gesellschaftsbegriff des 20. Jahrhunderts Funk-
tionen des einheitsstiftenden Kulturbegriffs im 19. Jahrhundert iibernommen. Er
garantiert eine neue Einheitskonstruktion nach dem Ende der grossen Weltan-
schauungen. Umgekehrt deckte der Kulturbegriff im 19. Jahrhundert zumal in
der Selbstbeschreibung der deutschen Kulturnation iiber weite Strecken die
heutige Bedeutung des einheitsstiftenden Gesellschaftsbegriffs ab. Die totalisie-
rende Bedeutung von Kultur wurde durch die Vorstellung der Kulturnation be-
giinstigt und verstédrkt. In Deutschland bildete die Kultur an Stelle einer fehlen-
den dlteren Tradition von Staatlichkeit den Haftpunkt fiir die nationale Identitit.
Die deutsche Nation und die deutsche Kultur galten als koextensiv. Dieser Zu-
sammenhang fand sich selbst in der Schweiz, deren Nationsbegriff urspriinglich
auf der Staatskonzeption autfbaute, der aber auch eine Kulturalisierung der Na-
tion anleiten konnte.'" Dies #nderte sich im 20. Jahrhundert, als die Begriffe
«Kultur» wie auch «Identitidt» und «Nation» in den Gesellschafts- und Geschichts-
wissenschaften zunehmend dekonstruiert wurden. Am Horizont erscheinen je-
doch neue Totalititen wie Ethik, Moral und Toleranz. Historisch scheint die
Selbstbeschreibung von Gesellschaften nicht ohne Totalitditen auszukommen,
was man als neue Masternarrative bezeichnen konnte."

Es zeichnet sich damit schon jetzt ein ambivalenter Befund ab: Einerseits ist
Religion im emphatischen Sinne Kultur: Aus dem religiosen Bereich gehen der
Sonntag und die Sonntagskultur, Wallfahrten, Feste, Riten, Heiligenverehrung,
Bachs Passionen und seine h-moll Messe genauso hervor wie soziokultureller
Wandel, die Prigung von Mentalitidten und Lebensentwiirfen.”> Andererseits ist
Religion — zumindest in ihrer monotheistischen Auspriagung — selbstverstidndlich
nicht Kultur und schon gar nicht nationale Kultur, weil sie im strengen Ein-Gott-
Glauben alle innerweltlichen Phanomene transzendiert. Schon das alttestament-
liche Bilderverbot (Ex 20,4f. u.6.) deutete in diese Richtung. Hinzu kommt der
stindige Rickbezug auf den Offenbarungsglauben und im Katholizismus die
Bindung an eine fremde, auswirtige Instanz in Rom, ganz abgesehen davon, dass
Papst Pius IX. im Syllabus Errorum von 1864 der modernen Kultur den Kampf

' Max Weber, Die Wirtschaftsethik der Weltreligionen, in: ders., Gesammelte Aufsitze zur
Religionssoziologie, Bd. 1, Tiibingen 71978, 237-573, 252; ders., Die «Objektivitdt» sozial-
wissenschaftlicher und sozialpolitischer Erkenntnis, in: ders., Gesammelte Aufsitze zur Wis-
senschaftslehre, Hg. Johannes Winckelmann, Tiibingen " 988, 146-214.

Vgl. Oliver Zimmer, A Contested Nation. History, Memory and Nationalism in Switzerland,
1761-1891, Cambridge 2003.

Vgl. Hans-Rudolf Wicker, Konstruktivismus und das Ende der Toleranz, in: Catherine Boss-
hart-Pfluger/Joseph Jung/Franziska Metzger (Hg.), Nation und Nationalismus in Europa.
Kulturelle Konstruktion von Identititen. FS Urs Altermatt, Frauenfeld 2002, 77-95.

Vgl. dazu nur exemplarisch die Beitrdge in: Urs Altermatt (Hg.), Katholische Denk- und Le-
benswelten. Beitrage zur Kultur- und Sozialgeschichte des Schweizer Katholizismus im 20.
Jahrhundert, Freiburg/Schweiz 2003.



Religion und Kultur 375

bis auf das Messer angesagt hatte.'* Im protestantischen Raum setzte die dia-
lektische Theologie Karl Barths nach dem Ersten Weltkrieg aus voéllig anderen
Motiven heraus zu einer Generalabrechnung mit der religidsen Aufwertung von
Kultur an. Der Theologe Friedrich Gogarten sah Religion 1920 programmatisch
«Zwischen den Zeiten»: «Wir gehorten nie zu der Zeit, die heute zu Ende
geht.»" «Religion als Kultur» — «Religion oder Kultur»: Diese Spannung gilt es
auszuloten.

Einer der Schliissel zum Verstdndnis des ambivalenten Verhiltnisses von Re-
ligion und Kultur liegt in der Haltung zur Moderne. Anders als bei einer anthro-
pologischen Perspektive kann Religion modernisierungsgeschichtlich unterschied-
lich verortet werden: Sie kann als Modernitétsverstiarker, aber auch als Moderni-
tatskompensation in Anspruch genommen werden. Aus den christlichen Kirchen
heraus konnte die Modernisierung unterstiitzt und sogar verstirkt werden. Prin-
zipien der Modernisierung wie Individualitét, Freiheit und Subjektivitit liessen
sich religios begriinden und stiitzen. Mindestens genauso hiufig waren indessen
die Fille, in denen Katholiken und Protestanten in einer Abwehrhaltung der Mo-
derne und dem Fortschrittsglauben gegeniiber verharrten und sie hochstens ge-
brochen rezipierten. Entscheidend ist, dass sich die beiden Ansétze nicht den
Konfessionen zuordnen lassen. Die Ambivalenz zwischen Modernitédtsverstar-
kung und -verweigerung fand sich in beiden Kirchen, auch wenn die Begriin-
dungen dafiir abwichen.

Religion als Modernitditsverstdrker

Religion konnte im 19. und 20. Jahrhundert Modernitit verstarken. Hier sollte
freilich zwischen einer intendierten und intentionalen Modernitatsverstirkung
auf der einen und einer unintendierten, eventuell sogar kontra-intentionalen auf
der anderen Seite unterschieden werden. So wurde die Konfessionalisierungs-
these der Kirchen in der Frithen Neuzeit zum Beispiel von Wolfgang Reinhard
und Heinz Schilling mit einer modernisierungsgeschichtlichen Pointe verbunden.
Die Konfessionalisierung lief auf eine durchgreifende Modernisierung der Lehr-
gehalte, der Disziplinargewalt, der Administration und der Pastoral hinaus, auch
wenn das Bewusstsein der historischen Akteure von ganz anderen Zielen be-
herrscht war.'®

Am deutlichsten wird die Modernititsverstirkung vielleicht dort sichtbar, wo
sie die Religion am meisten gefdhrdete: in der umfassenden und tiefgreifenden
Historisierung aller Lebensbereiche. Die Historisierung des Evangeliums und des
Dogmas bedeutete eine zentrale Anfrage an die Kirchen, die auf den Kern ihrer

" Vgl. dazu allgemein: Karl Gabriel, Christentum zwischen Tradition und Postmoderne, Frei-
burg i.Br. 1992, 821t.

'* Zit. in: Kurt Nowak, Geschichte des Christentums in Deutschland. Religion, Politik und Gesell-
schaft vom Ende der Aufklarung bis zur Mitte des 20. Jahrhunderts, Miinchen 1995, 212.

'* Vgl. den Forschungsiiberblick: Joel F. Harrington/Helmut W. Smith, Confessionalization,
Community, and State Building in Germany, 1555-1870, in: Journal of Modern History, 69
(1997), 77-101 sowie: Wolfgang Reinhard/Heinz Schilling (Hg.), Die katholische Konfes-
sionalisierung, Miinster 1995, 1-49, 184-227.



376 Siegfried Weichlein

Lehre zielte. Wenn alles Gegenwirtige und damit auch die Kirchen und das
Christentum Ergebnisse der geschichtlichen Entwicklung waren, wie konnte Re-
ligion dann wahr sein? Noch Alexis de Tocqueville hatte gemeint, Religion sei
entweder wahr oder falsch und vertrage daher keinen Wandel. Konnte Wahrheit
geschichtlich sein? Die Historisierung des Daseins musste vor dem Hintergrund
des kirchlichen Selbstverstindnisses im 19. Jahrhundert als Relativierung aufge-
fasst werden. Welche Gestalt konnte Religion noch haben, wenn alle Wahrheit
geschichtlich war?

Auftillig war, dass sich noch nicht einmal der Katholizismus, der ansonsten
in seiner ultramontanen Aggregatform jedem geschichtlichen Wandel abhold
war, den aufsteigenden Geschichtswissenschaften verschloss, verstand er sich
doch aus dem Traditionsprinzip heraus. Das Paradigma der Papstgeschichte -
wie etwa von Ludwig Pastor exemplarisch vertreten — verband einen quellen-
nahen Positivismus mit einer absoluten Unterordnung unter das pépstliche Lehr-
amt auch in historischen Fragen. Die partielle Modernititsrezeption der Papstge-
schichte Ludwig Pastors, seiner Vorginger und Nachahmer benutzte historische
Methoden zu ahistorischen Zwecken. Pastor erhielt als erster Zugang zum piapst-
lichen Archiv. Gleichzeitig stellte seine sechzehnbéndige «Geschichte des Papst-
tums» nicht dessen Wandel oder Entwicklung dar, sondern vielmehr die Nihe
oder Ferne der Triger des Papstamtes zur ahistorisch entworfenen Idee des
Papsttums.'” Freilich gelang es dem «Geschichtsschreiber der Pépste» und «Hof-
historiographen»w Ludwig Pastor damit nicht, an katholischen Universititen zu
reiissieren und einen Lehrstuhl zu erhalten. Er wurde zum katholischen Popular-
historiker par excellence, dessen vielbindiges Werk in katholischen Haushalten
stand und das Geschichtsbild priagen wollte.

Der liberale Protestantismus wurde zum Trager des Historismus schlechthin.
Historisierende Theologen wie Albrecht Ritschl, Adolf von Harnack und die reli-
gionsgeschichtliche Schule um Wilhelm Hermann und Rudolf Bultmann verban-
den Geschichtlichkeit und Religion miteinander. Geschichte wurde geradezu
zum religiésen, um nicht zu sagen konfessionellen Argument. Die Rede von der
«unbezweifelbaren geschichtlichen Erkenntnis» hielt Eingang in das theologi-
sche Vokabular. Adolf von Hamack grenzte am Ende seines «Lehrbuchs der
Dogmengeschichte» den Protestantismus vom posttridentinischen Katholizismus
ab: In der Reformation vollzog sich eine iiber das Dogma hinausweisende Be-
wegung nach riickwirts zu den reinen Quellen des Ursprungs, nach vorwirts zu
einem evangelisch-protestantischen Glaubensverstandnis, das «befreit [war] vom
Dogma und versohnt mit der Freiheit und mit der Wahrheit unbezweifelbarer
geschichtlicher Erkenntnis».'”

"7 Vgl. Ludwig Pastor, Geschichte der Pipste seit dem Ausgang des Mittelalters, 16 Bde., Frei-
burg i.Br. 1886-1933; Siegfried Weichlein, «Meine Peitsche ist die Feder.» Populdre katho-
lische Geschichtsschreibung im 19. und 20. Jahrhundert, in: Wolfgang Hardtwig/Erhard
Schiitz (Hg.), Geschichte fiir Leser. Populare Geschichtsschreibung in Deutschland im 20.
Jahrhundert, Stuttgart 2005, 227-257.

'* Anton Haidacher, Geschichte der Pipste, Heidelberg 1965, 14.

' Adolf von Harnack, Dogmengeschichte, Tiibingen "1931, 430; Kurt Nowak, Historische
oder dogmatische Methode? Protestantische Theologen im Jahrhundert des Historismus, in:



Religion und Kultur 377

Besonders deutlich war diese zukunftsoffene und kulturoptimistische Haltung
im Deutschland der Reichsgriindungszeit ausgeprigt. Aber auch noch nach der
krisenhaften Entwicklung der letzten beiden Jahrzehnte des 19. Jahrhunderts
hielten zahlreiche evangelische Theologen allem Kulturpessimismus zum Trotz
an der Verséhnung von Religion und Kultur fest. Breite biirgerliche Schichten
verhielten sich im Alltag kirchenfern und nahmen nicht mehr an den kirchlichen
Riten teil, wie die Statistiken zu den «AuBerungen kirchlichen Lebens» zeigen.
Gleichwohl waren sie zumindest subjektiv der Ansicht, religios zu sein.” Objek-
tive Religion und subjektive Religiositdt der biirgerlichen Kulturtriger hatten
sich auseinanderentwickelt. Die Religiositit entfernte sich von der kirchlichen
Praxis und bildete die Grundierung des kulturellen Lebens im Biirgertum. Fiir
den Theologen Ernst Troeltsch mit seinem feinen Gespiir flir mentale Verschie-
bungen lief die Beziehung zwischen Religion und Kultur auf ein Dilemma hi-
naus. Einerseits war der religiose Individualismus ein konstitutives Merkmal in
der Entstehung der neuzeitlichen Autonomie des Individuums. Andererseits ero-
dierte die kirchlich-konfessionelle Einheitskultur dadurch entschieden. Troeltsch
hilt modemititsoffen gesonnen am Wert des Individualititsprinzips fest, sieht
jedoch die dadurch ausgeloste Erosion des historischen Trigers von Religion, der
Kirchen. Dadurch entsteht fir ithn eine «Anarchie der Werte», die er fur
«menschlich-praktisch unertriglich» hélt. Den Ausweg aus diesem Dilemma
sieht Troeltsch darin, die kirchliche Lehre der kulturellen Lage der Gegenwart
anzupassen. «Die protestantische Ethik steht damit vor der Aufgabe einer neuen
Erfassung und Formulierung ihrer selbst, die nicht tiftelige Neuanpassung einer
alten Theorie, sondern entschlossene Einstellung auf die Gesamtlage der heuti-
gen Kultur sein muss. Sie wird fiir diesen Moment auch ihre eigentlichsten reli-
giosen Grundlagen und Impulse neu gestalten miissen.» Moglich ist diese radika-
le Anpassungsleistung fiir Troeltsch nur «bei entschlossener Anerkennung der
Tatsache, dass die moderne Welt mit ihrer Bewegung zwischen dem alles in sich
aufzehrenden religiosen Zweck und den innerweltlichen freien sittlichen Kultur-
zwecken, die sich als Humanitit, Staatsgesinnung und wirtschaftlich-technische
Arbeit darstellen, einen neuen Typus des sittlichen Lebens bedeutet, der so noch
nicht da war.»®' Troeltsch wertete Individualitit und Subjektivitit religios auf
und erhob sie zum theorieorganisierenden Zentrum. Sein Syntheseversuch von

Geschichtsdiskurs Bd. 3: Die Epoche der Historisierung. Hg. Wolfgang Kiittler u.a., Frank-
furt a.M. 1997, 282-297, 288; zum Folgenden vgl. Volkhard Krech, From Historicism to
Functionalism: The Rise of Scientific Appoaches to Religions around 1900 and their socio-
cultural context, in: Numen, 47 (2000), 244-265; zum Kulturprotestantismus vgl. Gangolf
Hiibinger, Kulturprotestantismus und Politik. Zum Verhiltnis von Liberalismus und Protes-
tantismus im wilhelminischen Deutschland, Tibingen 1994.

20 Vgl. Lucian Holscher (Hg.), Datenatlas zur religiosen Geographie im protestantischen
Deutschland von der Mitte des 19. Jahrhunderts bis zum Zweiten Weltkrieg, 4 Bde., Berlin
2001; ders., Die Religion des Biirgers. Biirgerliche Frommigkeit und Protestantische Kirche
im 19. Jahrhundert, in: Historische Zeitschrift, 250 (1990), 595-630.

*' Ernst Troeltsch, Zur religiosen Lage, Religionsphilosophie und Ethik, Tiibingen *1922, 656
(Hervorhebung im Original).



378 Siegfried Weichlein

Religion und Kultur ging von einer religidsen Aneignung des kulturellen Wan-
dels aus. Freilich geriet dieser demokratie- und modernitdtsfreundliche Protes-
tantismus schon zu Troeltschs Lebzeiten in die Defensive.

Auch in der philosophischen Tradition des Neukantianismus wurde Religion
als Vehikel einer modernititstauglichen und -forderlichen Moralitdt gesehen.
Diese Tradition der Aufladung von Religion mit Modernitdt und Humanitit be-
sass eine lange Vorgeschichte im 19. Jahrhundert. Bereits der franzdsische So-
ziologe Auguste Comte sprach in der ersten Hilfte des 19. Jahrhunderts von der
«Religion der Humanitiaty. Wie die Moral besass die Religion eine konstitutiv
soziale Natur.”> Der Neukantianismus der Jahrhundertwende und der Weimarer
Jahre gab eine Pramie auf universalistische Moralentwiirfe. In der Nachfolge von
Kants Religionsschrift eignete sich der Marburger Neukantianismus die jiidisch-
christliche Tradition in der Form einer universalistischen Moral an. Die moderni-
tatstaugliche Moralitdt, die dabei herauskam, stand 1im Gegensatz zum Dogma,
einem Grundbegriff des konservativen Ordnungsdenkens, und wurde zum impli-
ziten Ausdruck des Sittengesetzes. Religion ihrerseits bildete den symbolischen
und sozialen Ausdruck von Moralitdt. Die theoretischen Fundierungsverhilt-
nisse, in denen die Religion die Moral informiert hatte, wurden dadurch um-
gekehrt. Nicht mehr die religiose Verpflichtung begriindete die Moral, sondern
Religion war das zeitgenossische Gewand oder gar die Verkleidung der Moral.
Weil die christliche Religion diese universalistische Moral verkorperte, wurde
sie zur Aussenseite von Moral. Diese Form der universalistischen Moral war mo-
dernitdts- und im zeitgendssischen Verstindnis der Marburger Linksliberalen
Hermann Cohen und Paul Natorp auch demokratieaffin.*

Besonders deutlich wurde dieser Zusammenhang von universalistischer Moral
und nationaler Kultur im Judentum, wo in den intellektuell fiihrenden Schichten
geradezu eine Symbiose von Universalismus und Nationalismus vorherrschte.
Ihr religioser und ethischer Universalismus tibertrug sich auf die ethisch-morali-
sche Vision deutscher Kultur. Im Ergebnis wurden die jiidischen Nationskon-
zeptionen universalistisch aufgeladen. Hermann Cohens neukantianische Religi-
onsphilosophie und sein philosophischer Kriegseinsatz im Ersten Weltkrieg be-
dingten sich sachlich.**

Die kultur- und modermnititsoptimistische Seite von Religion wird neben der
Aneignung des geschichtlichen Denkens auch in der religidsen Stilisierung der
Tugenden der Industriegesellschaft wie Ordnung, Piinktlichkeit und Sauberkeit
deutlich. Religion stiitzte die Arbeitsordnung und die politische Ordnung. Das

2 Vgl. Auguste Comte, Cours de philosophie positive, 6 Bde., Paris 1830- 1842.

* Vgl. Paul Natorp, Religion innerhalb der Grenzen der Humanitit. Ein Kapitel zur Grundle-
gung der Sozialpiddagogik, Freiburg i.Br. 1894; Ulrich Sieg, Aufstieg und Niedergang des
Marburger Neukantianismus. Die Geschichte einer philosophischen Schulgemeinschaft, Wiirz-
burg 1994.

* vgl. Ulrich Sieg, Bekenntnis zu nationalen und universalen Werten. Jiidische Philosophen
im Deutschen Kaiserreich, in: Historische Zeitschrift, 263 (1996), 609-39. Vgl. auch
Jacques Picard, Moses Mendelssohn in New York. Uber die Idee der Menschenrechte und
die Paradoxie von Universalitit und Partikularitit in der Moderne, in: Bosshart-Pfluger/
Jung/Metzger (Hg.), Nation und Nationalismus in Europa (wie Anm. 12), 51-76.



Religion und Kultur 379

galt besonders fuir die Schule und die religids-sittliche Erziehung, die sich durch-
gingig am Ideal des gehorsamen Staatsbiirgers orientierte. Dabei trat freilich die
Konfession zugunsten der Religion in den Hintergrund. Der liberale bayerische
Volksschullehrerverein meinte 1876: «Das Hauptmittel zur Weckung und Pflege
wahrer Liebe ist die Religion — nicht die Konfession. Die Religion in rechter
Weise gelehrt, ist’s, die Liebe zu Gott, die Liebe zum Nichsten entziindet, zur
Erfullung der gottlichen Gebote treibt, die sittliche Veredelung des Menschen
bewirkt und ihn zu edlen Taten entflammt und begeistert. Darum ist sie auch die
beste Grundlage fiir den wahren Patriotismus.»” Religion ging so in die sozial-
moralische Textur der Gesellschaft ein.

Religion wurde nicht nur passfihig zu Nation und Patriotismus, sondern auch
zu den kulturellen Leitwerten Bildung und Erziehung, die noch vor der Jahr-
hundertwende verstiarkt Eingang in den Wertekanon des katholischen Biirger-
tums fanden. Im Akademischen Bonifatiusverein niherten sich Generationen von
katholischen Studenten den Idealen von Kultur und Bildung an und verbanden
sie mit dem Katholizismus. Thr Bekenntnis zu «katholischer Wissenschaft» be-
ruhte auf den Standards des liberalen Wissenschaftsbetriebs. Georg Freiherr von
Hertling meinte dazu: «Unter katholischer Wissenschaft verstehen wir die Wis-
senschaft katholischer Gelehrten, welche 1n allen rein wissenschaftlichen Fragen
keine anderen Regeln kennen als die des allgemeinen wissenschaftlichen Ver-
fahrens, welche aber iiberall da, wo unbeschadet diesen Regeln der Standpunkt
des Forschers seinen Ausdruck finden darf oder finden muss, ungescheut die
Fahne ihrer aus tibernatiirlichem Grunde stammenden Glaubensiiberzeugungen
aufpflanzen, fest durchdrungen von dem Satze, dass zwischen Glauben und Wis-
sen kein Widerspruch méglich ist, solange der Glaube wirklicher, auf géttlicher
Offenbarung ruhender Glaube, und das Wissen wirkliches, vor keiner kritischen
Priifung zuriickschreckendes, aber auch keiner grundlosen Behauptung Raum
verstattendes Wissen ist.»”® Hertling l6ste die Anfrage der Historisierung an die
Religion, indem er die Sphidren von Glauben und Wissen unterschied, jedoch
nicht trennte. Wissenschaft war erst dann wirklich Wissenschaft, wenn sie sich
auch den kritischen Riickfragen des Glaubens stellte. Hier wuchs eine Genera-
tion heran, fiir die ihr religioses Bekenntnis und ihr kultureller Stolz keine Ge-
gensdtze waren, sondern zusammengehdrten. Unter den Schweizer Katholiken
iiberwog das Bestreben, die eigene konfessionell gebundene Forschung als Wis-
senschaft zu legitimieren und so mit dem liberalen Wissenschaftsideal gleichzu-
ziehen. Die «Katholischen Schweizerblitter» wollten die katholischen Krifte im
Lande biindeln. Thre Griindung geschah in der Absicht, «einer dem Christentum

* A. Memmert, Erziehung zu probehaltiger Vaterlandsliebe, in: Bayerische Lehrerzeitung, 10

_ (1876), 547-551, 548.

** Georg Freiherr von Hertling, Das Princip des Katholizismus und die Wissenschaft. Grund-
sitzliche Erérterungen aus Anlal einer Tagesfrage, Freiburg i.Br. *1899, 97; Dieter Lan-
gewiesche, Vom Gebildeten zum Bildungsbiirger? Umrisse eines katholischen Bildungsbiir-
gertums im wilhelminischen Deutschland, in: Martin Huber/Gerhard Lauer (Hg.), Bildung
und Konfession. Politik, Religion und literarische Identitatsbildung 1850-1918, Tiibingen
1996, 107-132, 114.



380 Siegfried Weichlein

entfremdeten Wissenschaft gegeniiber die gebildeten Katholiken der deutschen
Schweiz zu vereinigen, zu kriftiger Vertretung einer Wissenschaft, die in Har-
monie mit unserer Glaubensiiberzeugung steht und darum vor allem Arbeiten
apologetischen Charakters zu unterstiitzen, aber auch wissenschaftliches Streben
iiberhaupt unter den Katholiken der deutschen Schweiz nach Kriften zu fordern».”’

Religion als Moralverstérker

Haufiger denn als Modernititsverstiarker wurde Religion in der Offentlichkeit als
Modernitdtskompensation verstanden. Besonders die Geschichtswissenschaft sah
in der Religion einen konservativen Moralverstirker. Leitend war dabei die Vor-
stellung der Einheit von Politik und Religion. Diese spielte nicht nur in der mo-
dernitdts- und demokratiezugewandten, sondern auch in der modernitits- und
demokratieabgewandten Tradition eine zentrale Rolle. Fiir Modernititsskeptiker
bildete sie einen Moralverstirker mit einem mehrfachen Sinn, ndmlich als Revo-
lutionspravention, als Gesellschaftsintegration und als konservative Stiitze der
monarchischen Ordnung. Bereits Edmund Burke benutzte in seinen «Reflections
on the Revolution in France» (1790) die Religion zur Bekriftigung des antire-
volutiondren Sinnes des «common sense», die auf einem unvordenklichen Zu-
sammenspiel religioser Uberlieferung und sozialer Praxis beruhte. Joseph de
Maistre nahm in «Du Pape» (1819) die Religion zur absoluten Befestigung des
monarchischen Souverinititsgedankens in Anspruch. Der Schweizer Jurist Karl
Ludwig von Haller meinte gar in seiner Schrift «Politische Religion oder bibli-
sche Lehre tiber die Staaten» (1811) den Nachweis erbracht zu haben, dass sich
seine Staatslehre mit den Lehren der Bibel villig decke. Sein Hauptwerk «Die
Restauration der Staatswissenschaft» (1816-1834) gab der Epoche ihren Namen
und wurde zum weithin gelesenen «Evangelium des Konservatismus».”® Hier
diente die Religion zur legitimatorischen Befestigung und sozialen Verbreitung
der Gegenrevolution in Politik und Kultur. Die Einheit von Politik und Religion,
von Thron und Altar bildeten einen cantus firmus in der gegenrevolutioniren
Publizistik. Religion gehorte seither zu den Garantiemichten der Gegenrevolu-
tion. Thre gegenrevolutionire Bedeutung spielte nicht nur in der Publizistik eine
Rolle. Massenwirksam wurde die Religion als gegenrevolutiondre Macht bei den
religiosen Grossereignissen des 19. Jahrhunderts, wie der Trierer Rockwallfahrt
von 1844 und den Bonifatiusfeiern von 1855.%’ Die Politik setzte gerade in Preus-
sen auf die antirevolutionire Koalition mit der konservativen Macht Religion.*

*” Albert Biichi, Die Aufgabe der Katholiken auf dem Gebiete der Geschichtsschreibung in der
Schweiz. Vortrag, gehalten in der historischen Sektion des schweizerischen Katholikentages
in Luzern, Separatabdruck aus Neue Ziircher Nachrichten, Nr. 8,9, 11 1905, Ziirich 1905, 5.

38 Vgl. Ronald Roggen, «Restauration» — Kampfruf und Schimpfwort. Eine Kommunikations-
analyse zum Hauptwerk des Staatstheoretikers Karl Ludwig von Haller (1768-1854), (Reihe
Religion — Politik — Gesellschaft in der Schweiz, Hg. Urs Altermatt u. Francis Python, Bd.
24), Freiburg/Schweiz 1999.

* Vgl. Wolfgang Schieder, Kirche und Revolution. Sozialgeschichtliche Aspekte der Trierer
Wallfahrt von 1844, in: Archiv fiir Sozialgeschichte, 14 (1974), 419-454; Siegfried Weich-
lein, Der Apostel der Deutschen. Die konfessionspolitische Konstruktion des Bonifatius im



Religion und Kultur 381

Die Frage der sozialen und politischen Einheit einer sich immer weiter aus-
differenzierenden Gesellschaft riickte ebenfalls das Integrationspotential von Re-
ligion und Kirchen in den Vordergrund, worauf besonders Thomas Nipperdey
hingewiesen hat. Gerade der Katholizismus erwies sich im 19. Jahrhundert in der
Lage, die katholischen Massen zu integrieren.’' Die Industrialisierung verinderte
die Sozialstruktur grundlegend. Soziale, politische und kulturelle Integration
wurde zu einem beherrschenden gesellschaftlichen Thema. Die frithe Soziologie,
die national orientierte Geschichtswissenschaft bezog aus diesem Horizont einen
grossen Teil ihrer gesellschaftlichen Aufmerksamkeit. Was hilt die Gesellschaft
zusammen, zumal wenn sie im nationalen Rahmen erst noch entstehen soll?
Sowohl die Nation als auch die Religion dienten als Integrationsmichte in einer
Gesellschaft, die durch Migration und soziale Verwerfungen immer uniibersicht-
licher wurde. Die religigs-sittliche Erziehung trat jetzt in den Vordergrund und
mit ihr die national- und gesellschaftspidagogische Nutzanwendung von Reli-
gion.® Dabei fillt auf, dass in den gemischtkonfessionellen Gesellschaften
Deutschlands, der Schweiz und der Niederlande die Ethisierung des Religiosen
als Integrationspotential im Vordergrund stand, wihrend in den konfessionell
homogenen Staaten Italien und Frankreich die laizistische Nationalbewegung
Religion und Kirchen eher zuriickdringen wollte.

Die Religion spielte eine zentrale Rolle in den sozialmoralischen Konflikten
des 19. und 20. Jahrhunderts. Der norwegische Soziologe Stein Rokkan sprach
von vier Grundkonflikten, die typischerweise moderne Gesellschaften im Ge-
folge von Nationalisierung und Industrialisierung durchziehen: der Gegensatz
zwischen Zentrum und Peripherie, zwischen kultureller Mehrheit und Minderheit
— typischerweise der Staat-Kirche Konflikt —, zwischen Stadt und Land und
zwischen Arbeitern und Unternehmern. Diese Konflikte generierten in aller Re-
gel ein Vier-Parteiensystem aus Liberalismus, politischem Katholizismus, Kon-
servatismus und Sozialismus. Jede Partei besass eine eigene Weltanschauung
und eine eigene Sozialmoral, die ihren Griindungskonflikt verewigten.” Damit
aber wurde die Einheit der Kultur zum Problem. Dies schlug sich in der Frage
nach den Urspriingen der einen und einheitlichen Kultur nieder. Die Religion
stand fiir die konservative Ursprungshypothese, freilich sofort wieder in der kon-
fessionellen Brechung: eine Kultur, die sich im Einverstindnis mit dem romi-
schen Pontifex sah, wie im Bonifatius-Kult, stand einer Kultur entgegen, die sich
im Widerspruch dazu definierte, wie im Luther- und Arminius-Kult.** Freilich

19. Jahrhundert, in: Olaf Blaschke (Hg.), Konfessionen im Konflikt. Deutschland zwischen

1800 und 1970: ein zweites konfessionelles Zeitalter, Gottingen 2002, 155-179.

*'So die These von Schieder, Kirche und Revolution (wie Anm. 29) sowie von Sperber, Po-
pular Catholicism (wie Anm. 7).

‘j‘ Vgl. Thomas Nipperdey, Religion im Umbruch. Deutschland 1870-1918, Miinchen 1988.

** Vgl. Siegfried Weichlein, Nation und Region. Integrationsprozesse im Bismarckreich, Diissel-

_dorf 2004, 333-339.

* Vgl. Stein Rokkan, Staat, Nation und Demokratie in Europa. Die Theorie Stein Rokkans aus
seinen gesammelten Werken rekonstruiert und eingeleitet von Peter Flora. Ubers. Elisabeth
Fix, Frankfurt a.M. 2000.

* Zum Arminius-Kult vgl. Charlotte Tacke, Denkmal im sozialen Raum. Nationale Symbole in
Deutschland und Frankreich im 19. Jahrhundert, Gottingen 1995.



382 Siegfried Weichlein

zeigten sich die konfessionellen Ursprungserzdhlungen nationaler Kultur er-
staunlich wandlungsfihig. In der Schweiz war Nikolaus von Fliie im frithen
Bundesstaat eine dezidiert katholische Integrationsfigur, spiter jedoch eine Sym-
bolfigur der Ausséhnung zwischen liberalem Freisinn und politischem Katholi-
zismus.”® In Frankreich erzihlte die Figur der Jeanne d’Arc im laizistisch-repub-
likanischen und im katholischen Lager von ganz unterschiedlichen Urspriingen
Frankreichs.”® Wo immer Religion in den Dienst nationaler Kultur gestellt wur-
de. war nach innen der sittlich-religiose Mehrwert und nach aussen thre Exklu-
sionsfunktion gemeint. Die nationale Kultur sollte sittlich-religiose Urspriinge
besitzen. Generell neigte besonders die protestantische Tradition zur Umcodie-
rung von Religion in Ethik, was allerdings — wie im Fall von Emst Troeltsch
sichtbar — sowohl modernititsaffin als auch -kritisch geschehen konnte.’

Chiristliche Werte bildeten die Briicke zwischen Religion und nationaler Kul-
tur. Darin sollte sachlich — nicht chronologisch — der wahre Ursprung von Kultur
liegen. Religion war damit ein soziales Bindemittel. Fiir diesen breit verankerten,
konservativen modernitits- wie auch demokratieskeptischen Ansatz galt die An-
wesenheit Gottes als Voraussetzung, um die gesellschaftliche Einheit zu bewah-
ren, ja sie vor der Revolution der Gottlosen zu bewahren. Der Moralverstirker
Religion gewann zusitzlich an Bedeutung durch den gemeinsamen Antisozi-
alismus bei Kirchenvertretern und biirgerlichen Schichten. Hier lag gewisser-
massen der doppelte Boden und das Netz, das den kulturellen Nutzen von Re-
ligion auch dann noch begriindete, als die Kirchlichkeit verschwunden war. Nach
1945 diente die christliche Abendlandideologie als religios-spirituelle Legitima-
tionsfigur fur die europidische Integration. Leitend war dabei der gemeinsame
Gegensatz von kirchlichen wie unkirchlichen, katholischen wie protestantischen
Konservativen zum Kommunismus im Kalten Krieg.

Noch die Diagnosen fiir die kulturelle Konstellation in der Weimarer Repub-
lik reflektierten die modemitdtskompensierende Bedeutung von Religion in einer
zunehmend sidkular geprigten Umwelt. Fiir die Zeitgenossen war das «iiberaus
starke Siegesbewusstsein des gegenwirtigen Katholizismus» in den zwanziger
Jahren allgemein spiirbar, wie es der protestantische Theologe Paul Tillich
ausdriickte. Er fiihrte das offensichtliche kulturelle Wiedererstarken des Katholi-
zismus nach dem Ersten Weltkrieg auf seine vorbiirgerlichen Grundlagen zuriick,
die «ihn in nachbiirgerlicher Zeit zu einem emstzunehmenden Gesprachspartnen»
machten.”® Nicht seine vorbiirgerlichen Grundlagen als solche, die lingst vergan-

3 Vgl. Urs Altermatt, Nikolaus von Fliie als nationale Integrationsfigur. Metamorphosen der
Bruder-Klausen Mythologie, in: Zeitschrift fiir Schweizer Kirchengeschichte, 81 (1987),
51-82, 58ff.

* Vgl. Gerd Krumeich, Jeanne d’Arc-Kult und politische Religiositat in Frankreich nach 1870,
in: Wolfgang Schieder (Hg.), Religion und Gesellschaft im 19. Jahrhundert, Stuttgart 1993,
318-331.

37 Allgemein zur historischen Tiefentradition der Umcodierung von Religion in Ethik vgl. Lud-
ger Honnefelder, Die ethische Rationalitit der Neuzeit, in: Handbuch der christlichen Ethik,
Bd. 1, Hg. A. Hertz u.a., Freiburg i.Br. 1993, 19-45.

* Nowak, Geschichte des Christentums in Deutschland (wie Anm. 15), 220.



Religion und Kultur 383

gen waren, machten ihn fiir die Gegenwart attraktiv. Es war vielmehr das gemein-
same Gegeniiber oder auch der gemeinsame Gegner, das modemne biirgerliche
Zeitalter, was den Katholizismus und nachbiirgerliche Autoren zusammenbrachte.

Abschliessende Thesen zum Verhdltnis von Religion und Kultur

1. Religion, Kultur und Nation konstruieren Einheit. Die Einheit der Gesellschaft
ist jedoch eine andere als die Einheit, wie sie religios geglaubt und vorgestellt
wird. Die funktionale gesellschaftliche Einheit stosst sich an den Inklusionen und
Exklusionen von Religionen. Die Einheit moderner Gesellschaft vertrdgt sich
schwerlich mit den Ausgrenzungen, die religiés motiviert das Handeln der Glau-
bigen prigen. Religiose Boykotts in der Wirtschaft gefihrden die Einheit der Ge-
sellschaft genauso wie religiose Heiratsschranken. Die Gesellschaft fordert von
uns, gemeinsam zu essen, das gleiche Eisenbahnabteil zu benutzen, und im All-
tag als gleiche miteinander umzugehen, auch wenn wir unterschiedlichen Religi-
onen, politischen Bekenntnissen und Bildungstraditionen angehoren. «Und im
Flugzeug ist sowieso kein Platz fiir Gebetsteppiche.»*’

2. Religion steht in einer Beziehung zur Kultur, ohne dass Religion einfachhin
Kultur wire oder die Kultur die Religion in ihrer Bedeutung schlichtweg beerben
wiirde. Einerseits unterscheidet sich Religion von Kultur in der gleichen Weise
wie sich andere Weltanschauungen — Stichwort: Heiratsschranken — von Kultur
unterscheiden. Dieser Unterschied wire nicht spezifisch religios. Er beruht da-
rauf, dass das Spezifische dem Ganzen nicht entgegenstehen soll. Andererseits
aber lebt Kultur vom Beitrag des Spezifischen, von authentischen Stimmen, de-
ren Wortmeldungen nicht vorausberechnet werden konnen. Das Spezifische soll
dem Ganzen nicht entgegenstehen, stellt jedoch das Ferment von Kunst und Kul-
tur dar. Die Spezifitdt von Religion reichert Kultur sogar dann noch an, wenn sie
etwa prophetisch Alternativen zum herrschenden Alltag einer Gesellschaft he-
rausstellt. In diesem Sinne wire es gerade das spezifisch Religiose, wodurch die
Religion die Kultur bereichern wiirde, nicht die Wahlpriifsteine der Kirchen,
sondern ithr Weihrauch.

Es gibt jedoch einen Punkt, an dem die gegenkulturelle Prophetie umschlagt
in die Verhinderung gemeinsamer Kultur. Aus Gegenkultur kann die Verwel-
gerung von gemeinsamer Kultur entstehen. Die religiosen Absolutheitsanspriiche
konnen die Einheit der Kultur und der Gesellschaft gefdhrden. Ein Parameter da-
fiir ist die innerreligiose Integration. Soll Religion ein Teil von Kultur sein, so
darf ihr wie den Parteien das Verhiltnis von Einheit und Vielfalt, von Authen-
tizitdt und Ubersetzungswillen nicht dusserlich sein. Nur wenn Religionen in sich
bereits ihre Lehrgehalte stindig in verschiedene soziale Kontexte iibersetzen,
konnen sie auch von aussen als kulturelle Kraft emstgenommen werden. Poin-
tiert zugespitzt konnte man sagen, dass nur integrieren kann, wer bereits selbst
integriert hat. Kulturfahig ist nur diejenige Religion, die ihre Integrationsfdhig-
keit bereits bewiesen hat.

** Luhmann, Religion als Kultur (wie Anm. 1), 306.



384 Siegfried Weichlein

3. In der zweiten These wurden die Uberlappungen von Religion und Kultur be-
tont. Zumal monotheistische Religionen leben aber davon, dass sie gerade nicht
Kultur sind. Thr Gottesbegriff transzendiert Kultur und Politik prinzipiell. Dies
hat Konsequenzen fiir die religiose Ethik. Wihrend nichtreligiose Ethiken ihre
Legitimation aus dem Erfolg beziehen, tun dies religiose Ethiken nicht. «Die
Besonderheit von hochentwickelten religiésen — im Unterschied zu rein inner-
weltlichen, sdkularen — Ethiken liegt jedoch darin, dass der ethische Verpflich-
tungsgehalt nicht erfolgsbezogen definiert wird. [...] Der Fromme folgt dem
Gebot nicht um des Erfolges willen, sondern handelt allein mit der Intention,
dem absolut bindenden Gotteswillen Geniige zu tun.»* Sikulare und zumal
national orientierte Ethiken definieren sich dagegen durch ihren Erfolg, sie sind
erfolgsabhidngig, religiose Ethiken dagegen sind erfolgsunabhéngig.
Zuriickbezogen auf den Kulturbegrift Luhmanns liesse sich diese Ambivalenz
folgendermassen beschreiben: Auf einer ersten Ebene ist Religion Kommuni-
kation, die wir im Alltag als religiése Praxis beobachten. Kultur wire hier nicht
intendiert, wohl aber die faktische und oft kontraintentionale Folge von Religion.
Auf einer zweiten Ebene der Kommunikation iiber Kommunikation ist Religion
ein objektiver Bestandteil von Kultur, weil sie als Subsystem mit anderen Sub-
systemen verglichen werden kann. Zumindest die monotheistischen Religionen
nehmen fiir sich jedoch in Anspruch, auch diese Beobachtung zweiter Ordnung
noch einmal transzendieren zu konnen, also die Kultur von héherer Warte als
Kommunikation {iber Kommunikation iber Kommunikation (als Kommuni-
kation dritter Ordnung) einordnen zu kénnen, selbst aber nicht abschliessend ein-
geordnet werden zu konnen. Die theoretisch spannende Frage wire nun, ob auch
die Kultur wie die Religion zu einem solchen regressus in infinitum in der Lage
ist. Kann Kultur die Religion, die ihrerseits die Kultur transzendiert, wiederum
beobachten und transzendieren? Historisch gesprochen stellte die Religionsge-
schichte einen solchen Versuch dar, Religion in jeder Form zu beschreiben.
Auch wenn Religionsgeschichte dermassen die Religion als letzten Horizont
ablosen wiirde, behielte sie dennoch eines ihrer wesentlichen Merkmale bei.

Siegfried Weichlein, PD Dr., Privatdozent fiir Neuere und Neueste Geschichte an der
Humboldt-Universitit zu Berlin; Lehrstuhlvertretungen in Bochum, Kdéln und z.Zt. an der
Freien Universitit Berlin

* Graf, Die Nation — von Gott «erfunden»? (wie Anm. 5), 102-132, 112.



	Religion und Kultur

