Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift fur Religions- und Kulturgeschichte = Revue

suisse d'histoire religieuse et culturelle = Rivista svizzera di storia
religiosa e culturale

Herausgeber: Vereinigung fur Schweizerische Kirchengeschichte
Band: 99 (2005)

Artikel: "Wir sind alle schuldig geworden"!? : Uberlegungen zur Flichtlings-
Arbeit des schweizerischen Protestantismus in den Jahren 1933 bis
1948

Autor: Kocher, Hermann

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-130366

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-130366
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

«Wir sind alle schuldig geworden»!?
Uberlegungen zur Fliichtlingsarbeit des schweizerischen
Protestantismus in den Jahren 1933 bis 1948

Hermann Kocher

«Wir sind alle schuldig geworden» — so analysierte Paul Vogt in einem Aufruf
zum Eidgendssischen Dank-, Buss- und Bettag 1942 das Verhalten der Schwei-
zerinnen und Schweizer gegeniiber den Fliichtlingen.! Paul Vogt stand ab der
zweiten Kriegshilfte einem von den reformierten Kirchen der Schweiz (in Zu-
sammenarbeit mit dem Schweizerischen Evangelischen Hilfswerk fiir die Beken-
nende Kirche in Deutschland) getragenen Flichtlingspfarramt vor. Er kann als
die in Flichtlingsfragen profilicrteste Persénlichkeit des damaligen schweizeri-

Der Artikel basiert auf einem Referat anlisslich des Jahreskolloquiums der «Schweizeri-
schen Theologischen Gesellschaft» zum Thema «Erinnern und Verséhnen — Die Kirche(n)
und die Fehler der Vergangenheit» vom 10. November 2001 in Fribourg. Der Text ist gegen-
liber der vorgetragenen Fassung leicht erweitert worden. Fiir die grosseren Zusammenhange
und weitergehende Belege zu meinen Ausfiihrungen verweise ich auf: Hermann Kocher, Ra-
tionierte Menschlichkeit. Schweizerischer Protestantismus im Spannungsfeld von Fliicht-
lingsnot und offentlicher Flichtlingspolitik der Schweiz 1933-1948, Ziirich 1996. Dort fin-
den sich auch Hinweise auf weiterfilhrende Literatur. — Seit dem Erscheinen jenes Buches
(1996) sind diverse erginzende Studien verfasst worden. Darunter die folgenden kantonal-
kirchlichen Untersuchungen und Beitriige zu Personlichkeiten: Walter Wolf, Eine namenlose
Not bittet um Einlass. Schaffhauser reformierte Kirche im Spannungsfeld 19331945,
Schaffhausen 1997; Alexandra Binnenkade, Sturmzeit. Die Evangelisch-Reformierte Lan-
deskirche des Kantons Aargau zwischen 1933 und 1948, Baden 1999; Marianne Jehle-Wild-
berger, Das Gewissen sprechen lassen. Die Haltung der St. Galler Kirche zu Kirchenkampf
und Fliichtlingsnot 19331945, Ziirich 2001; Nathalie Narbel, Un ouragan de prudence. Les
Eglises protestantes vaudoises et les réfugiés victimes du nazisme 1933-1949, Genéve 2003;
Heinrich Rusterholz/Theres Schmid-Ackeret/Ruedi Reich, Ohne Wenn und Aber dem Ge-
wissen verpflichtet. Fliichtlingspfarrer Paul Vogt 1900-1984 und Rotkreuzschwester Elsbeth
Kasser 1910-1992, Ziirich (Kirchlicher Informationsdienst kid) 2000; Katrin Hafner/Lucia
Probst, Im Dienste der Humanitit. Die Schweizer «Fliichtlingsmutter» Gertrud Kurz als Ak-
teurin im Zweiten Weltkrieg und die Rezeption ihres Wirkens bis heute, Lizentiatsarbeit
Bern, Oktober 1999 (Typoskript); Paul-Emile Dentan, Nachgeben oder Widerstehen.
Schweizer Protestanten gegen den Nazismus, Ziirich 2002. — Der Schlussbericht der Bergier-
Kommission geht nur knapp auf die Aktivititen der Kirchen ein: Unabhingige Experten-
kommission Schweiz — Zweiter Weltkrieg: Die Schweiz, der Nationalsozialismus und der
Zweite Weltkrieg. Schlussbericht, Ziirich 22002, 141-143.

SZRKG, 99 (2005), 249-368



350 Hermann Kocher

schen Protestantismus bezeichnet werden.” Das Zitat «Wir sind alle schuldig ge-
worden» stammt aus dem Herbst 1942 und damit aus jener Zeit, in der die De-
portation und systematische Ermordung von Jidinnen und Juden mit hochster
Intensitat betrieben wurde und die Schweiz ihre Grenzen gleichzeitig weitgehend
schloss. Vogt schrieb in dieser Situation: «In tiefer Erschiitterung erleben wir das
unaussprechliche Leiden mit, das iiber alle Volker hereingebrochen ist, ganz
besonders aber tber das Judenvolk. In tiefer Traurigkeit und stiller Ehrfurcht
stchen wir als Zeugen vor dem namenlosen Leid jidischer Viter, jiidischer
Miitter und jiidischer Kinder und unserer Mitchristen aus dem Judentum. Unser
Erloser Jesus Christus ist dem Fleische nach Jude gewesen. Die Juden haben ihn
gekreuzigt. Aber nicht nur die Juden. Wir Menschen alle haben ihn gekreuzigt.
[...] Wir Christen haben Jesus Christus gekreuzigt. [...] Wir Christen kreuzigen
Jesus Christus heute in den Briidern und Schwestern aus seinem Volk.» Paul
Vogt ging dann auf die Deportationen aus Frankreich und auf die weitgehende
Schliessung der Grenzen der Schweiz ein und folgerte: «Wir sind alle schuldig
geworden. Alle ohne Ausnahme. Nicht nur der Bundesrat. Nicht nur die Polizei-
organe. Wir alle. Schuldig durch die Oberflachlichkeit. Schuldig durch Hirte.
Schuldig durch Lauheit und Feigheit. Schuldig vor Gott. Schuldig an Jesus
Christus.»”’

An diese und dhnliche Ausserungen kniipft der erste Teil dieses Artikels an.
Es wird darin aufgezeigt, dass ein kirchliches Reden von Schuld und Versagen
keine «moderne» Erscheinung ist. Schon in den vierziger Jahren des letzten Jahr-
hunderts haben Reprisentantinnen und Reprisentanten der Kirchen in dieser
Hinsicht kritische, oft auch selbstkritische Beobachtungen gemacht. In drei wei-
teren Kapiteln wird der Hintergrund solcher Einschidtzungen charakterisiert: die
Fliichtlingsarbeit des schweizerischen Protestantismus in den dreissiger und vier-
ziger Jahren. Was wurde getan? Wann wurde es getan und warum? Was wurde
zu welchem Zeitpunkt nicht getan? Der Schlussteil nimmt nochmals den Begriff
«Schuld» auf und setzt ihn in Beziehung zu jenem der «Verantwortung».

Beobachtungen zur Verwendung des zeitgendssischen Begriffs «Schuld»

In den letzten Jahren ist 6fters gefragt worden, inwieweit die Kirchen ihre Ver-
gangenheit «aufgearbeitety hdtten. Dieser Ausdruck ist zumindest dann proble-
matisch, wenn mit «Aufarbeiten» die Vorstellung verbunden wird, es konne
etwas, was sich in der Vergangenheit abgespielt habe, punktuell und ein fiir alle-
mal «bewiltigt» werden. Beim Bemiihen, sich Teilen der Vergangenheit zu stel-
len, geht es vielmehr um einen Prozess, der als solcher nie abgeschlossen ist. Vor
allem aber handelt es sich dabei, bezogen auf die Zeit der dreissiger und vier-

=]

Zu Paul Vogt vgl. Kocher, Rationierte Menschlichkeit (wie Anm. 1), 300-308 und weitere
Verweise im Personenregister.

Der acht Seiten lange Aufruf ist abgedruckt in: Schweizerisches Evangelisches Hilfswerk fiir
die Bekennende Kirche in Deutschland (Hg.), Judennot und Christenglaube, Zollikon/Ziirich
11943, 69-76, zit. 69, 73.



«Wir sind alle schuldig geworden»!? 351

ziger Jahre, nicht um eine Herausforderung, die sich erst in letzter Zeit konkreti-
siert hitte. Schon in den Kriegsjahren und dann weiter in der unmittelbaren
Nachkriegszeit waren Menschen bestrebt, das, was vorgefallen war, zu ordnen.
Sie haben ihr Tun gemessen an ihren Moglichkeiten bzw. an den Verpflichtun-
gen, die sie als Christinnen und Christen oder als Schweizerinnen und Schweizer
empfunden haben.

Anhand von Ausserungen iiber «Schuld» wird dies besonders deutlich. Das
Zitat von Paul Vogt steht dabei nicht allein. Es konnten rund zwanzig Texte zi-
tiert werden, in denen sich Personlichkeiten des schweizerischen Protestantismus
in den vierziger Jahren solche Gedanken gemacht haben. Ohne diese im Einzel-
nen vorzustellen, sollen vier Beobachtungen dazu festgehalten werden:

Erstens: Es fillt auf, dass vor allem diejenigen von «Schuld» und «Versagen»
gesprochen haben, die gerade akriv gewesen waren, die sich in der kirchlichen
Fliichtlingsarbeit engagiert, die Fliichtlinge betreut und sich bei den Bundesbe-
horden fiir eine grossziigigere Asylpolitik eingesetzt haben. Von «Schuld» haben
nicht jene gesprochen, die in dieser Hinsicht nichts getan oder sich durch mehr
oder weniger fremden- oder judenfeindliche Parolen hervorgetan haben. Selbst-
kritisch beziiglich des eigenen Tuns in der Vergangenheit haben sich vielmehr
Leute wie eben Paul Vogt oder «Flichtlingsmutter» Gertrud Kurz geédussert.
Aber auch andere Vertreter des schweizerischen Protestantismus haben schon n
den Kriegsjahren von der «Schuid» der Schweiz angesichts ihrer Fliichtlingspo-
litik gesprochen, wobei sie sich selber in der Regel nicht ausnahmen, sondern
kollektiv formulierten: «wir» — die gesamte Bevolkerung der Schweiz, die Kir-
chen inbegriffen — sind schuldig geworden. Darunter Menschen wie Kirchen-
bundsprisident Alphons Koechlin oder Vertreter des religiosen Sozialismus wie
Leonhard Ragaz, aber auch weitere Theologen, so Karl Barth, Oskar Farner oder
Walter Liithi.*

Zweitens: Die frithesten Dokumente, die von einer Schuld der christlichen
Kirchen sprechen, gehen immer von einer Parallelitit von Schuld aus: Es gebe
eine jidische Schuld und es gebe eine christliche Schuld, die der jiidischen
Schuld in nichts nachstehe.

Paul Vogt hat diese Parallelitit von Schuld im Mai 1941 wie folgt beschrie-
ben: Die Schuld des jiidischen Volkes bestehe in dessen «Eigenwegigkeit» und
«Eigenwilligkeit»: «Die Eigenwegigkeit und Eigenwilligkeit Israels wurde be-
sonders deutlich vor dem Palaste des Pilatus. Dort schrie die aufgehetzte Menge:
Kreuzige ihn! Pilatus antwortete: Ich bin unschuldig am Blut dieses Gerechten,
da sehet ihr zu. Und alles Volk antwortete und sprach: Sein Blut komme {iiber
uns und unsere Kinder! — Israel hat einen Fluch gewiinscht. Israel hat einen
Fluch erhalten [...] Als Glieder der Gemeinde Jesu Christi auf Erden haben [aber
auch; HK] wir Busse zu tun. Wir haben Busse zu tun fiir unsere eigene Eigen-
wegigkeit und Eigenwilligkeit. Wir haben uns [von Gott; HK] lieben lassen, oh-

* Zu den Genannten vgl. Kocher, Rationierte Menschlichkeit (wie Anm. 1), z.B. 211 (Koech-
lin), 418-420 (Ragaz), 278f. (Barth, Farner), 220f. (Liithi). Interessant in diesem Zusammen-
hang sind auch die Thesen von Walzenhausen von Ende 1943 (Ebenda, 318-321).



352 Hermann Kocher

ne zu lieben. Israel ist blind gewesen fiir das Inkognito Christi in Jesus von Na-
zareth. Wir sind blind geworden fiir das Inkognito Christi in der Gestalt der ge-
ringsten seiner Briider unter uns. [srael hat den Heiland ausgestossen und ausge-
schlossen. Die Christenheit hat sein Volk, das Volk der Juden, ausgestossen und
ausgeschlossen. Israel ist schuldig geworden, weil es den Messias in seinem
Inkognito verstiess. Die Christenheit von heute wird schuldig, weil sie den Mes-
sias in seinem Inkognito von heute [den verfolgten Jidinnen und Juden; HK]
verstosst.»’

Oder nochmals Paul Vogt: «Es liegt mindestens ebenso viel Schuld wie auf
Seiten der Juden auf Seiten der Christen und Heiden, die durch Gedanken, Worte
und Taten mitgeholfen haben, eine Krematoriumsatmosphire und eine Verga-
sungsanlage zu schaffen.»®

Eine Parallelisierung von jiidischer und christlicher Schuld ist nicht nur anti-
Judaistisch — etwa dann, wenn mit einer angeblichen Schuld der Juden am Tode
Jesu von Nazareth argumentiert wird —, sondern relativiert zudem tendenziell die
eigene Schuld (im Sinne: wir sind zwar schuldig, aber der andere ist ja auch
schuldig, ist vor mir schuldig geworden). Doch die Rede von «Schuld» des
Christentums gegeniiber dem Judentum ebnete den Weg zum Reden von eigener
schuldhafter Verstrickung. Dieses Aufzeigen einer Parallelitit von Schuld ist
denn auch gegen Ende des Krieges zugunsten einer verstirkten Konzentration
auf eigene (christliche) Unzuldnglichkeiten in den Hintergrund getreten.

Drittens: Was damals (noch) nicht Thema war, waren Uberlegungen, ob und
inwiefern der kirchliche Antijudaismus dazu beigetragen hat, dem Antisemitis-
mus den Boden zu bereiten. Dennoch: Im Laufe des Krieges und in der Nach-
kriegszeit wurde immer 6fters der Gedanke ausgesprochen, Kirchen hitten dem
Treiben der Antisemiten zu lange tatenlos zugeschaut und sich nicht klar genug
von jeglichem Antisemitismus distanziert. Das, was neu aufgegangen war, spitz-
te eine Studiengruppe evangelischer Theologen und Fliichtlinge, die sich im De-
zember 1943 im appenzellischen Walzenhausen traf, zuhanden der dem Schwei-
zerischen Evangelischen Kirchenbund (SEK) unterstellten Fliichtlingshilfe wie
folgt zu: «Der Antisemitismus ist als Gottlosigkeit zu brandmarken und von der
Kirche radikal abzulehnen.»’ Wie ungewohnt ein solcher Gedanke damals war,
zeigt sich darin, dass der Vorstand des Kirchenbundes den Satz abindern (und
dadurch abschwichen) liess zu der Aussage, Antisemitismus sei «mit dem christ-
lichen Glauben nicht vereinbar».®

Paul Vogt, Die Juden und wir Christen, in: Kirchenblatt fiir die reformierte Schweiz, 1. Mai
1941, 130132, zit. 131f.

Paul Vogt, Nachkriegsfragen evangelischer Fliichtlingshilfe, in: Judaica, 1 (1945) 89.

Die urspriingliche Fassung der Thesen von Walzenhausen liegt im Archiv fiir Zeitgeschichte
an der Eidgendssischen Technischen Hochschule (ETH) in Ziirich, Nachlass Paul Vogt, Do-
kumentation zur Fliichtlings-Riickwanderung. — Vgl. ausfiihrlicher dazu Kocher, Rationierte
Menschlichkeit (wie Anm. 1), 317-322.

Dieser Eingriff geschah (gegen den Willen von Vorstandsprisident Alphons Koechlin) durch
eine Initiative von Vorstandsmitglied Robert Sturzenegger. Im Protokoll zur Vorstandssit-
zung vom 13. April 1944 heisst es dazu: «Herr Sturzenegger nimmt an dem Worte Gott-
losigkeit Anstoss, indem er auf einen durch die Juden selber provozierten Antisemitismus



«Wir sind alle schuldig geworden»!? 353

Dem Antisemitismus wurde von kirchlicher Seite zwar nun widersprochen.
Dies geschah jedoch hiufig gerade mit antijudaistisch gefarbten Begriindungen.
Besonders deutlich wird dies in einer Stellungnahme von Arthur Frey, dem Re-
daktor des «Schweizerischen Evangelischen Pressedienstes»: Dem «Antisemitis-
mus miissen wir als Christen klar und entschieden entgegentreten [...] Denn nie-
mand weiss besser um die Fremdlingsschaft des jiidischen Volkes als der Christ.
[...] Es ist letztlich nichts anderes als die Verstocktheit des jidischen Volkes ge-
geniiber dem Evangelium Jesu Christi, die es zu diesem Fremdling auf Erden hat
werden lassen, als der es tatsdchlich auf unserer Erde wohnt. Die Verwerfung
Jesu Christi ist seine Schuld und die Quelle seines Leidens, wie die Verwerfung
Jesu Christi auch die Schuld des entarteten Christentums und die Quelle grauen-
hafter Gegenwartsnot auf Erden geworden ist.»” Christinnen und Christen wer-
den demnach dann, wenn sie den Antisemiten nicht widersprechen oder sogar
mit thnen gemeinsame Sache machen, in besonderer Weise schuldig, da sie ja
wissen miissten, dass die «Fremdheit» des jiidischen Volkes nicht «rassisch» zu
begriinden sei, sondern durch dessen religios verankerte Schuld infolge der
«Verwerfung» Jesu Christi,

Viertens: In der zweiten Hilfte des Krieges und in der Nachkriegszeit wurde
immer mehr die damalige schweizerische Fliichtlingspolitik als schuldbeladen
verstanden, wobei sehr selten einzelne Exponenten der Bundesbehérden nament-
lich haftbar gemacht wurden. Im Gegenteil! In Ausserungen von Exponentinnen
und Exponenten des Protestantismus war immer von einem «Wir» die Rede: Wir
alle sind schuldig geworden, wir alle haben die Verantwortung, die Gott uns
tibertragen hat, nicht wahrgenommen. So sprach, neben Paul Vogt, etwa die Ber-
ner «Fliichtlingsmutter» Gertrud Kurz spéter von «unserer Siinde»: «Nie [...]
wiirde ich von der Siinde des Bundesrates allein reden, sondern von unserer Siin-
de, denn ich fiihle mich als Christ und als Schweizerbiirgerin in dieser Sache
mitverantwortlich. [...] Wir hitten alle — aber wirklich alle — viel lauter schreien
miissen.» '’

hinweist, fiir den das Priadikat <gottlos» nicht zutrifft. Es liege in dem Worte eine Spitze, die

fur Uneingeweihte unverstidndlich sei» (Archiv SEK, Bern, Vorstandsprotokolle, Sitzung

vom 13. April 1944, 137). — Die definitive Fassung der Thesen ist greifbar in: Schweize-
risches Evangelisches Hilfswerk fiir die Bekennende Kirche in Deutschland (Hg.), Soll ich
meines Bruders Hiiter sein? Weitere Dokumente zur Juden- und Fliichtlingsnot unserer

Tage, Zollikon-Ziirich 1944, 103—-106.

Arthur Frey in einer Entgegnung zur Denkschrift «Aufkliarung zur Fliichtlingsfrage» des

«Schweizerischen Vaterlandischen Verbandes» vom November 1942. Freys «Antwort» ist

nachzulesen in: Judennot und Christenglaube (wie Anm. 3), 105-110, zit. 105f.

" Schreiben vom 12. April 1954 an einen Pfarrer (Nachlass Gertrud Kurz, Dossier «1945/46:
Brietkopien u.a.»; der Name des Adressaten ist nicht erhalten. Der Nachlass Gertrud Kurz
befindet sich neuerdings im Archiv fiir Zeitgeschichte an der Eidgendssischen Technischen
Hochschule ETH in Ziirich). — Zur Fliichtlingsarbeit von Gertrud Kurz vgl. Kocher, Rati-
onierte Menschlichkeit (wie Anm. 1), 133—-145 und weitere Verweise im Personenregister,
sowie nun ausfiihrlicher die oben erwihnte Arbeit von Katrin Hafner und Lucia Probst.

9



354 Hermann Kocher

Kirchliche Fliichtlingsarbeit in den staatlicherseits zugewiesenen Nischen
(1933-1942)"

Fliichtlinge waren nicht erst seit Kriegsausbruch unterwegs. Der nationalsozialis-
tische Totalitarismus hatte von Anfang an Fluchtbewegungen ausgelost, wenn
auch zunichst im Sinne der Flucht einzelner Menschen oder kleiner Gruppen.
nicht als Massenemigration wie dann nach dem «Anschluss Osterreichs» oder
nach der sogenannten «Kristallnacht». Kirchliche Kreise waren dadurch anfang-
lich lediglich ab und zu mit einzelnen Menschen konfrontiert, denen die Flucht
in die Schweiz gelungen war.

Nur in seltenen Fillen hiess Betreuung dieser Fliichtlinge Suche nach Auf-
enthalt und Arbeit in der Schweiz (so etwa bei einigen Theologen, die Deutsch-
land veriassen hatten, wie dem Bonner Neutestamentler und engagierten SPD-
Mitglied Karl-Ludwig Schmidt'?). «Betreuung» von Fliichtlingen hiess in dieser
ersten Phase vielmehr, Ausreisemoglichkeiten aus der Schweiz in ein definitives
Asylland zu realisieren. Mit den Worten des Vorstands des Schweizerischen
Evangelischen Kirchenbundes: Es sei eine gesamtkirchliche Anstrengung ange-
sagt, um «den Strom der Fliichtlinge dahin zu leiten, wo sie dauernd Stellung
und Siedlung finden»." In diesem Sinne wurde heftig sondiert nicht nur in euro-
pdischen Liandern oder in den USA, sondern in Liandern wie Chile, Guatemala,
El Salvador oder der Dominikanischen Republik. Mit der Zeit wurden zwecks
Koordinierung dieser Tatigkeiten spezielle kirchliche Hilfsstellen gegriindet.
Solchen Organisationen in Ziirich, Bern und Basel folgten weitere in den Kanto-
nen Basel-Land, Genf, Neuenburg, St. Gallen-Appenzell und Waadt. Aufgabe
auch dieser Werke war es zumindest bis zum Ausbruch des Krieges nicht, den
Fliichtlingen ein liangeres Verbleiben in der Schweiz zu erméglichen, sondern
diese bis zu ihrer Weiterreise voriibergehend zu betreuen."

Zur Befolgung der staatlicherseits zugewiesenen Nischen fiir eine kirchliche
Fliichtlingsarbeit gehorte also, dass die staatliche Maxime vom «Transitland
Schweiz» in den dreissiger Jahren weitgehend unhinterfragt ibernommen wurde.
Staatlicherseits war ja immer betont worden, die Schweiz kénne nicht Asylland
sein fur Verfolgte, sondern nur Transitland. Dabei war es nicht grundsitzlich

"' Die folgenden drei Kapitel sind chronologisch aufgebaut. Die Abgrenzung der Jahre 1933
1948 richtet sich nach der Berichtsperiode meines Buches (Kocher, Rationierte Menschlich-

_ keit (wie Anm. 1)).

'* Zur Aufnahme deutscher Theologen in die Schweiz vgl. ebenda, 55-59.

" Schweizerischer Evangelischer Kirchenbund. An die schweizerischen Kirchen, 5. Mirz 1936
(Archiv SEK, Bern, Dossier «Vorstand Korrespondenz 1928-1937»).

'* Auf die breite Palette von Fluchtlingshilfsstellen des damaligen schweizerischen Protestan-
tismus kann hier nicht eingegangen werden. Vgl. dazu Kocher, Rationierte Menschlichkeit
(wie Anm. 1), 78-82, 120-122 (Landeskirchliche Fliichtlingshilfen); 83-93, 111-120
(Schweizerisches Evangelisches Hilfswerk fiir die Bekennende Kirche in Deutschland);
122-128 (Schweizerisches kirchliches Hilfskomitee fiir evangelische Fliichtlinge); 128-132
(Auskunftsstelle fiir Fliichtlinge der Religits-Sozialen); 133—145 (Kreuzritter-Flichtlingshil-
fe um Gertrud Kurz); 287-291 (Fliichtlingspfarramt von Paul Vogt); 291-300 (Freiplatzakti-
on); 348-353 (Reorganisation der Hilfswerke nach Kriegsende); 469-488 (statistisches Ma-
terial).



«Wir sind alle schuldig geworden»!? 355

falsch, fiir die Verfolgten definitive Asylldnder ausserhalb des direkten Ein-
flussbereiches der Nationalsozialisten zu suchen. Problematisch waren diese
Aktivitdaten kirchlicher Kreise aber insofern, als es ofters zu einem mehr oder
weniger gedankenlosen «Abschaufeln» verfolgter Menschen kam. Ein Wegwei-
sen von Menschen in eine sehr ungewisse Zukunft. Zumindest Leute wie Paul
Vogt haben dies nachtriglich so empfunden: «So wie Gurs, Lublin, Auschwitz
Brandmale in der Weltgeschichte bleiben, so bleiben die Schiffe mit Fliichtlings-
fracht, die nicht landen durften, und die hin und her iiber die Grenzen geschobe-
nen Elendsgestalten flammende Anklagen an die Menschheit des zwanzigsten
Jahrhunderts. Wir haben damals in der Schweiz viel Arbeit geleistet und Gelder
um Gelder zusammengebettelt, um Emigranten wegzuschaffen. Es kam uns
manchmal wie ein Abschaufeln vor [...] Ein Teil konnte Wurzeln fassen. Viele
erlagen, schriecen von Ubersee aus nochmals um Hilfe, starben und verdarben.
Und uns bleibt das schlechte Gewissen: Wir haben Fiirsorgefille gelost und Stri-
che unter Ausreisekonten gemacht. Aber wie!» '’

Es war des Weiteren Teil dieser Nischen-Fliichtlingsarbeit, dass kirchliche
Kreise sich iiber lange Zeit auf «ihre» Fliichtlinge beschrinkten. Es gab damals
fast keine staatlicherseits subventionierte Fliichtlingsarbeit. Die Bundesbehérden
gingen davon aus, dass jede Organisation flir «ihre» Fliichtlinge aufkam (judi-
sche Stellen fiir Judinnen und Juden, christliche fiir Christinnen und Christen
oder sozialistische flir Sozialistinnen und Sozialisten). Fiir Vertreterinnen und
Vertreter evangelischer Kirchen lag es insofern auf der Hand, ihre Zeit und ihre
Finanzen fiir evangelische Fliichtlinge einzusetzen. Oder exklusiv formuliert wie
im Jahr 1934 im Protokoll des Vorstands des Schweizerischen Evangelischen
Kirchenbundes: «[...] les Juifs de premier lieu dont nous n’avons pas a nous
occuper et en second lieu les marxistes [Sammelbegriff fiir politisch motivierte
Emigrantinnen und Emigranten; HK], qui ne nous intéressent pas».'°

Das Problem dabei war allerdings, dass sich unter den Fliichtlingen kaum
Menschen evangelischer Konfession befanden, die — so der Wunsch der Kirchen-
leute — «um ihres Glaubens willen» verfolgt worden waren. Was es demgegen-
iiber gab, waren evangelische Christinnen und Christen jlidischer «Herkunft»
(damals iiblicherweise als «Judenchristen» bezeichnet), die wegen ihrer fritheren
judischen Religionszugehorigkeit in Deutschland schikaniert worden waren und
deshalb ihre Heimat verlassen mussten. Es dauerte eine lingere Zeit, bis christli-
che Kreise in der Schweiz erkannten, dass auch diese Verfolgten wirklich Evan-
gelische (und nicht einfach «nur» «Judenchristinnen» und «Judenchristen») wa-
ren, fiir die sie sich folglich einzusetzen hatten.

Die Konzentration auf Gesinnungsgenossinnen und Gesinnungsgenossen war
an sich nicht verwerflich. Sie wurde dort problematisch, wo damit eine polemi-
sche Abgrenzung gegen «andere» verbunden war. Dort, wo es also nicht nur da-
rum ging, fiir «seine Leute» etwas zu tun, sondern sich keinesfalls fiir andere zu

# Mitteilungen des Schweizerischen Evangelischen Pressedienstes (EPD) an die Bezirksmitar-
beiter und die religidsen Blatter, Ausgabe B, Ziirich, 13. September 1944, 4f.

' Zitiert nach Marcus Urs Kaiser, Deutscher Kirchenkampf und Schweizer Offentlichkeit in
den Jahren 1933 und 1934, Zirich 1972, 277.



356 Hermann Kocher

engagieren. Ein Beispiel fiir diese Haltung ist August Waldburger, der als pensi-
onierter Pfarrer eine Zeit lang der reformierten Fliichtlingshilfe in Ziirich vorstand.

Waldburger schrieb im Januar 1939 in soziokulturellen antisemitischen To-
nen: «So muss ich jetzt die ziircherische Fliichtlingshilfe verwalten — nicht fiir
die Juden, die an Geld und Hiilfe rund um die Welt alles haben, was sie brau-
chen, und nicht fur die Katholiken, die ebenfalls durch eine feste Organisation
geschiitzt und gestiitzt werden. Vielmehr fiir die Protestanten, die in irgend
einem Grad jiidisches Blut in der Familie haben [...] Es hat ganz prichtige Leute
darunter. Den «Giisel> halt ich mir vom Leib. Dafiir hat unser Volk nicht zusam-
mengesteuert». Oder einen Monat spiter: «Die grosse Mehrzahl der Fliichtlinge
und zugleich die Vertreter der Weltanschauung, deren Herrschsucht die ganze
brutale Abwehrreaktion einer Reihe von Landern verursacht und sie durch Druck
auf den Geldmarkt und [...] Pressebeeinflussung zu immer hirteren Formen
gesteigert hat, die Israeliten, gehen uns nichts an. Sie sind vorziighch und mit
grossartigen Mitteln rund um die Welt organisiert und ich kenne das Wort eines
ihrer Grossen: wenn unsere kleinen Leute gedriickt werden, so bringt uns das die
Sympathie der ganzen Welt, ist also fuir unsre Sache vorteilhaft. Auch die katho-
lisch gewordenen Judenchristen unterstehen einer grossen und michtigen Orga-
nisation, der Caritas»."’

Kirchliche Fliichtlingsarbeit in den staatlicherseits zugewiesenen Nischen
hiess also: Anerkennung und Ubernahme der Maxime vom «Transitland»
Schweiz der Schweizer Fliichtlingspolitik und Konzentration auf «eigene»,
nicht-jiidische und nicht politisch motivierte Fliichtlinge. Warum kam es auf
kirchlicher Seite zu dieser Beschrinkung bzw. auch Selbstbeschrinkung der
Tatigkeitsbereiche? Es fallt auf, dass damals vor allem im kirchlich-institutionell
gebundenen Protestantismus eine weit reichende Loyalitit gegeniiber staatlichen
Behorden praktiziert wurde. Die staatliche Verantwortlichkeit wurde hoher ein-
gestuft als die kirchliche. So liessen sich Kirchenleitungen im Sommer/Herbst
1938, als die Grenzen der Schweiz ein erstes Mal gegen Fliichtlinge aus dem ans
Deutsche Reich «angeschlossenen» Osterreich abgeriegelt wurden, von den Bun-
desbehorden besinftigen. Auf Proteste gegen die Grenzschliessung wurde ver-
zichtet mit der Begriindung, die staatlichen Behorden wiissten schon, warum sol-
che Massnahmen zu ergreifen seien. Den Behorden sei Vertrauen zu schenken,
auch wenn ihr Tun fiir Aussenstehende nicht immer ganz durchsichtig sei. Es sei
alles zu vermeiden, was nach einer Desavouierung der Bundesbehorden aussehen
konnte.'®

Ein zweiter Grund, warum kirchliche Kreise sich damals in der Fliichtlings-
arbeit nicht weiter vorwagten, ist — wie in den nichsten Abschnitten illustriert
werden wird — in der Tatsache zu sehen, dass es sich oft um jiidische Fliichtlinge
handelte. Die antijiidische Stossrichtung der schweizerischen Fliichtlingspolitik

'” Durchschlige von Schreiben an eine Frau Gloor in Basel vom 17. Januar 1939 und an Pfr.
Hermann Grossmann in Ziirich vom 20. Februar 1939 (Staatsarchiv des Kantons Ziirich,
Archivalien «Landeskirchliche Fliichtlingshilfe», Nachlass Pfr. August Waldburger, T 71.13
bzw. T 71.15). — Zu August Waldburger vgl. Kocher, Rationierte Menschlichkeit (wie Anm.
1), 79¢.

" Mehr dazu Kocher, Rationierte Menschlichkeit (wie Anm. 1), 105f.



«Wir sind alle schuldig geworden»!? 357

wurde zumindest bis 1938/39 seitens des schweizerischen Protestantismus nicht
grundsitzlich in Frage gestellt."

Ein biologistisch-rassisch begriindeter Antisemitismus mit dem Ziele der
«Vernichtung» des Judentums als einer «minderwertigen Rasse», so wie thn Na-
tionalsozialisten vertraten, ist zwar im damaligen schweizerischen Protestantis-
mus nicht zu finden. Zur Diskussion standen auch nicht programmatische Ent-
wiirfe im Stil der «Deutschen Christen», die darauf tendierten, das Alte Testa-
ment zu eliminieren und das Neue Testament von «Judaismen» zu reinigen.*’
Allerdings dusserten einzelne Theologen politisch-wirtschaftlich-kulturelle Vor-
behalte gegeniiber dem Judentum, die einer schweizerischen Ostjudenfeindschaft
entsprachen und in vielem den nationalsozialistischen Parolen dhnelten. So ortete
ein Autor der kirchlich-liberalen Presse der Schweiz «ostjiidische Aasgeier» ne-
ben «edlen Juden».”' Ein anderer Theologe hohnte, (ost-)jiidische Fliichtlinge
suchten in der Schweiz einen «Schlupfwinkel fiir thr dunkles Gewerbe». In
Deutschland wiirden zahlreiche Juden als «wahres Krebsgeschwiir am Volke
zehreny, als «Wucherer, skrupellose Ausbeuter, Betriiger».”” Dies waren jedoch
nur vereinzelte Stimmen am Rande des schweizerischen Protestantismus.

Verbreiteter waren religios begriindete Vorbehalte gegeniiber dem Judentum.
Es kann hier von «Antijudaismus» im Gegensatz zum «rassisch» bzw. wirt-
schaftlich-politisch oder allgemein kultureli motivierten «Antisemitismus» ge-
sprochen werden, wenn auch die Grenzen zwischen Antijudaismus und Antise-
mitismus fliessend sind und sich Antijudaismus mit soziokulturellem Antisemi-
tismus verbinden konnte.”

" In den Jahren zuvor hatte Leonhard Ragaz sich bereits fuir (politisch motivierte) Emigran-
tinnen und Emigranten jidischer Abstammung eingesetzt. Grundsitzliche Kritik an der
schweizerischen Flichtlingspolitik beziiglich jiidischer Fliichtlinge setzte bei ihm aber auch
erst im Zusammenhang mit den behordlichen Massnahmen der Jahre 1938/39 zum Zeitpunkt
der Umwilzungen in Osterreich und der Tschechoslowakei bzw. des reichsweiten Pogroms

_gegen Jidinnen und Juden ein (Kocher, Rationierte Menschlichkeit (wie Anm. 1), 415f., 421).

" Quer durch die religidse Presse finden sich weder fiir die eine noch fiir die andere Grund-

_ haltung Belegstellen.

“' Schweizerisches Protestantenblatt, Basel, 8. Juli 1933, 210 (Hans Baur).

** Schweizerisches Reformiertes Volksblatt (Reformblitter), Bern, 27. Mirz 1933, 163f. (Emil
Ryser).

= So versteht Urs Altermatt den Begriff «Antisemitismus» als «Sammelbegriff fiir negative
Gefiihle, Vorurteile und Handlungen, die sich gegen einzelne Juden als Juden oder gegen
das Judentum als solches» richteten, wobei «der Terminus unterschiedliche Phinomene wie
etwa den christlichen Antijudaismus, den eliminatorischen <Rassen>-Antisemitismus der Na-
tionalsozialisten oder auch den Antizionismus bezeichnen» konne. Mit guten Griinden im
Sinne eines differenzierten Umgangs mit den seit der Antike in der europidischen Geschichte
vorkommenden Erscheinungen von Antisemitismus unterscheidet auch Altermatt begrifflich
trotzdem «zwischen dem christlichen Antijudaismus und dem wirtschatftlich, politisch, sozi-
okulturell oder biologistisch-rassistisch geprigten Antisemitismus» (Urs Altermatt, Katholi-
zismus und Antisemitismus. Mentalititen, Kontinuititen, Ambivalenzen. Zur Kulturge-
schichte der Schweiz 1918-1945, Frauenfeld/Stuttgart/Wien 1999, 51f.). Altermatts Be-
obachtung der «fliessenden Ubergéinge» (ebenda, 125) zwischen verschiedenen judenfeind-
lichen Argumentationsmustern innerhalb des schweizerischen Katholizismus kdnnte analog
auf den schweizerischen Protestantismus bezogen werden. Im Gegensatz zum katholisch ge-
prigten Antisemitismus, den Altermatt stark als «antimodernistisches Syndrom» beschreibt



358 Hermann Kocher

Antijudaistische Argumente verliefen in der Regel innerhalb eines fixen Sche-
mas: Gott habe Israel zu seinem erwiéhlten Volk bestimmt, Israel aber sei seinem
Gott untreu geworden, am gravierendsten in der Verwerfung Jesu Christi. Die
Erwihlung sei durch dieses Versagen vom Judentum auf das Christentum iiber-
gegangen, das alte Israel sei durch die Kirche als neuem Israel abgelost worden
(Substitutionstheorie). Das Schicksal des Judentums durch die Jahrhunderte hin-
durch hiange mit seiner Schuld zusammen. Eigenmichtige Versuche, die Ruhelo-
sigkeit und Fremdheit des jiidischen Volkes unter den Volkern aufzuheben
(durch «Assimilierung») und so das goéttliche Gericht auszuschalten, miissten
misslingen. Eine Losung der «Judenfrage» bringe nicht Assimilierung, bringe
ebenso wenig ein Antisemitismus nationalsozialistischer Pragung. Eine Ldsung
bringe allein die Missionierung des Judentums, eine Umkehr des Judentums zu
Jesus Christus und damit zum Christentum.**

Es liegt auf der Hand, dass eine solche Haltung kaum forderlich war, jidi-
schen Fliichtlingen, soweit sie sich nicht fiir christliche Missionsversuche emp-
fanglich zeigten, offen zu begegnen.

Widerspruch gegen die behordliche Fliichtlingspolitik (1942/43)

Vor allem ab 1938 nahm das vorher mehr oder weniger vorbehaltlose Verstind-
nis kirchlicher Kreise fiir die behordliche Fliichtlingspolitik ab. Der «Anschluss»
Osterreichs und der reichsweite Pogrom gegen Jiidinnen und Juden hatten deut-
lich vor Augen gefiihrt, dass es den Nationalsozialisten nicht nur um ein Schika-
nieren jidischer Menschen ging. Der Ausbruch des Zweiten Weltkriegs zeigte
zudem, wie schwierig es nun war, iiberhaupt eine Flucht zu organisieren und ein
auf langere Zeit sicheres Asylland zu finden. Zu heftigeren Widerspriichen gegen
die behordliche Fliichtlingspolitik kam es dann aber erst im Sommer und Herbst
1942 und erneut im Jahr 1943.

Der Tenor dieser Vorstosse lautete nun: So weit diirfe dem Druck der politi-
schen Verhiltnisse — gemeint waren die Gefahr eines Angriffs von Nazi-
Deutschland auf die Schweiz sowie neutralititspolitische Riicksichtnahmen —
nicht nachgegeben werden, dass die Asyltradition der Schweiz und damit diese
selber verraten wiirde. Der Kleinstaat Schweiz habe eine von Gott gesetzte Mis-

(so ebenda, 126—130), ist diese antimodernistische Frontstellung im schweizerischen Protes-
tantismus (erwartungsgemiss) nur schwach vertreten, etwa dort, wo theologisch und poli-
tisch konservative («positive») Kreise Juden fiir einen angeblichen Zerfall der christlichen
Kultur mitverantwortlich machten (Kocher, Rationierte Menschlichkeit (wie Anm. 1), 59).
Demgegeniiber haben theologisch «liberal» Gesinnte geme das Bild eines antimodernisti-
schen im Sinne eines «gesetzlichen» antidemokratischen und «nicht assimilierbaren» (Ost-)
Judentums verbreitet (ebenda, 400).

Artikel, die Elemente des skizzierten Schemas aufweisen (wenn auch in unterschiedlicher
Ausformung und Gewichtung), finden sich vorab im «Kirchenfreund», dem Organ der
kirchlich «Positiven». So etwa: Walter Hoch, Christ und Jude, 17. Mai bis 14. Juni 1934,
145-147, 167-170, 182-188; Walter Eichrodt, Antisemitismus in alter und neuer Zeit, 4.
Februar bis 4 Mirz 1937, 33-38, 49-53, 65-72; August Gerhardt, Wie sieht ein Bibelchrist
die Ereignisse in der Judenschaft an?, 1. Juni 1939, 188-192.



«Wir sind alle schuldig geworden»!? 359

sion zu erfiillen und diirfe sich als bald einzige Friedens- und Rettungsinsel in
diesem Wirrwarr der Zeit nicht an Gott versiindigen, indem er sich véllig auf
seine eigensten Interessen abstiitze. Der Schweiz sei von Gott her die Aufgabe
zugeteilt worden, immer auch ein schiitzender Hafen fiir Verfolgte zu sein —
dieser Auftrag diirfe nicht zugunsten reiner Niitzlichkeitserwdgungen aufgegeben
werden.” Es komme dazu — wurde ab Sommer/Herbst 1942 weiter unterstrichen
—, dass eine Aufnahme Verfolgter nun eine «eigentliche Lebensrettung» bedeute.
In den meisten Fillen bewirke ein Zuriickstossen der Verfolgten deren Deporta-
tion und Tod.™

Vor allem die Tage des August 1942 bis hinein in den September jenes Jahres
waren eine dusserst bewegte Zeit. Vier Tage nach der Grenzschliessung vom 13.
August begann eine Rethe von Vorstossen von Pfarrern und Kirchgemeinden an
die Adresse des Schweizerischen Evangelischen Kirchenbundes. Als Folge da-
von unternahm dessen Vorstand diverse Interventionen bei den fiir die Fliicht-
lingspolitik zustindigen Bundesbehérden.”” Es waren dies aber auch die Tage
des Besuchs von Gertrud Kurz und Bankier Paul Dreyfus-de Gunzburg bei Bun-
desrat Eduard von Steiger an dessen Ferienort auf dem Mont Pelerin tiber dem
Genfersee.” Oder der Auseinandersetzung zwischen Bundesrat von Steiger und
Kirchenleuten anlasslich der «Landsgemeinde» der Jungen Kirche im Hallensta-
dion Ziinich-Oerlikon, als von Steiger das Bild vom «schon stark besetzten klei-
nen Rettungsboot mit beschrinktem Fassungsvermdgen und ebenso beschrink-
ten Vorriten» in die Runde warf.”

Warum ist es gerade damals — ab Sommer/Herbst 1942 — zu dieser Opposition
kirchlicher Kreise gegen die behordliche Fliichtlingspolitik gekommen? Im We-
sentlichen sind zwei Griinde anzufiihren:

Erstens verdichteten sich nun Informationen tber die systematische Verfol-
gung und Ermordung von Jidinnen und Juden. Im Jahr 1942 waren es vor allem
Berichte {iber die einsetzenden Deportationen aus Deutschland oder Frankreich,
die iiber kirchliche oder jiidische Kreise zu Kirchenleuten in der Schweiz kamen.
Im Jahr 1943 — um die Linie weiter auszuziehen — folgten Berichte tiber Vorgén-
ge in Polen (Warschauer Ghetto) und das Sammellager Drancy in Frankreich.
1944 lagen dann die ausfiihrlichen Rapporte iiber Polen (Auschwitz-Birkenau)

* Entsprechend argumentierte zum Beispiel SEK-Vorstandsprisident Alphons Koechlin ge-
geniiber Heinrich Rothmund, dem Chef der Polizeiabteilung des Eidgendssischen Justiz- und
Polizeidepartements (Durchschlag eines Express-Briefes Koechlins an Rothmund vom 22.
August 1942, Archiv SEK, Bern, Dossier «Bundesbehorden 1920-1953»).

* Auf eine «eigentliche Lebensrettung» weist ebenfalls Alphons Koechlin bereits in einem
Brief vom 19. August 1942 an Heinrich Rothmund hin (Durchschlag im Archiv SEK, Bern,

__ Dossier «Bundesbehorden 1920-1953»).

*" Zur Periode zwischen dem 18. und dem 31. August 1942 vgl. detailliert Kocher, Rationierte

. Menschlichkeit (wie Anm. 1), 210-227.

* Noch am selben Tag, dem 23. August 1942, ordnete Bundesrat von Steiger an, «in beson-
deren Fillen von Zuriickweisungen [von Fliichtlingen; HK] abzusehen» (dazu Kocher,

. Rationierte Menschlichkeit (wie Anm. 1), 214f.).

¥ Zu diesen Vorkommnissen vom 30. August 1942 vgl. Kocher, Rationierte Menschlichkeit
(wie Anm. 1), 220-226.



360 Hermann Kocher

und die schlimmen Verfolgungen in Ungarn vor.”" Schon in der zweiten Jahres-
hilfte 1942 konnte klar sein und war es manchen auch klar, dass Jiidinnen und
Juden nun nicht mehr einfach beldstigt und ausgestossen, sondern systematisch
zusammengetrieben und deportiert wurden. Und dass dies in vielen oder den
meisten Fillen bedeutete, dass diese Menschen die Verfolgung nicht tiberlebten.

So klagte Paul Vogt bereits im Herbst 1942: «Wir begreifen nicht, dass es
noch Menschen geben kann, die sich gar nicht kimmemn um das himmelschrei-
ende Elend und vollig ahnungslos dastehen in der Friedensinsel Schweiz mit
ihren Festen und Sportanldssen und Vergniigungsrummeln, wihrend sich auf den
Schlachtfeldern Leichenhaufen tiirmen und in den Ghettos Leichenhaufen hiufen
und in den Feldern und Wildern Europas Menschenwild gehetzt wird. Der apo-
kalyptische Reiter auf dem feuerroten Pferd reitet durch Europa [...] Uber die
Vilker Europas ist ein grosses Sterben gekommen. Uber das Volk der Juden, das
Volk Gottes, ist ein grosses Sterben gekommen. Europa hallt wider von Sterbe-
schreien. In Europa gellen die Schreie der Sterbenden, die erschossen, vergast,
zermalt wurden. In Europa hauchen die Verhungernden ihr Leben aus. Im
Europa der Aufklirung. Im Europa der «christlichen> Kultur. Im Europa des
technischen Fortschritts [...] Europa ist ein grosses Sterbehaus geworden.»"'

Der zweite Grund dafiir, dass Kirchenleute von ihrer fritheren Zuriickhaltung
im Kritisieren der behordlichen Fliichtlingspolitik abwichen, lag in der behord-
lichen Flichtlingspolitik selber, wie sie im Sommer 1942 gehandhabt wurde. Am
13. August 1942, mitten im Krieg und zum Zeitpunkt des Einsetzens der furcht-
baren Deportationen etwa aus Frankreich, hatte die Schweiz ihre Grenzen weit-
gehend geschlossen. Sie schottete sich damit in einer Art und Weise gegeniiber
Verfolgten ab, wie dies zuvor nie der Fall gewesen war. Kirchliche Kreise wuss-
ten Bescheid iiber die Grenzschliessung. Und sie sahen die tragischen Auswirkun-
gen davon, indem nun jiidische Fliichtlinge von Land zu Land gehetzt wurden. Da-
zu konnten und wollten einzelne Christinnen und Christen nicht ldnger schweigen.

Vor allem aber haben sie die beiden erwdhnten Griinde — Informationen iiber
das Schicksal von Jiidinnen und Juden auf der einen Seite, Informationen iiber
die behordliche Fliichtlingspolitik der Schweiz auf der anderen Seite — kombi-
niert: Wenn die Schweiz jetzt, zum Zeitpunkt der Deportationen und im Wissen
darum, was die Verfolgten erwarte, ihre Grenzen schliesse, mache sie sich mit-
schuldig an den Verbrechen gegeniiber Jiidinnen und Juden. Wer jetzt Flicht-
linge zuriickweise, liefere diese in ein ungewisses Schicksal, oft in den Tod aus.
Und wenn Kirchen jefzt zu diesen Vorgidngen schwiegen, machten auch sie sich
mitschuldig. Dann hitten sie es versdumt, ithrem Auftrag nachzukommen. Dann
hitten sie verpasst, thr « Wachteramt» gegeniiber dem Staat wahrzunehmen. Am
eindriicklichsten ist hier eine Formulierung Walter Liithis, damals Pfarrer in Ba-
sel, spiter in Bern: «Wenn die Kirche hier [angesichts der weitgehenden Schlies-

** Zum Nachrichtenfluss innerhalb des schweizerischen Protestantismus beziiglich der an Jii-
dinnen und Juden veriibten Verbrechen vgl. Kocher, Rationierte Menschlichkeit (wie Anm.
1), 197-207, 271-279.

' «Nicht fiirchten ist der Harnisch» [Bulletin fiir die Spenderinnen und Spender des
«Fliichtlingsbatzens»], Ziirich, Nr. 10/Oktober 1942, 14, zit. 1, 3.



«Wir sind alle schuldig geworden»!? 361

sung der Schweizer Grenzen gegeniiber Fliichtlingen im August 1942; HK] nicht
kdmpft, hat sie den Kampf gegen die [offenbar in der Schweiz; HK] drohende
Ariergesetzgebung verloren. Wenn sie hier weicht, dann ist die Stunde des Be-
kennens fiir sie vorbei und Gott wird seinen Weg ohne Kirche gehen. Mir per-
sénlich ist ganz klar, dass fiir die Kirche jetzt die Bekenntnislage vorhanden ist.»>*

So lange Erwigungen der Niitzlichkeit und Erwédgungen der Menschlichkeit
in einer gewissen Balance gewesen waren — was viele bis zum Sommer 1942 so
empfunden hatten — haben es die meisten Reprisentantinnen und Repréisentanten
des schweizerischen Protestantismus nicht fiir zwingend angesehen, ihre Stimme
zu erheben. Doch jetzt, wo die Erwédgungen der Niitzlichkeit deutlich iiber jene
der Menschlichkeit dominierten, fanden zumindest einige den Zeitpunkt fiir ge-
kommen, wo sie nicht mehr Ja und Nein sagen wollten, sondern — wie Walter
Liithi — nur noch ein klares Nein im Sinne des «status confessionis».*’

Durchlocherung der behordlichen Fliichtlingspolitik und Ausbau der kirchlichen
Fliichtlingsarbeit in der zweiten Kriegshdilfte

Was hat der schweizerische Protestantismus damals hinsichtlich der behordli-
chen Fliichtlingspolitik erreicht? Sicher weniger, als einige kirchliche Reprisen-
tanten der Meinung waren. Die Kirchen haben keine grundsitzliche Anderung
der damaligen Fliichtlingspolitik herbeifiihren konnen.’* Aber sie haben mehr er-
reicht, als Bundesrat von Steiger zuzugeben bereit war. Dieser meinte namlich
im Riickblick, der Bundesrat habe selber genug um das Gebot der Humanitit ge-
wusst. Es sel nicht notig gewesen, aus Riicksicht auf Proteste von Kirchenleuten
vom eingeschlagenen Kurs abzuweichen.*

Konkret hat der schweizerische Protestantismus mit seinen Interventionen
eine gewisse Durchldssigkeit bzw. Durchlécherung der behérdlichen Fliicht-
lingspolitik zustande gebracht. Er hat erreicht, dass Namen einzelner Verfolgter
den Behorden gemeldet werden konnten mit dem Ziel, dass diese Menschen an
den Grenzen der Schweiz nicht abgewiesen wurden. Auf einer ersten Liste von
sogenannten «Non-Refoulables» (vom 27. Oktober 1942) waren 23 Namen ver-

2 Brief von Walter Liithi an Alphons Koechlin vom 22. August 1942 (Archiv SEK, Bern, Dos-
sier «Fliichtlinge/Judenfrage», Mappe «Korrespondenzen betr. Fliichtlingsfrage 1938/44»).
Eine Verbindung zwischen den Deportationen und der schweizerischen Fliichtlingspolitik
stellte auch Koechlin in einem Brief an Rothmund her (Kocher, Rationierte Menschlichkeit
(wie Anm. 1), 210). Ahnlich argumentierte bereits im Sommer 1942 Bruno Balscheit (eben-
da, 211), Gertrud Kurz (ebenda, 215), Samuel Dieterle und Rudolf Schwarz (zusammen mit
Walter Liithi; ebenda, 218), Andreas Lindt (ebenda, 225) und andere.

Klare Worte der Kritik haben z.B. auch Alphons Koechlin (Kocher, Rationierte Menschlich-
keit (wie Anm. 1), 212f.), Gertrud Kurz (ebenda, 215) oder, zusammen mit Walter Liithi, die
Basler Theologen Samuel Dieterle und Rudolf Schwarz (ebenda, 218) gesprochen.

Koechlin etwa iiberschitzte die Wirkung der kirchlichen Proteste, wenn er erklirte, den
kirchlicherseits vorgebrachten Bedenken sei im Bundeshaus «in weitgehender Weise Rech-
nung getragen» worden (Schweizerischer Evangelischer Kirchenbund, Jahresbericht des
Vorstands 1942/43, Winterthur 1943, 4).

So Bundesrat von Steiger am 28. Juni 1943 in einem Brief an Pfr. Gotthold Appenzeller
(Durchschlag im Schweizerischen Bundesarchiv, Bern, Nachlass Rothmund, E 4800 [A];,
Schachtel 6, Akte «Korrespondenzen mit Bundesrat von Steiger, 1942—-1952»).

33

34

35



362 Hermann Kocher

merkt, dann 219 Namen, am Schluss deutlich tiber 1’000 Namen. Anfinglich
handelte es sich mehrheitlich um protestantische Christinnen und Christen jidi-
scher «Herkunft», dann immer mehr auch um Jiidinnen und Juden, deren Namen
auf solchen Listen figurierten. Offensichtlich sind mehrere hundert Leute auf
diese Weise in die Schweiz gerettet worden.™

Dass die behordliche Fliichtlingspolitik kirchlicherseits nicht grundsétzlich zu
durchbrechen war, hiess nicht, dass die Kirchen ihre Fliichtlingsarbeit fiir ge-
scheitert ansahen und sistierten. In den letzten Kriegsjahren vollzog sich viel-
mehr in verschiedener Hinsicht ein Ausbau dieser Aktivititen. Drei knappe Hin-
weise miissen hier geniigen:

«Fliichtlingspfarramt»: Im Juni 1943 wurde als Werk des gesamten kirchlich-
institutionell gebundenen schweizerischen Protestantismus ein eigenes Fliicht-
lingspfarramt in Ziirich gegriindet. Geleitet wurde dieses vom schon mehrfach
erwihnten Paul Vogt. Vogt koordinierte als Flichtlingspfarrer das Sammeln des
«Flichtlingsbatzens», der eine wichtige Stiitze fiir die Finanzierung der kirchli-
chen Flichtlingsarbeit wurde. Vogt stellte auch die sogenannte Freiplatzaktion
auf die Beine. Dabei wurden alte oder kranke Fliichtlinge, schwangere Fliicht-
lingsfrauen oder Fliichtlingskinder an private Pldtze vermittelt, wodurch ihnen
der Aufenthalt in einem Lager erspart blieb. Von den fast 1’700 vermittelten Per-
sonen waren iiber 1’000 jiidischen Glaubens.”’

«Zuwendung zu jiidischen Fliichtlingen»: Gerade die Freiplatzaktion macht
deutlich, dass in den vierziger Jahren eine Zuwendung zu jiidischen Fliichtlingen
zu konstatieren ist. Ab 1942/43 gingen kirchliche Hilfswerke dazu iiber, auch jii-
dische Verfolgte zu betreuen. Die Bewegung, die sich hier vollzogen hat, kann
wie folgt umschrieben werden: Noch in den dreissiger Jahren hatten kirchliche
Stellen bewusst keine jiidischen Fliichtlinge betreut, da, wie betont wurde, ande-
re fur diese zustdndig waren. Ende der dreissiger, Anfang der vierziger Jahre
kiimmerten sie sich allmdhlich um jiidische Fliichtlinge, obwohl diese jiidisch
waren. Und jetzt, gegen Kriegsende, wandten sie sich schrittweise jlidischen
Verfolgten zu, weil diese Jidinnen und Juden waren.’® Einzelne Theologen lasen

3¢ Zu den Listen von «Non-Refoulables» vgl. ausfiihrlicher Kocher, Rationierte Menschlichkeit
(wie Anm. 1), 235-239.

7 Zum Fliichtlingspfarramt vgl. ebenda, 287-291, zum «Fliichtlingsbatzen» ebenda 164-167
und zur Freiplatzaktion ebenda 291-300.

** Diese Bewegung lisst sich nachvollzichen anhand der bilanzierenden Teile meines Buches
zur Frage «Wann und in welcher Hinsicht kommt die Fliichtlingsnot ins Blickfeld?» (Ko-
cher, Rationierte Menschlichkeit (wie Anm. 1), 355f., 359f., 363f., 369, 375f,, 383f.) sowie
der in den verschiedenen Organen der reiigiosen Presse vertretenen Haitung gegeniiber jii-
dischen Fliichtlingen (ebenda 399401, 407409, 421f., 436439, 443f.). Markante Stellung-
nahmen sind z.B. das Memorandum «Das Heil kommt von den Juden» vom Oktober 1938
(ebenda, 113-116), der « Weihnachtsbrief an unsere Juden» aus dem Jahr 1942 (ebenda, 246,
dazu nun ausfiihrlich Peter Aerne, «Wehe der Christenheit ..., Wehe der Judenschaft ...» Der
Weihnachtsbrief an die Juden in der Schweiz von 1942: Judaica, Ziirich, 58 (2002), 243-260
und 59 (2003), 24-48). Ergiebig ist weiter die Auseinandersetzung mit der Schrift «Aufkli-
rung zur Flichtlingsfrage» des «Schweizerischen Vaterldndischen Verbandes» vom Novem-
ber 1942 (Kocher, Rationierte Menschlichkeit (wie Anm. 1), 247-250). Illustrativ fiir die
letzten Kriegsjahre sind die sog. «Thesen von Walzenhausen» vom Dezember 1943 (ebenda,



«Wir sind alle schuldig geworden»!? 363

sozusagen mit neuen Augen jene Bibelstellen, in denen von der bleibenden Er-
wihlung Israels gesprochen wird (wie Joh. 4, 22 oder Rém. 9-11), wenn auch
um deren Verstindnis zum Teil heftig gerungen wurde. Sie begannen, den Ge-
danken der christlichen Judenmission in Frage zu stellen. Sie fanden deutlichere
Worte gegen den Antisemitismus. Vieles war noch tastend, uneinheitlich, von
problematischen (antijudaistischen) Traditionen behaftet. Aber alles in allem bil-
deten diese Bemiihungen die Grundlage, auf der nach dem Krieg etwa die
«Christlich-jiidische Arbeitsgemeinschaft» aufgebaut werden konnte.

«Rettungsversuche fiir verfolgte Jiidinnen und Juden aus Ungarn im Jahr
1944»: Aufgrund der Erfahrungen in den fritheren Jahren, in denen es vielen
Fliichtlingen nicht gelungen war, sich in der Schweiz in Sicherheit zu bringen,
haben Leute wie Paul Vogt im Jahr 1944 grosse Anstrengungen unternommen,
um verfolgte Jidinnen und Juden aus Ungarn hierher zu retten. Dies geschah,
nachdem in Ungarn nach der Besetzung des Landes durch deutsche Truppen im
Mirz 1944 schlimmste Verfolgungen jiidischer Menschen in die Wege geleitet
worden waren. Jene Aktivitdten kirchlicher Reprisentanten der Schweiz blieben
jedoch weitgehend erfolglos.*

Insgesamt ist es eindriicklich, welch klare Sprache nun gesprochen wurde.
Dies ldsst sich dokumentieren anhand einer Botschaft des Ziircher Kirchenrates
vom 3. Juli 1944, die damals in alien reformierten Gottesdiensten des Kantons zu
verlesen war: «Die Gegenwart offenbart wahrlich des Furchtbaren genug. Aber
in den letzten Wochen ist eine Kunde an unser Ohr gedrungen, die all das Ent-
setzliche Ubertrifft, das wir seit Jahren vernehmen mussten. Glaubwiirdige Zeu-
gen melden eine ungeheure Judenverfolgung in Ungam, der in wenigen Wochen
3-400°000 Menschen zum Opfer gefallen sind, und wer weiss, wie viele noch
nachfolgen. Manche sterben an Entkriaftung oder Hunger, die meisten durch Ver-
gasung. An einem einzigen Ort, in Birkenau [Erweiterungslager von Auschwitz;
HK], sind allein vier Krematorien in Betrieb, in denen téglich 6’000 Menschen
vergast und verbrannt werden kénnen. Ungarn zéhlte bis dahin iiber eine Million
Juden. Eine Anzahl von Stidten sind schon <entjudet>, wie der Ausdruck lautet.
In der Hauptstadt soll die Verfolgung unmittelbar bevorstehen, wenn sie nicht
schon eingesetzt hat.»*'

317-322) oder die Betreuung jiidischer Fliichtlinge durch Paul Vogt im Rahmen der «Frei-

_platzaktion» (ebenda, 296-300).

* Am deutlichsten sichtbar sind die neuen Ansitze in der Bewertung des Judentums bei Ver-
tretern der «Dialektischen Theologie» (vgl. dazu Kocher, Rationierte Menschlichkeit (wie
Anm. 1), 436—439). Eindriicklich ist auch, wie Koechlin sich im Jahr 1944 fiir die Rettung
von Jidinnen und Juden aus Ungam einsetzt und dabei dem Gesamtbundesrat gegeniiber ar-
gumentiert: «Die christlichen Kirchen wissen sich aufgrund der biblischen Offenbarung dem
Judentum verpflichtet und mit ihm verbunden» (ebenda, 273f.). Oder wie Vogt sich in der-
selben Sache an den Bundesrat richtet und von den Jiidinnen und Juden als dem Volk
spricht, das ihm «auf Grund der Bibel liebgeworden sei» (ebenda, 279).

* Zu den hektischen Versuchen, Jiidinnen und Juden aus Ungarn in die Schweiz zu retten, vgl.
ebenda, 270-285.

4 Mitteilungen des Schweizerischen Evangelischen Pressedienstes (EPD) an die Bezirksmitar-
beiter und die religiosen Blitter, Ausgabe B, Ziirich, 12. Juli 1944, 1.



364 Hermann Kocher

Zusammenfassend kann festgehalten werden, dass sich die Schwerpunkte der
kirchlichen Fluchtlingsarbeit zwischen 1933 und dem Kriegsende klar verscho-
ben haben. Die Notwendigkeit eines kirchlichen Engagements zugunsten von
Fliichtlingen ist nach Mitte der dreissiger Jahre, im Sommer/Herbst 1942 sowie
in der Schlussphase des Krieges unterschiedlich begriindet worden™**:

Nach Mitte der dreissiger Jahre wire die Frage, in welchen Bereichen Prote-
stantinnen und Protestanten in der Fliichtlingsarbeit gefordert seien und wo sie
ihren Platz neben anderen Hilfsorganisationen sehen miissten, seitens des kirch-
lich-institutionell gebundenen Protestantismus etwa so beantwortet worden:
«Unter den Verfolgten befinden sich Menschen evangelischer Konfession, die
durch keines der bestehenden Werke betreut werden. Dabei fiihlen wir uns auch
fur judenchristliche (evangelische) Fliichtlinge verantwortlich, da diese durch
den christlichen Glauben mit uns verbunden sind und rassische Kriterien innerhalb
der Kirche keine Giiltigkeit erlangen diirfen. Fiir jiidische Fliichtlinge sowie fiir
¢politische> Emigrantinnen und Emigranten sind jedoch andere Stellen zustidndig.»

Vor allem im Umfeld der hitzigen Debatten von Sommer und Herbst 1942
wiirde die Antwort auf obige Fragen zum Beispiel lauten: «Heute haben wir uns
zu Anwiltinnen und Anwilten von Fliichtlingen zu machen, weil wir in einem
Staat leben, in dem Rechte, die jedem Verfolgten zustehen, missachtet werden,
in dem mit Flichtlingen willkiirlich verfahren wird, in dem Niitzlichkeitserwé-
gungen und ein nationaler Egoismus an die Stelle von Werten einer christlichen
Ethik und der Humanitét getreten sind. Wir sind verpflichtet, Menschen, denen
die Deportation und allenfalls sogar die Ermordung droht, zu retten. Davon sind
auch Jidinnen und Juden nicht ausgenommen.»

Ein dritter Querschnitt lasst sich fiir die Zeit ab etwa 1943 vornehmen. Nun
konnten wir folgende Begriindungen vernehmen: «Wenn eine grossziigige Auf-
nahme von Fliichtlingen nicht méglich ist, so bleibt es doch unsere Aufgabe, so
viele einzelne Fliichtlinge wie moglich zu retten. Unser Einsatz ist weiter gerade
dort gefragt, wo judische Menschen verfolgt werden und antisemitisches Ge-
dankengut sich breit macht. Als Vertreterinnen und Vertreter einer Religion, die
in diesem Punkt zu lange geschwiegen hat und dadurch am Leid unzihliger
Menschen mitschuidig geworden ist, sind wir hier besonders gefordert.»

Abschliessende Gedanken zu «Schuldy und « Verantwortung»

Wer liber eine allfillige «Schuldy» friiher lebender und handelnder Menschen ur-
teilt, ist verpflichtet, differenziert zu argumentieren und préizise zu beschreiben,
worauf sich seine Bewertungen beziehen. Beziiglich des schweizerischen Protes-
tantismus der dreissiger und vierziger Jahre schlage ich vor, dass von «Schuld»

* Die folgenden Abschnitte bilden den Versuch, den Ertrag meiner Arbeit als fiktive Befra-
gung einer Personlichkeit des kirchlich-institutionell verfassten schweizerischen Protestan-
tismus nach Mitte der dreissiger Jahre, im Sommer und Herbst 1942 sowie in der letzten
Kriegsphase ab 1943 bzw. in der unmittelbaren Nachkriegszeit umzusetzen. Vgl. dazu die
bilanzierenden Teile zur Frage «Inwieweit wird die Fliichtlingsarbeit als christlich motivierte
Tatigkeit verstanden?» (Kocher, Rationierte Menschlichkeit (wie Anm. 1), 358, 362, 367f.,
373f, 381f,, 391f)).



«Wir sind alle schuldig gewordeny»!? 365

dort gesprochen wird, wo kirchlicherseits einer «Rationierten Menschlichkeit»
gehuldigt worden ist.*’ Das heisst dort, wo Christinnen und Christen sich in einer
fundamentalen Weise von dem entfernt haben, was sie als thr Fundament be-
zeugten. Zu diesem gehorte (und gehort auch heute) die Behauptung, jeder
Mensch sei gleich viel wert und die Rettung eines menschlichen Lebens verdiene
oberste Prioritit.

Inwieweit der Begriff «Rationierte Menschlichkeit» zu diesem Zwecke taug-

lich 1st, kann zum Beispiel dort gepriift werden,

wo eine Konzentration auf «eigene» Fliichtlinge eine Stossrichtung gegen
«andere» Fliichtlinge aufwies. Konkret: Wo Protestantinnen und Protestanten
bereit waren, sich flir evangelische Fliichtlinge einzusetzen, und gleichzeitig
signalisierten, «andere» Fliichtlinge, vorab jlidische oder (im engeren Sinne
des Begrifts) politische Verfolgte, seien es nicht oder nicht im gleichen Masse
wert, gerettet zu werden;

wo unter dem Deckmintelchen der Humanitit Gedanken verbreitet wurden,
die dem Antisemitismus entstammten oder zumindest in diese Richtung ver-
standen werden konnten. So hat der Theologe Rudolf Grob, Direktor der
«Schweizerischen Anstalt fiir Epileptische» in Ziirich, im August 1938 vor-
geschlagen, fiir jiidische Flichtlinge in der Schweiz ein Areal zur Verfligung
zu stellen, wo diese Holzhduser bauen und unter sich sein konnten: «Es wire
besser, in einem schonen Tal eine Judenstadt von tausend Fliichtlingen zu ha-
ben, als sie verstreut in den Stddten in erzwungenem Miissiggang herum-
gehen zu lassen». Grob war der Meinung, auf diese Weise der «Christen-
pflicht der Gastfreundschaft» und der «politischen Verantwortlichkeit der Be-
horden» gerecht zu werden™;

wo eine Loyalitdt dem Staat gegeniiber grundsétzlich hoher gestellt wurde als
die Verpflichtung gegeniiber verfolgten Menschen®;

- wo Hilfe gegeniiber vom Tod Bedrohten zahlenmaissig begrenzt wurde. Au-

43

44
45
46

gust Waldburger in Ziirich hat noch vor Kriegsausbruch argumentiert, die
Schweiz habe nun 20’000 Verfolgten Asyl gewédhrt. Dies sei richtig gewesen,
aber: «Wenn wir in unserm kleinen Land 20°000 Fliichtlinge aufgenommen
haben, so hat die Schweiz ihrer Menschlichkeitspflicht mehr als geniigt.»*

Den Begriff «Rationierte Menschlichkeit», der meiner Dissertation den Titel gegeben hat,
verdanke ich dem ehemaligen Berner Kirchenhistoriker Andreas Lindt. Im Jahr 1942 hatte
Lindt als junger Theologiestudent von Steigers Behauptung, die Schweiz sei einem «schon
stark besetzten kleinen Rettungsboot mit beschridnktem Fassungsvermégen und ebenso be-
schrankten Vorriten» zu vergleichen, mit prignanten Worten widersprochen: «Um der blos-
sen Zukunftsmoglichkeit, dass es uns infolge zu grossem Fliichtlingsandrang einmal wirk-
lich schlimmer gehen konnte, diirfen wir jedenfalls nicht schon heute Mitmenschen dem
grausigsten Elend und dem fast sichern Tod iiberlassen. Rationierte Menschlichkeit ist keine
Menschlichkeit mehr» (Andreas Lindt, Zofingia und Fliichtlingsfrage, in: Zentralblatt des
Schweizerischen Zofingervereins, Basel, 82 (1942), 661).

Freitagszeitung fiir das reformierte Schweizervolk, Ziirich, 26. August 1938, 2.

Vgl. entsprechende Belege aus den dreissiger Jahren, die weiter oben angefiihrt worden sind.
Schweizerisches Protestantenblatt, Basel, 8. April 1939, 111.



366 Hermann Kocher

Grundsitzlich ist jedoch mit Schuldzuweisungen zuriickhaltend umzugehen,
vor allem dann, wenn diese in pauschalisierender Form vorgetragen werden. Sei
es, dass von der Schuld des Protestantismus oder des Katholizismus, der Chris-
tinnen und Christen oder der Schweizerinnen und Schweizer gesprochen wird.
Oder sei es, dass ein Versagen in einem exklusiven Sinn einzelnen Menschen
aufgebiirdet wird. Selbstverstindlich trugen etwa Bundesrat von Steiger oder
Heinrich Rothmund in herausragender Weise Verantwortung fiir die damalige
Fliichtlingspolitik. Andererseits waren sie nicht allein in ihren Entscheidungen,
sondern eingebunden in ein gesellschaftlich-politisches System.

Ein umsichtiges Vorgehen mit dem Begriff «Schuld» driangt sich schon inso-
fern auf, als der historische Befund o6fters vielschichtig ausfillt. Beides hat es da-
mals gegeben: Gleichgiiltigkeit und Anpasserei auf der einen Seite und tapferes
Widerstehen, Menschlichkeit und Hilfsbereitschaft auf der anderen Seite. Es gab
durchaus Menschen, die sich aufgrund ihrer kirchlichen bzw. christlichen Ver-
antwortung zu Anwiltinnen und Anwilten der Verfolgten gemacht haben.

Mit dem frither verbreiteten Schema von «Anpassung oder Widerstand» zu
operieren und den damaligen Protestantismus dann je nachdem im Sinne von
«Anpassung» oder «Widerstand» pressen zu wollen, wiirde zu kurz greifen, wiir-
de der historischen Situation nicht gerecht. Dies wird deutlich etwa im Hinblick
auf die Listen von «Non-refoulables»: Hiess jenes Vorgehen, im Sinne von «An-
passung» an die politischen Maximen der Bundesbehorden darauf zu verzichten,
eine wirklich grossziigigere Flichtlingspolitik zu verlangen, und sich mit der
Rettung einzelner Menschen zu begniigen? Oder war es «Widerstand», sich von
der Weigerung jener Behorden, einer weitergehenden Offnung der Grenzen zuzu-
stimmen, nicht unterkriegen zu lassen und alles daran zu setzen, jeden einzelnen
Menschen zu retten, wenn dies nur irgendwie moglich war? Oder waren sogar bei-
de Elemente, Anpassung und Widerstand, in diesem Konzept enthalten?

Stérker, als Schuldzuweisungen aus heutiger Position wirken wiirden, beriihrt die
Tatsache, dass Menschen wie Paul Vogt oder Gertrud Kurz und andere selber von
threr Schuld gesprochen haben. Ausgerechnet jene Menschen, die sich um Fliicht-
linge bemiiht hatten und die es heute moglich machen, auch das hervorzustreichen,
was vom damaligen Protestantismus an Fliichtlingsarbeit geleistet wurde.

Zu unterscheiden von Uberlegungen tiber «schuldhaftes» Handeln von Men-
schen, die in fritheren Jahrzehnten gelebt und ihre Zeit auf ihre Weise mitgeprigt
haben, ist die Frage, wie Nachgeborene mit dem, was ihnen als «Erbe» durch
ihre Vorfahren iiberlassen worden ist, umgehen. Wie stellen diese heute sich den
«Schatten der Vergangenheit»?*” An diesem Punkt ist es klirend, den Begriff
«Verantwortung» beizuziehen.

Konkret: Ein zum Beispiel vor fiinfzig Jahren in der Schweiz Geborener ist
nicht schuldig an dem und nicht haftbar fiir das, was Menschen in den Jahren des
Nationalsozialismus getan oder nicht getan haben. Wenn jener Zeitgenosse je-

7 Von solchen «Schatten der Vergangenheit», denen Kirchen sich heute zu stellen hitten (wo-
bei besonders der kirchliche Antijudaismus gemeint war), haben auf eindriickliche Weise der
Kirchenrat der Evangelisch-reformierten Kirche des Kantons Ziirich bzw. Pfr. Ruedi Reich
als dessen Prisident gesprochen. So in einer Erklirung des Kirchenrates anlisslich der Sit-
zung der Kirchensynode vom 18. Mirz 1997 (Reformierte Presse, 13. Juni 1997, 6).



«Wir sind alle schuldig geworden»!? 367

doch als Teil der Geschichte und Kultur dieses Landes oder des schweizerischen
Protestantismus verstanden wird (bzw. sich selber so versteht), tragt er Verant-
wortung dafiir, wie heute hier mit den im Blick auf die dreissiger und vierziger
Jahre aufgeworfenen Fragen umgegangen wird.

Er 1st nicht haftbar dafiir, dass jidische Menschen im Jahr 1942 an den Gren-
zen der Schweiz abgewiesen worden sind. Aber er trigt Mitverantwortung, wenn
Jidische Menschen heute diskriminiert werden und er dem nicht mit all den ihm
zur Verfuigung stehenden Mitteln widerspricht. Wo er dieser Verpflichtung wider
besseres Wissen nicht geniigend nachkommt, wird er selber schuldig, kann er
sich vielleicht — wie Sigi Feigel einmal formuliert hat — sogar nachtriglich
schuldig machen.*®

«Wir sind alle schuldig geworden»!? Uberlegungen zur Fliichtlingsarbeit des schweizeri-
schen Protestantismus in den Jahren 1933 bis 1948
Von einer «Schuld» der Schweiz oder der hiesigen Kirchen gegeniiber Verfolgten des
nationalsozialistischen Totalitarismus haben Reprisentantinnen und Reprédsentanten des
schweizerischen Protestantismus schon in den letzten Kriegsjahren und in der unmittel-
baren Nachkriegszeit gesprochen. Selbstkritisch waren dabei gerade jene, die sich in der
kirchlichen Fliichtlingsarbeit engagiert hatten. Anfidnglich gingen sie (auf eine proble-
matische Weise) ofters von einer Parallelitit von «Schuld» auf jiidischer und christlicher
Seite aus. Kritisiert wurde insbesondere die damalige schweizerische Fliichtlingspolitik.

Bei der Fliichtlingsarbeit des schweizerischen Protestantismus seiber lassen sich zwi-
schen 1933 und 1948 drei Phasen unterscheiden: Eine kirchliche Fliichtlingsarbeit in den
dafiir staatlicherseits zugewiesenen Nischen 1933-1942, eine Periode des Widerspruchs
gegen die behordliche Flichtlingspolitik 1942/43 sowie eine «Durchlécherung» der
behérdlichen Fliuchtlingspolitik durch kirchliche Aktivititen und ein Ausbau der kirch-
lichen Fliichtlingsarbeit ab der zweiten Kriegshilfte.

In mancher Hinsicht hilfreicher als der Begriff der «Schuld» ist jener der «Ver-
antwortung»: Wie stellen wir uns heute den «Schatten der Vergangenheit»? Wie gehen
wir mit den im Blick auf die damaligen Jahre aufgeworfenen Fragen heute um?

«Are we all guilty then»!? Reflections on refugee work undertaken by Swiss Protestants
from 1933 to 1948

In the final years of the Second World War, and the years immediately following its end,
representatives of Swiss Protestantism began to speak of Switzerland’s «guilt», or of the
guilt of the churches, in respect of those people who were persecuted by the German
National-Socialist totalitarian regime. This self-criticism was practised notably by those
who had been active in church refugee work. Initially (in a problematic way), they often
constructed a parallel between «guilt» of Christians and Jews. The refugee policy of the
Swiss Government of the time was especially criticised.

The refugee work carried out in this period by Swiss Protestants can be divided into
three phases. From 1933 to 1942 church-led work followed official directions and occu-
pied the narrow niches for such work which had been left free by the State. This even-
tually gave way to a period (1942/43) in which they defied the official policies. Then, du-
ring the second half of the World War, church initiatives began to evade official policies
and church refugee work was considerably extended.

* In einem Interview hat Sigi Feigel als Ehrenprasident der Israelitischen Cultusgemeinde Zi-
rich auf die Frage, was er Schweizerinnen und Schweizern heute raten wiirde, geantwortet:
«Ich wiirde den Mitschweizern erkldren: Passt auf, ihr seid zwar unschuldig fiir das, was da-
mals geschah, aber passt auf, dass ihr euch mit eurer Reaktion nicht nachtraglich schuldig
macht» (Neue Luzerner Zeitung, Luzern, 23. Januar 1997, 3).



368 Hermann Kocher

The notion of responsibility is in many ways more helpful than that of guilt. How do
we nowadays cope with the shadows of the past? What position can we take today as re-
gards the questions thrown up by these events?

«Sommes-nous tous coupables»!? Réflexions sur ['aide aux réfugiés du protestantisme
suisse dans les années 1933 a 1948

Les représentants et représentantes du protestantisme suisse abordérent la question de la
«culpabilité» de la Suisse ou des Eglises suisses face aux réfugiés du totalitarisme
national-socialiste dés les derniéres années de guerre et dans I'immeédiat aprés-guerre. Le
processus d’autocritique fut initialisé par les personnes qui s’étaient personnellement en-
gagées dans [’aide aux réfugiés. Dans un premier temps, la problématique fut analysée
sous I'angle d’une paralléle entre la «culpabilité» du point de vue juif et celle du point de
vue chrétien. La politique d’asile de la Suisse fut particulierement critiquée.

De 1933 a 1948, I’aide aux réfugiés du Protestantisme suisse se divise en trois phases:
L’aide aux réfugiés dispensée par les Eglises suite a ’attribution étatique de ce domaine
(1933-1942), une période de contestation de la politique d’asile des autorités (1942/1943)
ainsi qu’un contournement de cette politique officielle par des activités ecclésiales et une
extension de I’aide aux réfugiés par les Eglises dés la deuxieme moitié de la guerre.

Le terme de «responsabilité» est a plusieurs égards mieux adapté que le terme de «cul-
pabilité»: Comment nous positionnons-nous aujourd’hui face aux «zones d’ombres du

passé»? De quelle maniére traitons-nous aujourd’hui les questions relatives a ces années-
1a?

Schliisselbegriffe — Keywords — Mots clés

Schweizerischer Protestantismus — Swiss Protestantism — protestantisme suisse, Kirchliche
Fliichtlingsarbeit — refugee work by the Protestant Church — aide aux réfugiés par I'Eglise
protestante, schweizerische Fliichtlingspolitik — Swiss refugee policy — politique d’asile
suisse, Fliichtlinge — refugees — réfugiés, Schuld / Verantwortung — culpability / responsi-
bility — culpabilité / responsabilité, jidische Fliichtlinge — jewish refugees — réfugiés juifs,
Antisemitismus / Antijudaismus — antisemitism / antijudaism — antisemitisme / antijudais-
me, Nationalsozialismus — National Socialism — national-socialisme — Paul Vogt.

Hermann Kocher, Pfr. Dr. theol., Leiter der Fachstelle Weiterbildung der Ref. Kirche
Bern-Jura-Solothurn, Bern/Langnau i.E.



	"Wir sind alle schuldig geworden"!? : Überlegungen zur Flüchtlings-Arbeit des schweizerischen Protestantismus in den Jahren 1933 bis 1948

