Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift fur Religions- und Kulturgeschichte = Revue
suisse d'histoire religieuse et culturelle = Rivista svizzera di storia
religiosa e culturale

Herausgeber: Vereinigung fur Schweizerische Kirchengeschichte
Band: 99 (2005)

Artikel: Georges Goyau (1869-1939), un publiciste entre catholicisme
intransigeant et catholicisme libéral

Autor: Grondeux, Jérdme

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-130364

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-130364
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Georges Goyau (1869-1939), un publiciste entre
catholicisme intransigeant et catholicisme libéral

Jérome Grondeux

Une étude menée sur la vie et I’ceuvre de Georges Goyau, d’abord sous forme de
thése', puis sous forme de la rédaction d’une biographie’ m’a amené, aprés bien
d’autres, a m’interroger de maniére plus générale sur la fagon dont catholicisme
intransigeant et catholicisme libéral s’articulent, sur le statut et I’efficace de ces
modéles.” Le personnage n’est en effet pas facile a situer. Quand, a la fin de I’an-
née 1993, je portais ma thése rédigée a Emile Poulat, membre de mon jury, celui-
ci me dit: «J’espere que vous n’avez pas fait de Goyau un libéral!». Le témoigna-
ge de Frangois Mauriac, pour étre nuancé, ne va pas tout a fait dans le méme
sens: selon lui, Goyau avant 1914 «passe alors pour libéral*».

Goyau, qui figure parmi les personnages importants de la seconde démocratie
chrétienne, celle qui fondait son action sur le Ralliement et «Rerum Novarumy,
semble fait pour illustrer cette sentence de Jean-Marie Mayeur: «Sans doute
’originalité de la démocratie chrétienne est-elle d’étre un mixte, qui associe un
double apport, social et libéral (entendons par la I’acceptation du libéralisme et
de la démocratie politiques). Selon les hommes, les groupes, les moments, cette
acceptation a été marquée avec plus ou moins de netteté’ [...].» Retragons bri-
evement son itinéraire, en marquant les textes et les épisodes qui nous serviront
d’appui dans notre réflexion.

Jérome Grondeux, Ecrire et faire I'Histoire. La pensée catholique sociale de Georges Goyau
Jusqu'en 1914, These préparée sous la direction de Jean-Marie Mayeur, Paris IV, 2 vol., 1994.
Jéréme Grondeux, Un intellectuel catholique sous la IIT° République, Georges Goyau (1869—
1939). A paraitre dans la collection de I’Ecole Francaise de Rome.

La notion d’«intégralisme» n’est pas présente dans ces analyses, qui ont pour objet non pas
de «coiffer» ces deux concepts par un troisiéme, mais de mieux les définier I’un par rapport a
’autre.

Francois Mauriac, La Rencontre avec Barreés, (Euvres autobiographigues, Paris 1990, p. 176.
Jean Marie-Mayeur, «Autour de 1’ceuvre d’Emile Poulaty, Catholicisme social et democratie
chrétienne. Principes romains, expériences francaises, Paris 1986, p. 39-45; p. 44.

[S]

SZRKG, 99 (2005), 321-334



322 Jerome Grondeux

Qui est Georges Goyau?

Normalien, historien, Georges Goyau était a 1’origine un jeune catholique répu-
blicain se destinant a 1’étude de I'histoire ancienne. En 1892, un voyage a Rome
le mit en contact avec les milieux catholiques sociaux et pontificaux; il devint
des lors un des avocats de la politique de Léon XIII. En 1893, il fit paraitre un
ouvrage exposant les orientations de 1’école d’Albert de Mun, donc de ceux des
catholiques sociaux qui avaient accepté le Ralliement: Le Pape, les catholiques
et la question sociale, sous le pseudonyme doublement pontifical de Léon Gré-
goire. C’est a Maule, dans le chateau d’Henri Lorin, un proche d’Albert de Mun,
trés introduit 8 Rome, au cours de 1’été 1892, lisant I’Association catholique et
saint Thomas, que le catholique républicain Goyau devint un catholique social.

«Catholicisme social, catholicisme intégral»: nuile formuie n’explique autant
I’engagement de Goyau, son refus fondamental de séparer un domaine concerné
par le message chrétien et un domaine temporel; le refus de cette séparation est le
fondement méme de son antilibéralisme. Goyau fut en effet I’'un des inventeurs
de ’expression «catholicisme intégral®», et il s’en expliqua devant le Congrés
des Jeunes de Besancon, celui-la méme ou Brunetiére annonga sa conversion’.
La formule signifie que le catholicisme social est I’application intégrale des prin-
cipes catholiques — ce que Goyau exprime 1a est directement issu de sa «conver-
sion» de 1892 et en particulier des idées d’Henri Lorin.

Il publia de nombreux articles dans la Quinzaine de Fonsegrive, puis dans la
Revue des Deux Mondes dont il devint un collaborateur permanent, s’intéressa au
catholicisme et au protestantisme contemporain dans une vaste fresque, L 'Alle-
magne religieuse’, mais intervint aussi dans les affaires franco-frangaises, a pro-
pos de la question scolaire et de la question nationale. Au moment de la Sépara-
tion de I’Eglise et de I'Etat, il fit partie des «cardinaux verts», ces notables catho-
liques qui recommandaient I’acceptation pratique de la loi et la constitution des
associations cultuelles. Dans I’entre-deux-guerres, nous le retrouvons proche du
Bloc National, académicien, défendant les positions de Pie XI. Peu de temps
avant sa mort, il fut élu secrétaire perpétuel de I’Académie frangaise.

Comment situer ce personnage au sein du catholicisme? Emile Poulat
s’appuie sur I’article de 1894 que nous évoquions plus haute pour le placer dans
la mouvance intransigeante, celle qui se divisa sous les pentificats de Léon XIII
et de Pie X.

«Catholicisme social, catholicisme intégral» est le titre de son premier article de la Quin-
zaine, qui date de 1894, et est reproduit dans Autour du catholicisme social, t. 1, p. 1 et sqq.
Emile Poulat, Catholicisme, démocratie, et socialisme. Mgr Benigni et le mouvement catho-
lique de la naissance du socialisme a la victoire du fascisme, Tournon 1977, p. 104 et p.
194-195.

L’Allemagne religieuse, le protestantisme, Paris 1897, L Allemagne religieuse, le catholicisme,
4 vol., Paris 1905-1908; Bismark et I'Eglise. Le Culturkampf, 4 vol., Paris 1911-1913.



Georges Goyau (1869-1939) 323

Questions de définition

Le catholicisme intransigeant commence a étre bien connu et bien défini. Il a
suscité de nombreux travaux, dans la lignée des analyses de Jean-Marie Mayeur
et d’Emile Poulat’. Si ces analyses, comme ¢’est pratiquement toujours le cas en
histoire, reprenaient et systématisaient des intuitions et des points de vue qui
avaient déja été formulés ici ou 12'%, elles avaient un effet particuliérement désta-
bilisant pour la conscience que le catholicisme post-Vatican I1 avait de lui-méme,
en montrant que la démocratie chrétienne descendait largement du catholicisme
intransigeant, autant et méme souvent plus que du catholicisme libéral, et surtout
que le catholicisme militant n’était majoritairement pas ralli¢ a I’ordre «bour-
geois» du XIX" siécle, contrairement a un discours d’auto-culpabilisation qui
fleurissait alors dans ces milieux. L’erreur était souvent, la comme ailleurs, de
s’en tenir a un discours mettant en jeu une «droite» et une «gauche» essentiali-
sées, alors qu’il est beaucoup plus efficace de retracer I’histoire du catholicisme
a I’époque contemporaine dans son rapport avec la sécularisation, phénomene
qui dépasse de beaucoup les antagonismes politiques.

Notre définition de départ des catholicismes intransigeant et libéral reposera
donc sur la notion de sécularisation. La sécularisation sera prise ici dans le sens
«politique»: on entendra par ce terme le fait que des secteurs entiers de la vie so-
ciale fonctionnent de maniere de plus en plus autonome par rapport au référent
religieux exprimé explicitement et par rapport aux autorités religieuses''. On

’ Cf. Emile Poulat, Eglise contre bourgeoisie. Introduction au devenir du catholicisme con-

temporain, Paris-Bruxelles 1977 et Jean-Marie Mayeur, Catholicisme social et démocratie
chrétienne. Principes romains, expériences frangaises, Paris 1986. Plus récemment, Daniel
Moulinet, Les classiques paiens dans les colléges catholiques? Le combat de Mgr Gaume,
Paris 1995 et Michéle Sacquin, Entre Bossuet et Maurras. L antiprotestantisme en France
de 1814 a 1870, Paris 1998. Mentionnons également les ouvrages récents de Paul Airiau, qui
n’hésite pas a accomplir le va-et-vient entre XIX® et XX siécle: L Eglise et 'apocalypse, du
XIX® siecle a nos jours, Paris 2000 et L Antisémitisme en France aux XIX® et XX° siécles,
Paris 2002.

C’est ce que signale lui-méme Jean-Marie Mayeur, dans «Autour de 1’ceuvre d’Emile Pou-
latw, Catholicisme social et démocratie chrétienne. Principes romains, expériences frangai-
ses, Paris 1986, p. 39-45.

Le terme de sécularisation désigne d’abord la réduction a I’état laic d’une personne, puis
I’annexion d’un bien par I'Etat, et enfin la sortie d’un domaine hors de 'influence de 1'Eg-
lise. On peut citer a ce propos un mot célébre: lorsqu’en 1832, Adolphe Franck, frangais
israélite, fut recu a I’agrégation de philosophie, Victor Cousin, président du jury, aurait dé-
claré: «La philosophie est sécularisée» (cf. Pierre Macherey, «Adolphe Francky», Diction-
naire du monde religieux dans la France contemporaine. 9. Les sciences religieux (F. La-
planche dir.), Paris 1996, p. 252.). Dans |’Encyclopédie du protestantisme (Pierre Gisel dir.,
Paris-Geneve 1995, p. 1441), la sociologue du religieux Danié¢le Hervieu-Léger distingue
deux nuances: «La tradition anglo-saxonne a lié la notion de sécularisation a I’analyse du
processus de la rationalisation moderne, qui produit la désacralisation des visions du monde
en méme temps que la privatisation et la pluralisation des options religieuses. La tradition
frangaise a mis davantage 1’accent sur le processus social de la laicisation, par lequel les
diverses sphéres de ’activité humaine conquiérent leur autonomie et se dotent d’idéologies,
de références et de régles de fonctionnement telles que la religion entre, dans tous les do-
maines, en concurrence avec une nouvelle vision de la place de ’homme dans un monde a
conquérir, a organiser, a transformer. Ce processus de laicisation se traduit par la perte d’em-



324 Jérome Grondeux

utilisera le terme d’intransigeantisme pour qualifier, de maniére désormais
classique, I’attitude correspondant au refus global et de ce processus.

En filigrane, nous voyons ainsi se dessiner une définition du catholicisme
libéral, mais celle-ci sera plus difficile a donner. La position intransigeante est
globalisante, surtout en ce sens qu’elle est appuyée sur une charpente théologi-
que tres €laborée, dont un des points est assez ais¢ a caractériser: la défense du
rapport entre pouvoir spirituel et pouvoir temporel tel qu’il a été pensé par
Rome. Si, comme on le pense de nos jours, la chrétienté médiévale a plus été un
idéal qu’une réalité, toute une théorie de la subordination in fine du temporel au
spirituel a été mise au point par des papes comme Grégoire VII et Boniface VIII,
ainsi que par leurs entourages. Elle repose sur I'interprétation pontificale de la
tradition catholique, que 1’on suppose apte a fournir toutes sortes de réponses aux
questions que pose I’existence humaine, tant sur le plan collectif qu’individuel.
On pourrait de ce point de vue définir I'intransigeantisme comme idée du primat
inconditionnel de la doctrine traditionnelle. D’ou une tendance trés nette au mo-
nolithisme métaphysique, que charpente une certaine lecture du thomisme. Bien
str, il demeure un probleme d’herméneutique, au sens ou on parle d’herméneu-
tique juridique : comment appliquer la doctrine? Mais I’intransigeantisme, a par-
tir du moment ou, en 1832, avec I’encyclique Mirari Vos, parait se dissiper (nous
reviendrons sur cela) le réve d’un ultramontanisme libéral, réussit a répondre a
cette question redoutable (si I’application est libre, I’interprétation risque de
I’étre vite aussi) d’une maniére autoritaire: le Saint-Siége est seul a méme de gui-
der les fideles. Lui peut concilier I’intransigeance du discours, ses encycliques
s’appuyant exclusivement sur un référentiel catholique, et une pratique diploma-
tique qui n’entame pas cette intransigeance: mieux qu’un publiciste, il peut ne
pas rappeler a tel moment tel ou tel principe, par souci du sort des catholiques.
Au sein du systeme de pensée intransigeant, on pourrait dire que le pape se voit
conférer une sorte de monopole diplomatique (que I'intégrisme finira d’ailleurs,
au XX° siecle, par contester). L’intransigeantisme se trouve ainsi coupler une
idéologie (au sens d’une vision globale du monde, supposée permettre de répon-
dre a toutes les questions importantes) et une ecclésiologie (le pape est la seule
autorité indiscutable), qui donnent lieu a des discours trés systématiques, et sou-
vent terriblement répétitifs. Les polémistes intransigeants n’ont pas grand’ mal a
écrire beaucoup, et on trouve parmi eux de redoutables polygraphes.

«Pelerin de I’Absolu»... Léon Bloy se définit ainsi, et cette périphrase rend
bien compte de la sensibilité intransigeante. Le refus absolu de la sécularisation
tend a I’attente d’un combat final, d’une délivrance, d’une catastrophe, et cette
attente induit souvent I'interprétation fiévreuse des signes des temps. Paul Airiau
a ainsi défini I’intransigeantisme comme «systéeme antimoderne a tendance apo-
calyptique'®». On pourrait a I’inverse définir les catholiques libéraux comme
ceux qui font une part importante au relatif. Leur regard est tourné vers I’exté-

prise des institutions religieuses sur la société et sur leurs propres fideles, perte qui les con-
duit a consentir elles-mémes a un certain degré de sécularisation interne.» C’est dans cette
derni¢re optique que nous nous situons ici.

"2 Cf. Airiau, L 'Eglise et I'Apocalypse du XIX® siécle a nos jours, op. cit.



Georges Goyau (1869-1939) 325

rieur, vers la maniére dont les catholiques vont étre pergus. Alors que les in-
transigeants voient le siécle par les yeux de I’Eglise, et privilégient une parole
prophétique sur le monde (impliquant jugement et interprétation des signes des
temps), ou purement doctrinale, les libéraux tentent de voir I’Egli_se avec les
yeux du siécle et de ses aspirations, en recherchant des convergences ou en vou-
lant faciliter celles-ci.

Rappelons que nous construisons ici, ou récapitulons, des types-idéaux. Ces
attitudes, plus visibles a I’époque contemporaine ou les lieux de production et les
producteurs de discours se multiplient, sont sans doute trés anciennes. On peut
¢galement se demander si catholicisme intransigeant et catholicisme libéral ne
sont pas I’expression de deux tendances fondamentales travaillant les groupes re-
ligieux, et mises au jour par la célebre typolcgie weberienne: chaque groupe os-
cillerait entre le «type Eglise» et le «type secte», entre requéte identitaire et né-
cessité du compromis par rapport a I’extérieur.

Ainsi, entre les deux types idéaux, il y a place pour une infinité de nuances et
de combinaisons. C’est en ce sens que Jean-Marie Mayeur invite a une approche
sectorisée: «Entre 1’analyse érudite et le modéle, écrit-il a propos de I'ceuvre
d’Emile Poulat, il faut mettre en place des types définis par des variables: on
peut étre intransigeant, ou libéral, en matiere religieuse, économique et sociale,
et politique, voila trois séries de tests, et les réponses ne sont pas nécessairement
cohérentes. Tel peut étre intransigeant au niveau religieux, libéral dans le do-
maine de I’économie, antilibéral sur le plan politique: ainsi de I’économiste J.
Rambaud, le directeur du Nouvelliste de Lyon a la fin du XIX® siécle, et, plus gé-
néralement, des économistes de I’école dite d’Angers' »

On peut coupler cette vision pluraliste avec une approche stratégique. Si on
admet que catholicisme intransigeant et catholicisme libéral sont deux types 1dé-
aux, cela induit que la plupart du temps, les publicistes catholiques (ce sont eux
qui nous intéressent ici) se livrent a un arbitrage entre intransigeance et com-
promis. Qu’est-ce en effet que la stratégie, sinon un choix permanent des prio-
rités? Il faut céder ici pour faire mieux porter I’attaque la. Seule la littérature ou
la pure spéculation intellectuelle pourraient, en théorie, étre exemptes de cela.
Des lors qu’un catholique intransigeant a une approche stratégique, dés lors qu’il
cherche a évaluer les rapports de force, il prend une once de libéralisme. Des lors
qu’il accepte un terrain, qu’il accepte une contrainte extérieure, il quitte 1’intran-
sigeance pure, parce qu’il est obligé d’essayer de se voir, de voir I’Eglise avec
les yeux non seulement de ses adversaires, mais aussi de ses alliés. De ce point
de vue, il peut étre utile de nous arréter un instant sur la formule apparemment
paradoxale d’Emile Poulat: «Le compromis est au cceur de I’intransigeance ca-
tholiqule4 puisqu’elle ne se pense que dans une relation & autrui, impossible a
refuser ".»

" Jean Marie-Mayeur, «Autour de I’ceuvre d’Emile Poulat», Catholicisme social et démocratie
chrétienne. Principes romains, expériences frangaises, Paris 1986, p. 39-45; p. 43.

" Emile Poulat, «La science de la vérité et I’art de la distinction. Intransigeance et compromis
dans le catholicisme contemporain», Social Compass, 4 (1997), p. 497-506; p. 498. Cité par
Etienne Fouilloux, «Du catholicisme selon Emile Poulat», Un Objet de science, le catholi-



326 Jérome Grondeux

Cette formule serait fausse si cette relation était envisagée comme un affron-
tement purement doctrinal. Au mieux, elle ne rendrait plus dans ce cas compte
que d’une fait: la perte d'innocence. L intransigeance nait de 1’innocence perdue
de ’orthodoxie, elle campe sur I’orthodoxie ramenée au(x) conflit(s) dont elle est
née, et qu’elle a cru surmonter pour conférer aux générations futures 1’innocence
d’un attachement non-polémique; c’est le deuil jamais terminé, interminable, du
«qu’ils soient un comme nous sommes uns, afin que le monde croie que tu m’as
envoyé‘s» (Jean 17, 21). En ce sens, I'intransigeance est moderne, elle est té-
moignage de I'éclatement du monde chrétien. Si le polémiste ne se soucie que du
rappel polémique de la «véritén, que de jeter la «vérité» a la face d’un monde
corrompu et égaré, I’innocence est perdue, mais il n’y a pas de compromis.

Par contre, dés lors que le publiciste intransigeant fait de cette relation a autrui
non pas un pur affrontement verbal, mais un combat concret, dans lequel des
rapports de force interviennent, dans lequel il faut trouver des alliés, alors I'in-
transigeance est entamée. Un intransigeant pur pourra éventuellement étre un
comploteur, car le complot est, finalement, la négation la plus totale des prin-
cipes qui (théoriquement) guident I’action politique dans le systeme démocrati-
que libéral. Il pourra également attendre un grand écroulement. Mais un intransi-
geant politique, ¢’est-a-dire quelqu’un qui accepte de se situer sur le terrain poli-
tique sera toujours, par quelque coté, un libéral, au sens ou il acceptera de se
conformer aux regles du jeu de la démocratie représentative. Et ici, la formule
d’Emile Poulat livre toute sa vérité.

Ces considérations nous aident a aborder les «léoniens», groupe auquel Geor-
ges Goyau appartient. Selon Emile Poulat, le pontificat de Léon XIII est le lieu
d’un grand retournement. L’ intransigeance catholique s’est sous Pie IX exprimée
par anathémes; sous Léon XIII, elle devient la racine d’un projet. A partir d’un
fonds idéologique commun, il y a sous Léon XIII la tentative de passer d’un
discours intransigeant a une politique intransigeante. Régis Ladous résume ainsi
le projet du nouveau pape:

«Libérateur mais non libéral. Léon XIII — I’un des promoteurs du Syl/labus —
était aussi anti-moderne que Pie IX. Mais il affirmait son intransigeance d’une
maniére trés différente. Le mot d’ordre n’était plus «défense>, mais (...) «con-
quéte>. Le rejet de la laicité, le refus global de I’autonomie du «siecle> s’expri-
mait par un projet offensif ou les condamnations avaient moins de place que les
instructions positives. Il s’agissait de dégager la citadelle, de multiplier les sor-
ties, de lancer dans toutes les directions un mouvement catholique qui préparit,
par I’écrit et par la parole, par la pratique militante et par des réalisations par-
tielles, la construction de la cité future, entierement fondé sur des bases chré-
tiennes, ou les hommes réconciliés & 'ombre dc la croix connaitraient enfin la
paix et la prospérité'®.»

cisme. Réflexions autour de |'euvre d’Emile Poulat (en Sorbonne, 22-23 octobre 1999), Va-
lentine Zuber éd., Paris 2001, p. 246-252; p. 248.

'* Chacun sait que cette formule célébre est aussi celle de I’cecuménisme. Le projet, le réve
cecuménique n’a-t-il pas servi de relais a celui du catholicisme intransigeant dans la lutte
contre la sécularisation?

' Régis Ladous, Monsieur Portal et les siens. 1855-1926, Paris 1985, p. 56.



Georges Goyau (1869-1939) 327

Les conséquences de ce retournement sont trés importantes: d’une part, il
garantit a la thématique intransigeante une large diffusion. D’autre part, il met en
tension ce fonds intransigeant avec une pratique plus libérale et négociatrice,
d’une maniere obligée. Enfin, ce projet accorde une grande importance au laicat
catholique. On retrouve chez Goyau bien des traits de cette mutation léonienne
de I’intransigeantisme, qui aboutit a ce que des éléments intransigeants jouxtent
des éléments libéraux.

L'intransigeance de la doctrine catholique sociale... avec quelques nuances

Le jeune Georges Goyau, dans Le Pape, les catholiques et la question sociale, a
une claire conscience du lien entre le Sy/labus et Rerum Novarum:

«Longtemps, (les catholiques sociaux) n’eurent qu’'une charte, le Syv/labus,
charte négative, ordre de destruction ; ils en ont une autre aujourd'hui, I’encycli-
que Rerum novarum, charte positive, ordre de construction. Lorsque parut cette
encyclique, des journaux déclarérent que Léon XIII se rapprochait du monde
moderne dont Pie IX s’était séparé. Un tel langage est plein d'impropriétés. Il
parait impliquer que le Sy/labus condamne la démocratie et que I'encyclique Re-
rum novarum canonise le libéralisme. L’une et I’autre affirmations sont fausses,
I’encyclique du pape Léon XIII sur la question sociale est un progres issu d'une
réaction: il fallait que le Syllabus opérat la réaction pour que le progres s’accom-
plisse ensuite. Léon XIII a la belle tiche'’.» C’est de méme dans la plus pure
filiation intransigeante que le mouvement catholique social est présenté par
Goyau comme «une double réaction, d’une part contre le droit romain, d’autre
part contre la philosophie dont sont issus les principes de 1789, et contre cer-
taines applications pratiques de ces principes'*».

Goyau montre également fort bien a quel point Rerum novarum est une
expression du schéma intellectuel néothomiste, et le lien qui existe entre I'En-
cyclique et Aeterni Patris. Saint Thomas «énongait les principes d’un droit social
que I’époque contemporaine avait cessé de connaitre et d’appliquer. La Somme
(11 s’agit bien sir de la Somme théologique) ainsi révélée devint le volumineux
bréviaire des catholiques de bonne volonté'® » En effet, d’aprés Goyau, «les ar-
gumentations de saint Thomas sur l'amour mutuel que se doivent tous les hom-
mes ont une force immense et invincible pour détruire ces principes du droit
nouveau [entendre les principes individualistes], qui sont évidemment périlleux
pour le maintien de la paix et pour le salut public®».

La rencontre entre le vieill homme qu’est Léon XIII et la nouvelle génération
catholique sociale dont Goyau s’institue (ou est institué) le porte-parole s’opere
sur les bases d’un retour aux racines médiévales de I’Occident: «Le pape de qua-
tre-vingts ans et la génération de vingt ans qui chaque jour grandissent I’un et

" Le pape, les catholiques et la question sociale, Paris 1893, p. 52-53.
"% ibid., p. 33-34.

"% ibid., p. 31-32.

* ibid., p. 32.



328 Jérome Grondeux

I’autre [...] remontent au-dela de I’empirisme du XVIII®, au-dela de I'humanisme
du XVI° siécle, et ce pape moderne, ce pape recommencement du monde® cher-
che une loi dans la Somme. Son encyclique Aeterni Patris sembla marquer le sig-
nal d’une réaction intellectuelle. Comment I'encyclique Rerum novarum, signal
d’une ére nouvelle, est en quelque fagon la fille de I’encyclique Aeterni Patris, je
crois I’avoir expliqué™ »

Non seulement le catholicisme social est inscrit dans un retour aux principes
médiévaux — et on sait comment I’idéal de la chrétienté médiévale est, bien plus
que I’Ancien Régime, enraciné dans le catholicisme intransigeant —, mais il offre
la particularité de se rattacher de maniere organique a une doctrine catholique
congue elle-méme comme un tout systématique. Or on sait que I’intransigeantis-
me présente le catholicisme comme un «systéme total*’». Un an aprés la publi-
cation de son ouvrage, en 1894, dans le fameux article «Catholicisme social,
catholicisme intégral», Goyau insiste sur le fait que le catholicisme social n’a
rien a voir avec le «néocatholicisme» d’un Paul Desjardins. Ce dernier lui sert de
repoussoir; il est «un opportunisme religieux qui, différant en cela de la plupart
des opportunismes, a pour point de départ, pour fondement et pour soutien, de
fortes préoccupations morales™». «Une doctrine, au contraire, voila ce qu’est le
catholicisme social. 1l comporte de nombreux détails d’application qui long-
temps encore seront livrés aux disputes; mais I’Ecriture, spécialement le Nou-
veau Testament, lui fournit ses maximes fondamentales, incontestables pour tout
chrétien®® » Le catholicisme forme systeme, c’est sa force, et sa cohérence doc-
trinale doit €tre sauvegardée:

«Lorsqu’une synthese se laisse diminuer ou amputer, elle n’est plus qu’une
collection, bientot chaotique; et I'on peut dire qu’une conception religieuse ne
conserve son unité vivante que moyennant une certaine arrogance, qui met sur
les 1evres de ses adeptes cette terrible formule: tout ou rien™® »

Goyau ne cessera de le répéter: le catholicisme social est le «catholicisme in-
tégral». Il n’est pas une nouveauté doctrinale, mais simplement I’application a
I’ensemble de la société des doctrines chrétiennes traditionnelles. Il n’est pas
péché contre 1’unité, mais ressaisie de cette unité en vue d’une application totale,
«intégrale». Dans son ouvrage précédemment cité, Goyau emploie méme 1I’ex-
pression de «dogme social».

Nous sommes ici dans I’univers intransigeant pur et dur. La doctrine catho-
lique dans son ensemble est opposée a anarchie contemporaine, et elle aspire a
régir ’ensemble des activités humaines. Méme son de cloche dans la vue histo-
rique sur [’histoire de la papauté que Goyau publie en 1895:

«Sur chacun des individus qui la professent, la religion du Christ prétend aux
droits ies pius complets: elle veut régner sans partage sur I’dme qui lui a fait ad-
hésion; elle ne s’offre pas comme un asile que le fidéle pourrait a son gré visiter

Expression de Charles Benoist (comme le signale Goyau).
Le pape, les catholiques et la question sociale, p. 54-55.
Moulinet, op. cit., p. 425.

ibid.

ibid., p. 13.

* L'Allemagne religieuse, le protestantisme, p. 74.

1 =

[ R S T N T S R ]
("%

GoB



Georges Goyau (1869-1939) 329

ou dédaigner, ou comme un hopital des coeurs que ceux-ci quitteraient une fois
guéris Par une robuste prise, elle maitrise toutes les énergies de 1’dme humaine,
et porte un verdict sur tous les actes de la vie; car les dispositions de I’homme,
dont les actes émanent, sont justiciables de la morale, et le christianisme apporte
une morale avec lui. En largeur comme en profondeur, les visées de I’Eglise sont
immenses. Elle veut s’étendre jusqu’au derniers confins du monde et pénétrer les
plus intimes replis de I’individu. Telle est sa mission, et tel est par conséquent
son droit. Un homme, le pape, est responsable de cette mission et souverain dé-
positaire de ce droit. Ainsi le veut I'économie de I'Eglise®’.»

Sur le plan de la doctrine, Goyau, en bon léonien, reléve bien de I’intransigean-
ce. En 1895, quand i1l défend dans L 'Association catholique le droit des jeunes
militants catholiques sociaux ralliés a prendre le titre de «démocrates chrétiensy,
c’est dans I'1dée qu’il ne s’agit que de stratégie politique, et que 1’accord doctrinal
avec La Tour du Pin (qui a refusé le ralliement et sera la référence sociale de
I’Action frangaise) est total. L article, qui prend la forme d’une lettre ouverte au di-
recteur de la publication, le marquis de Ségur-Lamoignon, se termine ainsi: «Vous
voulez que vos idées deviennent des forces vives, que dés demain, si possible, elles
renouvellent la société: alors laissez agir les Démocrates chrétiens™.»

Ajoutons cependant une nuance: aux yeux de Goyau, la doctrine catholique
est un systeme, qui englobe toutes les parties de la vie humaine et fournit des
principes qui permettent de répondre a chacune de nos interrogations. Mais cette
unité n’implique pas I'immobilité; il se fait de la tradition une vision beaucoup
moins fixiste que Rome. N’oublions pas que sa formation est celle d’un histo-
rien. Il est donc sensible aux idées de Mohler, auquel il consacre un ouvrage et
qu’il fait connaitre’’, et a celles de Newman. Le terme méme d’«unité vivante»,
qui figure dans une des citations que nous venons de faire montre que nous som-
mes la aux confins de deux systémes: I’un vient de 1’apologétique romantique,
sensible a I'idée d’évolution, I’autre est une vision juridique, hiérarchique et
fixiste de la foi. L’Eglise doit s’appuyer sur un corps de doctrine fixe et défini,
mais elle doit aussi avoir une vie propre. Durant la méme période ou il développe
une vision particulierement intransigeante du catholicisme romain, Goyau, dans sa
chronique anonyme du Journal des Débats, loue I’Eglise catholique américaine:

«Aux FEtats-Unis, I’Eglise catholique est libre, parle sans baillon, agit sans
entraves. Elle est vraiment un organisme, son épiscopat n’a rien de commun avec
le corps de hauts fonctionnaires que nous désignons sous ce nom [on remarque la
violence du ton], dont les articles organiques réglementent 1’activité, et dont le
décret de Messidor réglemente le prestige; elle posséde des conciles provinciaux,
ou sa vitalité¢ se concentre et d’ou sa vitalité¢ se disperse, ou les pasteurs coor-
donnent leurs efforts et dont les décrets sont attendus par les fideles. La consti-
tution leur reconnait le droit de vivre; ni les lois ni la bureaucratie ne lui en mar-
chandent les moyens®®.»

" Le Vatican, p. 4-5.

% «Une lettre de Léon Grégoire sur la démocratie chrétienne», I’Association catholique, 40
(juillet-décembre 1895), p. 300-307; p. 305-306.

* Méhler, Paris 1905. 11 s’agit de passages traduits et commentés.

0 «Lettres romaines», Les Débats roses, 16 juillet 1893.



330 Jerome Grondeux

Le couplage de cet intransigeantisme doctrinal et de la volonté que I'Eglise
soit libre pour €tre vivante ou rayonnante évoque bien sir le Lamennais d’avant
la rupture avec Rome, avec en plus la métaphore organique, vitaliste. L unité de
I’Eglise, I'unité doctrinale méme sont celles d’un organisme vivant, qui se dé-
veloppe en interaction avec son milieu. Dans Le Pape, les catholiques et la ques-
tion sociale, Goyau a d’ailleurs bien pris soin de se situer par rapport au premier
Lamennais:

«En un temps ou les souverains de la sainte-Alliance poursuivaient a la fois le
dibéralisme®"> et la démocratie, il était difficile 2 I’abbé Lamennais de ne point
confondre ces deux notions. Dans son réve d’une communion prochaine et per-
pétuelle entre I’Eglise et les masses se glissaient certaines théses que I’Eglise ne
pouvait accepter; il présentait comme souhaitable en sci 'existence et le déve-
loppement de plusieurs libertés que 1’Eglise consent seulement dans certains cas
a tolérer en fait. Sa vie eut deux périodes: dans la premiere il voulait concilier un
idéal du Moyen Age avec la réalité révolutionnaire, dans la seconde il renonga a
cet idéal et ne demeura fidéle qu’a cette réalité’>» Goyau, en ultramontain con-
séquent, justifie bien slr la condamnation de 1832. «A I’égard du mouvement
social catholique, €crit notre auteur, Lamennais, avec ses théories dangereuses,
est un devancier trop compromettant et trop lointain pour étre un précurseur effi-
cace”.» I lui préfere Ketteler, qui «possédait bien saint Thomas, et confrontait
les enseignements du vieux docteur avec les meeurs et les lois du XIX® siecle™».

Goyau compléte la théorie de Lamennais par celle d’'une papauté régulatrice
du développement historique du catholicisme. Mais il ne cesse pas de s’inté-
resser a cette histoire du catholicisme libéral, et écrira sur Montalembert comme
sur Ozanam. La maniére dont, sous Léon XIII, s’articulent une doctrine intran-
sigeante et une pratique négociatrice lui permet de développer alors une pensée a
la croisée de I’intransigeantisme et du catholicisme libéral.

Une pratique libérale

L’entreprise l€onienne pose une vraie question: une politique intransigeante est-
elle possible? La papauté finira, nous semble-t-il par répondre «non» et par se
tourner, avec Pie X, puis, plus tard, avec Pie XI, vers I’Action catholique. La pa-
pauté ne se résoudra, avec Pie XII, a accepter la solution démocrate chrétienne
que lorsqu’un nouveau «triangle» se sera impos€ dans I’entre-deux-guerres: le
triangle catholicisme intransigeant — totalitarisme — démocratie libérale, convain-
quant finalement Rome qu’il y a avait de pires ennemis que cette derniére. Léon
XIII lance les laiques catholiques a I’assaut de la culture, de la presse, de la
politique, et veut en faire les défenseurs d’une doctrine qu’il contribue & définir,
une doctrine philosophique (Aeterni Patris, 1879), une doctrine sociale (Rerum

*' Goyau n’écrit jamais ce mot qu’entre guillemets.
2 Le pape, les catholiques et la question sociale, p. 4
P ibid., p. 5.

* ibid., p. 8.



Georges Goyau (1869—-1939) 331

Novarum, 1891). Comme toute politique, cette contre-offensive implique des
paris. Le premier porte sur I’'ampleur du désarroi du monde moderne. La crise
qui sévit depuis 1873, la montée du socialisme, la remise en question du scientis-
me depuis le milieu des années 1880: tout cela parait indiquer que le moment est
bien choisi pour proposer autre chose. Le second pari porte sur la solidité de la
doctrine et sa capacité de résister a I'immersion dans le débat intellectuel et poli-
tique. Ce pari est inhérent au thomisme: la raison «honnétement pratiquée» doit
confirmer la doctrine catholique. Le troisiéme pari implicite, fortement lié au se-
cond, porte sur la capacité des laics et des prétres qui s’engagent dans ce mouve-
ment a se tenir «a leur place», a ne pas promouvoir, pour les besoins de I’action
ou pour reconquérir de I'influence dans les milieux cultivés et savants, des inno-
vations doctrinales.

Il est difficile de savoir dans quelle mesure la papauté était consciente des ris-
ques encourus; mais griace a eux l’intransigeantisme était devenu un discours en
phase avec son temps, un discours non plus marginalisateur, mais intégrateur: ce-
la ne colte pas cher de refuser la modernité quand 1) elle est en crise et va s’¢-
crouler a terme 2) on peut quand méme y entrer, parce qu’on va conquérir le pla-
ce. L’intransigeantisme semblait dans le sens de I’Histoire en faisant I’économie
de la catastrophe, et du combat apocalyptique. Ce dernier demeurait a I’arriére
plan, et il se lisait par exemple dans ’encyclique Humanum genus contre la
franc-magonnerie (1884), mais il se résolvait en une politique d’apparence rai-
sonnable et méme modérée, par la grace du Ralliement. En attendant de savoir si
les paris Iéoniens étaient gagnés ou perdus, il y avait une ambiguité, et c’est a la
faveur de celle-ci que Goyau s’était rallié a I’intransigeance. Si la politique est
I’art du possible, si le sens politique est le sens du possible, alors on pouvait étre
intransigeant et avoir le sens politique a ce moment la. On pouvait soutenir un
discours intransigeant et écrire, comme le faisait Goyau en 1893: «Jusqu’ici les
catholiques francais disaient volontiers: qui n’est pas pour nous est contre nous;
on voudrait [a Rome] les amener a penser et a dire: qui n’est pas contre nous est
pour nous”’,» formule qui pourrait passer pour un manifeste de libéralisme ca-
tholique.

L ultramontanisme libéral

Mais les choses devinrent rapidement trés complexes. Schématiquement, on
pourrait distinguer deux phases dans le pontificat de Léon XIII: la premiére qui
serait le temps des grandes initiatives, initiatives dont nous estimons qu’elles
comportent les trois paris susdits, et la seconde qui serait le temps du choc en
retour, ou il faut gérer les divisions et les conflits né du grand élan catholique: en
1893, avec Providentissimus Deus, il s’agit d’encadrer la critique biblique, de la
rappeler a I’exigence du respect des commentaires traditionnels (en particulier
patristiques) sans la condamner en tant que telle; en 1899, la «lettre sur I’amé-
ricanisme» veut rappeler que I’engagement social ne doit pas faire oublier I’as-

35 «Lettres romaines», Les Débats, 31 mars 1893.



332 Jerome Grondeux

pect contemplatif de la vie chrétienne et ne doit pas mener a une excessive va-
lorisation du monde; en 1901, avec Gravis de commune, 1l s’agit de donner a
I’expression de «démocratie chrétienne» un sens strictement social, et d’en éra-
diquer ainsi toute perspective de valorisation de la démocratie politique en tant
que telle. C’est dans ce contexte que s’affirme la position particuliere de Goyau,
qui garde le contact avec Rome quand bien méme la ligne qu’il représente se
trouve mise en difficulté, en particulier par les textes de 1899 et de 1901.

La sensibilité de Goyau est extrémement «politique», sensible au possible et
aux contraintes de I’action. Il n’a rien d’apocalyptique, ni de prophétique. Le
voyage a Rome de 1892 a marqué pour lui, aupres de Mgr Mourey, une initiation
précoce a la politique romaine, pour laquelle il a du gott. «Rome est une terre de
diplomatie®®», écrit-il alors a sa mére, ct on sent dans toutes ses lettres une vé-
ritable fascination pour cet aspect de la réalité. Goyau a tres tot connu la Rome
concréte et ses luttes d’influence. Précautions et accommodements ne sont pas
pour lui scandaleux; il n’a rien d’un Lamennais. Henri Lorin lui-méme est en
permanence dans une situation transactionnelle avec Rome, quémandant du sou-
tien, donnant son point de vue, cherchant a ce que les catholiques sociaux soient
suffisamment soutenus’’. Comme Mgr Dupanloup, et peut-étre avec plus de con-
viction que lui, Goyau manie en permanence la distinction entre these et hypo-
these, mais sa sensibilité «politique» n’est pas uniquement tournée vers |’exté-
rieur. Il se situe dans une double perspective: il faut a la fois ne pas se couper du
monde, rechercher des alliés, convaincre, attirer, et ne pas se couper de Rome.
Mieux, s’appuyer sur Rome. Car ce n’est pas la opportunisme, c’est conviction.
Il faut ici se reporter a la Vue historique, qui est une longue méditation sur le role
et la légitimité du magistére pontifical®®.

Georges Goyau est en effet a la fois convaincu que la papauté apporte quelque
chose d’irremplagable, en tant qu’autorité doctrinale et puissance régulatrice, et
qu’il faut amener le monde moderne a l’accepter. Transcendance de Rome,
acceptation des regles du jeu de la démocratie libérale, telle est sa ligne, le rat-
tachant a ce que nous qualifierons d’«ultramontanisme libéral». Il nous faut ici
nous expliquer quant au terme d’«ultramontanisme». Philippe Boutry est tout-a-
fait hostile a son emploi® et préfere que 1’on parle de catholicisme intransigeant;
Yves Bruley, soucieux de conserver un terme qui indique I’importance de 1’an-
crage pontifical du catholicisme intransigeant, suggére 1’emploi du terme de «ro-

3 B.N., Papiers Goyau, Lettre a sa mére, Rome, le 16 avril 1892, t. I, ff. 15-15v.

*" En témoigne par exemple cette lettre 2 Goyau des années 1890: «Je sens depuis longtemps,
vous le savez, qu’a Rome il se produit un recul et méme un arrét: recul que je prévoyais, ne
sachant que trop, et vous avez eu mes confidences, que la pente sociale venait moins du
Vatican que d’ailleurs, et qu’aux sacrés palais le mouvement était presque exclusivement
politique.» B.N. Nafr 16818, f. 44v.

*® Tel est le titre de la partie rédigée par Goyau dans I’ouvrage «Le Vatican», Paris 1895.

¥ «Ultramontanisme» dans Philippe Levillain dir., Dictionnaire historique de la papauté,
Paris, 1994, p. 1653.



Georges Goyau (1869-1939) 333

main*’». Nous pouvons suivre Philippe Boutry dans son refus de 1’emploi d’«ul-
tramontain» pour dire «intransigeant», et employer le terme «romain» pour dé-
finir une fidélité a Rome particuliérement approfondie. Mais le terme d’«ultra-
montanisme» n’est pas seulement un terme de polémique, ou, plus exactement, il
a parfois été repris en bonne part. C’est le cas par exemple dans une lettre a Ber-
nard Brunhes, ou Goyau défend les jésuites et I'influence qu’ils ont eu sur le ca-
tholicisme (précisons que les «réacs» sont aux yeux de Goyau ceux qui refusent
le Ralliement et/ou les orientations de Rerum novarum): «Sans les Jésuites, nous
n’aurions jamais assisté a ce complet triomphe de 1’ultramontanisme, a cet éta-
blissement de 1’absolutisme papal que nous invoquons en ce moment contre les
réacs' »

Goyau apparait ainsi comme un représentant de ce que nous appellerions 1’ul-
tramontanisme libéral, maniere originale d’associer les thématiques intransige-
ante et libérale, autour de la forte conscience d’un role spécifique de la papauté a
la fois dans le monde moderne et dans I’Eglise catholique. Cet ultramontanisme
libéral resterait fidéle a de nombreuses intuitions du catholicisme libéral de
I’«Avenir», maintenu et défini plus strictement dans son rapport 8 Rome par La-
cordaire. C’est la branche du catholicisme libéral qui se préoccupe de ne pas dé-
finir seulement négativement son rapport 8 Rome. Rome reste pour lui de dépot
d’une doctrine intransigeante, systématique, giobale, mais deux arriere-plans mo-
derent cette conviction: le premier est historique, et entraine la possibilité d’une
évolution. Rome est le lieu ou la tradition pourra évoluer en restant libre et fidele
a elle-méme, ou la nouveauté pourra en quelque sorte étre validée comme déve-
loppement légitime de la tradition. Le second arriere plan est stratégique: cette
doctrine ne doit pas seulement étre réaffirmée «a temps et a contre-temps», mais
savoir s’inscrire dans une logique politique, transactionnelle. L’ ultramontanisme
libéral couple ainsi une ecclésiologie centralisatrice et une thématique libérale, et
correspond a une adaptation post-1832 et post-1864 des intuitions menaisiennes.

Georges Goyau (1869-1939), un publiciste entre catholicisme intransigeant et catholi-
cisme libéral

Georges Goyau, publiciste et historien catholique social, constitue, de par son orientation
«léonienner, un sujet d’étude particulierement riche pour qui veut s’interroger sur la ma-
ni¢re dont s’articulent catholicisme intransigeant et catholicisme libéral. Il couple un fond
théorique intransigeant et une pratique libérale, qu’il accorde par le recours a des penseurs
comme Mohler ou Newman. Ces deux modéles de I'intransigeantisme et du libéralisme
catholique demandent & étre précisés et resitués, a la maniere de deux types-idéaux qu'il
faut toujours confronter a la réalité vécue, telle qu’elle a été envisagée par les acteurs
historiques. Au final, on peut risquer pour définir un penseur comme Goyau I’emploi
d’une étiquette que I’on est pas habituée a employer apreés 1832, en considérant qu’il re-
leve de I’ «ultramontanisme libéral».

0 «La romanité catholique au XIX® siécle: un itinéraire romain dans la littérature frangaise»,
Histoire, Economie et Société, 21 (janvier-mars 2002), p. 59-70; p. 60.
! Lettre du 16 mai 1893, Papiers Goyau, archives de I'Institut catholique de Paris.



334 Jérome Grondeux

Georges Goyau (1869-1939), a publicist between intransigent and liberal Catholicism

Georges Goyau, a social Catholic publicist and historian with a Leonine orientation, re-
presents a particularly interesting subject of study for those who wish to examine the
relationships between the discourses of intransigent and liberal forms of Catholicism.
Goyau combines an intransigent theoretical basis and a liberal practice, being based on
thinkers like Mohler and Newman. The two models, intransigence and liberalism, must be
made more precise and resituated in their contexts. They are two ideal-types which must
always be brought into juxtaposition with experienced reality, as envisaged by the histo-
rical actors. Although it is unusual to speak of liberal ultramontanism after 1832, this
seems to be the best way to characterise a thinker like Goyau.

Georges Goyau (1869-1939), ein Publizist zwischem intransingentem und liberalem
Katholizismus

Der sozialkatholische Historiker und Publizist Georges Goyau stellt mit seiner leonini-
schen Ausrichtung ein besonders interessantes Untersuchungsobjekt dar im Zusammen-
hang von intransigentem und liberalem Katholizismus. Goyau verbindet einen intransi-
genten theoretischen Grund und eine liberale Praxis, bei welcher sich auf Denker wie
Mohler oder Newman stiitzte. Diese zwei Modelle des katholischen Intrsansigentismus
und des katholischen Liberalismus miissen prézisiert und als zwei Idealtypen gesehen
werden, welche immer mit der gelebten Realitidt konfrontiert werden miissen, wie sie von
den historischen Akteuren gesehen wurde. Obwohl es uniiblich ist, nach 1832 von libera-
lem Ultramontanismus zu sprechen, scheint dies die beste Méglichkeit, einen Denker wie
Goyau zu charakterisieren.

Schliisselbegriffe — Kevwords — Mots clés

ultramontanisme — ultramontanism — Ultramontanismus, intransigeantisme — intransigen-
tism — Intransigentismus, catholicisme libéral — liberal Catholicism - liberaler Katholizis-
mus, léonien — Leonine orientation — leoninische Ausrichtung

Jéréme Grondeux, maitre de conférences a 1’Université Paris IV-Sorbonne. Il enseigne
également a I’Institut d’Etudes Politiques de Paris et a I’Institut catholique de Paris



	Georges Goyau (1869-1939), un publiciste entre catholicisme intransigeant et catholicisme libéral

