
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Religions- und Kulturgeschichte = Revue
suisse d'histoire religieuse et culturelle = Rivista svizzera di storia
religiosa e culturale

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 99 (2005)

Artikel: Georges Goyau (1869-1939), un publiciste entre catholicisme
intransigeant et catholicisme libéral

Autor: Grondeux, Jérôme

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-130364

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-130364
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Georges Goyau (1869-1939), un publiciste entre
catholicisme intransigeant et catholicisme libéral

Jérôme Grondeux

Une étude menée sur la vie et l'œuvre de Georges Goyau, d'abord sous forme de

thèse', puis sous forme de la rédaction d'une biographie2 m'a amené, après bien

d'autres, à m'interroger de manière plus générale sur la façon dont catholicisme

intransigeant et catholicisme libéral s'articulent, sur le statut et l'efficace de ces

modèles/ Le personnage n'est en effet pas facile à situer. Quand, à la fin de l'année

1993, je portais ma thèse rédigée à Emile Poulat, membre de mon jury, celui-
ci me dit: «J'espère que vous n'avez pas fait de Goyau un libéral!». Ue témoignage

de François Mauriac, pour être nuancé, ne va pas tout à fait dans le même

sens: selon lui, Goyau avant 1914 «passe alors pour libéral4».

Goyau, qui figure parmi les personnages importants de la seconde démocratie

chrétienne, celle qui fondait son action sur le Ralliement et «Rerum Novarum»,
semble fait pour illustrer cette sentence de Jean-Marie Mayeur: «Sans doute

l'originalité de la démocratie chrétienne est-elle d'être un mixte, qui associe un

double apport, social et libéral (entendons par là l'acceptation du libéralisme et
de la démocratie politiques). Selon les hommes, les groupes, les moments, cette

acceptation a été marquée avec plus ou moins de netteté5 [...].» Retraçons
brièvement son itinéraire, en marquant les textes et les épisodes qui nous serviront

d'appui dans notre réflexion.

Jérôme Grondeux, Ecrire et faire l'Histoire. La pensée catholique sociale de Georges Goyau
jusqu 'en 1914, Thèse préparée sous la direction de Jean-Marie Mayeur, Paris IV, 2 vol., 1994.

Jérôme Grondeux, Un intellectuel catholique sous la HT République, Georges Goyau (1869-
1939). A paraître dans la collection de l'École Française de Rome.
La notion d'«intégralisme» n'est pas présente dans ces analyses, qui ont pour objet non pas
de «coiffer» ces deux concepts par un troisième, mais de mieux les definier l'un par rapport à

l'autre.
Francois Mauriac, La Rencontre avec Barrés, Œuvres autobiographiques, Paris 1990, p. 176.

Jean Marie-Mayeur, «Autour de l'œuvre d'Emile Poulat», Catholicisme social et démocratie
chrétienne. Principes romains, expériences françaises, Paris 1986, p. 39^15; p. 44.

SZRKG, 99(2005), 321-334



322 Jerome Grondeux

Qui est Georges Goyau?

Normalien, historien, Georges Goyau était à l'origine un jeune catholique
républicain se destinant à l'étude de l'histoire ancienne. En 1892, un voyage à Rome
le mit en contact avec les milieux catholiques sociaux et pontificaux; il devint
dès lors un des avocats de la politique de Léon XIII. En 1893, il fit paraître un

ouvrage exposant les orientations de l'école d'Albert de Mun, donc de ceux des

catholiques sociaux qui avaient accepté le Ralliement: Le Pape, les catholiques
et la question sociale, sous le pseudonyme doublement pontifical de Léon
Grégoire. C'est à Maule, dans le château d'Henri Lorin, un proche d'Albert de Mun.
très introduit à Rome, au cours de l'été 1892, lisant Y Association catholique et

saint Thomas, que le catholique républicain Goyau devint un catholique social.
«Catholicisme social, catholicisme intégral»: nuile formule n'explique autant

l'engagement de Goyau, son refus fondamental de séparer un domaine concerné

par le message chrétien et un domaine temporel; le refus de cette séparation est le

fondement même de son antilibéralisme. Goyau fut en effet l'un des inventeurs
de l'expression «catholicisme intégral6», et il s'en expliqua devant le Congrès
des Jeunes de Besançon, celui-là même où Brunetière annonça sa conversion
La formule signifie que le catholicisme social est l'application intégrale des

principes catholiques - ce que Goyau exprime là est directement issu de sa «conversion»

de 1892 et en particulier des idées d'Henri Lorin.
Il publia de nombreux articles dans la Quinzaine de Fonsegrive, puis dans la

Revue des Deux Mondes dont il devint un collaborateur permanent, s'intéressa au

catholicisme et au protestantisme contemporain dans une vaste fresque, L'Allemagne

religieuse mais intervint aussi dans les affaires franco-françaises, à propos

de la question scolaire et de la question nationale. Au moment de la Séparation

de l'Église et de l'État, il fit partie des «cardinaux verts», ces notables catholiques

qui recommandaient l'acceptation pratique de la loi et la constitution des

associations cultuelles. Dans l'entre-deux-guerres, nous le retrouvons proche du

Bloc National, académicien, défendant les positions de Pie XL Peu de temps
avant sa mort, il fut élu secrétaire perpétuel de l'Académie française.

Comment situer ce personnage au sein du catholicisme? Emile Poulat

s'appuie sur l'article de 1894 que nous évoquions plus haute pour le placer dans

la mouvance intransigeante, celle qui se divisa sous les pontificats de Léon XIII
et de Pie X.

«Catholicisme social, catholicisme intégral» est le titre de son premier article de la
Quinzaine, qui date de 1894, et est reproduit dans Autour du catholicisme social, t. I, p. 1 et sqq.
Emile Poulat, Catholicisme, démocratie, et socialisme. Mgr Benigni et le mouvement catholique

de la naissance du socialisme à la victoire du fascisme, Tournon 1977, p. 104 et p.
194-195.
L 'Allemagne religieuse, le protestantisme, Paris 1897; L 'Allemagne religieuse, le catholicisme,
4 vol., Paris 1905-1908; Bismark et l'Eglise. Le Culturkampf 4 vol., Paris 191 1-1913.



Georges Goyau (1869-1939) 323

Questions de définition

Le catholicisme intransigeant commence à être bien connu et bien défini. Il a

suscité de nombreux travaux, dans la lignée des analyses de Jean-Marie Mayeur
et d'Emile Poulat9. Si ces analyses, comme c'est pratiquement toujours le cas en

histoire, reprenaient et systématisaient des intuitions et des points de vue qui
avaient déjà été formulés ici ou là10, elles avaient un effet particulièrement
déstabilisant pour la conscience que le catholicisme post-Vatican II avait de lui-même,
en montrant que la démocratie chrétienne descendait largement du catholicisme
intransigeant, autant et même souvent plus que du catholicisme libéral, et surtout
que le catholicisme militant n'était majoritairement pas rallié à l'ordre
«bourgeois» du XIXe siècle, contrairement à un discours d'auto-culpabilisation qui
fleurissait alors dans ces milieux. L'erreur était souvent, là comme ailleurs, de

s'en tenir à un discours mettant en jeu une «droite» et une «gauche» essentiali-
sées, alors qu'il est beaucoup plus efficace de retracer l'histoire du catholicisme
à l'époque contemporaine dans son rapport avec la sécularisation, phénomène
qui dépasse de beaucoup les antagonismes politiques.

Notre définition de départ des catholicismes intransigeant et libéral reposera
donc sur la notion de sécularisation. La sécularisation sera prise ici dans le sens

«politique»: on entendra par ce terme le fait que des secteurs entiers de la vie
sociale fonctionnent de manière de plus en plus autonome par rapport au réfèrent

religieux exprimé explicitement et par rapport aux autorités religieuses". On

Cf. Emile Poulat. Eglise contre bourgeoisie. Introduction au devenir du catholicisme
contemporain. Paris-Bruxelles 1977 et Jean-Marie Mayeur, Catholicisme social et démocratie
chrétienne. Principes romains, expériences françaises, Paris 1986. Plus récemment. Daniel
Moulinet, Les classiques païens dans les collèges catholiques? Le combat de Mgr Gaume.
Paris 1995 et Michèle Sacquin, Entre Bossuet et Mourras. L antiprotestantisme en France
de 1814 à 1870, Paris 1998. Mentionnons également les ouvrages récents de Paul Ainau, qui
n'hésite pas à accomplir le va-et-vient entre XIXe et XXe siècle: L 'Église et l'apocalypse, du
XIXe siècle à nos jours. Paris 2000 et L 'Antisémitisme en France aux XIXe et XXe siècles.
Pans 2002.
C'est ce que signale lui-même Jean-Marie Mayeur, dans «Autour de l'œuvre d'Emile Poulat».

Catholicisme social et démocratie chrétienne. Principes romains, expériences françai-
ses, Paris 1986, p. 39-45.
Le terme de sécularisation désigne d'abord la réduction à l'état laïc d'une personne, puis
l'annexion d'un bien par l'État, et enfin la sortie d'un domaine hors de l'influence de l'Église.

On peut citer à ce propos un mot célèbre: lorsqu'en 1832. Adolphe Franck, français
Israélite, fut reçu à l'agrégation de philosophie. Victor Cousin, président du jury, aurait
déclaré: «La philosophie est sécularisée» (cf. Pierre Macherey, «Adolphe Franck», Dictionnaire

du monde religieux dans la France contemporaine. 9. Les sciences religieux (F. La-
planche dir.). Paris 1996, p. 252.). Dans Y Encyclopédie du protestantisme (Piene Gisel dir.,
Paris-Genève 1995, p. 1441), la sociologue du religieux Daniele Hervieu-Léger distingue
deux nuances: «La tradition anglo-saxonne a lié la notion de sécularisation à l'analyse du

processus de la rationalisation moderne, qui produit la désacralisation des visions du monde
en même temps que la privatisation et la pluralisation des options religieuses. La tradition
française a mis davantage l'accent sur le processus social de la laïcisation, par lequel les
diverses sphères de l'activité humaine conquièrent leur autonomie et se dotent d'idéologies,
de références et de règles de fonctionnement telles que la religion entre, dans tous les
domaines, en concunence avec une nouvelle vision de la place de l'homme dans un monde à

conquérir, à organiser, à transformer. Ce processus de laïcisation se traduit par la perte d'em-



324 Jérôme Grondeux

utilisera le terme d'intransigeantisme pour qualifier, de manière désormais

classique, l'attitude correspondant au refus global et de ce processus.
En filigrane, nous voyons ainsi se dessiner une définition du catholicisme

libéral, mais celle-ci sera plus difficile à donner. La position intransigeante est

globalisante, surtout en ce sens qu'elle est appuyée sur une charpente théologique

très élaborée, dont un des points est assez aisé à caractériser: la défense du

rapport entre pouvoir spirituel et pouvoir temporel tel qu'il a été pensé par
Rome. Si, comme on le pense de nos jours, la chrétienté médiévale a plus été un

idéal qu'une réalité, toute une théorie de la subordination in fine du temporel au

spirituel a été mise au point par des papes comme Grégoire VII et Boniface VIII.
ainsi que par leurs entourages. Elle repose sur l'interprétation pontificale de la

tradition catholique, que l'on suppose apte à fournir toutes sortes de réponses aux
questions que pose l'existence humaine, tant sur le plan collectif qu'individuel.
On pourrait de ce point de vue définir l'intransigeantisme comme idée du primat
inconditionnel de la doctrine traditionnelle. D'où une tendance très nette au
monolithisme métaphysique, que charpente une certaine lecture du thomisme. Bien

sûr, il demeure un problème d'herméneutique, au sens où on parle d'herméneutique

juridique : comment appliquer la doctrine? Mais l'intransigeantisme, à partir

du moment où, en 1832, avec l'encyclique Mirari Vos, paraît se dissiper (nous
reviendrons sur cela) le rêve d'un ultramontanisme libéral, réussit à répondre à

cette question redoutable (si l'application est libre, l'interprétation risque de

l'être vite aussi) d'une manière autoritaire: le Saint-Siège est seul à même de guider

les fidèles. Lui peut concilier l'intransigeance du discours, ses encycliques
s'appuyant exclusivement sur un référentiel catholique, et une pratique diplomatique

qui n'entame pas cette intransigeance: mieux qu'un publiciste, il peut ne

pas rappeler à tel moment tel ou tel principe, par souci du sort des catholiques.
Au sein du système de pensée intransigeant, on pourrait dire que le pape se voit
conférer une sorte de monopole diplomatique (que l'intégrisme finira d'ailleurs,
au XXe siècle, par contester). L'intransigeantisme se trouve ainsi coupler une

idéologie (au sens d'une vision globale du monde, supposée permettre de répondre

à toutes les questions importantes) et une ecclésiologie (le pape est la seule

autorité indiscutable), qui donnent lieu à des discours très systématiques, et

souvent terriblement répétitifs. Les polémistes intransigeants n'ont pas grand' mal à

écrire beaucoup, et on trouve parmi eux de redoutables polygraphes.
«Pèlerin de l'Absolu»... Léon Bloy se définit ainsi, et cette périphrase rend

bien compte de la sensibilité intransigeante. Le refus absolu de la sécularisation
tend à l'attente d'un combat final, d'une délivrance, d'une catastrophe, et cette
attente induit souvent l'interprétation fiévreuse des signes des temps. Paul Airiau
a ainsi défini l'intransigeantisme comme «système antimoderne à tendance
apocalyptique12». On pourrait à l'inverse définir les catholiques libéraux comme
ceux qui font une part importante au relatif. Leur regard est tourné vers l'exté-

prise des institutions religieuses sur la société et sur leurs propres fidèles, perte qui les conduit

à consentir elles-mêmes à un certain degré de sécularisation interne.» C'est dans cette
dernière optique que nous nous situons ici.
Cf. Airiau, L Eglise et l'Apocalypse du XIXe siècle à nos jours, op. cit.



Georges Goyau (1869-1939) 325

rieur, vers la manière dont les catholiques vont être perçus. Alors que les

intransigeants voient le siècle par les yeux de l'Église, et privilégient une parole
prophétique sur le monde (impliquant jugement et interprétation des signes des

temps), ou purement doctrinale, les libéraux tentent de voir l'Église avec les

yeux du siècle et de ses aspirations, en recherchant des convergences ou en voulant

faciliter celles-ci.
Rappelons que nous construisons ici, ou récapitulons, des types-idéaux. Ces

attitudes, plus visibles à l'époque contemporaine où les lieux de production et les

producteurs de discours se multiplient, sont sans doute très anciennes. On peut
également se demander si catholicisme intransigeant et catholicisme libéral ne
sont pas l'expression de deux tendances fondamentales travaillant les groupes
religieux, et mises au jour par la célèbre typologie vveberienne: chaque groupe
oscillerait entre le «type Église» et le «type secte», entre requête identitaire et
nécessité du compromis par rapport à l'extérieur.

Ainsi, entre les deux types idéaux, il y a place pour une infinité de nuances et
de combinaisons. C'est en ce sens que Jean-Marie Mayeur invite à une approche
sectorisée: «Entre l'analyse erudite et le modèle, écrit-il à propos de l'œuvre
d'Emile Poulat, il faut mettre en place des types définis par des variables: on

peut être intransigeant, ou libéral, en matière religieuse, économique et sociale,
et politique, voilà trois séries de tests, et les réponses ne sont pas nécessairement
cohérentes. Tel peut être intransigeant au niveau religieux, libéral dans le
domaine de l'économie, antilibéral sur le plan politique: ainsi de l'économiste J.

Rambaud, le directeur du Nouvelliste de Lyon à la fin du XIXe siècle, et, plus
généralement, des économistes de l'école dite d'Angers'3.»

On peut coupler cette vision pluraliste avec une approche stratégique. Si on
admet que catholicisme intransigeant et catholicisme libéral sont deux types
idéaux, cela induit que la plupart du temps, les publicistes catholiques (ce sont eux
qui nous intéressent ici) se livrent à un arbitrage entre intransigeance et
compromis. Qu'est-ce en effet que la stratégie, sinon un choix permanent des

priorités? Il faut céder ici pour faire mieux porter l'attaque là. Seule la littérature ou
la pure spéculation intellectuelle pourraient, en théorie, être exemptes de cela.

Dès lors qu'un catholique intransigeant a une approche stratégique, dès lors qu'il
cherche à évaluer les rapports de force, il prend une once de libéralisme. Dès lors

qu'il accepte un terrain, qu'il accepte une contrainte extérieure, il quitte
l'intransigeance pure, parce qu'il est obligé d'essayer de se voir, de voir l'Église avec
les yeux non seulement de ses adversaires, mais aussi de ses alliés. De ce point
de vue, il peut être utile de nous arrêter un instant sur la formule apparemment
paradoxale d'Emile Poulat: «Le compromis est au cœur de l'intransigeance
catholique puisqu'elle ne se pense que dans une relation à autrui, impossible à

refuser14.»

13
Jean Marie-Mayeur, «Autour de l'œuvre d'Emile Poulat», Catholicisme social et démocratie
chrétienne. Principes romains, expériences françaises, Paris 1986, p. 39^45; p. 43.

u Emile Poulat, «La science de la vérité et l'art de la distinction. Intransigeance et compromis
dans le catholicisme contemporain», Social Compass, 4 (1997), p. 497-506; p. 498. Cité par
Etienne Fouilloux, «Du catholicisme selon Emile Poulat», Un Objet de science, le catholi-



326 Jerome Grondeux

Cette formule serait fausse si cette relation était envisagée comme un affrontement

purement doctrinal. Au mieux, elle ne rendrait plus dans ce cas compte
que d'une fait: la perte d'innocence. L'intransigeance naît de l'innocence perdue
de l'orthodoxie, elle campe sur l'orthodoxie ramenée au(x) conflit(s) dont elle est
née, et qu'elle a cru surmonter pour conférer aux générations futures l'innocence
d'un attachement non-polémique; c'est le deuil jamais terminé, interminable, du

«qu'ils soient un comme nous sommes uns, afin que le monde croie que tu m'as
envoyé15» (Jean 17, 21). En ce sens, l'intransigeance est moderne, elle est

témoignage de l'éclatement du monde chrétien. Si le polémiste ne se soucie que du

rappel polémique de la «vérité», que de jeter la «vérité» à la face d'un monde

corrompu et égaré, l'innocence est perdue, mais il n'y a pas de compromis.
Par contre, dès lors que le publiciste intransigeant fait de cette relation à autrui

non pas un pur affrontement verbal, mais un combat concret, dans lequel des

rapports de force interviennent, dans lequel il faut trouver des alliés, alors
l'intransigeance est entamée. Un intransigeant pur pourra éventuellement être un

comploteur, car le complot est, finalement, la négation la plus totale des
principes qui (théoriquement) guident l'action politique dans le système démocratique

libéral. Il pourra également attendre un grand écroulement. Mais un intransigeant

politique, c'est-à-dire quelqu'un qui accepte de se situer sur le terrain
politique sera toujours, par quelque côté, un libéral, au sens où il acceptera de se

conformer aux règles du jeu de la démocratie représentative. Et ici, la formule
d'Emile Poulat livre toute sa vérité.

Ces considérations nous aident à aborder les «léoniens», groupe auquel Georges

Goyau appartient. Selon Emile Poulat, le pontificat de Léon XIII est le lieu
d'un grand retournement. L'intransigeance catholique s'est sous Pie IX exprimée
par anathèmes; sous Léon XIII, elle devient la racine d'un projet. À partir d'un
fonds idéologique commun, il y a sous Léon XIII la tentative de passer d'un
discours intransigeant à une politique intransigeante. Régis Ladous résume ainsi
le projet du nouveau pape:

«Libérateur mais non libéral. Léon XIII - l'un des promoteurs du Syllabus -
était aussi anti-moderne que Pie IX. Mais il affirmait son intransigeance d'une
manière très différente. Le mot d'ordre n'était plus (défense), mais
(conquête). Le rejet de la laïcité, le refus global de l'autonomie du (siècle) s'exprimait

par un projet offensif où les condamnations avaient moins de place que les

instructions positives. Il s'agissait de dégager la citadelle, de multiplier les
sorties, de lancer dans toutes les directions un mouvement catholique qui préparât,
par l'écrit et par la parole, par la pratique militante et par des réalisations
partielles, la construction de la cité future, entièrement fondé sur des bases

chrétiennes, où les hommes réconciliés à l'ombre de la croix connaîtraient enfin la

paix et la prospérité16.»

cisme. Réflexions autour de l'œuvre d'Emile Poulat (en Sorbonne, 22-23 octobre 1999).
Valentine Zuber éd.. Paris 2001. p. 246-252; p. 248.
Chacun sait que cette formule célèbre est aussi celle de l'œcuménisme. Le projet, le rêve
œcuménique n'a-t-il pas servi de relais à celui du catholicisme intransigeant dans la lutte
contre la sécularisation?

16
Régis Ladous, Monsieur Portai et les siens. 1855 1926. Paris 1985, p. 56.



Georges Goyau (1869-1939) 327

Les conséquences de ce retournement sont très importantes: d'une part, il
garantit à la thématique intransigeante une large diffusion. D'autre part, il met en
tension ce fonds intransigeant avec une pratique plus libérale et négociatrice,
d'une manière obligée. Enfin, ce projet accorde une grande importance au laïcat

catholique. On retrouve chez Goyau bien des traits de cette mutation léonienne
de l'intransigeantisme. qui aboutit à ce que des éléments intransigeants jouxtent
des éléments libéraux.

L 'intransigeance de la doctrine catholique sociale... avec quelques nuances

Le jeune Georges Goyau. dans Le Pape, les catholiques et la question sociale, a

une claire conscience du lien entre le Syllabus et Rerum Novarum:
«Longtemps, (les catholiques sociaux) n'eurent qu'une charte, le Syllabus,

charte négative, ordre de destruction ; ils en ont une autre aujourd'hui, l'encyclique

Rerum novarum, charte positive, ordre de construction. Lorsque parut cette
encyclique, des journaux déclarèrent que Léon XIII se rapprochait du monde
moderne dont Pie IX s'était séparé. Un tel langage est plein d'impropriétés. Il
paraît impliquer que le Syllabus condamne la démocratie et que l'encyclique
Rerum novarum canonise le libéralisme. L'une et l'autre affirmations sont fausses,

l'encyclique du pape Léon XIII sur la question sociale est un progrès issu d'une
réaction: il fallait que le Syllabus opérât la réaction pour que le progrès s'accomplisse

ensuite. Léon XIII a la belle tâche17.» C'est de même dans la plus pure
filiation intransigeante que le mouvement catholique social est présenté par
Goyau comme «une double réaction, d'une part contre le droit romain, d'autre
part contre la philosophie dont sont issus les principes de 1789, et contre
certaines applications pratiques de ces principes18».

Goyau montre également fort bien à quel point Rerum novarum est une
expression du schéma intellectuel néothomiste, et le lien qui existe entre
l'Encyclique et Aeterni Paths. Saint Thomas «énonçait les principes d'un droit social

que l'époque contemporaine avait cessé de connaître et d'appliquer. La Somme

(il s'agit bien sûr de la Somme théologique) ainsi révélée devint le volumineux
bréviaire des catholiques de bonne volonté19.» En effet, d'après Goyau, «les

argumentations de saint Thomas sur l'amour mutuel que se doivent tous les hommes

ont une force immense et invincible pour détruire ces principes du droit
nouveau [entendre les principes individualistes], qui sont évidemment périlleux
pour le maintien de la paix et pour le salut public20».

La rencontre entre le vieil homme qu'est Léon XIII et la nouvelle génération
catholique sociale dont Goyau s'institue (ou est institué) le porte-parole s'opère
sur les bases d'un retour aux racines médiévales de l'Occident: «Le pape de

quatre-vingts ans et la génération de vingt ans qui chaque jour grandissent l'un et

ls
Le pape, les catholiques et la question sociale, Paris 1893, p. 52-53.

°
ibid, p. 33-34.

'"ibid., p. 31-32.
20

ibid., p. 32.



328 Jérôme Grondeux

l'autre [...] remontent au-delà de l'empirisme du XVIIIe, au-delà de l'humanisme
du XVIe siècle, et ce pape moderne, ce pape recommencement du monde21 cherche

une loi dans la Somme. Son encyclique Aeterni Patris sembla marquer le signal

d'une réaction intellectuelle. Comment l'encyclique Rerum novarum, signal
d'une ère nouvelle, est en quelque façon la fille de l'encyclique Aeterni Patris, je
crois l'avoir expliqué".»

Non seulement le catholicisme social est inscrit dans un retour aux principes
médiévaux - et on sait comment l'idéal de la chrétienté médiévale est, bien plus

que l'Ancien Régime, enraciné dans le catholicisme intransigeant -, mais il offre
la particularité de se rattacher de manière organique à une doctrine catholique
conçue elle-même comme un tout systématique. Or on sait que l'intransigeantisme

présente le catholicisme comme un «système total" ». Un an après la
publication de son ouvrage, en 1894, dans le fameux article «Catholicisme social,
catholicisme intégral», Goyau insiste sur le fait que le catholicisme social n'a
rien à voir avec le «néocatholicisme» d'un Paul Desjardins. Ce dernier lui sert de

repoussoir; il est «un opportunisme religieux qui, différant en cela de la plupart
des opportunismes, a pour point de départ, pour fondement et pour soutien, de

fortes préoccupations morales24». «Une doctrine, au contraire, voilà ce qu'est le

catholicisme social. Il comporte de nombreux détails d'application qui
longtemps encore seront livrés aux disputes; mais l'Écriture, spécialement le Nouveau

Testament, lui fournit ses maximes fondamentales, incontestables pour tout
chrétien25.» Le catholicisme forme système, c'est sa force, et sa cohérence
doctrinale doit être sauvegardée:

«Lorsqu'une synthèse se laisse diminuer ou amputer, elle n'est plus qu'une
collection, bientôt chaotique; et l'on peut dire qu'une conception religieuse ne

conserve son unité vivante que moyennant une certaine arrogance, qui met sur
les lèvres de ses adeptes cette terrible formule: tout ou rien26.»

Goyau ne cessera de le répéter: le catholicisme social est le «catholicisme
intégral». Il n'est pas une nouveauté doctrinale, mais simplement l'application à

l'ensemble de la société des doctrines chrétiennes traditionnelles. Il n'est pas
péché contre l'unité, mais ressaisie de cette unité en vue d'une application totale,
«intégrale». Dans son ouvrage précédemment cité, Goyau emploie même
l'expression de «dogme social».

Nous sommes ici dans l'univers intransigeant pur et dur. La doctrine catholique

dans son ensemble est opposée à anarchie contemporaine, et elle aspire à

régir l'ensemble des activités humaines. Même son de cloche dans la vue historique

sur l'histoire de la papauté que Goyau publie en 1895:

«Sur chacun des individus qui la professent, la religion du Christ prétend aux
droits les pius complets: elle veut régner sans partage sur l'âme qui lui a fait
adhésion; elle ne s'offre pas comme un asile que le fidèle pourrait à son gré visiter

Expression de Charles Benoist (comme le signale Goyau).
"~ Le pape, les catholiques et la question sociale, p. 54-55.

Moulinet, op. cit., p. 425.
24 ibid.
25

ibid., p. 13.

L'Allemagne religieuse, le protestantisme, p. 74.



Georges Goyau (1869-1939) 329

ou dédaigner, ou comme un hôpital des cœurs que ceux-ci quitteraient une fois
guéris Par une robuste prise, elle maîtrise toutes les énergies de l'âme humaine,
et porte un verdict sur tous les actes de la vie; car les dispositions de l'homme,
dont les actes émanent, sont justiciables de la morale, et le christianisme apporte
une morale avec lui. En largeur comme en profondeur, les visées de l'Église sont
immenses. Elle veut s'étendre jusqu'au derniers confins du monde et pénétrer les

plus intimes replis de l'individu. Telle est sa mission, et tel est par conséquent
son droit. Un homme, le pape, est responsable de cette mission et souverain
dépositaire de ce droit. Ainsi le veut l'économie de l'Église27.»

Sur le plan de la doctrine, Goyau, en bon léonien, relève bien de l'intransigeance.
En 1895, quand il défend dans L'Association catholique le droit des jeunes

militants catholiques sociaux ralliés à prendre le titre de «démocrates chrétiens»,
c'est dans l'idée qu'il ne s'agit que de stratégie politique, et que l'accord doctrinal
avec La Tour du Pin (qui a refusé le ralliement et sera la référence sociale de

l'Action française) est total. L'article, qui prend la forme d'une lettre ouverte au
directeur de la publication, le marquis de Ségur-Lamoignon, se termine ainsi: «Vous
voulez que vos idées deviennent des forces vives, que dès demain, si possible, elles
renouvellent la société: alors laissez agir les Démocrates chrétiens28.»

Ajoutons cependant une nuance: aux yeux de Goyau, la doctrine catholique
est un système, qui englobe toutes les parties de la vie humaine et fournit des

principes qui permettent de répondre à chacune de nos interrogations. Mais cette
unité n'implique pas l'immobilité; il se fait de la tradition une vision beaucoup
moins fixiste que Rome. N'oublions pas que sa formation est celle d'un historien.

Il est donc sensible aux idées de Möhler, auquel il consacre un ouvrage et

qu'il fait connaître" et à celles de Newman. Le terme même d'«unité vivante»,
qui figure dans une des citations que nous venons de faire montre que nous sommes

là aux confins de deux systèmes: l'un vient de l'apologétique romantique,
sensible à l'idée d'évolution, l'autre est une vision juridique, hiérarchique et
fixiste de la foi. L'Église doit s'appuyer sur un corps de doctrine fixe et défini,
mais elle doit aussi avoir une vie propre. Durant la même période où il développe
une vision particulièrement intransigeante du catholicisme romain, Goyau, dans sa

chronique anonyme du Journal des Débats, loue l'Église catholique américaine:
«Aux États-Unis, l'Église catholique est libre, parle sans bâillon, agit sans

entraves. Elle est vraiment un organisme, son épiscopat n'a rien de commun avec
le corps de hauts fonctionnaires que nous désignons sous ce nom [on remarque la

violence du ton], dont les articles organiques réglementent l'activité, et dont le
décret de Messidor réglemente le prestige; elle possède des conciles provinciaux,
où sa vitalité se concentre et d'où sa vitalité se disperse, où les pasteurs
coordonnent leurs efforts et dont les décrets sont attendus par les fidèles. La constitution

leur reconnaît le droit de vivre; ni les lois ni la bureaucratie ne lui en
marchandent les moyens30.»

Le Vatican, p. 4-5.
28 «Une lettre de Léon Grégoire sur la démocratie chrétienne», YAssociation catholique, 40

(juillet-décembre 1895), p. 300-307; p. 305-306.
Möhler, Paris 1905. Il s'agit de passages traduits et commentés.

30 «Lettres romaines», Les Débats roses, 16 juillet 1893.



330 Jerome Grondeux

Le couplage de cet intransigeantisme doctrinal et de la volonté que l'Église
soit libre pour être vivante ou rayonnante évoque bien sûr le Lamennais d'avant
la rupture avec Rome, avec en plus la métaphore organique, vitaliste. L'unité de

l'Église, l'unité doctrinale même sont celles d'un organisme vivant, qui se

développe en interaction avec son milieu. Dans Le Pape, les catholiques et la question

sociale, Goyau a d'ailleurs bien pris soin de se situer par rapport au premier
Lamennais:

«En un temps où les souverains de la sainte-Alliance poursuivaient à la fois le

(libéralisme31) et la démocratie, il était difficile à l'abbé Lamennais de ne point
confondre ces deux notions. Dans son rêve d'une communion prochaine et

perpétuelle entre l'Église et les masses se glissaient certaines thèses que l'Église ne

pouvait accepter; il présentait comme souhaitable en soi l'existence et le déve

loppement de plusieurs libertés que l'Église consent seulement dans certains cas
à tolérer en fait. Sa vie eut deux périodes: dans la première il voulait concilier un
idéal du Moyen Âge avec la réalité révolutionnaire, dans la seconde il renonça à

cet idéal et ne demeura fidèle qu'à cette réalité ".» Goyau, en ultramontain
conséquent, justifie bien sûr la condamnation de 1832. «A l'égard du mouvement
social catholique, écrit notre auteur, Lamennais, avec ses théories dangereuses,
est un devancier trop compromettant et trop lointain pour être un précurseur
efficace33.» Il lui préfère Ketteler, qui «possédait bien saint Thomas, et confrontait
les enseignements du vieux docteur avec les mœurs et les lois du XIXe siècle34».

Goyau complète la théorie de Lamennais par celle d'une papauté régulatrice
du développement historique du catholicisme. Mais il ne cesse pas de s'intéresser

à cette histoire du catholicisme libéral, et écrira sur Montalembert comme
sur Ozanam. La manière dont, sous Léon XIII, s'articulent une doctrine
intransigeante et une pratique négociatrice lui permet de développer alors une pensée à

la croisée de l'intransigeantisme et du catholicisme libéral.

Une pratique libérale

L'entreprise léonienne pose une vraie question: une politique intransigeante est-

elle possible? La papauté finira, nous semble-t-il par répondre «non» et par se

tourner, avec Pie X, puis, plus tard, avec Pie XI, vers l'Action catholique. La

papauté ne se résoudra, avec Pie XII, à accepter la solution démocrate chrétienne

que lorsqu'un nouveau «triangle» se sera imposé dans l'entre-deux-guerres: le

triangle catholicisme intransigeant - totalitarisme - démocratie libérale, convainquant

finalement Rome qu'il y a avait de pires ennemis que cette dernière. Léon
XIII lance les laïques catholiques à l'assaut de la culture, de la presse, de la

politique, et veut en faire les défenseurs d'une doctrine qu'il contribue à définir,
une doctrine philosophique (Aeterni Patris, 1879), une doctrine sociale (Rerum

Goyau n'écrit jamais ce mot qu'entre guillemets.
Le pape, les catholiques et la question sociale, p. 4

33
ibid., p. 5.

34
ibid., p. 8.



Georges Goyau (1869-1939) 331

Novarum, 1891). Comme toute politique, cette contre-offensive implique des

paris. Le premier porte sur l'ampleur du désarroi du monde moderne. La crise

qui sévit depuis 1873, la montée du socialisme, la remise en question du scientisme

depuis le milieu des années 1880: tout cela paraît indiquer que le moment est

bien choisi pour proposer autre chose. Le second pari porte sur la solidité de la

doctrine et sa capacité de résister à l'immersion dans le débat intellectuel et

politique. Ce pari est inhérent au thomisme: la raison «honnêtement pratiquée» doit
confirmer la doctrine catholique. Le troisième pari implicite, fortement lié au
second, porte sur la capacité des laïcs et des prêtres qui s'engagent dans ce mouvement

à se tenir «à leur place», à ne pas promouvoir, pour les besoins de l'action
ou pour reconquérir de l'influence dans les milieux cultivés et savants, des

innovations doctrinales.
Il est difficile de savoir dans quelle mesure la papauté était consciente des

risques encourus; mais grâce à eux l'intransigeantisme était devenu un discours en

phase avec son temps, un discours non plus marginalisateur, mais intégrateur: cela

ne coûte pas cher de refuser la modernité quand 1) elle est en crise et va
s'écrouler à terme 2) on peut quand même y entrer, parce qu'on va conquérir le place.

L'intransigeantisme semblait dans le sens de l'Histoire en faisant l'économie
de la catastrophe, et du combat apocalyptique. Ce demier demeurait à l'arrière
plan, et il se lisait par exemple dans l'encyclique Humanum genus contre la

franc-maçonnerie (1884), mais il se résolvait en une politique d'apparence
raisonnable et même modérée, par la grâce du Ralliement. En attendant de savoir si

les paris léoniens étaient gagnés ou perdus, il y avait une ambiguïté, et c'est à la

faveur de celle-ci que Goyau s'était rallié à l'intransigeance. Si la politique est

l'art du possible, si le sens politique est le sens du possible, alors on pouvait être

intransigeant et avoir le sens politique à ce moment là. On pouvait soutenir un
discours intransigeant et écrire, comme le faisait Goyau en 1893: «Jusqu'ici les

catholiques français disaient volontiers: qui n'est pas pour nous est contre nous;
on voudrait [à Rome] les amener à penser et à dire: qui n'est pas contre nous est

pour nous35,» formule qui pourrait passer pour un manifeste de libéralisme
catholique.

L'ultramontanisme libéral

Mais les choses devinrent rapidement très complexes. Schématiquement, on
pourrait distinguer deux phases dans le pontificat de Léon XIII: la première qui
serait le temps des grandes initiatives, initiatives dont nous estimons qu'elles
comportent les trois paris susdits, et la seconde qui serait le temps du choc en

retour, où il faut gérer les divisions et les conflits né du grand élan catholique: en

1893, avec Providentissimus Deus, il s'agit d'encadrer la critique biblique, de la

rappeler à l'exigence du respect des commentaires traditionnels (en particulier
patristiques) sans la condamner en tant que telle; en 1899, la «lettre sur
l'américanisme» veut rappeler que l'engagement social ne doit pas faire oublier l'as-

•ô «Lettres romaines», Les Débats, 31 mars 1893.



332 Jérôme Grondeux

pect contemplatif de la vie chrétienne et ne doit pas mener à une excessive
valorisation du monde; en 1901, avec Gravis de commune, il s'agit de donner à

l'expression de «démocratie chrétienne» un sens strictement social, et d'en
éradiquer ainsi toute perspective de valorisation de la démocratie politique en tant

que telle. C'est dans ce contexte que s'affirme la position particulière de Goyau.
qui garde le contact avec Rome quand bien même la ligne qu'il représente se

trouve mise en difficulté, en particulier par les textes de 1899 et de 1901.

La sensibilité de Goyau est extrêmement «politique», sensible au possible et

aux contraintes de l'action. Il n'a rien d'apocalyptique, ni de prophétique. Le

voyage à Rome de 1892 a marqué pour lui, auprès de Mgr Mourey, une initiation
précoce à la politique romaine, pour laquelle il a du goût. «Rome est une terre de

diplomatie36», écrit-il alors à sa mère, et on sent dans toutes ses lettres une
véritable fascination pour cet aspect de la réalité. Goyau a très tôt connu la Rome
concrète et ses luttes d'influence. Précautions et accommodements ne sont pas

pour lui scandaleux; il n'a rien d'un Lamennais. Henri Lorin lui-même est en

permanence dans une situation transactionnelle avec Rome, quémandant du
soutien, donnant son point de vue, cherchant à ce que les catholiques sociaux soient
suffisamment soutenus37. Comme Mgr Dupanloup. et peut-être avec plus de

conviction que lui, Goyau manie en permanence la distinction entre thèse et hypothèse,

mais sa sensibilité «politique» n'est pas uniquement tournée vers l'extérieur.

Il se situe dans une double perspective: il faut à la fois ne pas se couper du

monde, rechercher des alliés, convaincre, attirer, et ne pas se couper de Rome.

Mieux, s'appuyer sur Rome. Car ce n'est pas là opportunisme, c'est conviction.
Il faut ici se reporter à la Vue historique, qui est une longue méditation sur le rôle
et la légitimité du magistère pontifical38.

Georges Goyau est en effet à la fois convaincu que la papauté apporte quelque
chose d'irremplaçable, en tant qu'autorité doctrinale et puissance régulatrice, et

qu'il faut amener le monde moderne à l'accepter. Transcendance de Rome,

acceptation des règles du jeu de la démocratie libérale, telle est sa ligne, le

rattachant à ce que nous qualifierons d'«ultramontanisme libéral». Il nous faut ici
nous expliquer quant au terme d'«ultramontanisme». Philippe Boutry est tout-à-
fait hostile à son emploi39 et préfère que l'on parle de catholicisme intransigeant;
Yves Bruley, soucieux de conserver un terme qui indique l'importance de

l'ancrage pontifical du catholicisme intransigeant, suggère l'emploi du terme de «ro-

36
B.N., Papiers Goyau, Lettre à sa mère, Rome, le 16 avril 1892,1.1, ff. 15-15 v.

37 En témoigne par exemple cette lettre à Goyau des années 1890: «Je sens depuis longtemps,
vous le savez, qu'à Rome il se produit un recul et même un arrêt: recul que je prévoyais, ne
sachant que trop, et vous avez eu mes confidences, que la pente sociale venait moins du
Vatican que d'ailleurs, et qu'aux sacrés palais le mouvement était presque exclusivement
politique.» B.N. Nafr 16818, f. 44v.

38 Tel est le titre de la partie rédigée par Goyau dans l'ouvrage «Le Vatican», Paris 1895.
«Ultramontanisme» dans Philippe Levillain dir., Dictionnaire historique de la papauté,
Paris, 1994, p. 1653.



Georges Goyau (1869-1939) 333

main40». Nous pouvons suivre Philippe Boutry dans son refus de l'emploi d'«ul-
tramontain» pour dire «intransigeant», et employer le terme «romain» pour
définir une fidélité à Rome particulièrement approfondie. Mais le terme d'«ultra-
montanisme» n'est pas seulement un terme de polémique, ou, plus exactement, il
a parfois été repris en bonne part. C'est le cas par exemple dans une lettre à

Bernard Brunhes, où Goyau défend les jésuites et l'influence qu'ils ont eu sur le

catholicisme (précisons que les «réacs» sont aux yeux de Goyau ceux qui refusent
le Ralliement et/ou les orientations de Rerum novarum): «Sans les Jésuites, nous
n'aurions jamais assisté à ce complet triomphe de l'ultramontanisme, à cet
établissement de l'absolutisme papal que nous invoquons en ce moment contre les

41
reacs .»

Goyau apparaît ainsi comme un représentant de ce que nous appellerions
l'ultramontanisme libéral, manière originale d'associer les thématiques intransigeante

et libérale, autour de la forte conscience d'un rôle spécifique de la papauté à

la fois dans le monde moderne et dans l'Église catholique. Cet ultramontanisme
libéral resterait fidèle à de nombreuses intuitions du catholicisme libéral de

l'«Avenir», maintenu et défini plus strictement dans son rapport à Rome par La-
cordaire. C'est la branche du catholicisme libéral qui se préoccupe de ne pas
définir seulement négativement son rapport à Rome. Rome reste pour lui de dépôt
d'une doctrine intransigeante, systématique, globale, mais deux arrière-plans
modèrent cette conviction: le premier est historique, et entraîne la possibilité d'une
évolution. Rome est le lieu où la tradition pourra évoluer en restant libre et fidèle
à elle-même, où la nouveauté pourra en quelque sorte être validée comme
développement légitime de la tradition. Le second arrière plan est stratégique: cette
doctrine ne doit pas seulement être réaffirmée «à temps et à contre-temps», mais

savoir s'inscrire dans une logique politique, transactionnelle. L'ultramontanisme
libéral couple ainsi une ecclésiologie centralisatrice et une thématique libérale, et

correspond à une adaptation post-1832 et post-1864 des intuitions menaisiennes.

Georges Goyau (1869-1939). un publiciste entre catholicisme intransigeant et catholicisme

libéral
Georges Goyau, publiciste et historien catholique social, constitue, de par son orientation
«léonienne», un sujet d'étude particulièrement riche pour qui veut s'interroger sur la
manière dont s'articulent catholicisme intransigeant et catholicisme libéral. II couple un fond
théorique intransigeant et une pratique libérale, qu'il accorde par le recours à des penseurs
comme Möhler ou Newman. Ces deux modèles de l'intransigeantisme et du libéralisme
catholique demandent à être précisés et resitués, à la manière de deux types-idéaux qu'il
faut toujours confronter à la réalité vécue, telle qu'elle a été envisagée par les acteurs
historiques. Au final, on peut risquer pour définir un penseur comme Goyau l'emploi
d'une étiquette que l'on est pas habituée à employer après 1832, en considérant qu'il
relève de I'«ultramontanisme libéral».

40 «La romanité catholique au XIXe siècle: un itinéraire romain dans la littérature française»,
Histoire, Economie et Société. 21 (janvier-mars 2002), p. 59-70; p. 60.

41 Lettre du 16 mai 1893, Papiers Goyau, archives de l'Institut catholique de Paris.



334 Jérôme Grondeux

Georges Goyau (1869-1939). a publicist between intransigent and liberal Catholicism

Georges Goyau, a social Catholic publicist and historian with a Leonine orientation,
represents a particularly interesting subject of study for those who wish to examine the
relationships between the discourses of intransigent and liberal forms of Catholicism.
Goyau combines an intransigent theoretical basis and a liberal practice, being based on
thinkers like Möhler and Newman. The two models, intransigence and liberalism, must be
made more precise and resituated in their contexts. They are two ideal-types which must
always be brought into juxtaposition with experienced reality, as envisaged by the historical

actors. Although it is unusual to speak of liberal ultramontanism after 1832. this
seems to be the best way to characterise a thinker like Goyau.

Georges Goyau (1869 1939). ein Publizist zwischem intransingenlem und liberalem
Katholizismus

Der sozialkatholische Historiker und Publizist Georges Goyau stellt mit seiner leonini-
schen Ausrichtung ein besonders interessantes Untersuchungsobjekt dar im Zusammenhang

von intransigentem und liberalem Katholizismus Goyau verbindet einen intransi-
genten theoretischen Grund und eine liberale Praxis, bei welcher sich auf Denker wie
Möhler oder Newman stützte. Diese zwei Modelle des katholischen Intrsansigentismus
und des katholischen Liberalismus müssen präzisiert und als zwei Idealtypen gesehen
werden, welche immer mit der gelebten Realität konfrontiert werden müssen, wie sie von
den historischen Akteuren gesehen wurde. Obwohl es unüblich ist, nach 1832 von liberalem

Ultramontanismus zu sprechen, scheint dies die beste Möglichkeit, einen Denker wie
Goyau zu charakterisieren.

Schlüsselbegriffe - Keywords - Mots clés

ultramontanisme - ultramontanism - Ultramontanismus, intransigeantisme - intransigen-
tism - Intransigentismus, catholicisme libéral - liberal Catholicism - liberaler Katholizismus,

léonien - Leonine orientation - leoninische Ausrichtung

Jérôme Grondeux, maître de conférences à l'Université Paris IV-Sorbonne. 11 enseigne
également à l'Institut d'Etudes Politiques de Paris et à l'Institut catholique de Paris


	Georges Goyau (1869-1939), un publiciste entre catholicisme intransigeant et catholicisme libéral

