Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift fur Religions- und Kulturgeschichte = Revue

suisse d'histoire religieuse et culturelle = Rivista svizzera di storia
religiosa e culturale

Herausgeber: Vereinigung fur Schweizerische Kirchengeschichte
Band: 99 (2005)

Artikel: "Das Recht der eigenen Uberzeugung auf dem Index" (1869) :
Nachhutgefecht im unaufhaltsamen Fall des Minchner
Philosophieprofessors Jakob Frohschammer

Autor: Pahud de Mortanges, Elke
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-130363

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-130363
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

«Das Recht der eigenen Uberzeugung auf dem Index» (1869)
Nachhutgefecht im unaufhaltsamen Fall des Miinchner
Philosophieprofessors Jakob Frohschammer

WERNER REDIES ZUM 70. GEBURTSTAG

Elke Pahud de Mortanges

Als Papst Pius IX. am 8. Dezember 1864 die Enzyklika «Quanta cura»' erliess,
der als Anhang eine thesenhafte Zusammenstellung von achtzig Hauptirrtiimern
der Zeit — der «Syllabus errorum modernorum»” — beigegeben war, ging ein Auf-
schrei durch «den» «liberalen» Katholizismus® Europas. Enzyklika und Syllabus
wurden als das gelesen, was sie sein wollten*: als Kampfansage an die Moder-

r2

Der vollstindige Text in: Die Encyclica seiner Heiligkeit des Papstes Pius IX. vom 8. De-
zember 1864, der Syllabus (die Zusammenstellung der 80 hauptsdchlichsten Irrthiimer unse-
rer Zeit) und die wichtigsten darin angefiihrten Aktenstiicke, KéIn “1874, 55-78.

Fir den vollstdandigen Text des Syllabus vgl. Ebenda, 79—-106. Zum Syllabus vgl. Giacomo
Martina, Osservazione sulle varie redazioni del «Sillabo», in: Roger Aubert et al., Chiesa e
stato nell’ottocento. Miscellanea in onore di Pietro Pirri, Padova 1962, Vol. 11, 419-523; Ro-
ger Aubert, Der Syllabus von 1864, in: Stimmen der Zeit, 175 (1964/65), 1-24; ders., Die
Religionsfreiheit von «Mirari vos» bis zum «Syllabus», in: Concilium, 1 (1965), 584-591;
Giacomo Martina, Pio IX. (Miscellanea Historiae Pontificiae 51), Bd. II, Rom 1986, 287—
356 (Lit.); Roland Minnerath, Le droit de I’église a la liberté. Du Syllabus a Vatican II, Paris
1982; P. Christophe, Syllabus, in: Catholicisme hier, aujourd’hui, demain, 14 (1997), 628—
636; Hubert Wolf, Der «Syllabus errorum» (1864). Oder: Sind katholische Kirche und Mo-
derne vereinbar?, in: Manfred Weitlauff (Hg.), Kirche im 19. Jahrhundert, Regensburg 1998,
115-139.

Der Terminus «liberaler Katholizismus» war zunichst eine negativ besetzte Fremdbezeich-
nung, mit der von Seiten der integralistischen Kirchenfiihrung versucht wurde, Abweichler
zu brandmarken. Zu Begriff und Charakteristik «des» liberalen Katholizismus im 19. Jahr-
hundert vgl. den ausgezeichneten Beitrag von Herman H. Schwedt, Art. Liberaler Katholi-
zismus, in: LThK?, 6 (1997), Sp.885—888 sowie Otto Weiss, Anmerkungen zum «Liberalen
Katholizismus» im italienischen Nationalstaat des 19. Jahrhunderts, in: Peter Walter/Her-
mann-Josef Reudenbach (Hg.), Biicherzensur — Kurie — Katholizismus und Moderne. Fest-
schrift fiir Herman H. Schwedt, Frankfurt a.M. 2000, 309—346, hier bes. S.316 ff sowie
unten Anm. 8.

Zum Echo auf den Syllabus vgl. Aubert, Der Syllabus von 1864 (wie Anm. 2), 17-23 (Lit.);
ders., Les réactions suscitées par la publication du Syllabus, in: Collectanea mechliniensia,
19 (1949), 309—317 sowie die Zusammenstellung bei Franz Xaver Bischof, Theologie und
Geschichte. Ignaz von Déllinger (1799—1890) in der zweiten Hilfte seines Lebens, Stuttgart
1997, 113—115.

SZRKG, 99 (2005), 299-319



300 Elke Pahud de Mortanges

ne’ und als Verurteilung aller so genannten «ismen» — Pantheismus, Rationalis-
mus, Indifferentismus, Sozialismus, Freimaurerei, Naturalismus. Verurteilt wur-
den die Trennung von Kirche und Staat ebenso wie die Gewissens- und Religi-
onsfreiheit. Man gab sich, wie die vielzitierte® Tagebuchnotiz des Kirchenhis-
torikers Franz Xaver Kraus vom 1. Januar 1865 zeigt, keiner I[llusion hin. Enzy-
klika und Syllabus waren «ein Sieg der reaktiondren, neuscholastischen Partei»
und «zum Teil gegen alle diejenigen gerichtet, die seit einem halben Jahrhundert
die moderne Welt mit der Kirche zu verséhnen strebten, — gegen die Lacordaire,
Montalembert, Dupanloup, Brownson, Acton, Ddéllinger, gegen alle, die an die
Moglichkeit glaubten, das Europa des 19. Jahrhunderts konne wieder sich aus-
séhnen mit Romy.” Hinsichtlich der vom Syllabus gemeinten Sache befand man
sich im ultramontanen Lager in erstaunlicher Ubereinstimmung mit dem libera-
len Lager.® Enzyklika und Syllabus nahm man als schlagenden Beweis dafiir,
dass es zwischen der katholischen Kirche und der Lebens- und Denkweise des
19. Jahrhunderts keine Gemeinsamkeit gab.”

«Das Recht der eigenen Ueberzeugung» (1869)

Die Intellektuellen der deutschsprachigen Linder — «besonders die Theologen
und Philosophen der Miinchner Schule mit ihrem Haupt Déllinger»'® — rea-
gierten am heftigsten auf die papstliche Kampfansage an die Moderne.'' Unter
denen, die Enzyklika und Syllabus publizistisch bekdmpften, befand sich auch
der katholische Priester und Professor fiir Philosophie an der philosophischen

° Vgl. dazu grundsitzlich Urs Altermatt (Hg.), Moderne als Problem des Katholizismus, Re-
gensburg 1995.

® Sie fehlt in fast keiner Abhandlung zum Syllabus, vgl. Aubert, Der Syllabus von 1864 (wie
Anm. 2), 18; Bischof, Theologie und Geschichte (wie Anm. 4), 114—115; Wolf, Der «Syl-
labus errorum» (wie Anm. 2), 131.

’ Franz Xaver Kraus, Tagebiicher , hg. von Hubert Schiel. Koln 1957, 208.

¥ Die Begriffe «liberal» und «ultramontan» sind schillernde Begriffe. Fiir den deutschsprachi-

gen Raum gilt: Seit den sechziger Jahren spaltete sich die Theologie zunehmend in eine sog.

deutsche, respektive liberale und eine neuscholastisch, ultramontan ausgerichtete Theologie.

Der sog. liberalen Richtung gehorten auch sog. «Altultramontane» oder gar Wegbereiter des

Ultramontanismus an, d.h. Theologen, die, wie etwa ein Ignaz von Déllinger oder aber auch

ein Johannes Evangelist Kuhn oder Karl Josef Hefele, durch die innerkirchliche Entwick-

lung, wie sie sich in Syllabus und Vaticanum I spiegelte, plétzlich von den «radikalen» Ul-
tramontanen ins sog. liberale Lager abgedrangt wurden. Vgl. oben Anm. 3 sowie Hubert

Wolf, Ketzer oder Kirchenlehrer? Der Tiibinger Theologe Johannes von Kuhn (1806—1887)

in den kirchenpolitischen Auseinandersetzungen seiner Zeit, Mainz 1989, 381.

Aubert, Der Syllabus von 1864 (wie Anm. 2), 18.

' Ebenda.

"' Fiir den Miinchner Kirchenhistoriker [gnaz von Dollinger (1799—1890) war die Enzyklika
«Quanta cura» das «merkwiirdigste und sicher folgenreichste Dokument des Jahres 1864,
mit welchem Rom alle zivilisierten Nationen und allen modernen Verfassungen ins Ange-
sicht geschlagen und der ganzen gebildeten und denkenden Welt den Krieg» erklart habe.
Ddéllingers kirchliches Selbstverstindnis war durch Enzyklika und Syllabus schwer erschiit-
tert und seine spatere Gegnerschaft gegen die papstliche Unfehlbarkeit sowie sein Bruch mit
der Kirche sind auch auf diesem Hintergrund zu sehen. Vgl. dazu Bischof, Theologie und
Geschichte (wie Anm. 4), bes. 115—121 sowie 494.

9



«Das Recht der eigenen Uberzeugung auf dem Index» (1869) 301

Fakultit der Universitit Miinchen, Jakob Frohschammer.'? Er, der personlich
durch sieben Sitze'? des Syllabus getroffen und des «Rationalismus moderatus»
bezichtigt war, meldete sich, nachdem er bereits 1865 eine (zunédchst) anonyme
«Beleuchtung der papstlichen Encyklica»'® veroffentlicht hatte, 1869 erneut zu
Wort mit der Schrift «Das Recht der eigenen Ueberzeugung».

Besonders seit «Encyklika und Syllabus» habe die katholische Kirche «ent-
schieden die Offensive» gegen den modemnen Staat ergriffen und gehe in «ausge-
sprochener Weise auf nichts geringeres» aus als «auf dessen Vernichtung, und
auf Wiederherstellung der mittelalterlichen Oberherrlichkeit der Kirche resp. der
Hierarchie gegeniiber dem Staat».'® Seine Schrift wolle einen «Beitrag [...] zur
Losung des Problems» leisten, «wie das Verhiltniss [sic] von Staat und Kirchen
grundsitzlich und endgiltig [sic] den Einsichten und Rechten der modernen
Gesellschaft gemiss zu ordnen sei».'®

Als leitendes Prinzip dieser Neuordnung macht Frohschammer das «Recht der
eigenen Ueberzeugung» geltend. Dieses fasst er einmal als Gewissensfreiheit
und stellt dem in der neuscholastischen Theologie des 19. Jahrhunderts weit ver-
breiteten Dictum — Die Wahrheit allein ist berechtigt, nicht auch der Irrtum'” —
das Recht des subjektiv irrenden Gewissens gegeniiber.'® Das «Recht der eige-
nen Ueberzeugungy versteht er aber auch als Glaubensfreiheit im Sinne der indi-
viduellen Religionsfreiheit. Dies, «nicht weil er [sc. der Giaube, die Religion, der
der Einzelne anhidngt] gleich wahr» ist, sondern «weil er der Glaube gleich-
berechtigter Menschen ist, die eben so gut ein Recht auf eigene ! [sic] Ueberzeu-
gung haben, als andere, als wir selbst».'” Die Religion habe einen Anspruch
«nicht blos auf Duldung, sondern auch auf Achtung», «weil sie doch ernstge-
meinte Verehrung Gottes ist, wahre Beziehung zu Gott sein will und in formaler
Beziehung wirklich auch ist».*

"> Jakob Frohschammer (1821—1893). Studium an der Universitit Miinchen, 1847 Priester-
weihe, 1850 Privatdozent, 1854 Extraordinarius an der theologischen Fakultit. 1855 Ordina-
rius an der Philosophischen Fakultit der Universitdt Minchen. 1871 Exkommunikation. Lit.:
Raimund Lachner, Jakob Frohschammer (1821—1893). Leben und Werk, St. Ottilien 1990;
ders., Art. Frohschammer, Jakob, in: BBKL, 14 (1998), Sp.998—1006; Elke Pahud de Mor-
tanges, Philosophie und kirchliche Autoritit. Der Fall Jakob Frohschammer vor der réomi-
schen Indexkongregation 1855—1864, Paderborn 2005.

" Vgl. dazu Pahud de Mortanges, Philosophie und kirchliche Autoritit (wie Anm. 12), 363 ff.

[Jakob Frohschammer], Beleuchtung der pipstlichen Encyclica vom 8. December 1864 und

des Verzeichnisses der modernen Irrthiimer. Nebst einem Anhang: Kritik der Broschiire des

Bischofs von Orleans. An den Klerus und das Volk der katholischen Kirche von einem Ka-

tholiken. Leipzig 1865. Erst die zweite Auflage erschien unter seinem Namen.

Jakob Frohschammer, Das Recht der eigenen Ueberzeugung. Leipzig 1869, IV.

' Ebenda, VIII.

' Josef Isensee, Keine Freiheit fiir den Irrtum. Die Kritik der katholischen Kirche des 19. Jahr-

hunderts an den Menschenrechten als staatsphilosophisches Paradigma, in: Zeitschrift der

Savignystiftung fiir Rechtsgeschichte Kan. Abt., 104 (1987), 296—336.

«[...] dem Gewissen ist der Mensch verpflichtet zu folgen, auch wenn dasselbe irrt». Froh-

schammer, Das Recht der eigenen Ueberzeugung (wie Anm. 15), 26.

" Ebenda, 18.

** Ebenda, 26-27.

15



302 Elke Pahud de Mortanges

Der moderne Staat hat nun dieses Recht auf individuelle Religionsfreiheit zu
gewihren, — «so weit immer seine eigene Existenz ohne Gefahrdung zu bleiben
vermag»” —, gleichzeitig aber muss er selber vollkommen religionsneutral sein
und sich «unabhingig» von Religion und Kirchengewalt stellen, sprich, es hat
eine strikte Trennung von Staat und Religion/Kirche zu erfolgen. Denn: Der
Staat selber hat, so Frohschammer, kein Recht und kein Instrumentarium, um zu
entscheiden, welche Religion oder Konfession zu Recht den Anspruch auf gott-
liche Offenbarung und Autoritit erhebt. Deshalb bleibt «bei dieser Ungewissheit
in betreff der Wahrheit und des Rechtes der Religionen» nur, «allen in gleicher
Weise» sich gegeniiber zu stellen.”

Frohschammers Argumentation hat eine zweifache Stossrichtung: Zum einen
muss sich der Staat von jeder positiven Religion befreien, zum anderen hat er
diese selbst frei zu geben und das «Recht der Ueberzeugung, des Gewissens des
Einzelnen» zu schiitzen.”> Wenn auch der Staat die Religion frei geben muss, so
ist es zuldssig und notwendig, so Frohschammer, dass er die Zuldssigkeit einer
religidsen Gemeinschaft innerhalb seines Gebietes von der Anerkennung und
Befolgung der Staatsgesetze abhidngig macht. Anders gesagt: Die unbedingte
Freiheit des religiosen Bekentnisses und die volle Gleichberechtigung derselben
hat innerhalb der Schranken und Grenzen der Staatsgesetze zu erfolgen.**

Frohschammer illustriert dies an einem aus heutiger Sicht geradezu prophe-
tisch anmutendem Beispiel: «Gesetzt, es wiirde in Folge unbedingter Religions-
freiheit in einem siiddeutschen Staat eine mohammedanische Colonie zugelas-
sen, und diese dichte nun: es miisse ithr demnach auch freistehen in der ur-
spriinglichen mohammedanischen Weise ihren Glauben geltend zu machen und
zu verbreiten, ndmlich durch Waffengewalt — so konnte ihr diess [sic] nicht ge-
stattet werden. Wiirde sie eine Schaar Bewaftneter als geistliche Miliz zur Glau-
benserhaltung und — Verbreitung organisirt und ausgeriistet haben, so wiirde diese
nothwendig aufgeldst oder ausser Land geschafft werden miissen, und alle Klagen,
dass damit die wirkliche mohammedanische Religionsfreiheit beeintriachtigt oder
aufgehoben sei, konnten nicht beriicksichtigt werden und nichts helfen, und Be-
schwerden iiber Inconsequenz des liberalen Staats, der sich gegen mohammedani-
sche Grundsitze und Praxis unliberal benehme, kénnten nichts bedeuten.»”

Frohschammer ldsst keinen Zweifel daran, dass sein Pladoyer fiir eine Tren-
nung von Staat und Kirche eine grundsitzlich andere Intention und Stossrichtung
hat als die Bewegung, die mit dem Schlachtruf «Freie Kirche im freien Staat»
angetreten ist und der er bescheinigt, das ungehinderte Geltendmachen kirchli-
cher Macht sowie die «unbedingte religiose Rechtlosigkeit, Unfreiheit der Gldu-
bigen» anzustreben. Die katholische Kirche, so Frohschammer, habe mit der En-
zyklika «Quanta cura» und dem Syllabus offenkundig zum Ausdruck gebracht,
dass «sie auch gegen die Anspriiche und Gesetze des modernen Staats» wirken

' Ebenda, 45—46.

2 Ebenda, 99. Vgl. auch Ebenda, 131.
> Ebenda, 99.

* Ebenda, 131.155.

* Ebenda, 132.



«Das Recht der eigenen Uberzeugung auf dem Index» (1869) 303

miisse und «auf deren Vernichtung und Nichtanerkennung» beim Volk hinarbei-
ten diirfe.”® Werde der katholischen Kirche dieses Recht nicht gewihrt, so la-
mentiere sie, «dass sie allein geknechtet, unterdriickt sei».”” Im Angesicht von
«Quanta cura» und Syllabus miisse sich der Staat deshalb vor der Illusion hiiten,
«durch irgendwelche Concessionen eine Ausgleichung, oder ein friedliches Ver-
hiltniss mit der hierarchischen Organisation dieser Kirche»™® zu erzielen. Das
Oberhaupt der katholischen Kirche selbst habe «in unsern Tagen mit aller Ent-
schiedenheit eine friedliche Vereinbarung und Ausgleichung mit der modernen
Civilisation, resp. dem modernen Staat und der Wissenschaft, flir unmdéglich, fiir
unzulissig erklirt und das Streben darnach als verwerflich bezeichnet».”

Werde die Trennung von Staat und Kirche vollzogen®, dann solle — so Froh-
schammer — der Staat die bisher ausgeiibten Rechte und Obliegenheiten in kirch-
lichen Dingen nicht der katholischen Hierarchie zuriickgeben, sondern den Indi-
viduen und Gemeinden, die dadurch vom «hierarchischen Joche» befreit und ins-
kiinftig «vor hierarchischer Vergewaltigung» geschiitzt wiirden.”'

Frohschammer spart trotz seiner anfinglichen Beteuerung, er wolle seine
Schrift nicht als theologische® verstanden wissen, auch nicht mit theologischen
Bemerkungen zum Zustand der katholischen Kirche und ihrer inneren Verfas-
sung. Vor allem seine Kritik an der «absolutistischen Hierarchie»™ der katholi-
schen Kirche im allgemeinen und seine Ausfiihrungen iiber die Unfehlbarkeit der
Kirche und des Papstes im besonderen durften am Vorabend des Ersten Vatika-
nischen Konzils** nicht nur auf Seite der Infallibilisten Erstaunen und Befremden
hervorrufen, ging doch Frohschammer mit seiner Kritik an der Unfehlbarkeit we-
sentlich weiter als es viele liberale Kritiker der Infallibilitit des Papstes™ taten.
Der Miinchner Ordinarius stellte nicht nur die Unfehlbarkeit des Papstes in Fra-
ge, sondern bestritt dariiber hinaus auch die absolute Unfehlbarkeit der Kirche.*

So hatte Frohschammer in seiner ebenfalls 1869, einige Wochen nach «Das
Recht der eigenen Ueberzeugung» erschienen Schrift «Zur Wiirdigung der Un-
fehlbarkeit des Papstes und der Kirche. Zugleich zur Beurtheilung der Schrift:

** Ebenda.

*" Ebenda, 166.

** Ebenda, 186.

** Ebenda.

* Diese impliziert auch, dass es keine Konfessionsschulen geben soll. Vgl. Ebenda, 223-231.

*! Ebenda, 212.

3 «Wir wollen mit nichten etwa theologisch mit ihnen streiten, sondern nur eine Erérterung
natiirlicher Vernunft ist beabsichtigt, die in theoretischer Beziehung etwa als Beitrag zur

_ Philosophie der Geschichte betrachtet werden moge.» Ebenda, XI.

** Ebenda, V.

. Vgl. Hermann Josef Pottmeyer, Unfehlbarkeit und Souveranitit. Die pépstliche Unfehlbar-
keit im System der ultramontanen Ekklesiologie des 19. Jahrhunderts, Mainz 1975; Georg
Schwaiger, Pépstlicher Primat und Autoritit der Allgemeinen Konzilien im Spiegel der Ge-
schichte. Paderborn 1977, 156 ff; August Bernhard Hasler, Pius IX. (1846—1878), papstliche
Unfehlbarkeit und 1. Vatikanisches Konzil. Dogmatisierung und Durchsetzung einer Ideo-
logie (Papste und Papsttum 12/1 und II), Stuttgart 1977; Klaus Schatz, Vaticanum I. 1869—
1870 (Konziliengeschichte Reihe A: Darstellungen), 3 Bde., Paderborn 1992—-1994; Her-
mann Josef Pottmeyer, Die Rolle des Papsttums im Dritten Jahrtausend, Freiburg 1.Br.1999.

** Vgl. hierzu Pottmeyer, Die Rolle des Papsttums (wie Anm. 34).

36 Frohschammer, Das Recht der eigenen Ueberzeugung (wie Anm. 15), 62 ft, 94 {f, 215 ff.



304 Elke Pahud de Mortanges

Der Papst und das Concil> von Janus»®’ den Verfassern der besagten Schrift —
Ignaz von Déllinger und Johann Nepomuk Huber™ — vorgeworfen, sie seien in
ithrer Kritik der pépstlichen Infallibilitdt auf halbem Wege stehengeblieben. Es
sei Inkonsequenz, die Unfehlbarkeit des Papstes zu bestreiten, nicht aber die der
Kirche.** «Wie, eine Kirche, in der dies Alles geschah, geschehen konnte, was
uns in diesem Buche [sc. Der Papst und das Concil] mitgetheilt wird, sollte un-
fehlbar sein, sollte nach all’ diesem noch als unfehlbar gelten diirfen oder miis-
sen? Eine Kirche, in welcher Jahrhunderte hindurch ein Alles durchdringendes
System von Trug und Gewaltsamkeit geherrscht hat, soll selbst dennoch rein und
unversehrt geblieben sein, eine Sdule und Grundveste der Wahrheit? Ein Orga-
nismus, dessen eigentlicher Lebenspunkt, dessen Kopf und Herz vollstindig cor-
rumpirt ist, kann doch nicht im uebrigen vollstindig gesund bleiben!»*

Dass der Miinchner Ordinarius mit seiner «Quanta cura» und Syllabus diame-
tral entgegenstehenden Forderung nach Gewihrung von Gewissensfreiheit und
Religionsfreiheit, seinem flammenden Plddoyer fiir eine strikte Trennung von
Kirche und Staat und seiner offenkundigen Opposition zum bevorstehenden Ko-
nzil in «den» neuscholastisch orientierten katholischen Kreisen nicht mit einem
positiven Echo wiirde rechnen kénnen, dariiber war er sich selber im Klaren.
«Die «allein Rechtgldaubigen> werden mannichfaches Aergernis nehmen an [...]
unsern Aufstellungen [...]. Aber sie thun Unrecht, da wir ihnen vollstindige
Freiheit gewdhren, bei ihren Ansichten zu verharren [...]. Wir verlangen von
ihnen einzig nur, dass sie ihren Mitmenschen nicht mehr die Pistole auf die Brust
setzen und sie als Wahnsinnige aus Liebe todtschiessen [sic], wenn dieselben
anders denken oder glauben, als sie selbst.»"'

Frohschammer — bereits eine «persona non grata»

Frohschammer selber war zwar nicht «totgeschossen», doch der Ruf des Philo-
sophieprofessors war zum Zeitpunkt des Erscheinens seiner Schrift bereits mehr
als ladiert; nicht nur in «den» neuscholastischen, sondern auch in «den» liberalen
katholischen Kreisen Deutschlands, ganz zu schweigen von Rom.

Bereits mehrere Male hatte Rom dem katholischen Priester und Ordinarius fir
Philosophie die Pistole auf die Brust gesetzt. Vor der romischen Indexkongrega-
tion waren zwei langwierige Verfahren gegen Frohschammers Schriften ange-

*” Miinchen 1869, 26.

¥ vgl. dazu unten Anm. 59 und 69.

* Frohschammer, Zur Wiirdigung der Unfehlbarkeit des Papstes und der Kirche. Zugleich zur
Beurtheilung der Schrift: «Der Papst und das Concil» von «Janus», Miinchen 1869, 23-25.
In seiner Autobiographie bemerkt Frohschammer hierzu: «Ich zollte dem Werke alle Aner-
kennung, fithrte dann aus, daB der Verfasser die Sache nicht konsequent durchgefiihrt habe,
denn aus den gegebenen Thatsachen als Pramissen folge nicht blos [sic], daB der Papst nicht
unfehlbar sei, sondern ebenso gut auch, da3 die Kirche selbst keine absolute Unfehlbarkeit
besitze.» [Jakob Frohschammer], Eine Autobiographie, Berlin o. J. [1888], 77.

= Frohschammer, Zur Wiirdigung der Unfehlbarkeit (wie Anm. 39), 22.

*! Frohschammer, Das Recht der eigenen Ueberzeugung (wie Anm. 15), XI.



«Das Recht der eigenen Uberzeugung auf dem Index» (1869) 305

strengt worden, die beide — 1857 und 1862 — in eine Indizierung miindeten.*
1863 war dann, nachdem sich der Miinchner wie bereits 1857 weigerte, sich dem
romischen Urteil zu unterwerfen, die Suspension a divinis tiber ihn ausgespro-
chen worden.*’

War Frohschammer bis dahin vornehmlich von ultramontaner Seite™ ange-
feindet worden, gingen Mitte der sechziger Jahre auch die ihm einst wohlgeson-
nenen Kopfe aus dem eher der so genannten deutschen Theologie zuzurechnen-
den Lager auf Distanz. Hatten ein Johannes Evangelist von Kuhn (1806—1887)
oder ein Ignaz von Déllinger (1799-1890) anfangs noch Sympathien fiir den
Miinchner Philosophieprofessor und sein Programm der freien Wissenschaft, so
riickten doch auch sie zunehmend von ihm ab, als sie merkten, dass die Nihe zu
ihm, dem von Rom mehrfach indizierten, sie selber in Rom und im neuscholasti-
schen Lager in Verruf bringen konnte.*® Zudem konstatierte man mit Befremden
Frohschammers Verfolgungswahn® und seinen zunehmenden Realititsverlust®’,
in den ihn die Verbitterung iiber die romischen Indizierungen wohl getrieben hat.
Ton und Umfang seiner Kirchenkritik, wie sie in Frohschammers Schrift «Das
Recht der eigenen Ueberzeugung» zum Ausdruck kam, war wohl selbst fiir libe-
rale Kopfe zu radikal und zu sehr mit Zorn und Eifer geschrieben, als dass man
sich mit ihr hitte solidarisieren konnen oder wollen.

** 1857 wurde seine Schrift «Ueber den Ursprung der menschlichen Seelen. Rechtfertigung des
Generatianismus. Miinchen 1854» durch ein Indexdekret, 1862 seine beiden Programm-
schriften «Einleitung in die Philosophie und Grundriss der Metaphysik. Zur Reform der
Philosophie. Miinchen 1858» und «Ueber die Freiheit der Wissenschaft. Miinchen 1861»
durch das pipstliche Breve «Gravissimas inter» vom | 1. Dezember 1862 indiziert. Zu diesen
beiden Verfahren vgl. Elke Pahud de Mortanges, «Wider die Ziigellosigkeit des Meinens
und Lehrens in der Kirche». Der Miinchner Philosophieprofessor Jakob Frohschammer und
die romische Indexkongregation (1855—1857), in: Rémische Quartalschrift, 96 (2001), 200—

~ 220 sowie dies., Philosophie und kirchliche Autoritat (wie Anm. 12).

“ Vgl. dazu ausfiihrlich Lachner, Jakob Frohschammer (wie Anm. 12), 56—63.

* So unter anderem durch den Neuscholastiker Jakob Clemens, der im Mainzer «Katholik»
Frohschammers Einleitungsschrift 1857 als mit dem katholischen Standpunkt unvereinbar
gebrandmarkt hatte. Frohschammers Freiheitsschrift wurde 1861 im Mainzer «Katholik»
von Paul Leopold Haffner gar mit dem Sigel des «Rationalismus nude crude» etikettiert.
Vgl. dazu ausfiihrlich Pahud de Mortanges, Philosophie und kirchliche Autoritit (wie Anm.
12), 88—99 und 118-140.

" Vgl. dazu Elke Pahud de Mortanges, Vom pipstlichen Schreiben «Gravissimas inter» (1862)
ebenfalls getroffen? Der Tiibinger Dogmatiker Johannes Evangelist von Kuhn (1806—1887)
unter Verdacht in: Rottenburger Jahrbuch fiir Kirchengeschichte, 21 (2002) 241-260 sowie
dies., Frohschammer oder Déllinger? Wer ist der Autor der indizierten Schrift «Die rémi-
sche Index Congregation und ihr Wirken» (1863), in: Peter Walter/Hermann-Josef Reuden-
bach (Hg.), Biicherzensur — Kurie — Katholizismus und Moderne. FS fir Herman H.
Schwedt zum 65. Geburtstag, Frankfurt a.M. 2000, 61-81.

* Schreiben Johann Friedrich an Bernhard Miinz vom 28. Oktober 1893, in: B. Miinz (Hg.),

Briefe von und iiber Jakob Frohschammer, Leipzig 1897, 239241, hier 240: «[...] der arme

Frohschammer war hochst empfindlich und glaubte sich [...] von aller Welt verfolgt».

Der Daéllinger-Intimus Johann Friedrich berichtet, Frohschammer habe ihm angedeutet, das

Erste Vaticanum werde nur abgehalten, um seine [sc. Frohschammers] Positionen zu ver-

urteilen. Schreiben Johann Friedrich an Bernhard Miinz vom 28. Oktober 1893, in: Miinz

(Hg.), Briefe (wie Anm. 46), 239241, hier 240. Richtig ist allerdings, dass auf dem Ersten

Vatikanischen Konzil auch Frohschammers Positionen faktisch verurteilt wurden. Vgl. dazu

unten Anm. 116.



306 Elke Pahud de Mortanges

So blieb Frohschammer der Einzelkdmpfer, dem es nie gelang, sich einer
«Seilschaft» oder «Schule» anzuschliessen respektive eine eigene Gefolgschaft
aufzubauen, was ihn iiberaus schmerzte und verbitterte. Die rémischen Indizie-
rungen kosteten ithn zwar nicht seinen Lehrstuhl (an der philosophischen Fakul-
tat), aber sie fithrten dazu, dass seine Schriften wissenschaftlich marginalisiert
wurden und er menschlich isoliert war.*® Er war auf dem Wissenschafts- wie
auch dem Kirchenparkett zu einer «persona non grata» geworden. Dass er so gar
keine Hausmacht oder Lobby hatte, das zeigte sich in dem peinlich anmutenden
Umstand, dass Frohschammer bereits nicht einmal mehr zu der im Herbst 1863
vor seiner Haustiir — in St. Bonifaz (Miinchen) — stattfindenen «Miinchner Ge-
lehrtenversammlung» eingeladen wurde, wo genau jenes Anliegen verhandelt
worden war, das ithm so am Herzen lag: die Freiheit der (theologischen) Wissen-
schaft.*’ Dass er keine Hausmacht besass, das dokumentierte sich unter anderem
auch in der taktisch motivierten Erkldarung, mit der sich die Miinchner Theologi-
sche Fakultit genotigt sah, sich im Januar 1864 von threm Kollegen an der philo-
sophischen Fakultit zu distanzieren.

Waren seine Anliegen der Reform der (christlichen) Philosophie und der Frei-
heit der Wissenschaft(en) Ende der fiinfziger, Anfang der sechziger Jahre noch
Gegenstand ebenso ausgedehnter wie heftiger Kontroversen in den katholischen
Zeitschriften, die die Meinungsfiihrerschaft im liberalen respektive neuscholasti-
schen Lager beanspruchen konnten, so wurden nun Mitte und Ende der sechziger
Jahre seine Schriften und Anliegen im katholischen Blitterwald kaum mehr
wahrgenommen, geschweige denn rezensiert.”' Wenn in einer ungezeichneten
Rezension im Literarischen Centralblatt’> Frohschammers Opus als «héchst be-
achtenswerthe Schrift» geriihmt wird, deren erster Teil «mit so durchsichtiger
Klarheit und in so abgerundeter Form geschrieben» sei, «wie wir nur selten Aus-
filhrungen iiber derartige Gegenstinde gelesen haben», dann diirfte dieses Lob
den Miinchner zwar gefreut haben. Dem Ansehen seines Buches im katholischen
Raum diirfte es aber wenig dienlich gewesen sein, fligte der anonyme Verfasser
am Ende seiner Rezension doch an: «Wir haben hier allerdings das Werk eines

* Schreiben Johann Friedrich an Bernhard Miinz vom 28. Oktober 1893, in: Miinz (Hg.), Briefe
(wie Anm. 46), 239241, hier 240: «Er verkehrte auch mit keinem einzigen Kollegen».

’ Der spéatere Altkatholik Johann Friedrich berichtet, dass die Veranstalter Frohschammer
1863 deshalb nicht zur Miinchner Gelehrtenversammlung eingeladen hatten, weil man sich
nicht «vorweg bei den Jesuiten und in Rom verdachtig» habe machen wollen und man auch
die «Neuscholastiker» habe einladen wollen. Um sicher zu gehen, dass diese kommen wiir-
den, habe man geglaubt, auf eine Einladung Frohschammers verzichten zu sollen. Schreiben
Johann Friedrich an Bernhard Miinz vom 27. Februar 1895, in: Miinz (Hg.), Briefe (wie
Anm. 34), 242-242, hier 242.Vgl. dazu ausfihrlich Pahud de Mortanges, Philosophie und
kirchliche Autoritit (wie Anm. 12), 350—355.

** Abdruck des Schreibens des Erzbischéflichen Ordinariates vom 31. Mirz 1863, durch welches

Frohschammer iiber seine Suspension in Kenntnis gesetzt wurde. Vgl. Ebenda, 53 Anm. 60.

Frohschammer ruft im August 1869 resigniert aus: «Wenn nur meine Schriften gehorige

Verbreitung finden, leider will es auch damit nicht recht gelingen». Schreiben Jakob Froh-

schammer an Karl Moriz Mayer vom 15. August 1869, in: Miinz (Hg.), Briefe (wie Anm.

46),182—183, hier 183.

[Anonymus], Rezension von J. Frohschammer, Das Recht der eigenen Ueberzeugung, in:

Literarisches Centralblatt Nr. 2 vom 2. Januar 1870, Sp.36.

51

52



«Das Recht der eigenen Uberzeugung auf dem Index» (1869) 307

Katholiken vor uns; aber dieses Werk ist durchweg aus protestantischer An-
schauung heraus geschrieben.»” Und im «Allgemeinen literarischen Anzeiger
fiir das evangelische Deutschland» bedauerte man, dass den «bekannten freisinni-
gen romisch-katholischen Forscher»™ sein «mit jahrelanger Ausdauer gefiihrter
Kampf gegen den Romanismus [...] leider nicht in unser Lager getrieben»” habe.

Das Verfahren vor der romischen Indexkongregation gegen «Das Recht der
eigenen Ueberzeugung» nimmt seinen Lauf

Der Miinchner Nuntius Meglia’®, der bis zu seiner Ernennung im Jahr 1866 nie
in Deutschland gewesen war, geschweige denn die deutsche Sprache beherrsch-
te, beargwohnte ganz grundsitzlich die Vertreter der so genannten deutschen
Theologie. Er war «ganz in scholastisch-juristischen Vorstellungen befangen»
und hatte kein Verstindnis fiir die deutsche Theologie. Deren hauptsdchliche
Eigenschaft sah Meglia — nicht nur in seinem Bericht vom 6. Dezember 1867 —
im «Hochmut» («superbia»).”” Aufgrund ihres «Hochmutes» wehrten die deut-
schen Theologen die Eingriffe der kirchlichen Autoritdt ab und schitzten Ent-
scheidungen der romischen Kongregationen gering.”

Wihrend seiner Amtszeit brachte Meglia mehrere Schriften®® deutscher The-
ologen in Rom zur Anzeige, so auch das unter dem Pseudonym «Janus» von
Déllinger unter Mitarbeit von Johann Huber verfasste Werk «Der Papst und das
Concil».”” Meglia war es auch, der mit Schreiben vom 18. Juni 1869 Frohscham-
mers Monographie nach Rom iibersandte und damit den Stein fiir ein erneutes

** Ebenda.

** A. Kolbe, Rezension von J. Frohschammer, Das Recht der eigenen Ueberzeugung, in: Allge-

" mlfiner literarischer Anzeiger fiir das evangelische Deutschland, 5 (1870), 192—193, hier 192.
Ebenda.

* Pier Francesco Meglia (1810—1883). 1836 Priesterweihe, nach dem Studium der Rechte an
der romischen Universitdt (1839—1843) tritt er in die pdpstliche Diplomatie ein. Nuntiatur-
sekretdr in Neapel, dann Uditore in Paris. Gefolgsmann Pius IX. und Antonellis. 1864—1866
Nuntius in Mexiko, 1866—1874 Nuntius in Miinchen, 1879 Kardinal. Vgl. Rudolf Lill, Die
deutschen Theologieprofessoren vor dem Vatikanum I im Urteil des Miinchener Nuntius, in:
Reformata Reformanda. Festgabe fiir H. Jedin zum 17. Juni 1965, hg. von Erwin Iserloh/
Konrad Repgen, Miinchen 1965, 483—508, hier 485—486.

*” Ebenda, 491.

** Ebenda, 494.

** Vgl. Franz Heinrich Reusch, Der Index der verbotenen Biicher. Ein Beitrag zur Kirchen- und

Literaturgeschichte. Bd. II, Bonn 1885, 1174. Unter anderem folgende Schriften: G. K.

Mayer, Zwei Thesen fiir das allgemeine Konzil, Bamberg 1867; Johann Spérlein, Theo-

logische Einwendung gegen die scholastisch-philosophische Lehre vom Menschen, Bam-

berg 1867; Friedrich Michelis, Kirche oder Partei? Ein offenes Wort an den deutschen Epis-
kopat, Miinster 1865 (erschienen 1864). Vgl. Lill, Die deutschen Theologieprofessoren (wie

Anm, 44), 488—491. Auch das unter dem Pseudonym «Janus» von Déllinger unter Mitarbeit

von Johann Huber verfasste Werk «Der Papst und das Concil» wurde von Meglia noch am

Tag seines Erscheinens dem Staatssekretanat iibersandt. Vgl. Walter Brandmiiller, «Janus» auf

dem Index, in: Albert Portmann-Tinguely (Hg.), Kirche, Staat und katholische Wissenschatft in

der Neuzeit. FS fiir Heribert Raab zum 65. Geburtstag, Paderborn 1988, 411—433, hier 411.

Eine ausfiihrliche Darstellung des Verfahrens sowie Abdruck des rémischen Gutachtens und

anderer Archivalien vgl. Brandmiiller, «Janus» auf dem Index (wie Anm. 59) sowie Bischof,

Theologie und Geschichte (wie Anm. 4), 155—169.

60



308 Elke Pahud de Mortanges

Verfahren gegen eine Schrift des Miinchners vor der rémischen Indexkongrega-
tion ins Rollen brachte '

Dieses Verfahren gegen «Das Recht der eigenen Ueberzeugung» ist Bestand-
teil von insgesamt drei Nachhutgefechten® in Sachen Frohschammer, die in
Rom mit geradezu «geschiftsmissiger Leidenschaftslosigkeit»® abgehakt wur-
den. In allen drei Féllen wurde im wahrsten Sinne des Wortes nur mehr kurzer
Prozess gemacht. Es wurde jeweils nur ein einziges Gutachten expediert, keines
war umfangreicher als sieben Seiten. Wahrend der beiden ersten Indexverfahren
gegen des Miinchners Programmschriften hatten sich die Verfahren jeweils tiber
einen Zeitraum von zwei Jahren hingezogen, und es war eine verhéltnisméssig
grosse Anzahl von Gutachten erstellt worden. Doch nun, Ende der sechziger Jah-
re des 19. Jahrhunderts, hatte sich die Situation vollkommen verdndert. Man be-
fand sich am Vorabend des Ersten Vatikanischen Konzils. Das Interesse an dem
renitenten Miinchner Philosophieprofessor war in Rom gering.

Das Gutachten des Indexkonsultors Heinrich Smeulders

In dem nun anlaufenden Verfahren war nur ein einziger Indexkonsultor als Gut-
achter mit der Sache befasst. Man beauftragte den Belgier Heinrich Smeulders™
(1826-1892) mit der Begutachtung des Frohschammerschen Werkes. Smeulders
war zur selben Zeit mit der Begutachtung eines weiteren Werks eines Miinchners
beschiftigt — dem ebenfalls von Meglia in Rom zur Anzeige gebrachten, unter
dem Pseudonym «Janus» von Ignaz von Ddllinger und Johann Nepomuk Huber
verfassten Werk «Der Papst und das Concil».*

Zwischen Denunziation und Fertigstellung der Expertise lagen nur vier Mona-
te. Smeulders Expertise datiert vom 10. Oktober 1869 und umfasst im internen
Druck fiir die Indexkongregation gerade mal drei Seiten.®® In den beiden ersten
Indexverfahren hatten die Gutachten nicht nur zum Teil einen Umfang von mehr
als 200 Seiten gehabt®’, sondern sie waren auch wirkliche argumentative Ausein-

°! Bischof, Theologie und Geschichte (wie Anm. 4), 164 Anm. 141.

% Diese drei Nachhutgefechte spielten sich zwischen 1868 und 1873 ab. 1868 wurde Froh-
schammers Schrift «Das Christenthum und die modeme Naturwissenschaft, Wien 1868»,
1869 «Das Recht der eigenen Ueberzeugung, Leipzig 1869» und 1873 «Das neue Wissen
und der neue Glaube. Mit besonderer Beriicksichtigung von D. F. Straufl’ neuester Schrift:
<Der alte und der neue Glaubes, Leipzig 1873» indiziert.

Brandmiiller, «Janus» auf dem Index (wie Anm. 59), 425.

Heinrich [Henrik] Smeulders OCist (1826—1892). Seit 1850 in Rom, 1860 Konsultor der
Indexkongregation, aber erst wieder ab 1871 als Generalprokurator seines Ordens konstant
in Rom. Vgl. Brandmiiller, «Janus» auf dem Index (wie Anm. 59), 418—419 sowie Dominik
Burkard, Gelenkte Geschichtsschreibung? Das 1. Vatikanische Konzil und der Index der
verbotenen Biicher, in: Romische Quartalschrift, 96 (2001), 240—289, hier 247 mit Anm. 54.
* Vgl. oben Anm. 60.

% Heinrich Smeulders, 1. Das Recht der eigenen Ueberzeugung von . Frohschammer, in: Ar-
chivio della Congregatione della Fede (Vatikanstadt), Protocolli dell’ Indice 1865—69 (Il.a
123) Nr.201.

Das Gutachten Angelo Trullets vom 26. August 1856, das dem ersten Indexverfahren gegen
Frohschammers Generatianismus-Schrift zugehort, umfasste im internen Druck der Index-
kongregation 222 Seiten. Angelo Trullet, Alla S.C. dell’ Indice. Motivi per li quali il con-
sultore Angelo Trullet Min. Conv. non ¢ conventuto nel voto del consultore P. Rmo Kleut-

63

67



«Das Recht der eigenen Uberzeugung auf dem Index» (1869) 309

andersetzung mit und Wiirdigung des Oeuvres Frohschammers. Nicht so das
Gutachten Smeulders, das den Eindruck lastiger und nachlédssig absolvierter
Pflichterfiillung vermittelt. Smeulders argumentiert gar nicht mehr, seine Expertise
ist eigentlich nichts anderes als eine lose Aneinanderreithung von knapp formulier-
ten Vorwirfen, die zu entkriften sich der Indexkonsultor erst gar nicht anschickt.

Was vom Verfasser der Schrift zu halten ist, dariiber ldsst der Gutachter von
Anfang an keine Zweifel aufkommen. Das zu begutachtende Werk, welches
schwerwiegende Fragen der Zeit behandle, habe einen Mann zum Verfasser, von
dem schon frither andere philosophische Schriften verurteilt worden seien und
der gemdiss seinem System der Freiheit der Wissenschaft, sich nicht nur weigere,
die gedchteten und indizierten Irrtiimer zurtickzunehmen, sondern der das ganze
noch verschiimmere, insofern er — Schiffbruch im Glauben erleidend — sich den
stiirmischen «Wogen des Rationalismus» hingegeben habe.*®

Sprach der Miinchner Nuntius vom Hochmut der deutschen Theologen im
Allgemeinen, so weist Smeulders nun in seiner Expertise auf den Hochmut Froh-
schammers im Besonderen hin. Mit welchem Hochmut Frohschammer die Ver-
urteilung seiner Irrtimer verschmihe, das zeige die Bemerkung auf Seite 93, wo
er mit Verachtung und Geringschitzung iiber das Apostolische Schreiben vom
11. Dezember 1862 spreche.®’

Schaut man sich die Ausfiihrungen Frohschammers auf der vom Gutachter
angegebenen Seite an, dann kann man diese Beurteilung und Qualifizierung
allerdings nicht ganz nachvollziehen. Frohschammer berichtet an besagter Stelle
«nur», dass im Anschluss an die Veréffentlichung von «Gravissimas inter» unter
den Theologen eine Diskussion aufgekommen sei, ob es sich bei diesem um eine
pépstliche Entscheidung «ex cathedra», die unfehlbare Ausspriiche des Papstes
enthalte, gehandelt habe oder nicht. Beflirworter wie auch diejenigen, die diese Po-
sition ablehnten, beriefen sich beide auf das Breve, «in dem es freilich an Wider-
spriichen und Unklarheiten durchaus nicht fehlt, wie es nicht anders sein kann,
wenn iiber Dinge geschrieben wird, iiber welche das Verstindniss [sic] fehlt».”

Indem Smeulders sein Gutachten mit diesen Hinweisen beginnt, macht er da-
mit gleich von Anfang an deutlich, dass aus seiner Sicht beim Miinchner Or-
dinarius «Hopfen und Malz» verloren war, weil der sich — wie das in einem frii-
heren Indexverfahren bereits der Indexkonsultor Joseph Kleutgen ausgedriickt
hatte — einen Deut um romische Erlasse und Indizierungen schere, geschweige

gen D.C.DI G. intorno al libro intitolato De origine animarum humanarum seu defensio ge-
neratianismi per Dr. S. [sic] Frohschammer (222 S.), in: Archivio della Congregatione della
Fede (Vatikanstadt), Protocolli dell’ Indice 1854—57 [Il.a. 119], 999 ff .

«Auctorem habet I. Frohschammer, virum, cuius iam pridem alia scripta philosophica fue-
runt condemnata, quique, iuxta suum systema de Libertate Scientiae, propositos errores non
solum retractare renuit, sed de malo in peius ruens, naufragio in fide facto, turbidis sese
Rationalismi fluctibus commisit.» Heinrich Smeulders, 1. Das Recht der eigenen Ueberzeu-
gung von l. Frohschammer, in: Archivio della Congregatione della Fede (Vatikanstadt), Pro-
tocolli dell” Indice 1865—69 (Il.a 123) Nr.201, 1.

«Quam superbe spernat suorum errorum condemnationem, liquet vel ex nota (pag. 93) appo-
sita, ubi loquitur contemtibiliter de Litteris Apostolicis die 11 Decembris 1862 contra prin-
cipia philosophica a se tradita datis». Ebenda, 1.

" Frohschammer, Das Recht der eigenen Ueberzeugung (wie Anm. 15), 93 Anm.*.

68

69



310 Elke Pahud de Mortanges

denn diese beherzige und sich ihnen unterwerfe.”' Das Hauptanliegen des Ver-
fassers sei es, so Smeulders, die Freiheit des Gewissens, der Religion und des
Kultus zu schiitzen und eine vollstdndige Trennung der Kirche und jeglicher reli-
gidser Gemeinschaft vom zivilen Staat zu beférdern. Genau das aber stehe der
Enzyklika «Quanta cura» und dem Syllabus ganz und gar entgegen.”

Weitere Negativ-Punkte listet Smeulders nur mehr auf, ohne sie jedoch zu
kommentieren oder gar argumentativ zu widerlegen. Frohschammer lehre, dass
die Kirche von der Einsetzung und dem Willen Christi abweiche.”” Er lege die
Gewissens- und Religionsfreiheit in einem so weiten Sinn aus, dass es scheine,
dass selbst der theoretische Atheismus nicht weniger als irgendeine Religion zu
tolerieren sei.’* Es gebe fiir Frohschammer so gut wie keine Grenzen der Ge-
wissensfreiheit.”” Er verwerfe das Autorititsprinzip, wie es von den Katholiken
gelebt und bei ithnen iiblich sei; am meisten bekdmpfe er die Unfehlbarkeit der
Universalkirche ebenso wie die Unfehlbarkeit ihres sichtbaren Hauptes, des ro-
mischen Pontifex. Das gesamte kirchliche Lehramt sei wiederholt in Fehler ge-
fallen. Die unfehlbare Autoritit schade letztlich dem Fortschritt der Menschheit.”

Das abschliessende Gesamturteil Smeulders ist vernichtend: Frohschammer
vertrete in seinem Werk «rrige und verdrehte Lehren» und er halte an seiner
«feindseligen und starrsinnigen Gesinnung gegeniiber der Kirche» fest und suche
diese zu verbreiten, weshalb dieses Buch verdiene, durch die Autoritit der Index-
kongregation verurteilt zu werden.”’

Der Beschluss — «esse proscribenda» — fallt einstimmig

Wie bei Verfahren vor der romischen Indexkongregation iiblich, tagte zunachst
der so genannte Konsult, die Versammlung der Konsultoren im Dominikaner-
konvent Santa Maria supra Minerva unter dem Vorsitz des Sekretirs der Index-

"' Vgl. dazu ausfiihrlich Pahud de Mortanges, Philosophie und kirchliche Autoritat (wie Anm.
12), 226 ff.
* «Scopus principalis, quem sibi in eo Auctor proposuit, est tueri libertatem, quam vocant,
conscientiae, religionis, cultus, eamque largissimam, ac promovere plenam perfectamque se-
parationem Ecclesiae ac societatis cuiusvis religiosae a Statu Civili. Hinc maxime abhorret
ab Encyclica SSmi Domini Nostri Pii IX: Quanta cura et annexo Syllabo errorum [...].»
Gutachten Smeulders (wie Anm. 69), 1.
«Hinc itidem docet Ecclesiam ab institutis ac voluntate Christi recessisse [...].» Ebenda, 2.
«Porro largissimo sensu eum tueri libertatem conscientiae ac Religionis vel ex eo apparet,
quod (pp. 140, 157), ipsum Atheismum theoreticum non secus ac quamlibet Religionem po-
litice tollerandum esse contendat.» Ebenda, 2.
«Praeter Capitalem hunc errorem, absolutae, nullisque fere limitibus circumscriptae Liber-
tatis conscientiae [...].» Ebenda, 2.
«Reiiciens principium auctoritatis vivae a catholicis usitatum, pluribus impugnat tam infal-
libitatem Ecclesiae universim, (pp. 60—79), quam infallibitatem eius capitis visibilis Rom.
Pontificis, (pp. 79—93), totumque magisterium ecclesiasticum saepius in errores prolapsum
esse tum theoreticos tum practicos efficere nititur, (II. citt.): ac tandem infallibilem aucto-
ritatem ut noxiam traducit progressui humanitatis, (pag. 95).» Ebenda, 3.
«Ob has aliasque erroneas et perversas doctrinas, quas ulterius persequi supervacaneum du-
co, quasque auctor pertinaci et hostili in Ecclesiam animo sustinet ac propagare quaerit, hunc
librum talem esse iudicio, qui merito Auctoritate Vestra, Eminentissimi Principes, proscri-
batur.» Ebenda, 3.

7

73
74

75

76

77



«Das Recht der eigenen Uberzeugung auf dem Index» (1869) 311

kongregation. Bei der am 18. November 1869 stattfindenden vorbereitenden
Sitzung”® waren neben dem Sekretir Angelo Vincenzo Modena’ und dem Ma-
gister Sacri Palatii, Mariano Spada®, die folgenden Konsultoren®' anwesend:
Jacques-Marie-Joseph Bailles™, Giacinto De Ferrari®, Vincenzo Maria Gatti®,
Francesco Nardi®’, Alphonso da Padula®®, Luigi Puecher Passavalli®’, Luigi San-
guinettisg, Bernard Smith®’, Vincenzo Tizziani”, Settimio Maria Vecchiotti’'.

78

79

80

81

83

84

86

88

Archivio della Congregatione della Fede (Vatikanstadt), Protocolli dell’ Indice 1865—69 (II
a. 123) Nr. 209.

Angelo Vincenzo Modena (1796—1870). 1815 Eintritt in den Dominikanerorden. 1849—1870
Sekretir der Indexkongregation. Vgl Christoph Weber, Kardinile und Prilaten in den letzten
Jahrzehnten des Kirchenstaates. Elite-Rekrutierung, Karriere-Muster und soziale Zusam-
mensetzung der kurialen Fithrungsschicht zur Zeit Pius 1X. (1846—1878), Stuttgart 1978,
Bd.13/1, 334-335 Anm. 24 (Lit.).

Mariano Spada OP (T 1873). Von 1855—1867 Generalprokurator, 1867—1872 Magistri Sacri
Palatii. Vgl. Brandmiiller, «Janus» auf dem Index (wie Anm. 59), 414—415 Anm. 15.

Uber die bei der Sitzung anwesenden Konsultoren gibt es einige Unstimmigkeiten. Nach An-
gaben des Index Diario 1.20 (1866—1889) waren es, wie mir Frau Sabine Schratz (Univer-
sitdt Miinster/Rom), mitteilte abweichend davon folgende Konsultoren: Angelini, Audisio,
Bailles, Gatti, Puecher Passavalli, Smith, Tizzani, Vecchiotti, Spada, Modena. Gemiss dem
Kurzprotokoll der Sitzung hingegen waren es die von uns oben aufgefiihrten, die auch
Brandmiiller in seinem Aufsatz «Janus» auf dem Index (wie Anm. 47) nennt.

- Jacques-Marie-Joseph Baillés (1798—1873). 1821 Priesterweihe, 1830 Professor fiir Moral-

theologie und Superior am Groflen Seminar von Bayonne. 1841 Generalvikar von Toulouse,
1854 Bischof von Lugon (bei la Rochelle), 1856 Demission als Bischof auf Verlangen der
franzosischen Regierung. 1856 Emennung zum Konsultor der Indexkongregation. Vgl. Pros-
opographie zu rémischer Inquisition und Indexkongregation III (1814—-1917), Jacques-
Marie-Joseph Bailles (im Druck).

Giacinto De Ferrari, Dominikaner und Kommissar des HI. Officiums, massgeblich an der
Ausarbeitung des Syllabus von 1864 beteiligt. Vgl. Bischof, Theologie und Geschichte (wie
Anm. 4), 164.

Vincenzo Maria Gatti OP (1811—1882). Dominikaner und Verfasser von drei Binden «Insti-
tutiones apologetico-polemicae» (Rom 1866—1867) auf thomistischer Grundlage. Mitglied
der Accademia di religione Cattolica. 1870 Sekretir des Index, 1872 Magistri Sacri Palatii.
Gatti hatte an der Ausarbeitung des Syllabus von 1864 mitgewirkt. Vgl. Brandmiiller, «Ja-
nus» auf dem Index (wie Anm. 59), 416.

> Francesco Nardi (1808—1877). Studien in Padua und Wien, 1837 Dr. theol., 1844 Dr. iur.

utr., 1844 Professor fiir Philosophie und kanonisches Recht an der Universitidt Padua, seit
1859 Auditor der Rémischen Rota, 1862 Konsultor der Indexkongregation. Vgl. DThC 11
(1931) Sp.24 (F. Bonnard); M.S. De Rossi, Notizie biografiche di mons. Frencesco Nardi,
in: Atti dell’ Academia Pontificia de’ Nuovi Lincei 30 (1876—1877), 483—490; Elke Pahud
de Mortanges, Frohschammer oder Do6llinger? Wer ist der Autor der indizierten Schrift <Die
romische IndexCongregation und ihr Wirken> (1863)?, in: Peter Walter/Hermann-Josef
Reudenbach (Hg.), Biicherzensur — Kurie — Katholizismus und Moderne. FS fiir Herman H.
Schwedt, Frankfurt a.M. 2000, 6181, hier v.a. 61—62, 74—77.

Alphonso da Padula OFM (1805—1875), mit biirgerlichem Namen Raffaele Breglia. Er legte
1825 die Profess ab und wurde erst Provinzial, dann Examinator und 1858 Generaldefinitor
seines Ordens. Vgl. Brandmiiller, «Janus» auf dem Index (wie Anm. 59), 417 Anm.22.

Luigi Puecher Passavalli OFMCap (1820—1897), auch Luigi da Trento, seit 1867 Konsultor
der Indexkongregation. Vgl. Burkard, Gelenkte Geschichtsschreibung (wie Anm. 64), 248.
Luigi Sanguinetti. Das Geburtsdatum ist nicht bekannt, als Todesjahr wird 1902 vermutet.
1856 wurde er zum Relator der Indexkongregation, 1860 zum Konsultor derselben ernannt.
Vgl. Prosopographie zu Romischer Inquisition und Indexkongregation III (1814—1917), Lu-
igi Sanguinetti (im Druck).



312 Elke Pahud de Mortanges

Fiir zwei der Konsultoren war Frohschammer alles andere als ein Unbekann-
ter. So hatte der Benediktinerpater Bernard Smith sowohl im ersten Indexver-
fahren gegen die Generatianismus-Schrift (1855-1857)° als auch im zweiten In-
dexverfahren gegen die Programm-Schriften (1860-1862)” Frohschammers als
Gutachter geamtet und sich in seinen Expertisen beide Male dezidiert fiir eine In-
dizierung der Schriften ausgesprochen. Francesco Nardi hatte 1868 Frohscham-
mers Schrift «Das Christenthum und die moderne Naturwissenschaft»™ fiir die
Indexkongregation begutachtet und zur Verurteilung vorgeschlagen, was eben-
falls Erfolg hatte, sprich in eine Indizierung miindete.”” Mehr noch: Nardi liess in
seinem Gutachten keinen Zweifel an der Unbelehrbarkeit Frohschammers.”®

Vier der Konsultoren, die nun neben sieben weiteren Werken — darunter das
bereits erwihnte, von Dollinger (und Huber) unter dem Pseudonym «Janus» ver-
fasste Werk «Der Papst und das Concil» — iiber das Opus des Miinchners zu be-
raten hatten, waren an der Entstehung des von Frohschammer bekdmpften Syl-

% Bernard Smith (1812—1892), Ire. 1840 Dr. phil. und Dr. theol., trat 1847 in den Benedikti-
nerorden ein. Ab 1849 am Kolleg der Propagandakongregation als Theologieprofessor.
1850—1855 Vizerektor des Irischen Kollegs in Rom. 1850 Ernennung zum Berichterstatter
der Indexkongregation, 1852 Emennung zum Konsultor. Auch war er Konsultor der
Kongregation fiir die Orientalischen Kirchen, des S. Officium und Propaganda fide. 1880
verlor Smith wihrend der Sduberungsaktion Leo XIII. gegen die nichtthomistischen Theolo-
gen in Rom seinen Lehrstuhl am Propagandakolleg. Er war auch Mitglied der Vorberei-
tungskommission des «Syllabus». Vgl. Bibiographisch-bibliographisches Kirchenlexikon,
hg. von W. Bautz, Bd. 10, Sp.688—690 (H.H. Schwedt).

Vincenzo Tizziani (1809—-1892), 1832 Professor fiir Kirchengeschichte an der pipstlichen
Universitit Rom, 1843 Bischof von Terni, 1847 Verzicht bei gleichzeitiger Ernennung zum
Titularerzbischof von Nisibis, um sich wieder der historischen Forschung widmen zu koén-
nen. 1868 Konsultor der leitenden Kongregation des Vatikanischen Konzils. Er fithrte ein
umfangreiches Konzilstagebuch. 1886 lateinischer Patriarch von Antiochien. Vgl. Brand-
miiller, «Janus» auf dem Index (wie Anm. 59), 417 Anm. 25 sowie Burkard, Gelenkte Ge-
schichtsschreibung (wie Anm. 64), 251.

Settimio Maria Vecchiotti (1812—1880). Kluger, gebildeter Mann, urpriinglich Internuntius
in Den Haag, der aber in Ungnade gefallen war, weil er Kardinalstaatsekretir Antonelli um
1860 entschieden dazu gedringt hatte, einen Kurswechsel vorzunehmen. Gehorte dem Con-
sigilio di Stato an, wo er viele Jahre dahinvegetierte. Er war als «Liberaler» kompromittiert,
v.a. in Sachen Unfehlbarkeit, da er sich als Freund des Erzbischofs Darboy gezeigt hatte.
Vgl. Weber, Kardinile und Prilaten (wie Anm. 79), Bd.13/1, 162 sowie Brandmiller, «Ja-
nus» auf dem Index (wie Anm. 59), 417.

«Sulla vera origine delle anime umane e sul generazianismo moderno del Dottor Froh-
schammer [sic] parere del consultore B. Bernardo Smith OSB» vom 20. Januar 1857, in: Ar-
chivio della Congregatione della Fede (Vatikanstadt), Protocolli dell’ Indice 1854—1857 (1.
a. 119) Nr. 800.

«Voto del Consultore D. Bernardo Smith intorno all’ opera Ueber die Freiheit der Wissen-
schaft del Dottor Frohschammer» (vomn 7. Mérz 1862}, in: Archivio della Congregatione
della Fede (Vatikanstadt), Protocolli dell’ Indice 1862—1864 (11 a.122) o. Nr.

J. Frohschammer, Das Christenthum und die moderne Naturwissenschaft. Wien 1868.
[Francesco Nardi], Das Christenthum, und die moderne Natur Wissenschaft. Von J. Froh-
schammer. Wien Tendler und C. 1867 Latine vero: Christianismus, et scientiae naturalis
moderna. J. Frohschammer. Viennae, apud Tendler et Soc. 1867, in: Archivio della Congre-
gatione della Fede (Vatikanstadt), Protocolli dell” Indice 1865—69 (1l.a 123) Nr.131.

«Credo inutile aggiungere che tal libro merita la piu assoluta e immediata proscrizione, la
quale se probabilmente non produrra nessun effetto sull” animo da lunghi anni pervertiti del
Sig. Frohschammer.»» Ebenda, 4.

90

9

93

94
95

96



«Das Recht der eigenen Uberzeugung auf dem Index» (1869) 313

labus direkt beteiligt: Spada, Gatti, Smith und De Ferrari. Die Vorbereitung des
Syllabus hatte insgesamt zwolf Jahre gedauert. Wihrend dieses Zeitraumes hat-
ten sich flinf in der Zusammensetzung unterschiedliche Kommissionen damit be-
schiftigt. Spada gehorte der ersten, De Ferrari der dritten und Gatti und Smith
der vierten Kommission an.”” Aber nicht nur diese vier, sondern auch alle ande-
ren an der Sitzung anwesenden Konsultoren kamen zu dem einstimmigen Urteil,
dass die Schrift Frohschammers zu verbieten sei.”®

Eine Woche spiter, am 26. November, tagte die Kardinalsversammlung” um
10 Uhr morgens unter dem Vorsitz des Priafekten der Indexkongregation, Antoni-

100 y 5 o 3 <

no De Luca'”. Anwesend waren die Kardinile Lorenzo Barili'”', Henri Marie
] - " v w103 G i

Gaston de Bonnechose'", Filippo Maria Guidi'™, Innocenzo Ferrieri'™, Miguel

Garcia-Cuesta'”, Filippo Maria Guidi'™, Raffaele Monaco La Valletta'”’, Jean-

H Vgl. Martina, Osservazioni sulle varie redazioni del «Sillabo» (wie Anm. 2), 438 und 455—-
457.

™ Dies geht aus dem Beschlussdekret hervor, wo auch die Ergebnisse der Praeparatoria kurz
festgehalten wurden. Vgl. Archivio della Congregatione della Fede (Vatikanstadt), Protocolli
dell” Indice 1865—69 (Ila. 123) o. Nr.

” Ebenda sowie Archivio della Congregatione della Fede (Vatikanstadt), Index Diario 1. 20
(1866—1889), 39-40. F. X. Bischof (Theologie und Geschichte [wie Anm. 4], 166) fiihrt
Miguel Gracia-Cuesta nicht unter den anwesenden Kardindien.

' Antonino De Luca (1805—1883). Lehrer fiir Latein und Griechisch in Palermo, seit 1829 in
Rom, 18331836 Sekretdr des Kardinals Weld, Konsultor der Propagandakongregation und
der Indexkongregation, 1845—1853 Bischof von Aversa, 1853—1863 im diplomatischen
Dienst (Miinchen, Wien), 1863 Kardinal, seit 1864 Prifekt der Indexkongregation. Vgl.
Burkard, Gelenkte Geschichtsschreibung (wie Anm. 64), 250-251 Anm.74 (Lit.)

"' Lorenzo Barili (1801—1875). Studierte als Alumne des Collegio Capranica im Collegio Ro-
mano und Seminaro Romano. 1827 Priester, 1833 Segretario della Congregazione di S. Pao-
lo in Ancona, 1839—1844 Uditore della Nunziatura di Napoli, 1844—1848 Uditore della
Nunziature di Lisbona, 1857—1868 Erzbischof von Tiana und Nuntius in Spanien, 1868
Kardinal. Vgl. Weber, Kardinile und Prilaten (wie Anm. 79), Bd.13/2, 434—435.

' Henri Marie Gaston de Bonnechose (1800—1883), 1847 Bischof von Carcassonne, 1855
Bischof von Evreux, 1858 Erzbischof von Rouen, 1868 Kardinal. Vgl. Schatz, Vaticanum |

_(wie Anm. 34) Bd.2, 36-39.

8 Filippo Maria Guidi (1815—1879). 1834 Eintritt in den Dominikaner-Konvent von S. Maria
della Quercia in Viterbo. Professor am Collegio di S. Tommaso alla Minerva (Rom). 1857—
1863 Professor der Theologie in Wien. 1863 Erzbischof von Bologna, Kardinal und
Mitglied der Indexkongregation, 1872 Kardinalbischof von Frascati, seit 1874 auch Mitglied
des Sanctum Officium. Vgl. Weber, Kardinile und Prilaten (wie Anm. 79), Bd. 13/2, 473;
Burkard, Gelenkte Geschichtsschreibung (wie Anm. 64), 276.

'™ Innocenzo Ferrieri (1810—1887), Studium in Rom, 1850—1858 Nuntius in Neapel, 1858—
1868 Nuntius in Lissabon, 1868 Kardinal. Vgl. Weber, Kardinile und Prilaten (wie Anm.
79), Bd.13/2, 464.

103 Miguel Garcia-Cuesta, geboren 1803 in Macotera in Spanien, Bischof von Jaca, 1861 Kar-
dinal. Vgl. Weber, Kardinile und Prilaten (wie Anm. 79), Bd.13/1, 610, 618, 620, 659.

"% Filippo Maria Guidi (1815—1879). 1834 Eintritt in den Dominikaner-Konvent von S. Maria
della Quercia in Viterbo. Professor am Collegio di S. Tommaso alla Minerva (Rom). 1857—
1863 Professor der Theologie in Wien. 1863 Kardinal. Vgl. Weber, Kardinile und Prilaten
(wie Anm. 79), Bd. 13/2, 473.

' Raffaele Monaco La Valletta (1827—1896), seit 1859 Assessor des Sanctum Officium, 1868
Kardinal und Mitglied der Indexkongregation, seit 1870 auch Mitglied des Sanctum Offi-
cium. 1884 wurde er Sekretir der Kongregation. Vgl. Burkard, Gelenkte Geschichtsschrei-
bung (wie Anm. 64), 276.



314 Elke Pahud de Mortanges

Baptiste Pitra'®. Uber die Beratungen bei dieser Sitzung haben wir keine Nach-

richten, es ist nur das Ergebnis bekannt: Die Kardindle schlossen sich — wie das
meist der Fall war — der Beschlussvorlage des Konsults an. Das Indexdekret wur-
de sodann am 30. November 1869'” versffentlicht und kurz darauf — am 18,
Dezember — dem Miinchner Nuntius Meglia zugesandt, der fiir eine grosstmogli-
che Publizitit des Dekretes sorgen sollte.''°

Alle Augen waren auf Rom gerichtet — das 1. Vatikanische Konzil

Die gewiinschte Publizitdt war dem Indexdekret weder in Miinchen, geschweige
denn in Deutschland beschieden. Der unaufhaltsame Fall des Miinchner Philoso-
phieprofessors Jakob Frohschammer war angesichts der gesamtkirchlichen Er-
eignisse von nicht nur geringem, sondern {iberhaupt nicht von Interesse.

Alle Augen waren auf Rom gerichtet. Bereits im September 1867 hatte die
vorbereitenden Konzilskommissionen ihre Tatigkeit aufgenommen und nun, am
8. Dezember 1869, wurde das Erste Vatikanische Konzil feierlich er6ffnet. Es
war das einschneidende Ereignis, das zur weiteren innerkirchlichen Polarisierung
und gar zur altkatholischen Abspaltung fiithrte. Vom liberalen Katholizismus wa-
ren, wie der bereits eingangs zitierte Franz Xaver Kraus das 1874 formulierte,
nur mehr Triimmer iibriggeblieben.''' Noch bevor die Bischéfe von Rom in ihre
Didzesen zuriickgekehrt waren, unternahm eine Reihe deutscher Theologiepro-
fessoren den Versuch, den Widerstand gegen das neue Dogma von der Unfehl-
barkeit des Papstes zu organisieren.''* An fast allen katholisch-theologischen Fa-
kultdten Deutschlands (ausgenommen Tiibingen und Freiburg i.Br.) weigerten
sich die Professoren, die Beschliisse des Ersten Vatikanischen Konzils — nament-
lich die Konstitution «Pastor Aeternus» vom 18. Juli 1870 — anzuerkennen.'"’
Frohschammer bekidmpfte das neue Dogma in einer Vielzahl von Artikeln'"

s

i Jean-Baptiste Pitra (1812—1889), 1836 Priester in Autun, dann Professor am Kleinen Se-
minar dort. 1840 Eintritt in den Benediktiner-Orden in Solesmes. 1843 Prior von S. Germain
in Paris, 1861 Berufung nach Rom, 1863 Kardinal. Vgl. Weber, Kardinile und Prilaten (wie
Anm. 79), Bd. 13/2, 507-508.

' Das Dekret trigt in der rémischen Ausfertigung das Datum vom 30. November, nicht wie
Bischof (Theologie und Geschichte [wie Anm. 4], 166) vermerkt vom 28. November. De-
kret, in: Archivio della Congregatione della Fede (Vatikanstadt), Protocolli dell’ Indice
1865—69 (lla. 123) Nr.196.

"% Bischof, Theologie und Geschichte (wie Anm. 4), 166.

""" Rudolf Reinhardt, Zu den Auseinandersetzungen um den «Modernismus» an der Universitt
Tiibingen, in: ders. (Hg.), Tiibinger Theologen und ihre Theologie. Quellen und Forschun-
gen zur Geschichte der Katholisch-Theologischen Fakultit Tubingen, Tiibingen 1977, 271—
352, hier 276.

"2 Wolf, Ketzer oder Kirchenlehrer (wie Anm. 8), 343.

' Reinhardt, Zu den Auseinandersetzungen (wie Anm. 111), 274. Vgl. auch Wolf, Ketzer

oder Kirchenlehrer (wie Anm. 8), 344 ft.

Jakob Frohschammer, Zur Wiirdigung der Beschliisse des Concils, in: neue Presse. Morgen-

blatt, Wien Nr. 2044 vom 8. Mai 1870, 2 f; Nr. 2047 vom 11. Mai 1870, 1 f; Nr. 2049 vom

13. Mai 1870, 2 f; Nr. 2054 vom 18. Mai 1870, 2; Wiederabdruck in: ders., Ueber die reli-

gidsen und kirchenpolitischen Fragen der Gegenwart. Gesammelte Abhandlungen, Eberfeld

1875, 1-24. In diesem Sammelband finden sich weitere Zeitungsbeitrdge Frohschammers

aus Jahren 1870/71 zum Unfehlbarkeits-Dogma: Papstthum und Staat, 25—47; Das Unfehl-

114



«Das Recht der eigenen Uberzeugung auf dem Index» (1869) 315

unter anderem in einem offenen Sendschreiben an den Erzbischof von Miinchen-
Freising, Gregor von Scherr.'"

Frohschammer selber, respektive seine Positionen in der Frage der Freiheit
der Wissenschaft waren — neben denen eines Anton Giinther und Georg Hermes
— wie seinerzeit durch den Syllabus, ereut Gegenstand der vatikanischen Be-
schliisse vom April 1870, die im Gegensatz zur Dogmatisierung der Unfehlbar-
keit des Papstes aber zunichst einmal kein grosses Interesse erregten.''®

Der altkatholischen Bewegung schloss sich Frohschammer nicht an, obschon
bisweilen der Eindruck entstand, er «sei ein Theilnehmer und Mitbegriinder des
Altkatholicismus».'"” Diese erschien ihm «nicht klar genug in ihren Zielen und
als Halbheit», auch habe die altkatholische Bewegung angesichts der «vollen-
deten Thatsachen» [der Unfehlbarkeits-Erklarung] nicht die «Bedingungen ihres
Gelingens» in sich getragen.''® «Man wollte noch einen Papst, nur nicht einen
unfehlbaren»''? — Frohschammer aber wollte keinen mehr. Insofern verwundert
die Ende 1871 iiber Frohschammer ausgesprochene Exkommunikation nicht.'*
Wie der Miinchner Ordinarius verfielen weitere zwanzig deutschsprachige Pro-
fessoren, die sich in Opposition zu den Beschliissen des I. Vatikanischen Konzils
befanden, der Exkommunikation, unter thnen Ignaz von Ddllinger, Johannes
Friedrich, Franz Heinrich Reusch.'*' Hitte Frohschammer an der Theologischen
Fakultit unterrichtet, hitte ihn die Exkommunikation seinen Lehrstuhl gekostet.
So aber konnte er an der Philosophischen Fakultit verbleiben, er versank aber in
wissenschaftlicher Bedeutungslosigkeit und vereinsamte noch mehr.

Frohschammer den « Wogen des Rationalismus» ergeben?

Es stellt sich die Frage: War Frohschammer wirklich, wie es in der neuscholas-
tischen Polemik, aber auch im Syllabus und im Gutachten des rémischen Index-
konsultors Heinrich Smeulders hiess, den Ideologien «des» Rationalismus er-
geben? Abgesehen davon, dass der Begriff «Rationalismus»'* alles und nichts
meinen kann und im 19. Jahrhundert auch die Qualitdt eines Kampfbegriffes

barkeits-Dogma und die Staats-Regierungen (48—72); Die Oppsosition gegen das Unfehl-

barkeits-Dogma (73-86); Die deutsche Nation und die romische Papstherrschaft (87-97)

Der deutsche Protestantismus und das Unfehlbarkeits-Dogma (98—107); Das Programm des

Altkatholiken-Congresses in Miinchen (117—124).

Frohschammer, Autobiographie (wie Anm. 39), 80.

Hermann Josef Pottmeyer, Der Glaube vor dem Anspruch der Wissenschaft. Die Konstitution

iiber den Katholischen Glauben «Dei Filius» des Ersten Vatikanischen Konzils und die unver-

offentlichten theologischen Voten der vorbereitenden Kommission, Freiburg i.Br. 1968.

Frohschammer, Autobiographie (wie Anm. 39), 80.

"'* Ebenda.

K2 Ebenda, 81.

2% Mit Erlass vom 15. Dezember 1871 wurde ihm vom erzbischoflichen Ordinariat mitgeteilt,
dass iiber ihn die Exkommunikatio latae sententiae ausgesprochen sei. Er sei «stufenweise
rasch in die Tiefen des Unglaubens gesunken» und habe «sich langst vielfacher Héresien,
die bei seinem theologischen Bildungsgrade nur formale sein koénnen, schuldig gemacht».
Lachner, Jakob Frohschammer (wie Anm. 12), 74—75.

' Burkard, Gelenkte Geschichtsschreibung (wie Anm. 64), 260.

? Vgl. Art. Rationalismus, systematisch, in: LThK’8, Sp.846 (E. Pahud de Mortanges).

115
116

117

[N



316 Elke Pahud de Mortanges

hatte und zum Teil wenigstens blosser Austauschbegriff fiir andere sogenannte
«-ismen» war, wird man wohl sagen diirfen, dass Frohschammer nicht als Ratio-
nalist gelten kann. Dieses «Etikett», das ihm von «den» Neuscholastikern und
Ultramontanen in der innerkirchlichen Polemik angehingt wurde, hatte nicht ein-
mal (!) das pépstliche Breve «Gravissimas inter» vom Dezember 1862 verwen-
det, um Frohschammers Abweichungen von der kirchlichen Lehre in der konzep-
tionellen Ausgestaltung der Freiheit der Wissenschaften zu kennzeichnen. Erst
im «Syllabus errorum» wurde den aus «Gravissimas inter» entnommenen Satzen
das «Etikett» «Rationalismus moderatus» aufgeklebt, das von da an in keinem
Lexikonartikel zu Jakob Frohschammer fehlen sollte.'*’

Dass Frohschammer im Laufe der sechziger Jahre zu einem unverséhnlichen
und harschen Kritiker der Verfassung der katholischen Kirche und namentlich
der Hierarchie wurde, das hdngt weniger mit seiner «falschen» ideologischen
Ausrichtung (am vermeintlichen Rationalismus oder Liberalismus) als vielmehr
mit seinen ganz konkreten, iiberaus leidvollen personlichen Erfahrungen zusam-
men, die er mit der kirchlichen Hierarchie gemacht hatte. Dass man von Anbe-
ginn an jede seiner Schriften vor den rémischen Kadi zerrte, dass man diese alle
indizierte und er dadurch wissenschaftlich zunehmend marginalisiert wurde, das
verbitterte ihn zutiefst.'** Diese Verletzungen im Kontext der ersten beiden
Indexverfahren Ende der fiinfziger, Anfang der sechziger Jahre fiihrten dazu,
dass Frohschammer ab Mitte der sechziger Jahre gleich einem waidwund ge-
schossenen Tier Amok lief und zu einer Fundamental- und Radikalkritik der
kirchlichen Verfassung anhob, die selbst liberale Kopfe des 19. Jahrhunderts nicht
mehr mitzutragen bereit waren. So wurde er schliesslich wirklich so untragbar, wie
man es ihm von Seiten der kirchlichen Autoritdt wihrend der flinfziger, Anfang der
sechziger Jahre unterstellt hatte, er es aber noch nicht gewesen war.

Nachtrag

Zwar ist man in der Theologie (zu) schnell bei der Hand, einzelne Denker zu
prophetischen Vor-Denkern des Zweiten Vatikanischen Konzils zu stilisieren. Im
Fall Jakob Frohschammers wird man aber nicht umhin kénnen, ihm diese Quali-
tat zuzuerkennen. Wurde doch die von ihm in seiner Schrift «Das Recht der eige-
nen Ueberzeugung» geforderte Glaubens- und Religionsfreiheit knapp hundert
Jahre nach ihrer kirchlichen Indizierung und Anprangerung als «deliramentum»
(Wahnsinnsidee) zur allgemeinen Lehre der katholischen Kirche.

12 Zur Genealogie der Zuschreibung «des» Rationalismus resp. Semirationalismus an Froh-
schammer vgl. Pahud de Mortanges, Philosophie und kirchliche Autoritat (wie Anm. 12),
365—367, aber auch 123—128. 265-277 u.6.

2 Lachner, Jakob Frohschammer (wie Anm. 12), 79.



«Das Recht der eigenen Uberzeugung auf dem Index» (1869) 317

In seiner Erkldrung iiber die Religionsfreiheit'” vom 7. Dezember 1965
(«Dignitatis Humanae») erkliarte das Zweite Vatikanische Konzil, «daf die
menschliche Person das Recht auf religiose Freiheit hat. Diese Freiheit besteht
darin, daf} alle Menschen frei sein miissen von jedem Zwang sowohl von seiten
Einzelner wie gesellschaftlicher Gruppen, wie jeglicher menschlicher Gewalt, so
daB in religiosen Dingen niemand gezwungen wird, gegen sein Gewissen zu han-
deln, noch daran gehindert wird, privat und 6ffentlich, als einzelner oder in Ver-
bindung mit anderen — innerhalb der gebiihrenden Grenzen — nach seinem Ge-
wissen zu handeln. Ferner erklirt das Konzil, das Recht auf religiose Freiheit sei
in Wahrheit auf die Wiirde der menschlichen Person selbst gegriindet, so wie sie
durch das geoffenbarte Wort Gottes und durch die Vernunft selbst erkannt wird.
Dieses Recht der menschlichen Person auf religiose Freiheit muf} in der rechtli-
chen Ordnung der Gesellschaft so anerkannt werden, da3 es zum biirgerlichen
Recht wird.»'*

Das Freisein vom Zwang in religiésen Dingen, so das Konzil weiter, kommt
nicht nur dem Einzelnen zu, sondern wird ihm auch zuerkannt, wenn er in Ge-
meinschaft handelt. «Deshalb steht diesen [sc. religiosen] Gemeinschaften, wenn
nur die gerechten Erfordernisse der 6ffentlichen Ordnung nicht verletzt werden,
Rechtens die Freiheit zu, daB sie sich geméB ihren eigenen Normen leiten, der
Gottheit in 6ffentlichem Kult Ehre erweisen, ihren Glicdern in der Betdtigung
ihres religiosen Lebens beistehen, sie durch Unterricht unterstiitzen und jene Ein-
richtungen fordern, in denen die Glieder zusammenarbeiten, um das eigene Le-
ben nach ihren religiésen Grundsétzen zu ordnen.»'?’

' Text und Inhalt der Erklirung gehéren zu den «am meisten umkimpften» und zu den «sach-
lich bedeutendsten» des ganzen Konzils. Die Entstehungsgeschichte dieser Erkldrung ist ge-
kennzeichnet durch eine unglaubliche Dramatik. «In der Geschichte vom ersten Entwurf bis
zum endgiiltigen Text spiegelt sich der Weg des kirchlichen ToleranzbewuBtseins aus dem
Mittelalter bis in die Gegenwart. Der endgiiltige Text stellt einen tiefen Einschnitt im kirch-
lichen Toleranzdenken und einen wirklichen Bruch mit einer mehr als tausendjdhrigen Ver-
gangenheit dar, und zwar auch und gerade mit der krichenamtlichen und vor allem pipstli-
chen Toleranzlehre.» Max Seckler, Toleranz, Wahrheit, Humanitit, in: Kirche in der Zeit.
Walter Kasper zur Bischofsweihe. Hg. von Hermann J. Vogt unter Mitarbeit von Clemens
Steiling. Miinchen 1990, 126—149, hier 138. Dariiber hinaus sei aus der Literatur zu «Digni-
tatis Humanae» verwiesen auf John Courtney Murray, La déclaration sur la liberté reli-
geuse, in: Nouvelle revue théologique, 88 (1966), 45—67; Jérome Hamer/Yves Congar, Die
Konzilserkldrung iiber die Religionsfreiheit, Paderborn 1967; Heinrich Maria Koster, Die
konziliare Erklirung tiber die Religionsfreiheit — Prizision oder Preisgabe des bisherigen
kirchlichen Selbstverstiandnisses?, in: ders., Uber die Religionsfreiheit und die nichtchristli-
chen Religionen, Limburg 1967, 49—59; Erwin Iserloh, Die Religionsfreiheit nach dem II.
Vatikanischen Konzil in historischer und theologischer Sicht, Miinster 1969; Thomas A.

_ Weitz, Religionsfreiheit auf dem Zweiten Vatikanischen Konzil, St. Ottilien 1997.

' Dignitatis Humanae (Erklarung iiber die Religionsfreiheit. Das Recht der Person und der
Gemeinschaften auf gesellschaftliche und biirgerliche Freiheit in religiosen Dingen), in:
Karl Rahner/Herbert Vorgrimler, Kleines Konzilskompendium. Freiburg i.Br. 1966, 661—

675, hier Nr. 2 (= 662—-663).

"7 Dignitatis Humanae (wie Anm. 126) Nr. 2.



318 Elke Pahud de Mortanges

«Das Recht der eigenen Ueberzeugung auf dem Index» (1869). Nachhutgefecht im (unauf-
haltsamen) «Fall» des Miinchner Philosophieprofessors Jakob Frohschammer

Die pédpstliche Enzyklika «Quanta cura» vom 8. Dezember 1864 und der ihr beigegebene
«Syllabus errorum modernorum» wurde im liberalen Katholizismus als Kampfansage der
katholischen Kirche an die Moderne beklagt, im neuscholastisch-ultramontan orientierten
Katholizismus hingegen gefeiert. Unter denen, die Enzyklika und Syllabus publizistisch
bekdmpften, befand sich der Miinchner Philosophieprofessor Jakob Frohschammer
(1821-1893). In seiner 1869 publizierten Schrift «Das Recht der eigenen Ueberzeugung»
forderte er genau das, was Enzyklika und Syllabus inkriminierten: Gewissens-, Glaubens-
und Religionsfreiheit sowie die strikte Trennung von Staat und Kirche. Dariiber hinaus
stellte er nicht nur die Unfehlbarkeit des Papstes in Frage, sondern bestritt auch die Un-
fehlbarkeit der Kirche. Der Miinchner Nuntius Meglia brachte die Schrift Frohschammers
in Rom zur Anzeige. Dort war Frohschammer alles andere als ein Unbekannter. Bereits
dreimal waren Schriften des Miinchners von der romischen Indexkongregation untersucht
und indiziert worden (1857 durch Dekret der Indexkongregation; 1862 durch pépstliches
Breve; 1868 durch Dekret der Indexkongregation). Da der Miinchner Ordinarius weder
1857 noch 1862 bereit war, sich dem Dekret resp. dem Breve zu unterwerfen, wurde 1863
die Suspension iiber ihn ausgesprochen. Auf die Anzeige Meglias hin wurde nun erneut
ein Verfahren vor der romischen Kongregation des Index erdffnet. Der Indexkonsultor
Heinrich Smeulders erstellte das einzige Gutachten; es datiert vom 10. Oktober 1869. Der
Miinchner Ordinarius vertrete «erroneas et perversas doctrinas» und halte an seiner feind-
seligen und starrsinnigen Gesinnung gegeniiber der Kirche fest. Sowohl der Konsult als
auch die Kardinalsversammlung kamen zu dem einstimmigen Beschluss, dass Frohscham-
mers Schrift zu verbieten sei, was durch das am 30. November verdffentlichte Indexdekret
auch geschah. Die von Rom gewiinschte Publizitit war dem Dekret aber weder in Miin-
chen, geschweige denn in Deutschland beschieden. Alle Augen waren auf Rom und das
am 8. Dezember 1869 erdffnete Erste Vatikanische Konzil gerichtet, das zur weiteren
innerkirchlichen Polarisierung und zur altkatholischen Abspaltung fiihrte. Frohschammer
bekdmpfte das neue Dogma von der Unfehlbarkeit des Papstes in einer Vielzahl von Ar-
tikeln. Ende 1871 wurde er exkommuniziert. Das Zweite Vatikanische Konzil hat knapp
hundert Jahre nach der Indizierung der Frohschammerschen Schrift die von ihm geforder-
te Glaubens- und Religionsfreiheit zur allgemeinen Lehre der katholischen Kirche erklirt.

«Das Recht der eigenen Ueberzeugung auf dem Index» (1869). Rearguard action in the (unstoppa-
ble) case of the Munich Professor of Philosophy Jakob Frohschammer

«Quanta cura», the Papal Encyclical of 8" December 1864, together with its accompa-
nying «syllabus errorum modernorumy», while warmly welcomed by neoscholastic ultra-
montane Catholicism, was seen by liberal Catholics as a lamentable challenge to moder-
nity by the Catholic Church. Among those who went into print to combat the encyclical
and the syllabus was Jakob Frohschammer (1821-1893), a professor of philosophy based
in Munich. His 1869 publication «Das Recht der eigenen Ueberzeugung» (The right to
one’s own opinion) was a demand for precisely what the papal documents had outlawed:
freedom of conscience and religious conviction and the separation of church and state. In
addition he not only questioned the infallibility of the Pope, but also challenged the in-
fallibility of the Catholic Church itself. Meglia, the pope’s nuncio in Munich, brought the
article to Rome, where Frohschammer was a well-known source of difficulty: his writings
had already been brought to the attention of the Roman Congregation of the Index no less
than three times. After examining each case this authority had duly indexed them: in 1857
by congregational decree; in 1862 by Papal Brief; in 1868 by congregational decree. Fur-
thermore, as the Munich professor had not been willing to subject himself to either the
1857 decree nor the Papal Brief five years later, in 1863 he had already been censured
with suspension. After Meglia’s intervention a new case was opened against him by the
Roman Congregation of the Index. This is documented in an accusation prepared by the
consultor Heinrich Smeulders dated 10™ October 1869. According to this Frohscham-
mer’s views were «erroneas et perversas doctrinas» and he had maintained stubborn oppo-
sition to the Church. Both the consult and the assembly of cardinals agreed unanimously
that Frohschammer’s article must be banned, and this was carried out in a decree pub-
lished on 30™ November. However, the publicity that Rome had hoped for with this
decree was not forthcoming even in Munich, let alone in Germany as a whole. All eyes



«Das Recht der eigenen Uberzeugung auf dem Index» (1869) 319

were on Rome and the First Vatican Council, which began on 8" December 1869. This
led to further polarisation within the Church and to a break-away of the Christ-Catholic
Church. Frohschammer continued to challenge the new dogma of papal infallibility in
many articles and in 1871 was finally excommunicated. Almost a century after Froh-
schammer’s publication was indexed, the Second Vatican Council declared freedom of
conscience and religious conviction as doctrine of the Catholic Church.

«Das Recht der ecigenen Uberzeugung auf dem Index» (1869). La «chutte» (irvéductible) du
professeur de philosophie munichois Jakob Frohschammer

L’Encyclique «Quanta cura» du 8 décembre 1864 et le «Syllabus errorum modernorum» y
relatif furent accusés d’étre une attaque de 1’Eglise catholique a I’encontre de la modernité
par le catholicisme libéral, alors que le catholicisme néoscolastique et ultramontain app-
laudissait sa publication. Parmi ceux qui combattirent publiquement I’'Encyclique et le
Syllabus se trouvait le professeur de philosophie munichois Jakob Frohschammer (1821-
1893). Dans sa publication «Das Recht der eigenen Ueberzeugungy, publié en 1869, il re-
vendique exactement ce que les textes pontificaux incriminaient: la liberté religieuse et la
liberté de conscience, ainsi que la séparation de I’Eglise et de I’Etat. A travers ses idées, il
remettait donc non seulement I'infaillibilité du Pape en question, mais également celle de
I’Eglise. Le nonce munichois Meglia dénonga I’article de Frohschammer a Rome. Celui-
ci y était par ailleurs déja connu, trois de ses livres ayant déja été examinés et mis a I'In-
dex (en 1857 par un décret de la Congrégation de I’Index; en 1862 par un Bref papale; en
1868 par un décret de la Congrégation de I’Index). Comme le professeur munichois n’é-
tait pas disposé a se soumettre au décret, respectivement au Bref, il fut frappé d’une me-
sure de suspension. Sur la base de la dénonciation de Meglia, une nouvelle procédure fut
ouverte devant la Congrégation romaine de I’Index. Le consulteur Heinrich Smeudlers
rédigea un rapport, daté du 10 octobre 1869; selon celui-ci, le professeur munichois sou-
tenait des «erroneas et perversas doctrinas» et persévérait dans ses opinions hostiles a 1'é-
gard de I'Eglise. Le consult et la conférence des cardinaux décidérent a |'unanimité
d’interdire le livre de Frohschammer, ce qui fut fait le 30 novembre par la publication
d’un décret. La publicité désirée par Rome autour de ce décret n’eut cependant lieu ni a
Munich ni dans le reste de I’Allemagne: Tous les regards étaient en effet tournés vers
Rome et I'ouverture du premier Concile du Vatican qui s’était ouvert le 8 décembre 1869
et qui conduisit a une polarisation interne de I’Eglise ainsi qu’a la séparation de I’Eglise
catholique-chrétienne. Frohschammer combattit le nouveau dogme de I’infaillibilité¢ du
Pape a travers de nombreux articles. Il fut excommunié a la fin de I’année 1871. Presque
un siécle aprés la publication de Frohschammer était mis a I’index, la liberté religieuse et
la liberté de conscience qu’il revendiquait, était déclarée comme doctrine de I'Eglise
catholique.

Schliisselbegriffe — Keywords — Mots clés

Katholizismus und Moderne — catholicism and modernity — catholicisme et modernité,
liberaler Katholizismus — liberal catholicism — catholicisme libéral, Enzyklika «Quanta
curay», «Syllabus errorum» (1864), Religionsfreiheit — freedom of religious conviction —
liberté religieuse, Gewissensfreiheit — freedom of conscience — liberté de conscience,
Romische Indexkongregation — Roman Congregation of the Index — Congrégation de I’In-
dex, Erstes Vatikanisches Konzil — First Vatican Council — Concile du Vatican I, Zweites
Vatikanisches Konzil — Second Vatican Council — Concile du Vatican II, Jakob Froh-
schammer

Elke Pahud de Mortanges, PD Dr. theol. habil., Privatdozentin fir Dogmatik und Dog-
mengeschichte an der Katholisch-theologischen Fakultit der Universitét Freiburg 1. Br.



	"Das Recht der eigenen Überzeugung auf dem Index" (1869) : Nachhutgefecht im unaufhaltsamen Fall des Münchner Philosophieprofessors Jakob Frohschammer

