
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Religions- und Kulturgeschichte = Revue
suisse d'histoire religieuse et culturelle = Rivista svizzera di storia
religiosa e culturale

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 99 (2005)

Artikel: "Auf protestantischer Seite der Unglaube, auf römisch-katholischer
Seite der Aberglaube" : irenische Perspektiven der "Allgemeinen
Kirchen-Zeitung für Deutschland und die Schweiz" (1833-1840)

Autor: Fitschen, Klaus

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-130362

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-130362
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


«Auf protestantischer Seite der Unglaube,
auf römisch-katholischer Seite der Aberglaube»:
Irenische Perspektiven der «Allgemeinen Kirchen-
Zeitung für Deutschland und die Schweiz» (1833-1840)

Klaus Fitschen

Die «Allgemeine Kirchen-Zeitung für Deutschland und die Schweiz» war wie so

viele Presseorgane ihrer Zeit ein kurzlebiges Organ, und sie war kein Massenblatt;

ihre Auflage dürfte allenfalls bei einigen Hundert gelegen haben.' An dieser

Stelle soll einem ihrer spezifischen Leitaspekte nachgegangen werden, nämlich

ihrem irenischen Charakter. Zwar sind fast alle Artikel anonym oder mit
Initialen gekennzeichnet, doch lassen sich Tendenzen nachzeichnen, die einem
gemeinsamen Programm folgen. Der Begriff Irenik - meistens für die konfessionellen

Annäherungsbemühungen des 17. und 18. Jahrhunderts verwendet -
scheint hier brauchbar, um die interkonfessionellen Verständigungsbemühungen
zu bezeichnen, die nicht im modernen Sinne ökumenisch sind, sich aber in einen

längeren Strang des Toleranzdenkens einfügen, der im 18. Jahrhundert mit
aufklärerischen, im 19. Jahrhundert aber auch mit romantischen Gedanken verstärkt
wurde.2 Darin eingeschlossen sind alle Bemühungen, konfessionellen Streit zu
vermeiden und nach einer gemeinsamen Basis der Konfessionen zu suchen, wie
es durch die ganze Frühe Neuzeit hindurch der Fall war. So, und darum durchaus

unspezifisch, wird der Begriff auch in der Forschungsliteratur verwendet. Aus
evangelischer Sicht wird man hier an die Verständigungsbemühungen des in
Helmstedt lehrenden Theologen Georg Calixt denken, der das Ideal einer von
konfessionellen Spaltungen freien Urkirche als Basis ansah (Consensus quinque-
saecularis).

i

Vgl. zur Auflage vergleichbarer Blätter Bernhard Schneider. Katholiken auf die Barrikaden?
Europäische Revolutionen und deutsche katholische Presse 1815-1848 (VKZG B 84),
Paderborn/München/Wien/Zürich 1998, 73-76.
Vgl. Georg Schwaiger (Hg.), Zwischen Polemik und Irenik. Untersuchungen zum Verhältnis
der Konfessionen im späten 18. und frühen 19. Jahrhundert, Göttingen 1971, und Harm
Klueting (Hg.), Irenik und Antikonfessionalismus im 17. und 18. Jahrhundert, Hildesheim/
Zürich/New York 2003. In dem von Georg Schwaiger herausgegebenen Sammelband findet
sich auch ein Beitrag von Andreas Lindt, der für die Vorgeschichte der konfessionellen
Verhältnisse in der Schweiz im 19. Jahrhundert von Interesse ist: Zum Verhältnis der
Konfessionen in der Schweiz im 18. Jahrhundert (58-67).

SZRKG, 99 (2005), 279-297



280 Klaus Fitschen

Die Geschichte der «Allgemeinen Kirchen-Zeitung für Deutschland und die
Schweiz»

Die Zeitung wechselte in der kurzen Zeit ihres Erscheinens mehrmals den

Erscheinungsort und auch den Titel. 1833 wurde sie in Augsburg gegründet als

«Kirchen-Zeitung für das katholische Deutschland von einer Gesellschaft Katholiken».

Schon im Mai 1833 wechselte der Verlagsort nach Ulm. Ende 1833 wurde

das Blatt eingestellt, aber schon im Januar 1834 wurde es in München unter
dem Titel «Allgemeine Kirchen-Zeitung für das katholische Deutschland» wieder

gegründet.
Seit April 1835 erschien die Zeitung unter dem Titel «Allgemeine Kirchen-

Zeitung für Deutschland und die Schweiz». Als Druckort war weiterhin München

angegeben, als Erscheinungsort aber Luzern, und mit dem April 1836
wechselte das Blatt ganz dorthin. Die Mitarbeiter waren Professoren. Pfarrer und
Lehrer aus Luzern, Freiburg, Konstanz und anderen Städten in Südwestdeutschland

und der Schweiz. Der prominenteste Name ist der des Luzerner Theologieprofessors

Josef Burkard Leu 1808-1865).3 Leu hatte in Tübingen bei Johann
Adam Möhler und den anderen dortigen Grössen studiert. 1840 veröffentlichte er

zusammen mit einem eigenen Beitrag eine Vorlesungsmitschrift Möhlers.4 Sein
Studium hatte sich Leu durch ein Stipendium der Stadt Luzern finanziert, und er
wollte zum Studium 1832 ins protestantische Leipzig wechseln. Erst im letzten
Moment dirigierte ihn die zuständige Behörde ohne Begründung nach Berlin um.
In Berlin hörte Leu natürlich Schleiermacher und vor allem den Kirchenhistoriker

Neander, so wie dies im übrigen auch sein Lehrer Johann Adam Möhler
einmal getan hatte. Schon hier ist also eine irenische Perspektive erkennbar, und
Leu wurde von Gegnern später auch als «Berliner-Theologe» verrufen.5 Möhler
wiederum wurde in der «Allgemeinen Kirchen-Zeitung» häufig als Autorität
angeführt. Durch seine 1832 erschienene «Symbolik» konnte er als jemand gelten,
der die konfessionellen Grenzen überwinden wollte, befasste er sich darin doch
auch mit den «Symbolen», also mit den Bekenntnisschriften der Protestanten -
allerdings diente sein Werk letztlich der Profilierung der katholischen Position.
Möhler Hess sich auch in anderer Hinsicht missverstehen, wo etwa lobende

Äusserungen aus seiner Feder über die Ehe den «Cölibatsaposteln» entgegengehalten
wurden.6

Schon 1833 wurde Leu Professor für Moraltheologie in Luzern, er lehrte aber,
typisch für die Zeit, auch Kirchengeschichte, Dogmatik, Apologetik, Symbolik
und Patristik.7 Bei seinen Gegnern galt er als Liberaler, doch konnte er sich
immer damit verteidigen, er sei ein Schüler der berühmten Tübinger Theologen. Zu

Guido Wüest, Josef Burkard Leu 1808-1865 Propst im Hof und Professor der Theologie
in Luzern. Ein «liberaler Geistlicher», Frankfurt a.M. 1974. Artikel aus der «Allgemeinen
Kirchen-Zeitung» sind in dieser Studie einige Male erwähnt.
Beitrag zur Würdigung des Jesuiten-Ordens nebst einer noch ungedruckten Geschichte und
Beurtheilung der Jesuiten von Dr. Joh. Adam Möhler, Luzern/Bern 1840.
Wüest, Leu (wie Anm. 3), 40.

Allgemeine Kirchen-Zeitung, Nr. 55, 1. Juli 1834, 220.
Wüest, Leu (wie Anm. 3), 43. 47.



«Aufprotestantischer Seite der Unglaube ...» 281

erwähnen sind unter den Herausgebern auch die Luzerner Professoren Fischer
und Fuchs. Fischer war bis 1834 Professor in München gewesen und musste
dann gegen Vorwürfe bayrischer Kirchenblätter verteidigt werden.8 Christoph
Fuchs, der 1834 Professor für Kirchengeschichte in Luzern wurde, unterwarf
sich nach wenigen Monaten in einem Lehrzuchtverfahren dem Bischof von
Basel, weil die Luzerner Studenten vom Bischof mit der Verweigerung der Priesterweihe

bedroht wurden, wenn sie bei Fuchs studierten. 1834 war Fuchs auch als

geistlicher Berater an der Abfassung der Badener Artikel beteiligt.9 Von Interesse

ist aber auch der auf der Liste der Herausgeber aufgeführte «Tanner,
Religionslehrer am Gymnasium in Luzern». Dies also war Anton Tanner, ein bedeutender

Luzemer Theologe, ebenfalls mit Tübinger Prägung, dessen Karriere,
nämlich als Theologieprofessor, aber erst nach 1848 begann und der bis zum I.

Vaticanum eine antiultramontane Position einnahm.'"
Männer wie Leu und Tanner nahmen eine Position ein, die das Staatskir-

chentum als Möglichkeit zur Kirchenreform ansah, wie es den Traditionen Ignaz
von Wessenbergs entsprach. Zwar war Wessenbergs unmittelbarer Einfluss von
Rom aus seit 1814 stark beschnitten worden, und es gelang ihm trotz der Wünsche

der badischen und württembergischen Regierung nie, Bischof zu werden,
doch blieben seine Reformideen im Schwange. Diese beinhalteten unter anderem
eine Verbesserung der Priesterausbildung, die er als Generalvikar in Konstanz
auch eifrig betrieb. Hinzu kam eine Anreicherung der Messe mit volkssprachlichen

Anteilen und eine Einschränkung der barocken Volksfrömmigkeit in jose-
phinischen Traditionen." Wessenbergs Reformhoffnungen ruhten vor allem auf
dem Staat, der eine Gegenmacht zum aufkommenden Ultramontanismus sein

sollte. Aus vielen Artikeln der «Allgemeinen Kirchen-Zeitung» spricht dieser
Geist. Als diese aber zu entschieden staatskirchlich wurde, kündigte Leu am 16.

Dezember 1837 seine Mitarbeit auf. Bald daraufstellten auch Anton Tanner und

andere ihre Mitarbeit ein. Die hin und wieder zum Ausdruck kommende Berufung

auf Wessenberg und Möhler durch die Zeitung vereinnahmte im übrigen
zwei Gewährsmänner, die man sonst als Antipoden ansah und für deren Anhänger

man allenfalls langfristig eine Versöhnung und Verständigung erhoffte.12

5 Nr. 35, 30. Mai 1835, 176 (Polemik).
9 Nr. 85, 23. Oktober 1834, 339f (Kirchliche Nachrichten); Nr. 93, 20. November 1834, 372

(Luzern). Die Unterwerfung beinhaltete einen Widerruf, in dem sich Christoph Fuchs von
den Ansichten seines Namensvetters Alois Fuchs (s.u.) distanzierte.

10
Stephan Leimgruber, Anton Tanner (1807-1893). Ein gemässigt-liberaler katholischer Theologe,

in: Bruno Bürki/Stephan Leimgruber (Hg.), Theologische Profile - Portraits théologiques.

Schweizer Theologen und Theologinnen im 19. und 20. Jahrhundert - Théologiens et

Théologiennes suisses des 19e et 20e siècle, Freiburg/Schweiz, 1998, 52-63.
" Franz Xaver Bischof, Das Ende des Bistums Konstanz. Hochstift und Bistum Konstanz im

Spannungsfeld von Säkularisation und Suppression (1802/03-1821/27), Stuttgart/Berlin/
Köln 1989. 298-314. Vgl. auch Klaus Fitschen, Was ist Freiheit? Liberale und demokra-

^
tische Potentiale im Katholizismus (1789-1848), Leipzig 2000, 20-23.

" Vgl. Johann Bapist Hafen, Möhler und Wessenberg oder Strengkirchlichkeit und Liberalismus

in der katholischen Kirche in allen ihren Gegensätzen, mit besonderer Rücksicht auf die
katholischen Geistlichen Württembergs dargestellt, Ulm 1842, 82.



282 Klaus Fitschen

Weitere Auseinandersetzungen unter den ehemaligen und verbliebenen
Mitarbeitern des Blattes, besonders zwischen Leu, der Fuchs einen Protestanten, und
Fuchs, der Leu einen Ultramontanen nannte, beschleunigten seinen Niedergang.
Von anderen Zeitungen wurden die Konflikte in aller Breite dargestellt.'

1839 veränderte sich noch einmal der Titel. Er lautete nun: «Katholische Blätter.

Erster Jahrgang 1839. Oder der Allgemeinen Kirchenzeitung für Deutschland
und die Schweiz sechster Jahrgang». 1840 hiess die Zeitung «Katholische Blätter.

Eine religiöse Zeitschrift aus Süddeutschland». Die letzte Nummer kam am
30. Dezember 1840 heraus. Offenbar war der kirchenpolitische und wirtschaftliche

Druck so hoch, dass man das Erscheinen einstellen musste. Im Folgenden
wird das Blatt kurzerhand «Allgemeine Kirchen-Zeitung» genannt, obwohl dieser

Titel auch anderen Blättern eigen war.
Die Informationen zu den Herausgebern des Blattes verweisen darauf, dass

dieses mitten in den harten Auseinandersetzungen zwischen liberalen,
staatskirchlich orientierten Kräften auf der einen und ultramontanen stand. Diese
Konflikte bündelten sich gerade in Luzern, das auch führend in der Umsetzung der
Badener Artikel war, also jener staatskirchlichen Regelungen, die 1834 von
liberalen Ständen beschlossen worden waren. Die katholische Geistlichkeit im Kanton
war durchaus unentschieden im Blick darauf, wie sie sich dazu stellen sollte.'4

Die konfessionellen Verhältnisse in der Schweiz gerieten zum ersten Mal im
Februar 1833 ins Blickfeld des Blattes. Unter der Überschrift «Johann Michael
Sailer und sein Verhältniß zur Schweiz» wurde ein Text eines ungenannten
Katholiken aus dem Bistum St. Gallen abgedruckt. Sailer wurde aufgrund seiner
Reisen als Freund der Schweiz vorgestellt - «wie er unsere herrliche Alpenwelt
sah und so viele Edle darin fand» -, ja wurde geradezu zu einem Urschweizer:
«Wir haben es gesehen, wie er mit Schweizergefühl unsere ewig denkwürdigen
Stätten betrat [...]; und wir stehen noch mit dem Ewig-Geliebten in der hohlen
Gasse vor Teils Kapelle, betend, daß die Erlösung, daß die Freiheit, die wahre,
die göttliche, über alle Völker in Kirche und Staat komme.»15 Es war Sailers
Freundschaft mit Johann Kaspar Lavater, die ihm zusätzliche Reputation für das

Lesepublikum in der Schweiz verlieh, und hierbei wurde seine irenische Gesinnung

betont, stand Sailer doch nicht nur in Verbindung mit «helle denkenden

Katholiken, sondern selbst mit Protestanten, die mit Sailers Geist und Kraft das

evangelische Christenthum gegen die unlautern Bemühungen und Angriffe einer
obscuren Curialistik sowohl, als gegen das unhaltbare, einseitige Treiben eines
falschen Rationalismus zu retten suchten».16

Die kirchliche Finsternis und das staatliche Licht

Die «Allgemeine Kirchen-Zeitung» berichtete von Anfang an über die Bedrängnisse,

die die nach ihrer Ansicht wahren Katholiken durch die Hierarchie zu
erdulden hatten. Die «Bedürfnisse der katholischen Kirche, die Forderungen des

Wüest, Leu (wie Anm. 3), 63f.
Ebenda, 54f.
Nr. 15, 20. Fe

Nr. 38, 12. Mai 1833, 149 (Erinnerungen an Sailer [Fortsetzung]: 149-153).

15 Nr. 15, 20. Februar 1833, 58 (58-60)



«Aufprotestantischer Seite der Unglaube ...» 283

bessern Zeitgeistes und die ausdrücklichen, auf die Kirchengesetze gegründeten.
Bitten der Geistlichkeit in der Schweiz» würden von den Bischöfen missachtet,
und die «Feinde des Lichts» verfolgten die «Kämpfer für das Bessere» - so hiess

es 1833 in einem Artikel mit der Überschrift «Verfolgung katholischer Priester
in der Schweiz», der über Massregelungen von Priestern und Professoren im

Aargau berichtete.17

Aufsehen erregte der über mehrere Nummern verfolgte Fall des Pfarrers Alois
Fuchs in Rapperswil, der 1832 für staatskirchliche Reformen eintrat. An erster
Stelle stand die Forderung nach einer katholischen, durch Diözesansynoden und

regelmässige Nationalkonzilien repräsentativ organisierten Nationalkirche der

Schweiz, die von einem eigenen Primas geleitet werden sollte. Hinzu kam neben

den Plänen für eine Verbesserung der Klerusausbildung das Verlangen nach der

Abschaffung des Zölibats. Die Klöster sollten von weltlichen Oberen geleitet
werden. Überdies setzte sich Fuchs für eine deutschsprachige Liturgie ein. Er

war dafür 1833 vom Bischof von St. Gallen als Irrlehrer verurteilt und suspendiert

worden. Seine Anliegen harmonierten mit denen der Badener Artikel von
I834.'8 Die Causa Fuchs, also der «Fuchsenhandel», erregte einen Proteststurm
und führte zu heftigen publizistischen Auseinandersetzungen. Dass man zur
Beurteilung dieser Sache einfache Pfarrer aus St. Gallen, Luzern und Solothurn
bestellte, hiess für den Verfasser eines Artikels in der «Allgemeinen Kirchen-
Zeitung» «doch wohl soviel, als wenn man unter ähnlichen Verhältnissen in
Deutschland die Kleinrinderfelder oder Wutschdörfer oder in politischen Dingen
die Gautinger» um ein Gutachten bitten würde.' Die Causa Fuchs provozierte
öffentlichen Protest und eine Bittschrift von Rapperswiler Bürgern an den Kleinen

Rat des Kantons St. Gallen, in der die Regierung aufgerufen wurde, ihre iura
circa sacra zugunsten von Fuchs zu gebrauchen.20 Weitere Bittschriften an die

Regierung machten die Sache zu einem Politikum, so dass die Zeitung den Fall

unter der Überschrift «Die Kirchensache von St. Gallen» weiterverfolgte."'
Fuchs trat dann im Aargau als Verteidiger der staatskirchlichen Interessen gegen
den Vorwurf auf, der Staat greife in das Wesen des Katholizismus ein.""

Die unmittelbare Folge des Konflikts war die Gründung eines «Vereins
freisinniger katholischer Geistlicher in der Schweiz». Hier taucht nun zum ersten

17 Nr. 38, 12. Mai 1833, 154 (154-156).
18

Nr. 39, 15. Mai 1833, 160-164; Fortsetzung: Nr. 40, 19. Mai 1833, 168-171; Nr. 41, 22.

Mai 1833, 176-178; Nr. 44, 2. Juni 1833, 197-202; Nr. 45, 5. Juni 1833, 205-208; Nr. 61,
31. Juli 1833, 333-337. Der Fall Alois Fuchs wurde umfänglich aufgearbeitet von Othmar
Pfyl, Alois Fuchs 1794-1855. Ein Schwyzer Geistlicher auf dem Weg vom Liberalismus
zum Radikalismus, 4 Bde., Einsiedeln 1971, 1979, 1981, 1982. Hier ist vor allem der 2. Teil
(Rapperswiler Jahre 1828-1834) von Interesse (zu Fuchsens Reformprogramm vgl. S. 423-
428).

19 Nr. 44, 2. Juni 1833, 197f.
20 Nr. 44, 2. Juni 1833, 198-200.
21 Nr. 61, 31. Juli 1833, 333-337; Fortsetzung: Nr. 62, 4. August 1833, 341-344. Vgl. weiterhin

auch Nr. 72, 8. September 1833, 424^26 (Adresse katholischer Aargauer an die
Tagsatzung). Vgl. späterhin Nr. 42, 15. Oktober 1836, 338f.

22 Nr. 13. 12. Februar 1835, 50f.



284 Klaus Fitschen

Mal in der Zeitung das Augustinus zugeschriebene Motto auf: «In necessariis

unitas, in dubiis libertas, in omnibus Caritas». Alois Fuchs hatte dieses Motto
1832 auf die Verhandlungen über die neue Bundesverfassung angewendet und
die Abgeordneten aufgerufen, sie sollten «wie St. Augustin lehrt, im Nothwen-
digen die Einheit, in untergeordneten Dingen die schöne volksthümliche Freiheit,
in allem aber die hl. Liebe bewahren».23 Der Verein nun hatte das Ziel «Kult und
Schulen für's christliche Volk in Rücksicht zu nehmen, allen Fanatismus zu
bekämpfen, die Presbyterialrechte zu schützen und zu bewahren, Kapitel und Synoden

in Aufnahme zu bringen, nach ihren Kräften die jura circa sacra zwischen
Kirche und Staat zu beleuchten und zu unterstützen, ganz besonders aber in den

Behörden das kirchliche Interesse zu erwecken».24

Aufmerksam wurde also auf die Schweiz geblickt und Berichte von dort
abgedruckt. So erfuhren die Leser auch von den Konflikten im Kanton Luzern, wo
sich die katholische Geistlichkeit «in der jüngsten Zeit zu Gunsten der Reaction
mancher Umtriebe schuldig» gemacht habe.25 Ähnliches wurde für den Kanton

Zug vermeldet, wo es «Umtriebe der katholischen Geistlichkeit gegen die neue
Bundesurkunde»"6 gab, die überhaupt in den Sprengein des Bischofs von Basel
sehr häufig seien. Die Geistlichkeit hatte sich darüber beschwert, dass der
Entwurf der Bundesurkunde von 1832 es an einer religiösen Grundlage fehlen lasse,

womit konkret eine Gewährleistung des Bekenntnisstandes und des kirchlichen
Besitzes gemeint war. Zwar gab die Kantonsverfassung eine solche Bestandsgarantie,

doch fürchtete man um diese und erwartete eine Sicherung auf höherer
Ebene: «wenn irgend etwas, ist diese Garantie der katholischen Kirche Sache des

ganzen Bundesstaates, und nicht der einzelnen Kantone»27. Tatsächlich trat die
Bundesurkunde aufgrund solcher Einsprüche und generell wegen der Frage des

Ausgleichs von Zentralismus und Föderalismus nie in Kraft. Hier sind deutliche
Parallelen zur Situation in Deutschland erkennbar. In gewisser Weise löste ja erst
der Sonderbundskrieg den Knoten.

An anderer Stelle widmete sich die Zeitung dem «Verhältniß der Schule zu
Kirche und Staat im schweizerischen Canton Freiburg»."8 In einer Zeit, in der die

Anstellung von Geistlichen noch als «Hebungs- oder Versumpfungsmittel der
Nation» gelten konnte, war die Frage der geistlichen Schulaufsicht mit die
drängendste. Im Kanton Freiburg hatte der Staat die Schulaufsicht an sich zu ziehen
versucht, natürlich nicht ohne Protest des Bischofs. Anstössig daran war nicht
zuletzt, dass der eingesetzte staatliche Erziehungsrat zwar mit einem katholischen,

aber auch mit einem protestantischen Vertreter besetzt worden war.

23 Der große Abfall vom Vaterlande und die Rückkehr zu ihm. Ein vaterländisches Wort
zunächst an die Urkantone. dann aber auch an alle Eidgenossen, Rapperswil 1832, 151.

24 Nr. 62, 4. August 1833, 344f.
25 Nr. 60, 28. Juli 1833, 329 (329f).
26 Nr. 63, 7. August 1833, 351 (Nachrichten).
27 Nr. 63, 7. August 1833, 354 (351-354); Fortsetzung: Nr. 64, 11. August 1833, 361-364.
28 Nr. 72, 8. September 1833, 421 (421^24); Fortsetzung: Nr. 73, 11. September 1833, 429-

432; Nr. 74, 24. November 1833, 437^140.



«Aufprotestantischer Seite der Unglaube ...» 285

Registriert wird 1833 auch der Tod des Bischofs von Chur und St. Gallen,
Graf von Buol-Schauenstein." Damit stellte sich die seit langem offene Frage,
wie das Bistum neu zu ordnen und zu besetzen sei.3" Auch über dieses Thema
wurde fortlaufend berichtet. Einige Nummern sind auch dem Lebensschicksal
des Pfarrers von Wohlenschwyl, Peter Welti, gewidmet, der zum Tode verurteilt
worden war. weil er in Schulden geraten war und seine kargen Einkünfte als

Pfarrer durch Überfälle auf Postkutschen aufgebessert hatte. Als er sich dann
auch noch als Feuerteufel betätigte, um einen geplanten Versicherungsbetrug
durch das Anzünden des Pfarrhofes zu vertuschen, kam man ihm auf die Schliche.

' Die Moral von der Geschieht' folgte erst einige Nummern nach Abschluss
der Serie: Sie zeigt, dass die Aufbebung der geistlichen Gerichtsbarkeit nun auch
die Verbrechen des Klerikerstandes ans Tageslicht brachte. Um so mehr musste
sich der Priester als persönlich würdig erweisen und konnte nicht mehr auf die
Aura seines Amtes vertrauen: «In dieser Uebergangsperiode belinden wir uns

gegenwärtig und alle Zeichen deuten daraufhin, daß - nicht ein neuer Glaube,
sondern - das alte Christenthum auf neue Weise an die Herzen der Gläubigen
gebracht und Eingang suchen und finden müßte.»

Von besonderer Bedeutung sind für diese Zeit die «Badener Artikel» von
1834.33 Erstmals und nur beiläufig werden sie im August 1834 in der «Allgemeinen

Kirchen-Zeitung» erwähnt: Zitiert wird eine «Kundmachung» des Grossen

Rats von Luzern, die eine Verwahrung gegen Kritiker darstellt, die diesem

eine religions- und kirchenfeindliche Politik vorwerfen. Als Beleg dafür waren
unter anderem die Badener Artikel angeführt worden. Diese seien aber nicht als

Einmischung in Glaubensdinge zu verstehen.34 Ende 1834 wurde aus dem

Aargau berichtet, im Gegensatz zu der Meinung in Deutschland, «die Schweiz
brenne aller Orten» und die Liberalen und Radikalen hätten alles umgestürzt,
fände man «hier in der ganzen Schweiz das gemüthlichste Leben, und die Kämpfe

werden nur in ruhigen ernsten Diskussionen und auf dem Papiere in den Blättern

fortgeführt». Es sei ja in Ordnung, dass der Staat gegen den kirchlichen
Absolutismus kämpfe. Das friedliche Bild entsprach allerdings keineswegs der
Realität.36 1835 erläutert ein Artikel zustimmend das Plazet als Teil der Badener

Artikel: Durch den Genehmigungsvorbehalt schützt sich der Staat vor überzoge-

29 Nr. 74. 24. November, 442f.
30 Nr. 75, 4. Dezember 1833. 447f; Ergänzungsblatt Nr. 5, 25. Dezember 1833, 17-24; Nr. 77.

30. Dezember 1833. 466f. Vgl. Rudolf Pfister. Kirchengeschichte der Schweiz. Dritter Band

(Von 1720 bis 1850), Zürich 1984, 159f.
31 Nr. 86, 28. Oktober 1834. 341-344 (Lebensgeschichte des Peter Welti, gewesenen Pfarrers

zu Wohlenschwyl): Fortsetzung: Nr. 88, 4. November 1834, 349-352; Nr. 89, 6. November

^
1834, 353-355; Nr. 90, 11. November 1834, 357f.

32 Nr. 97, 4. Dezember 1834, 386 (Betrachtungen nach der Lesung der Lebensgeschichte Peter
Welti's: 385f).
Vgl. Martin Matter. Der Kanton Aargau und die Badener Artikel, Bern/Frankfurt a.M. 1977.

29-39. zum Inhalt und zur Entstehung der Artikel. Ebenso Pfyl, Alois Fuchs. 2. Teil (wie
Anm. 18), 431-433.

34 Nr. 64, 12. August 1834, 255f.
35 Nr. 104, 30. Dezember 1834,414(4140-
36 Matter, Der Kanton Aargau und die Badener Artikel (wie Anm. 33), passim.



286 Klaus Fitschen

nen kirchlichen Machtansprüchen. Zudem ist das Plazet ein Zeichen des
staatlichen Schutzes für die Kirche, andernfalls muss wie in Belgien oder Nordamerika

eine Trennung von Staat und Kirche erfolgen.37 Im August und September
1835 wurden die Badener Artikel in mehreren Nummern der Zeitung dokumentiert,

erläutert und kommentiert. Das Ergebnis lautete unter anderem: «Wer mit
Unbefangenheit und Bedachtsamkeit die Badener-Konferenz-Artikel durchlieset.
wer sich vom katholischen Glauben Rechenschaft zu geben im Stande ist, wird
finden, daß jene Artikel nicht nur nichts gegen die katholische Glaubenslehre
enthalten, sondern im Gegentheil die älteste Kirchenordnung wieder herzustellen,

die katholische Gesinnung neu zu beleben, Mißbräuche und Willkürlichkeiten
abzuschaffen und den Frieden des Vaterlandes zu bewahren beabsichtigen.»38

Dem publizistischen Widerpart, den Katholischen Vereinsblättern, wurde
umgekehrt vorgeworfen, sie würden lieber die halbe Welt in Mord und Totschlag
sehen, «wenn es nur zur großem Ehre Gottes nach jesuitischen Grundsätzen,
oder gegen die verhaßten Badenerkonferenzartikel geschieht».39

1837 wird aus Luzern berichtet, noch sei der «im Interesse der Sittlichkeit so
wünschbare Friede zwischen Staat und Kirche nicht eingetreten» und: «Endlich
harrt man schon lange auf konsequente und kirchliche Entwicklung der s.[o]
g.fenannten] Badenerkonferenz. Noch steht von allen Gesetzen keines überall ins
Leben eingeführt; als etwa das Plazetgesetz [...]; man kann, man wird das uns
nicht versagen, was andere Staaten schon seit Jahrhunderten genießen; was die
ältesten Kirchengesetze wollen, was die Praxis der ersten Jahrhunderte
befiehlt.»40 - Das so beliebte Motiv der staatskirchlichen Reform, nämlich die
Rückführung der Kirche auf ihren Urzustand, tritt auch hier geradezu
unvermeidlich auf.

Das irenische Programm: «In necessariis unitas, in dubiis libertas, in omnibus
Caritas»

Wie schon erwähnt, war die dem Augustinus zugeschriebene Sentenz das Motto
des 1833 gegründeten Vereins freisinniger katholischer Geistlicher in der
Schweiz. Das Motto wurde im 19. Jahrhundert viel strapaziert, so von John Henry

Newman, aber auch von katholischen Studentenverbindungen, vom deutschen

protestantischen Gustav-Adolf-Verein und auch von der internationalen
Vegetarier-Union. Newman verkörperte es geradezu, war er doch 1845 auf der Suche
nach dem ideellen, auf den Traditionen der Alten Kirche basierenden Katholizismus

aus der anglikanischen in die katholische Kirche übergewechselt.
Ursprünglich auf der Suche nach einer via media zwischen Katholizismus und
Protestantismus, entschied er sich doch für eine Seite. Auch Görres' Zeitschrift

37 Nr. 31, 2. Mai 1835, 140-142 (Einige Worte über das Plazet). Vgl. auch Nr. 35, 30. Mai
1835, 172.

38 Nr. 46, 15. August 1835, 260 (257-262); Fortsetzung: Nr. 47, 22. August 1835, 265-271;
Nr. 48, 29. August 1835, 273-278; Nr. 49, 5. September 1835, 28lf.

39 Nr. 3, 20. Januar 1837, 24.
40 Nr. 1,6. Januar 1837,8.



«Aufprotestantischer Seite der Unglaube ...» 287

«Eos» übernahm das Motto, wogegen sich die «Allgemeine Kirchen-Zeitung»
absetzte, da Görres allein den «krassesten Ultramontanismus» verteidigt habe.41

Die Sentenz stammt allerdings nicht von Augustinus, sondern aus der
frühneuzeitlichen Irenik.4" Dass sie sich heute auch in der Präambel der Verfassung der
Christkatholischen Kirche findet, hat mit den freisinnigen katholischen Traditionen

zu tun, die durch die «Allgemeine Kirchenzeitung» dokumentiert werden.
Die interkonfessionelle Toleranz war kein primäres Anliegen dieses Vereins,

sondern vielmehr die innerkatholische. So wurde das Motto zuerst auch von der

«Allgemeinen Kirchen-Zeitung» verstanden. Schon in der ersten Nummer des

Jahres 1834 war das Motto in der «Ankündigung» der Redaktion genannt
worden,4 und nach dem Umzug von Verlag und Redaktion von Bayern nach Uuzem
im April 1835 bekannten sich die Herausgeber regelmässig auf dem Vorsatzblatt
zu den monatlichen Heften zu diesem Grundsatz. Allerdings wurde auch eine

scharfe Kritik daran aus dem «Bemer Beobachter» abgedruckt: «Wie ist es möglich,

heut zu Tage in der Schweiz, wo auf der einen Seite die apostolische Demagogie

mit ihren wahren Guerillas, den Krautstirzlern, steht, und auf der andern

Seite Kultur und Vernunft die Rechte des Geistes und des Staates vertheidigen, wie
ist [es] da möglich, eine von allen Parteien unabhängige Stellung zu erhalten?»44

1837 nahm die Zeitung das pseudo-augustinische Motto auf ihr Titelblatt und

erläuterte es in der ersten Nummer des Jahrgangs. Dies war zuerst einmal
wiederum innerkatholisch gemeint, und hier kam dann auch noch ein weiterer
Kirchenvater ins Spiel, nämlich Vinzenz von Lerinum: «Als nothwendig und
wesentlich gilt dem Katholiken nach dem Ausspruche eines anderen Kirchenlehrers

nur das, was immer, überall und von allen Katholiken geglaubt worden ist.»
Dann aber weitete sich die Perspektive, denn zum Programm gehörte auch, über
«alle wichtigen kirchlichen Ereignisse, auch mit Beachtung derjenigen in den
andern christlichen Konfessionen, zu berichten».

Dies wird schon 1833 deutlich. Der Protest der Zuger Geistlichkeit gegen den

Entwurf der Bundesurkunde von 1832 war bereits erwähnt worden. Den Verfassern

ging es dabei um die Verteidigung der katholischen Interessen, und sie

schritten zu konfessionalistischer Polemik: Der 36. Artikel des Entwurfs der
Bundesurkunde hatte allen Schweizern die Niederlassungsfreiheit zugestanden.
Das Problem dabei war für die Verfasser: «Gesetzt also, daß reformirte
Schweizerbürger sich in unserer Mitte Liegenschaften erwerben, und die reformirten
Familien in einer oder in mehrern benachbarten Gemeinden auf die Zahl von
zehn bis zwanzig erwachsen würden, war' es alsdann nicht eine Handlung der
schreiensten Intoleranz, wenn wir es ihnen weigern wollten, sey es, eigene Tempel

zu erbauen, oder dann in unsem Kirchen den ihnen zuständigen freien Cultus
auszuüben?» Und noch mehr: «Sind überdieß nicht auch die Juden, die im Can-

Nr. 10, 11. März 1837,87.
Als Urheber gilt Rupertus Meldenius (1582-1651): Theodor Mahlmann, Art. Meldenius,
Rupertus, BBKL Bd. V (1993), 1202-1209.
Nr. 1,2. Januar 1834, 1.

Nr. 30, 25. April 1835, 135 (Polemik).



288 Klaus Fitschen

ton Aargau haushäblich sind, Schweizer?»45 Damit aber wäre § 1 der
Kantonsverfassung berührt, nach dem der Katholizismus im Kanton Staatsreligion sei.

Die Niederlassungsfreiheit barg also grosse Gefahren, und etwas unvermittelt
fuhren die Verfasser fort: «Setzen wir uns nicht damit der offenbaren Gefahr aus,
unser paradiesisches Ländchen hin und wieder allerlei Verdächtigen, Liederlichen

als gelegene Freistätte zu öffnen?»46

Die Redaktion Hess das nicht unkommentiert und merkte an gleicher Stelle
an: ((Diese Einsprache gründet sich auf Intoleranz, aus welcher auch der Artikel
1 der Zuger Cantons-Verfassung hervorgegangen ist. In einer Zeit, wo Irland
emancipiti worden ist, sollten katholische Völker und Regierungen, somit auch
die Petitionäre [...] endlich zur gleichen Billigkeit sich wenden.» Ganz ähnlich
kommentierte die Redaktion auch den Streit um die geistliche Schulaufsicht im
Kanton Freiburg, bei dem die katholische Seite vor allem an der Anwesenheit
eines protestantischen Vertreters im Erziehungsrat Anstoss nahm: «Der Unterschied

der beiderseitigen Intoleranz scheint uns eben darin zu liegen, worin sich
die Intoleranz Luthers und seiner Gegner bezeichnete. Die derbe schmähende

Sprache Luthers ist nicht durch die damalige Zeit zu entschuldigen; denn Me-
lanchthon und Erasmus lebten auch in derselben und wußten eine feine ruhige
Sprache mit der Humanität der Ansichten zu paaren. Aber die Gegner Luthers
übten eine Intoleranz höherer Art: Heinrich VIII., Doctor Eck u. s. w. begnügten
sich nicht mit den rohen Ausdrücken des Gegners, sondern forderten geradezu
Fürsten und Völker auf, mit Schwert und Scheiterhaufen gegen Luther und die

Seinigen einzuschreiten.»47

Die irenische Illusion: die Rückkehr der Protestanten

Seit der Reformation ist die Irenik immer und bis heute mit der Illusion behaftet

gewesen, durch die Ausräumung äusserer Anstössigkeiten und die innere Reinigung

der katholischen Kirche werde den Protestanten der Rückweg in die «eine
wahre Kirche» annehmbar gemacht. Ähnlich wie in Deutschland verband sich
diese Hoffnung mit der Idee einer überkonfessionellen Nationalkirche. Verstärkt
worden war dieser Gedanke dann in der Aufklärung, von deren Optimismus auch

unsere Zeitung noch zehrt. Sie gehört also in den Horizont der Katholischen
Aufklärung hinein, die häufig vor allem auf eine Reform der kirchlichen Praxis zielte.48

In der Schweiz wurde dieser Optimismus nach dem Ende der napoleonischen

Zeit noch einmal verstärkt: «Nach den Demütigungen der Franzosenzeit
entdeckte man neu sein Schweizertum und empfand dann den konfessionellen
Gegensatz als überholt und unzeitgemäss.»49

Nr. 64, 11. August 1833,363.
Ebenda.
Nr. 74, 24. November 1833, 440.

Vgl. Bernhard Schneider. «Katholische Aufklärung»: Zum Werden und Wert eines
Forschungsbegriffs, in: RHE, 93 (1998), 354-397.
Andreas Lindt, Protestanten - Katholiken - Kulturkampf. Studien zur Kirchen- und
Geistesgeschichte des neunzehnten Jahrhunderts, Zürich 1963, 22.



«Aufprotestantischer Seite der Unglaube ...» 289

In Deutschland wurde die Idee einer überkonfessionellen Nationalkirche seit
1844 mit dem Aufkommen der Deutschkatholiken, also einer ebenfalls antiultra-
montanen Strömung, besonders lebendig, und auch während der Revolution
1848 wurde sie laut. Dieses «ökumenische» Ziel speiste sich aus einem noch
frühneuzeitlichen Verständnis, dass Staat und Gesellschaft eben einer Religion
bedürften. In der «Allgemeinen Kirchen-Zeitung» liest sich das 1834 so: «Wahre

Religiositaet, aechtes Christentum ohne Spaltungen und Trennung ist die Hauptsache

- das Mark und Leben der Staaten. Ohne wahres Christentum keine
Tugend, ohne Tugend kein Staat; das wäre die beste Staatsmaxime für die
Schweiz.» Und wie erreicht man dieses Ziel? «Ist der Katholizismus auf dem

Wege ruhiger, aber kräftiger Reformirung in seiner ursprünglichen Reinheit
hergestellt, dann werden die alten Reformirten, welche sich durch Calvin und

Zwingli und durch die Hartnäckigkeit der römischen Curie in jener Zeit aus der

Kirche hinausreformiren ließen, bald sehen: Wir sind zu weit gegangen, uns

mangelt der Halt- und Mittelpunkt kirchlicher Einheit, wir sind selbst um das

Leben erweckende Mysterium der Eucharistie gekommen, für welches das ganze
christliche Alterthum spricht, wir haben uns zu weit auf den kalten Boden des

Verstandes gewagt und zu viel vom Glauben geopfert etc.» So ganz traute aber
auch der Verfasser dem konfessionellen Frieden nicht, wenn er im Blick auf die

«getrennten Glaubensbrüder» einwarf: «jetzt mögen sie lachen, wenn sie solche

Hoffnungen lesen.»50 Die Hoffnung auf eine Rekatholisierung des reformierten
Gottesdienstes, dass also «die Feier des hl. Abendmahles auch bei den Reformirten

wieder der Mittelpunkt ihres religiösen Kultus wird», wurde auch in einem
anderen Artikel laut.5'

Dabei befand sich der Verfasser ja in bester Gesellschaft: Die Kirche, die ihm
vorschwebte, die wahre katholische Kirche also, die sich auf Petrus und Paulus,
auf Basilius, Augustinus und Ambrosius gründete und die «die biederen Schweizer

wieder vereinigen» sollte, war ja nicht nur die Kirche eines imaginären
Consensus quinquesaecularis, sondern auch die Idealkirche der Josephiner und der
französischen Revolutionäre der Jahre 1789 und 1790 und nicht zuletzt die eines

Zeitgenossen, nämlich John Henry Newmans, der auch auf der Suche nach einer
via media zwischen den Konfessionen war und die Grundlage dafür in den

Kirchenvätern fand.
Auch aus praktischen Fortschritten in der Irenik wurden entsprechende

Folgerungen gezogen. Unter dem Stichwort «Erfreuliche Sommerfrüchte» wurde
registriert, der Grosse Rat des Kantons Solothum habe «ebenso eidgenössisch wie
wahrhaft christlich» der reformierten Gemeinde dort eine Kirche (St. Stephanus)
überlassen, und auch in Freiburg wolle man den evangelischen Gläubigen zu
einer Kirche verhelfen. «Gerade dadurch werden sie am ehesten für den ächten
Katholizismus gewonnen. Haß und Neid wie Verachtung und Spott stoßen ab.»52

Nr. 61, 31. Juli 1834,241(241-243).
Nr. 6, 11. Februar 1837,49.
Nr. 38, 20. Juni 1835,200.



290 Klaus Fitschen

Zum Sinnbild konfessioneller Annäherung wurden, wie schon erwähnt, Sailer
und Lavater, beide immerhin in gewisser Weise Solitäre.53 Der Exjesuit Sailer.
der in Rom als Exaufklärer angesehen wurde, galt über Jahrzehnte als unsicherer

Kantonist, dem eine kirchliche Karriere lange verwehrt blieb. Als Professor hatte

er aber einen grossen Schülerkreis, der bis in die Schweiz hinein reichte.54 1834

hiess es in einer Rezension über eine Werkausgabe Lavaters: «Das warme Chris-
tenthum, das Uavater mitten in den kalten Formen des Calvinismus aufzuwecken
wußte, hatte Sailer [...] besonders mächtig angeregt. Es war eine glühende Liebe
für das lebendige wahre Christenthum, die beide Seelen zusammenführte.»55 Es

war immer noch das alte Bild des Katholizismus als Gefühlsreligion, das hier
leitend war und dem die protestantische Kargheit gegenüberstand. Die Konversion

Johannes Goßners wurde dementsprechend so kommentiert: «Der kath. Pro-

selyt wird auf dem gefühlsarmen Boden des Protestantismus nie einheimisch.
Dagegen der nach Gefühlen dürstende [sc. protestantische] Proselyt auf dem
katholischen Boden schnell einwurzelt.»56

Das schon in diesen Sätzen sichtbare Problem lag darin, dass das «wahre
Christentum» dieser Prägung nicht den Weg in die Moderne suchte, sondern sich

gegen diese abschottete. Die Jesuiten und der Ultramontanismus waren der Feind

zur Rechten, das Vernunftdenken aber der zur Linken. Die «bessern Führer der

katholischen und protestantischen Kirche» sollten nun gegen den Rationalismus
als gemeinsamen Feind antreten: «Also zurück zu Christus - weg von Uuther,

weg von Loyola, wo sie nicht strenge mit Christus sind, - Einheit im Wesen,
aber auch Einheit in der nothwendigen Form; - Einheit in der aecht apostolischen

Hierarchie; - das ist der immer lebendige sich regende Geist der Zeit, der
die Luther, Calvin etc. gleich wie die Jesuiten auf die Seite stellt.»57 Allerdings
konnte man sich auch mit Unterstützung der liberalen Staatsverwaltungen als die

einzige reformerische Kraft ansehen: «So sind auch in der Schweiz einige
schlaue Reformirte im Bunde mit den Ultramontanen, sie fürchten, das helle
Licht in der katholischen Kirche möchte ihre Bedeutung aufheben.»58

Gesucht wurde also nach einer imaginären christlichen Ursprungsreligion, wie
es der aufklärerischen Haltung entsprach, nach einer Ursprungsreligion der
apostolischen Zeit, die dann aber auch irgendwie katholisch sein sollte. Das Trennende,

das historisch gewachsen war, sollte beseitigt werden, und dies war «auf
protestantischer Seite der Unglaube, auf römisch-katholischer Seite der Aberglaube»

53
Vgl. zum Verhältnis beider im Überblick: Pfister, Kirchengeschichte der Schweiz, Dritter
Band (wie Anm. 30), 75f Speziellere Literatur: Hubert Schiel, Sailer und Lavater. Mit einer
Auswahl aus ihrem Briefwechsel, Köln 1928; Franz Georg Friemel, Johann Michael Sailer
und das Problem der Konfession, Leipzig 1972, 204-227 (11. Kapitel: Freundschaft in
Christus - Sailer und Lavater).
Pfister, Kirchengeschichte der Schweiz. Dritter Band (wie Anm. 30), 153-157.
Nr. 63, 7. August 1834, 250 (249-251
Nr. 17, 20. April 1837, 142 141 f: Johannes Goßner).
Nr. 71, 4. September 1834, 284 (283f: Vom Bodensee). Vgl. zu den Jesuiten auch den
Bericht über ihre Aufhebung und Wiederzulassung: Nr. 14, 17. Februar 1835, 54—56; Fortsetzung:

Nr. 16, 24. Februar 1835, 61-64; Nr. 17, 26. Februar 1835,67-68.



«Aufprotestantischer Seite der Unglaube ...» 291

und weiterhin «die falsche Geistigkeit und Innerlichkeit auf der einen, das
falsche Papst- und Römerthum, die falsche Sinnlichkeit und Aeußerlichkeit auf der
anderen Seite». «Der wahre Glaube ist der, welchen die Apostel gelehrt haben,
nicht der, welchen die Päpste in Rom und Weimar lehren.»59

Und wie standen die Protestanten zu diesem Thema? Angeführt werden kann
eine Stimme zum Thema Toleranz und Irenik, nämlich eine Schrift des Schaff-
hausener Pfarrers Johannes Kirchhofer aus dem Jahre 1840: «Was hat die
protestantische Kirche in der Schweiz von dem in unserer Zeit wieder fester
auftretenden Katholicismus zu besorgen, und wie hat sie sich ihm gegenüber zu
verhalten?» Er sah vor sich den ultramontanen Katholizismus: «Zu Unionsversuchen

ist den Protestanten seit geraumer Zeit die Lust vergangen; daß sie sobald
wieder erwachen werde, ließe sich nur dann denken, wenn man hoffen könnte,
daß Rom ein anderes würde.»60 Die von der «Allgemeinen Kirchen-Zeitung» so

geschätzten Reformer Sailer und Wessenberg, «die in Vielem mit uns Protestanten

eins waren», waren hier längst Vergangenheit.6' Aber immerhin hatte Kirchhofer

von irenischen Tendenzen auf katholischer Seite, wie sie die «Allgemeine
Kirchen-Zeitung» vertrat, auch etwas mitbekommen, unterschied er doch
römisch-katholisch und christ-katholisch, und den Christkatholischen könne man
die Hand reichen. Kirchhofer kritisierte das, was er als falsche Toleranz, als

Indifferentismus verstand. Wo aber das konfessionelle Bewusstsein schwinde, da

sei dem Katholizismus Tür und Tor geöffnet.6" Kirchhofers Worte kommen aus
einer protestantischen Angst vor katholischer Unterwanderung und einem Inferi-
oritätsgefühl, da der Katholizismus geschlossener dagestanden sei als der
Protestantismus und ihn nun sogar in der theologischen Wissenschaft überflügelt
habe.63 Kirchhofer widerriet konfessionellem Hader - man müsse den Katholiken
nicht nur tolerieren, sondern dürfe ihn auch lieben - er riet aber zur Profilierung
des eigenen konfessionellen Standpunkts.64 Im Übrigen sprach Kirchhofer im
Gegensatz zur katholischen Hochschätzung der Gefühlsreligion, die auf Protestanten

grossen Eindruck mache, ganz selbstbewusst von «der Einfachheit des re-
formirten Gottesdienstes, die auf manchen Katholiken schon einen tiefen
Eindruck gemacht hat».65

Jeremias Gotthelf, der mit Kirchhofer in Verbindung stand, dankte diesem mit
warmen Worten, aber auch einer kleinen Kritik: «Gegen vielartigen Pietismus
dieser Zeit, des Teufels Brücke in den Katholizismus hinein, hätte ich mich
vielleicht noch schärfer ausgesprochen.»66

?9 Nr. 8, 24. Februar 1838, 68f (Stimmen aus der evangelischen Kirche).
Johannes Kirchhofer, Was hat die protestantische Kirche in der Schweiz von dem in unserer
Zeit wieder fester auftretenden Katholicismus zu besorgen, und wie hat sie sich ihm gegenüber

zu verhalten?, Bern 1840, 3.
61

Ebenda, 4.
62

Ebenda, 8f.
63

Ebenda, 17.
64

Ebenda, 19f
Ebenda, 22.

Brief vom 26. Dezember 1840, zitiert nach: Lindt, Protestanten - Katholiken - Kulturkampf
(wie Anm. 49), 38.



292 Klaus Fitschen

Nation und Konfession

Nicht zufällig wurde in diesen Jahren der eidgenössische Dank-, Buss- und Bettag

als staatlicher Feiertag eingeführt. Eine entsprechende Kundmachung des

Kleinen Rates des Kantons Aargau wurde 1835 auch in der «Allgemeinen
Kirchen-Zeitung» abgedruckt. Eingeschärft wurde eine Art überkonfessioneller
religion civile: «Abermals versammelt uns die ehrwürdige Sitte frommer Väter in

unseren geheiligten Tempeln zur Feier desjenigen religiösen und bürgerlichen
Festes, an dem die Eidgenossen aller Gaue des Vaterlandes zur gleichen Stunde
als Ein Volk vor dem Einen Gott der Liebe und Erbarmung in Gebet und
Andacht erscheinen.»67 1836 wurde ganz in diesem Sinne eine Bettags-Predigt des

liberalen Katholiken Anton Tanner abgedruckt: «Dieser Tempel ist dein Land,
schweizerisches Volk! [...] Die heiligen Denkmäler in diesem Tempel sind die

Erinnerungszeichen der Größe und Kraft der Väter bei Morgarten, Murten. Sem-

pach, in der hohlen Gasse. Dieser Altar ist das Grütli, wo die Väter den ersten
und großen Bund schwuren.»68 Zu der beschworenen Einheit der Nation gehörte
aber auch die Einigkeit der Konfessionen: «Wir bitten für die Geistlichkeit aller
christlichen Konfessionen gemeiner schweizerischer Eidgenossenschaft; daß sie

im Sinn und Geist ihres Religionsstifters treu der Tugend und Wahrheit leben

[...]; daß alle Mitglieder aller christl. Konfessionen in friedlicher Eintracht neben

einander wohnen.»69

Ähnlich wie Luther einige Jahre zuvor in Deutschland auch Hoffnungen als

nationale Integrationsfigur auf sich gezogen hatte, so wurde nun auch die
Einweihung des Zwingli-Denkmals bei Kappel im Jahre 1838 als nationales,
überkonfessionelles Fest gedeutet. Zitiert wurde ein Bericht der «Schweizerischen

evangelischen Kirchenzeitung», dem zufolge auch Katholiken an dem Fest
teilnahmen. Dem übernommenen Artikel wurde ein Kommentar in Form eines

Wunsches angefügt: «Die protestantischen und reformirten Redner möchten es

bei solchen Gelegenheiten nur auch unbefangen aussprechen, daß sie unter
christlicher Kirche nicht ihre Konfession allein verstehen, sondern auch die
katholische darin eingeschlossen meinen; sie sollen hinweisen auf unsern
gemeinschaftlichen Grund der ersten Symbole, die ja auch in den symbolischen Büchern
der Evangelischen und Reformirten stehen. [...] Sind wir denn nicht Alle erbaut
auf den Grund Christi und der Apostel? Kann Jemand das bis in das

Urchristentum hineinreichende Alter des apostolischen Symbolums läugnen? Also
ist es wahr, daß uns im Grunde nur Ein Glaube vereinigt und dieser ist
ausgesprochen im sogenannten apostolischen Symbolum, das Katholiken, Reformirte
und Evangelische bei ihrer Taufe sprechen.»70

Aber auch der «Allgemeinen Kirchen-Zeitung» ging es um die ganze Nation:
So wurden die Protestanten zur Toleranz aufgerufen, nämlich zu solcher gegenüber

den im Sinne der Zeitung «wahren Katholiken»: «Nur dadurch, daß die Re-

67 Nr. 50, 12. September 1835, 295 (295f).
68 Nr. 39, 24. September 1836, 311 (310-313); Fortsetzung: Nr. 40, 1. Oktober 1836,319-322.
69 Nr. 40, 1. Oktober 1836, 321.
70 Nr. 43, 27. Oktober 1838, 36if (360-362).



«Aufprotestantischer Seite der Unglaube ...» 293

formirten zu treuer, fester Ausführung eidgenössisch der Badenerkonferenz die

Hand bieten, helfen sie dem reinen Katholizismus zum Siege über den Ultramontanismus

und Jesuitismus. Dann ist die Eidgenossenschaft wieder einig und

stark; denn es liegt in den Erwartungen der Zeit, daß der Katholizismus und der

unbefangene Protestantismus sich später immer näher rücken.»71 An anderer
Stelle wurde ganz im staatskirchlichen Geist die Überwindung der Konfessionsgrenzen

den «guten Fürsten und Regierungen» zugewiesen.72 Der Staat wurde
also in die Pflicht genommen, wenigstens den Streit der Konfessionen zu dämpfen.

Zustimmend wurde 1840 ein Bericht abgedruckt, der von einem Protestanten

aus Genf eingesandt worden war. Hier war der katholische Pfarrer Vuarin als

((ein kleiner Hildebrand» (also Gregor VII.) aufgetreten. Provoziert worden war
er aber vom «kalvinischen Zelotismus», der aber wiederum gegen den Geist der

freisinnigen Verfassung Verstösse. Als Heilmittel wurde die staatliche Einführung

konfessionell gemischter Volksschulen angesehen, damit einmal die
Konfessionen in einem konfessionell gemischten Staat zu einem Ganzen verschmolzen

werden könnten. «Mit den Fortschritten wahrer religiöser Aufklärung und

buergerlicher Cultur fallen diese Scheidewände immer mehr zusammen.» Das

allerdings veranlasste die Redaktion zu einer Fussnote, in der die Einführung
einer Union zwischen Protestanten und Katholiken nach dem Vorbild der Union
von Lutheranern und Reformierten in Preussen für unmöglich erklärt wurde.73

Der abgedruckte Beitrag verwies auch auf die Situation in Basel, wo Katholiken
immer noch kein volles Bürgerrecht hätten: «Der Protestantismus nehme nur
überall nicht nur den Schein, sondern das Wesen wahrer Geistesfreiheit an; er
dulde nicht nur den Cultus der Katholiken, sondern er nehme sie in seinen

Verfassungen mit gleichen Bürgerrechten auf, er verbanne ihren Cultus nicht in ferne

Stadtviertel und versage ihnen nicht das Geläute, als müßte er vor jedem
katholischen Glockenzuge zittern.»74

Die Ablehnung des Ultramontanismus zielte auf eine schweizerische
Nationalkirche, denn so sehr auch ganz im Geiste des späten 18. Jahrhunderts das

Papsttum als «centrum unitatis» der Kirche anerkannt wurde, sollten die
Bischöfe doch nicht von Rom den Heiligen Geist erwarten: «Soll unser großes
Vaterland, das Italien einen Vorsprung von Jahrhunderten gemacht hat, ewig an
dem römischen Triumphwagen keuchen?!»75 Die Schweiz wurde dabei in einer

denkwürdigen Parallele mit Preussen gesehen: Die preussische Regierung hatte
1837 den unliebsamen Kölner Erzbischof Clemens August von Droste zu Vi-
schering kurzerhand verhaften lassen: «Möge Preussens König die Stimme der
Zeit so erkennen, wie die freien Söhne Teils! - Nein, nicht Bedrückung ist es,

wenn man die tausendjährigen Sklaven römischer Machtvollkommenheit einmal

7' Nr. 17, 23. April 1836, 136.

Nr. 1, 6. Januar 1838, 7 (2-7: Kirchliche Ereignisse am Niederrhein). Im Kontext geht es um
Preussen.

73 Nr. 30, 30. Oktober 1840, 237 (237-240: Confessionelle Reibungen und ihre Quellen in der
Schweiz).

74 Nr. 30, 30. Oktober 1840, 240.
75

Nr. 43, 28. Oktober 1837, 347.



294 Klaus Fitschen

von ihren Fesseln erlöset - den Nachfolger Petri in seine apostolischen Schranken

zurückweiset und die Nationalkirchen ins Leben ruft.»76 Das Ziel war also

die Errichtung einer katholischen Nationalkirche mit einer Nationalsynode und

einem Erzbistum, und die Grundlage dafür sollten die Badener Artikel sein, die

ja genau dieses Ziel im Auge hatten und von Papst Gregor XVI. 1835 scharf
verurteilt worden waren.77

Genau wie in Deutschland hatte der Schweizer Katholizismus vor 1848 mit
inneren Konflikten zu kämpfen. Noch war der Weg in den Antimodernismus,
wie er im Zuge des Kulturkampfes gegangen werden sollte, nicht vollends
beschritten, noch rangen spätaufklärerische und staatskirchliche Kräfte, wie sie

durch unsere Zeitung repräsentiert wurden, mit ultramontanen. Erst nach 1848

führte der Weg des Katholizismus in eine ultramontane und antimoderne
Formierung, die sich in den Kulturkämpfen in der Schweiz und Deutschland weiter
verschärfte und die der Fribourger Historiker Urs Altermatt «eine katholische
Sonder- und Gegengesellschaft» nannte.78 Damit stehen wir bei der Rede von
einem «zweiten konfessionellen Zeitalter»79 und also bei der Frage, wie sich die

Ausbildung moderner konfessioneller Milieus auswirkte. Die Beantwortung dieser

Frage hat mentalitätsgeschichtliche, sozialgeschichtliche und kulturgeschichtliche

Aspekte. Überhaupt wird eine Kirchengeschichtsschreibung der Neuzeit
sich fragen lassen müssen, ob sie sich noch mit einer monokonfessionellen
Perspektive begnügen kann - ohne dass sie im Übrigen ihren eigenen Standpunkt
verleugnet. Aus meiner Sicht gehört es bis heute auch zu den Fallen, die sich die

Kirchengeschichtsschreibung stellt, wenn sie die Dominanz des Ultramontanismus

im späteren 19. Jahrhundert mit seiner Marginalisierung spätaufklärerischer
und liberaler Tendenzen im Katholizismus auf das ganze 19. Jahrhundert
hochrechnet. Vor 1848 gab es durchaus andere Optionen, die eben auch - das war
meine Fragestellung - irenische Aspekte hatten, und auch nach 1848 zeigen

Bewegungen wie die Alt- oder Christkatholiken, dass diese Optionen nicht gänzlich
dezimiert waren.

Wie in Deutschland, so war auch in der Schweiz der Konfessionalismus ein
entscheidendes Hindernis auf dem Weg zur Ausbildung einer nationalen Identität.

Allerdings empfanden sich wohl auch die Protestanten als zersplittert. Der
schon einmal erwähnte Schaffhausener Pfarrer Johannes Kirchhofer sah es so:

«Man sollte also sehen, ob es nicht möglich sei, aus den Trümmern von
Kantonalkirchen nach und nach eine auf das Wort Gottes gegründete protestantische,
vaterländische Kirche zu erstreben.»80 In dieser vaterländischen Kirche sollten

77 Nr. 5, 3. Februar 1838, 39f (Blicke auf den kirchlichen Zustand der katholischen Schweiz);
Fortsetzung: Nr. 6, 10. Februar 1838, 47^f9. Vgl. dazu Peter Stadler. Der Kulturkampf in
der Schweiz, Zürich 21996, 72-77.
Urs Altermatt, Katholizismus und Moderne. Zur Sozial- und Mentalitätsgeschichte der
Schweizer Katholiken im 19. und 20. Jahrhundert, Zürich 1989. 26.

79
Vgl. Olaf Blaschke, Der «Dämon des Konfessionalismus». Einführende Überlegungen, in:
ders. (Hg.), Konfessionen im Konflikt. Deutschland zwischen 1800 und 1870. Ein zweites
konfessionelles Zeitalter. Göttingen 2002, 13-69.

80 Kirchhofer, Was hat (wie Anm. 60), 22.



«Aufprotestantischer Seite der Unglaube ...» 295

die evangelischen Geistlichen sich als loyale Bürger erweisen im Gegensatz zu
den katholischen, die indifferent gegenüber dem Staat seien.81

Zu den Versuchen, das Hindernis des Konfessionalismus zu überwinden,
gehörten irenische Anstrengungen und die Durchsetzung staatskirchlicher Reformen.

Die Verfassungsbewegung des Jahres 1831, also die «Regeneration», war
ja auf nationaler Ebene letztlich gescheitert, und sie kam erst zum Ziel, als mit
dem Sonderbundskrieg der Katholizismus als politische Kraft ausgeschaltet war.
Die Kantonsverfassungen von 1831 schrieben teilweise noch den bestehenden

Konfessionsstand fest, so dass im Tessin und Luzern die katholische, in Appen-
zell-Ausserrhoden die reformierte Konfession Landesreligion blieben. Die Glaubens-

und Gewissensfreiheit, wie sie in Zürich und Bern Verfassungsrang
bekam, war also noch nicht die Norm.8i Ein Versuch, die Politik zu entkonfessio-
nalisieren, waren die Badener Artikel von 1834. Peter Stadler qualifiziert sie «als

den Versuch, das Verhältnis von Staat und Kirche im liberal-regenerierten Sinne

zu systematisieren [und] die römische Kirche durch eine Reihe von Verbotstafeln

um ihren Einfluß auf die Volksmassen zu bringen».83 Faktisch war dies

natürlich gerade eine konfessionalistische Massnahme, denn die katholische Kirche

sollte staatlichen Vorgaben unterworfen werden, so wie dies etwa zur
gleichen Zeit auch in Deutschland geschah. Dies lief in den nächsten Jahren in
etlichen betroffenen Kantonen auf einen Grundsatzkonflikt hinaus, der im
Sonderbundskrieg eskalierte. Der konservative Katholizismus galt in der Schweiz wie in
Deutschland als Hindernis auf dem Weg zur nationalen Einheit, und die liberale

Opposition dagegen, die nicht nur protestantisch, sondern auch katholisch-freisinnig

sein konnte, wurde immer schärfer. Nach dem Ende unserer Zeitung, also

in den 1840er Jahren, verschärften sich diese Tendenzen. Dass es eben nicht nur
Protestanten waren, die sie vorantrieben, zeigt der Fall des Politikers und

Kirchenpolitikers Augustin Keller, der massgeblich an der Schliessung der Klöster
im Aargau 1841 und der Vertreibung der Jesuiten in den Folgejahren beteiligt
war und der später zu den führenden Köpfen der Christkatholiken gehörte.84 Die

Anliegen der «Allgemeinen Kirchen-Zeitung» wurden also trotz ihres Endes von
anderen Kräften in radikalerer Weise weiterbetrieben.

Ebenda, 25f.
Stadler, Kulturkampf (wie Anm. 77), 66f
Ebenda. 71.

Vgl. Ebenda, 79; Josef Lang, «Vernünftig und katholisch zugleich». Katholische Radikale
und antiklerikale Dynamik, in: Andreas Ernst/Albert Tanner/Matthias Weishaupt (Hg.),
Revolution und Innovation. Die konfliktreiche Entstehung des schweizerischen Bundesstaates

von 1848 (Die Schweiz 1798-1998: Staat-Gesellschaft-Politik 1), Zürich 1998.259-270.



296 Klaus Fitschen

«Auf protestantischer Seite der Unglaube, auf römisch-katholischer Seite der
Aberglaube». Irenische Perspektiven der «Allgemeinen Kirchen-Ieitung fiir Deutschland und
die Schweiz» (1833-1840)
Die «Allgemeine Kirchen-Zeitung für Deutschland und die Schweiz» wurde während der
Jahre 1833 bis 1840 in Augsburg, München und Luzern von katholischen Priestern und
Professoren herausgegeben. Die Herausgeber und Autoren traten für eine Reform der
katholischen Kirche durch das Staatsrecht und in Opposition zu ultramontanen Einflüssen
für eine moderate Aufklärung ein. Deshalb unterstützten sie in der Schweiz das Recht der
liberalen Kantone, welche danach strebten, die Macht der Kirche und besonders der Jesuiten

einzudämmen. Wegen der irenischen Tendenz der Zeitschrift vertraten viele Beiträge
eine Annäherung der Katholiken und Protestanten und protestierten gegen Intoleranz.
Diese Tendenz war in Verbindung mit der Hoffnung, dass die Protestanten einer erneuerten

und reformierten katholischen Kirche beitreten würden. Zwar war diese Hoffnung eine
Illusion, doch stärkte sie die Idee der nationalen Einheit der Schweiz jenseits der
konfessionellen Differenzen. Diese Idee, die in Richtung einer Zivilreligion ging, wurde durch
den Staat propagiert und fand ihren hauptsächlichen Ausdruck in der Begründung des

«Eidgenössischen Dank-, Buss- und Bettags». So vertrat die «Allgemeine Kirchen-Zeitung

für Deutschland und die Schweiz» die Idee der Nationalisierung der katholischen
Kirche in der Schweiz, indem sie den Gedanken einer nationalen Synode stützte, um die
Katholiken im schweizerischen Nationalstaat zu integrieren. Doch trotz ihren Hoffnungen,

wurde die katholische Kirche in der Schweiz wie in anderen Ländern zunehmend
vom Ultramontanismus dominiert, welcher die Zeitschrift und die von ihr vertretenen
liberalen und toleranten Ideen marginalisierte.

«Auf protestantischer Seite der Unglaube, auf römisch-katholischer Seite der
Aberglaube». Irenische Perspektiven der «Allgemeinen Kirchen-Ieitung fiir Deutschland und
die Schweiz (1833-1840)
The «Allgemeine Kirchen-Zeitung für Deutschland und die Schweiz» was published
during the years 1833 to 1840 in Augsburg, Munich and Luzern by catholic priests and
professors. The editors and authors promoted a reform of the church by state law and a
moderate enlightenment in opposition to ultramontan influences. Therefore they were
supporting the legislation of the liberal cantons in Switzerland restricting the power of the
church and especially the Jesuits. Due to the irenic tendency of the journal many articles
encouraged a convergence of Catholicism and Protestantism and protested against intolerance.

This tendency was combined with the hope that the Protestants would rejoin a
renewed and reformed Catholic Church. In fact, this hope was an illusion, but it was
fostering the idea of a national unity of all Swiss poeple beyond their confession. This idea,
tending to a form of civil religion, was propagated by the state as well and found its main
expression in the inauguration of the «Eidgenössischer Dank-, Buss- und Bettag». So the
«Allgemeine Kirchen-Zeitung fur Deutschland und die Schweiz» supported the nationalization

of the Catholic Church in Switzerland by promoting a national synod in order to
integrate Catholicism in a united Swiss nation. But despite of these hopes and ideas the
Catholic Church in Switzerland as in other countries was more and more dominated by an
increasing ultramontanism which was marginalising this journal and the liberal and tolerant

ideas represented by it.

«Auf protestantischer Seite der Unglaube, auf römisch-katholischer Seite der
Aberglaube». Les perspectives irèniques du «Allgemeine Kirchen-Ieitungfür Deutschland und
die Schweiz» (1833-1840)
Le «Allgemeine Kirchen-Zeitung für Deutschland und die Schweiz» a été édité de 1833 à

1840 à Augsburg, Munich et Lucerne par des prêtres et des professeurs catholiques. Les
éditeurs et les auteurs prônaient une réforme de l'Eglise catholique à travers le droit public

et, en opposition aux influences ultramontaines, proposaient une Aufklärung modérée.
C'est pourquoi ils soutenaient en Suisse le droit des cantons libéraux, qui cherchaient à
limiter le pouvoir de l'Eglise et en particulier celui des jésuites. Dans l'esprit irénique du
journal, de nombreux articles soutenaient un rapprochement entre les catholiques et les

protestants et condamnaient l'intolérance. Cette tendance était liée à l'espoir de voir les

protestants rejoindre une Eglise catholique réformée et renouvelée. Certes, cette idée



«Aufprotestantischer Seite der Unglaube ...» 297

n'était qu'une illusion, mais celle-ci renforçait l'espoir d'une unité nationale de la Suisse
au-delà des différences confessionnelles. Cette idée, qui allait dans le sens d'une «religion
civile», fut propagée par l'Etat et trouva sa concrétisation principale dans l'instauration de
la «Fête Fédérale d'Action de Grâce». Ainsi, la «Allgemeine Kirchen-Zeitung für Deutschland

und die Schweiz» soutenait l'idée d'une nationalisation de l'Eglise catholique en
prônant la constitution d'un synode national, afin d'intégrer les catholiques dans l'Etat-nation
suisse. Cependant, et malgré tous les espoirs, l'Eglise catholique, en Suisse comme dans
d'autres pays, fut dominée par la tendance ultramontaine, ce qui marginalisa le journal et ses
idées libérales et de tolérance.

Schliis.se/begriffe Keywords - Mots clés

Josef Burkard Leu, Anton Tanner, Johann Michael Sailer, Johann Kaspar Lavater, Johann
Adam Möhler, Ignaz von Wessenberg, Badener Artikel - Articles of Baden - Articles de
Baden, Staatskirchentum - state-church system - Eglise étatique - Toleranz - tolerance.
Ultramontanismus ultramontanism ultramontanisme

Klaus Filschen, Prof Dr., Professor für Neuere und Neueste Kirchengeschichte an der
Theologischen Fakultät der Universität Leipzig


	"Auf protestantischer Seite der Unglaube, auf römisch-katholischer Seite der Aberglaube" : irenische Perspektiven der "Allgemeinen Kirchen-Zeitung für Deutschland und die Schweiz" (1833-1840)

