Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift fur Religions- und Kulturgeschichte = Revue

suisse d'histoire religieuse et culturelle = Rivista svizzera di storia
religiosa e culturale

Herausgeber: Vereinigung fur Schweizerische Kirchengeschichte
Band: 99 (2005)

Artikel: "Auf protestantischer Seite der Unglaube, auf romisch-katholischer
Seite der Aberglaube” : irenische Perspektiven der "Allgemeinen
Kirchen-Zeitung fur Deutschland und die Schweiz" (1833-1840)

Autor: Fitschen, Klaus
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-130362

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-130362
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

«Auf protestantischer Seite der Unglaube,

auf romisch-katholischer Seite der Aberglaubex:
Irenische Perspektiven der «Allgemeinen Kirchen-
Zeitung fiir Deutschland und die Schweiz» (1833—-1840)

Klaus Fitschen

Die «Allgemeine Kirchen-Zeitung fiir Deutschland und die Schweiz» war wie so
viele Presseorgane ihrer Zeit ein kurzlebiges Organ, und sie war kein Massen-
blatt; ihre Auflage diirfte allenfalls bei einigen Hundert gelegen haben.' An die-
ser Stelle soll einem ihrer spezifischen Leitaspekte nachgegangen werden, ndm-
lich ithrem irenischen Charakter. Zwar sind fast alle Artikel anonym oder mit Ini-
tialen gekennzeichnet, doch lassen sich Tendenzen nachzeichnen, die einem ge-
meinsamen Programm folgen. Der Begriff Irenik — meistens fiir die konfessio-
nellen Anndherungsbemiihungen des 17. und 18. Jahrhunderts verwendet —
scheint hier brauchbar, um die interkonfessionellen Verstandigungsbemiihungen
zu bezeichnen, die nicht im modernen Sinne 6kumenisch sind, sich aber in einen
lingeren Strang des Toleranzdenkens einfiigen, der im 18. Jahrhundert mit auf-
klarerischen, im 19. Jahrhundert aber auch mit romantischen Gedanken verstarkt
wurde.” Darin eingeschlossen sind alle Bemiihungen, konfessionellen Streit zu
vermeiden und nach einer gemeinsamen Basis der Konfessionen zu suchen, wie
es durch die ganze Frithe Neuzeit hindurch der Fall war. So, und darum durchaus
unspezifisch, wird der Begriff auch in der Forschungsliteratur verwendet. Aus
evangelischer Sicht wird man hier an die Verstindigungsbemiihungen des in
Helmstedt lehrenden Theologen Georg Calixt denken, der das Ideal einer von
konfessionellen Spaltungen freien Urkirche als Basis ansah (Consensus quinque-
saecularis).

Vgl. zur Auflage vergleichbarer Blatter Bernhard Schneider, Katholiken auf die Barrikaden?
Europiische Revolutionen und deutsche katholische Presse 1815-1848 (VKZG B 84), Pa-
derborn/Miinchen/Wien/Ziirich 1998, 73-76.

Vgl. Georg Schwaiger (Hg.), Zwischen Polemik und Irenik. Untersuchungen zum Verhéltnis
der Konfessionen im spiten 18. und frihen 19. Jahrhundert, Goéttingen 1971, und Harm
Klueting (Hg.), Irenik und Antikonfessionalismus im 17. und 18. Jahrhundert, Hildesheim/
Ziirich/New York 2003. In dem von Georg Schwaiger herausgegebenen Sammelband findet
sich auch ein Beitrag von Andreas Lindt, der fiir die Vorgeschichte der konfessionellen Ver-
hdltnisse in der Schweiz im 19. Jahrhundert von Interesse ist: Zum Verhiltnis der Kon-
fessionen in der Schweiz im18. Jahrhundert (58—67).

[}

SZRKG, 99 (2005), 279-297



280 Klaus Fitschen

Die Geschichte der «Allgemeinen Kirchen-Zeitung fiir Deutschland und die
Schweizy

Die Zeitung wechselte in der kurzen Zeit ihres Erscheinens mehrmals den Er-
scheinungsort und auch den Titel. 1833 wurde sie in Augsburg gegriindet als
«Kirchen-Zeitung fiir das katholische Deutschland von einer Gesellschaft Katho-
liken». Schon im Mai 1833 wechselte der Verlagsort nach Ulm. Ende 1833 wur-
de das Blatt eingestellt, aber schon im Januar 1834 wurde es in Miinchen unter
dem Titel «Allgemeine Kirchen-Zeitung fiir das katholische Deutschland» wie-
der gegriindet.

Seit April 1835 erschien die Zeitung unter dem Titel «Allgemeine Kirchen-
Zeitung fiir Deutschland und die Schweiz». Als Druckort war weiterhin Miin-
chen angegeben, als Erscheinungsort aber Luzern, und mit dem April 1836
wechselte das Blatt ganz dorthin. Die Mitarbeiter waren Professoren, Pfarrer und
Lehrer aus Luzern, Freiburg, Konstanz und anderen Stidten in Siidwestdeutsch-
land und der Schweiz. Der prominenteste Name ist der des Luzerner Theologie-
professors Josef Burkard Leu (1808-1865).° Leu hatte in Tiibingen bei Johann
Adam Mghler und den anderen dortigen Grdssen studiert. 1840 verdftentlichte er
zusammen mit einem eigenen Beitrag eine Vorlesungsmitschrift Mohlers.* Sein
Studium hatte sich Leu durch ein Stipendium der Stadt Luzern finanziert, und er
wollte zum Studium 1832 ins protestantische Leipzig wechseln. Erst im letzten
Moment dirigierte ihn die zustéindige Behorde ohne Begriindung nach Berlin um.
In Berlin horte Leu natiirlich Schleiermacher und vor allem den Kirchenhisto-
riker Neander, so wie dies im iibrigen auch sein Lehrer Johann Adam Mdghler
einmal getan hatte. Schon hier ist also eine irenische Perspektive erkennbar, und
Leu wurde von Gegnern spiter auch als «Berliner-Theologe» verrufen.” Mahler
wiederum wurde in der «Allgemeinen Kirchen-Zeitung» hautig als Autoritét an-
gefiihrt. Durch seine 1832 erschienene «Symbolik» konnte er als jemand gelten,
der die konfessionellen Grenzen iiberwinden wollte, befasste er sich darin doch
auch mit den «Symbolen», also mit den Bekenntnisschriften der Protestanten —
allerdings diente sein Werk letztlich der Profilierung der katholischen Position.
Mohler liess sich auch in anderer Hinsicht missverstehen, wo etwa lobende Aus-
serungen aus seiner Feder iiber die Ehe den «Célibatsaposteln» entgegengehalten
wurden.’

Schon 1833 wurde Leu Professor fiir Moraltheologie in Luzern, er lehrte aber,
typisch fiir die Zeit, auch Kirchengeschichte, Dogmatik, Apologetik, Symbolik
und Patristik.” Bei seinen Gegnern galt er als Liberaler, doch konnte er sich im-
mer damit verteidigen, er sei ein Schiiler der berithmten Tiibinger Theologen. Zu

Guido Wiiest, Josef Burkard Leu (1808-1865). Propst im Hof und Professor der Theologie
in Luzern. Ein «liberaler Geistlicher», Frankfurt a.M. 1974. Artikel aus der «Allgemeinen
Kirchen-Zeitung» sind in dieser Studie einige Male erwihnt.

Beitrag zur Wiirdigung des Jesuiten-Ordens nebst einer noch ungedruckten Geschichte und
Beurtheilung der Jesuiten von Dr. Joh. Adam Moéhler, Luzern/Bern 1840.

Wiiest, Leu (wie Anm. 3), 40.

Allgemeine Kirchen-Zeitung, Nr. 55, 1. Juli 1834, 220.

Wiiest, Leu (wie Anm. 3), 43. 47.



«Auf protestantischer Seite der Unglaube ...» 281

erwidhnen sind unter den Herausgebern auch die Luzerner Professoren Fischer
und Fuchs. Fischer war bis 1834 Professor in Miinchen gewesen und musste
dann gegen Vorwiirfe bayrischer Kirchenblitter verteidigt werden.® Christoph
Fuchs, der 1834 Professor fiir Kirchengeschichte in Luzern wurde, unterwarf
sich nach wenigen Monaten in einem Lehrzuchtverfahren dem Bischof von Ba-
sel, weil die Luzerner Studenten vom Bischof mit der Verweigerung der Priester-
weihe bedroht wurden, wenn sie bei Fuchs studierten. 1834 war Fuchs auch als
geistlicher Berater an der Abfassung der Badener Artikel beteiligt.” Von Interes-
se ist aber auch der auf der Liste der Herausgeber aufgefiihrte «Tanner, Religi-
onslehrer am Gymnasium in Luzern». Dies also war Anton Tanner, ein bedeu-
tender Luzerner Theologe, ebenfalls mit Tubinger Prigung, dessen Karriere,
namlich als Theologieprofessor, aber erst nach 1848 begann und der bis zum 1.
Vaticanum eine antiultramontane Position einnahm."

Minner wie Leu und Tanner nahmen eine Position ein, die das Staatskir-
chentum als Moglichkeit zur Kirchenreform ansah, wie es den Traditionen Ignaz
von Wessenbergs entsprach. Zwar war Wessenbergs unmittelbarer Einfluss von
Rom aus seit 1814 stark beschnitten worden, und es gelang ithm trotz der Wiin-
sche der badischen und wiirttembergischen Regierung nie, Bischof zu werden,
doch blieben seine Reformideen im Schwange. Diese beinhalteten unter anderem
eine Verbesserung der Priesterausbildung, die er als Generalvikar in Konstanz
auch eifrig betrieb. Hinzu kam eine Anreicherung der Messe mit voikssprach-
lichen Anteilen und eine Einschrinkung der barocken Volksfrommigkeit in jose-
phinischen Traditionen.'' Wessenbergs Reformhoffnungen ruhten vor allem auf
dem Staat, der eine Gegenmacht zum aufkommenden Ultramontanismus sein
sollte. Aus vielen Artikeln der «Allgemeinen Kirchen-Zeitung» spricht dieser
Geist. Als diese aber zu entschieden staatskirchlich wurde, kiindigte Leu am 16.
Dezember 1837 seine Mitarbeit auf. Bald darauf stellten auch Anton Tanner und
andere ihre Mitarbeit ein. Die hin und wieder zum Ausdruck kommende Beru-
fung auf Wessenberg und Mohler durch die Zeitung vereinnahmte im Ubrigen
zwel Gewidhrsminner, die man sonst als Antipoden ansah und fiir deren Anhén-
ger man allenfalls langfristig eine Versdhnung und Verstandigung erhoffte."

¥ Nr. 35, 30. Mai 1835, 176 (Polemik).

® Nr. 85, 23. Oktober 1834, 339f (Kirchliche Nachrichten); Nr. 93, 20. November 1834, 372

(Luzern). Die Unterwerfung beinhaltete einen Widerruf, in dem sich Christoph Fuchs von

den Ansichten seines Namensvetters Alois Fuchs (s.u.) distanzierte.

Stephan Leimgruber, Anton Tanner (1807-1893). Ein gemiissigt-liberaler katholischer Theo-

loge, in: Bruno Biirki/Stephan Leimgruber (Hg.), Theologische Profile — Portraits théologi-

ques. Schweizer Theologen und Theologinnen im 19. und 20. Jahrhundert — Théologiens et

Théologiennes suisses des 19° et 20° siécle, Freiburg/Schweiz, 1998, 52-63.

Franz Xaver Bischof, Das Ende des Bistums Konstanz. Hochstift und Bistum Konstanz im

Spannungsfeld von Sikularisation und Suppression (1802/03-1821/27), Stuttgart/Berlin/

Koln 1989, 298-314. Vgl. auch Klaus Fitschen, Was ist Freiheit? Liberale und demokra-

tische Potentiale im Katholizismus (1789-1848), Leipzig 2000, 20-23.

© Vgl. Johann Bapist Hafen, Mohler und Wessenberg oder Strengkirchlichkeit und Liberalis-
mus in der katholischen Kirche in allen ihren Gegensitzen, mit besonderer Riicksicht auf die
katholischen Geistlichen Wiirttembergs dargestellt, Ulm 1842, 82.



282 Klaus Fitschen

Weitere Auseinandersetzungen unter den ehemaligen und verbliebenen Mitar-
beitern des Blattes, besonders zwischen Leu, der Fuchs einen Protestanten, und
Fuchs, der Leu einen Ultramontanen nannte, beschleunigten seinen Niedergang.
Von anderen Zeitungen wurden die Konflikte in aller Breite dargestellt."

1839 verinderte sich noch einmal der Titel. Er lautete nun: «Katholische Blt-
ter. Erster Jahrgang 1839. Oder der Allgemeinen Kirchenzeitung fiir Deutschland
und die Schweiz sechster Jahrgang». 1840 hiess die Zeitung «Katholische Blit-
ter. Eine religiose Zeitschrift aus Siiddeutschland». Die letzte Nummer kam am
30. Dezember 1840 heraus. Offenbar war der kirchenpolitische und wirtschaft-
liche Druck so hoch, dass man das Erscheinen einstellen musste. Im Folgenden
wird das Blatt kurzerhand «Allgemeine Kirchen-Zeitung» genannt, obwohl die-
ser Titel auch anderen Blattern eigen war.

Die Informationen zu den Herausgebern des Blattes verweisen darauf, dass
dieses mitten in den harten Auseinandersetzungen zwischen liberalen, staats-
kirchlich orientierten Kréften auf der einen und ultramontanen stand. Diese Kon-
flikte biindelten sich gerade in Luzern, das auch fiihrend in der Umsetzung der
Badener Artikel war, also jener staatskirchlichen Regelungen, die 1834 von libe-
ralen Stinden beschlossen worden waren. Die katholische Geistlichkeit im Kanton
war durchaus unentschieden im Blick darauf, wie sie sich dazu stellen sollte."

Die konfessionellen Verhiltnisse in der Schweiz gerieten zum ersten Mal im
Februar 1833 ins Blickfeld des Blattes. Unter der Uberschrift «Johann Michael
Sailer und sein Verhiltni3 zur Schweiz» wurde ein Text eines ungenannten Ka-
tholiken aus dem Bistum St. Gallen abgedruckt. Sailer wurde aufgrund seiner
Reisen als Freund der Schweiz vorgestellt — «wie er unsere herrliche Alpenwelt
sah und so viele Edle darin fand» —, ja wurde geradezu zu einem Urschweizer:
«Wir haben es gesehen, wie er mit Schweizergefiihl unsere ewig denkwiirdigen
Stdtten betrat [...]; und wir stehen noch mit dem Ewig-Geliebten in der hohlen
Gasse vor Tells Kapelle, betend, dafl die Erlosung, da3 die Freiheit, die wahre,
die gottliche, tiber alle Volker in Kirche und Staat komme.»"’ Es war Sailers
Freundschaft mit Johann Kaspar Lavater, die thm zusétzliche Reputation fiir das
Lesepublikum in der Schweiz verlieh, und hierbei wurde seine irenische Gesin-
nung betont, stand Sailer doch nicht nur in Verbindung mit «helle denkenden
Katholiken, sondern selbst mit Protestanten, die mit Sailers Geist und Kraft das
evangelische Christenthum gegen die unlautern Bemiithungen und Angriffe einer
obscuren Curialistik sowohl, als gegen das unhaltbare, einseitige Treiben eines
falschen Rationalismus zu retten suchten».'®

Die kirchliche Finsternis und das staatliche Licht

Die «Allgemeine Kirchen-Zeitung» berichtete von Anfang an iiber die Bedrang-
nisse, die die nach ihrer Ansicht wahren Katholiken durch die Hierarchie zu
erdulden hatten. Die «Bediirfnisse der katholischen Kirche, die Forderungen des

" Wiiest, Leu (wie Anm. 3), 63f.

"* Ebenda, 54f.

'* Nr. 15, 20. Februar 1833, 58 (58-60).

'® Nr. 38, 12. Mai 1833, 149 (Erinnerungen an Sailer [Fortsetzung]: 149-153).



«Auf protestantischer Seite der Unglaube ...» 283

bessern Zeitgeistes und die ausdriicklichen, auf die Kirchengesetze gegriindeten,
Bitten der Geistlichkeit in der Schweiz» wiirden von den Bischéfen missachtet,
und die «Feinde des Lichts» verfolgten die «Kadmpfer fiir das Bessere» — so hiess
es 1833 in einem Artikel mit der Uberschrift «Verfolgung katholischer Priester
in der Schweiz», der tiber Massregelungen von Priestern und Professoren im
Aargau berichtete.'’

Aufsehen erregte der iiber mehrere Nummern verfolgte Fall des Pfarrers Alois
Fuchs in Rapperswil, der 1832 fiir staatskirchliche Reformen eintrat. An erster
Stelle stand die Forderung nach einer katholischen, durch Diézesansynoden und
regelmdssige Nationalkonzilien reprisentativ organisierten Nationalkirche der
Schweiz, die von einem eigenen Primas geleitet werden sollte. Hinzu kam neben
den Planen flir eine Verbesserung der Klerusausbildung das Verlangen nach der
Abschaffung des Zolibats. Die Kldster sollten von weltlichen Oberen geleitet
werden. Uberdies setzte sich Fuchs fiir eine deutschsprachige Liturgie ein. Er
war daftir 1833 vom Bischof von St. Gallen als Irrlehrer verurteilt und suspen-
diert worden. Seine Anliegen harmonierten mit denen der Badener Artikel von
1834." Die Causa Fuchs, also der «Fuchsenhandel», erregte einen Proteststurm
und flihrte zu heftigen publizistischen Auseinandersetzungen. Dass man zur Be-
urteilung dieser Sache einfache Pfarrer aus St. Gallen, Luzern und Solothurn be-
stellte, hiess fiir den Verfasser cines Artikels in der «Allgemeinen Kirchen-
Zeitung» «doch wohl soviel, ails wenn man unter dhnlichen Verhéltnissen in
Deutschland die Kleinrinderfelder oder Wutschdorfer oder in politischen Dingen
die Gautinger» um ein Gutachten bitten wiirde.'” Die Causa Fuchs provozierte
offentlichen Protest und eine Bittschrift von Rapperswiler Biirgern an den Klei-
nen Rat des Kantons St. Gallen, in der die Regierung aufgerufen wurde, ihre iura
circa sacra zugunsten von Fuchs zu gebrauchen.” Weitere Bittschriften an die
Regierung machten die Sache zu einem Politikum, so dass die Zeitung den Fall
unter der Uberschrift «Die Kirchensache von St. Gallen» weiterverfolgte.'
Fuchs trat dann im Aargau als Verteidiger der staatskirchlichen Interessen gegen
den Vorwurf auf, der Staat greife in das Wesen des Katholizismus ein.”

Die unmittelbare Folge des Konflikts war die Griindung eines «Vereins frei-
sinniger katholischer Geistlicher in der Schweiz». Hier taucht nun zum ersten

"7 Nr. 38, 12. Mai 1833, 154 (154-156).

" Nr. 39, 15. Mai 1833, 160-164; Fortsetzung: Nr. 40, 19. Mai 1833, 168-171; Nr. 41, 22.
Mai 1833, 176-178; Nr. 44, 2. Juni 1833, 197-202; Nr. 45, 5. Juni 1833, 205-208; Nr. 61,
31. Juli 1833, 333-337. Der Fall Alois Fuchs wurde umfinglich aufgearbeitet von Othmar
Pfyl, Alois Fuchs 1794-1855. Ein Schwyzer Geistlicher auf dem Weg vom Liberalismus
zum Radikalismus, 4 Bde., Einsiedeln 1971, 1979, 1981, 1982. Hier ist vor allem der 2. Teil
(Rapperswiler Jahre 1828-1834) von Interesse (zu Fuchsens Reformprogramm vgl. S. 423—
428).

"* Nr. 44, 2. Juni 1833, 197f.

*" Nr. 44, 2. Juni 1833, 198-200.

*''Nr. 61, 31. Juli 1833, 333-337; Fortsetzung: Nr. 62, 4. August 1833, 341-344. Vgl. weiter-
hin auch Nr. 72, 8. September 1833, 424-426 (Adresse katholischer Aargauer an die Tag-
satzung). Vgl. spaterhin Nr. 42, 15. Oktober 1836, 338f.

* Nr. 13, 12. Februar 1835, 50f.



284 Klaus Fitschen

Mal in der Zeitung das Augustinus zugeschriebene Motto auf: «In necessariis
unitas, in dubiis libertas, in omnibus caritas». Alois Fuchs hatte dieses Motto
1832 auf die Verhandlungen iiber die neue Bundesverfassung angewendet und
die Abgeordneten aufgerufen, sie sollten «wie St. Augustin lehrt, im Nothwen-
digen die Einheit, in untergeordneten Dingen die schone volksthiimliche Freiheit,
in allem aber die hl. Liebe bewahren».” Der Verein nun hatte das Ziel «Kult und
Schulen fiir’s christliche Volk in Riicksicht zu nehmen, allen Fanatismus zu be-
kdmpfen, die Presbyterialrechte zu schiitzen und zu bewahren, Kapitel und Syno-
den in Aufnahme zu bringen, nach ihren Kriften die jura circa sacra zwischen
Kirche und Staat zu beleuchten und zu unterstiitzen, ganz besonders aber in den
Behorden das kirchliche Interesse zu erwecken».**

Aufmerksam wurde also auf die Schweiz geblickt und Berichte von dort ab-
gedruckt. So erfuhren die Leser auch von den Konflikten im Kanton Luzern, wo
sich die katholische Geistlichkeit «in der jlingsten Zeit zu Gunsten der Reaction
mancher Umtriebe schuldig» gemacht habe.”> Ahnliches wurde fiir den Kanton
Zug vermeldet, wo es «Umtriebe der katholischen Geistlichkeit gegen die neue
Bundesurkunde»®® gab, die iiberhaupt in den Sprengeln des Bischofs von Basel
sehr hiufig seien. Die Geistlichkeit hatte sich dariiber beschwert, dass der Ent-
wurf der Bundesurkunde von 1832 es an einer religiosen Grundlage fehlen lasse,
womit konkret eine Gewihrleistung des Bekenntnisstandes und des kirchlichen
Besitzes gemeint war. Zwar gab die Kantonsverfassung eine solche Bestandsga-
rantie, doch fiirchtete man um diese und erwartete eine Sicherung auf hdherer
Ebene: «wenn irgend etwas, ist diese Garantie der katholischen Kirche Sache des
ganzen Bundesstaates, und nicht der einzelnen Kantone»>'. Tatsdchlich trat die
Bundesurkunde aufgrund solcher Einspriiche und generell wegen der Frage des
Ausgleichs von Zentralismus und Féderalismus nie in Kraft. Hier sind deutliche
Parallelen zur Situation in Deutschland erkennbar. In gewisser Weise 16ste ja erst
der Sonderbundskrieg den Knoten.

An anderer Stelle widmete sich die Zeitung dem «Verhiltnil3 der Schule zu
Kirche und Staat im schweizerischen Canton Freiburg».”® In einer Zeit, in der die
Anstellung von Geistlichen noch als «Hebungs- oder Versumpfungsmittel der
Nation» gelten konnte, war die Frage der geistlichen Schulaufsicht mit die drén-
gendste. Im Kanton Freiburg hatte der Staat die Schulaufsicht an sich zu ziehen
versucht, natiirlich nicht ohne Protest des Bischofs. Anstdssig daran war nicht
zuletzt, dass der eingesetzte staatliche Erziehungsrat zwar mit einem katholi-
schen, aber auch mit einem protestantischen Vertreter besetzt worden war.

> Der groBe Abfall vom Vaterlande und die Riickkehr zu ihm. Ein vaterlindisches Wort zu-
nichst an die Urkantone, dann aber auch an alle Eidgenossen, Rapperswil 1832, 151.

** Nr. 62, 4. August 1833, 344f,

** Nr. 60, 28. Juli 1833, 329 (329f).

* Nr. 63, 7. August 1833, 351 (Nachrichten).

7 Nr. 63, 7. August 1833, 354 (351-354); Fortsetzung: Nr. 64, 11. August 1833, 361-364.

 Nr. 72, 8. September 1833, 421 (421-424); Fortsetzung: Nr. 73, 11. September 1833, 429-
432: Nr. 74, 24. November 1833, 437-440.



«Auf protestantischer Seite der Unglaube ...» 285

Registriert wird 1833 auch der Tod des Bischofs von Chur und St. Gallen,
Graf von Buol-Schauenstein.”’ Damit stellte sich die seit langem offene Frage,
wie das Bistum neu zu ordnen und zu besetzen sei.’’ Auch iiber dieses Thema
wurde fortlaufend berichtet. Einige Nummern sind auch dem Lebensschicksal
des Pfarrers von Wohlenschwyl, Peter Welti, gewidmet, der zum Tode verurteilt
worden war, weil er in Schulden geraten war und seine kargen Einkiinfte als
Pfarrer durch Uberfille auf Postkutschen aufgebessert hatte. Als er sich dann
auch noch als Feuerteufel betdtigte, um einen geplanten Versicherungsbetrug
durch das Anziinden des Pfarrhofes zu vertuschen, kam man ithm auf die Schli-
che.’' Die Moral von der Geschicht’ folgte erst einige Nummern nach Abschluss
der Serie: Sie zeigt, dass die Authebung der geistlichen Gerichtsbarkeit nun auch
die Verbrechen des Klerikerstandes ans Tageslicht brachte. Um so mehr musste
sich der Priester als personlich wiirdig erweisen und konnte nicht mehr auf die
Aura seines Amtes vertrauen: «In dieser Uebergangsperiode befinden wir uns
gegenwirtig und alle Zeichen deuten darauf hin, da8 — nicht ein neuer Glaube,
sondern — das alte Christenthum auf neue Weise an die Herzen der Glidubigen
gebracht und Eingang suchen und finden miiBte.»**

Von besonderer Bedeutung sind fiir diese Zeit die «Badener Artikel» von
1834.” Erstmals und nur beiliufig werden sie im August 1834 in der «Allge-
meinen Kirchen-Zeitung» erwihnt: Zitiert wird eine «Kundmachung» des Gros-
sen Rats von Luzern, die eine Verwahrung gegen Kritiker darstellt, die diesem
eine religions- und kirchenfeindliche Politik vorwerfen. Als Beleg dafiir waren
unter anderem die Badener Artikel angefiihrt worden. Diese seien aber nicht als
Einmischung in Glaubensdinge zu verstehen.** Ende 1834 wurde aus dem
Aargau berichtet, im Gegensatz zu der Meinung in Deutschland, «die Schweiz
brenne aller Orten» und die Liberalen und Radikalen hitten alles umgestiirzt,
finde man «hier in der ganzen Schweiz das gemiithlichste Leben, und die Kamp-
fe werden nur in ruhigen ernsten Diskussionen und auf dem Papiere in den Blat-
tern fortgefiihrt».** Es sei ja in Ordnung, dass der Staat gegen den kirchlichen
Absolutismus kdmpfe. Das friedliche Bild entsprach allerdings keineswegs der
Realitit.’® 1835 erldutert ein Artikel zustimmend das Plazet als Teil der Badener
Artikel: Durch den Genehmigungsvorbehalt schiitzt sich der Staat vor tiberzoge-

* Nr. 74, 24. November, 442f.

% Nr. 75, 4. Dezember 1833, 447f: Ergidnzungsblatt Nr. 5, 25. Dezember 1833, 17-24; Nr. 77,
30. Dezember 1833, 466f. Vgl. Rudolf Pfister, Kirchengeschichte der Schweiz. Dritter Band
(Von 1720 bis 1850), Ziirich 1984, 159f.

' Nr. 86, 28. Oktober 1834, 341-344 (Lebensgeschichte des Peter Welti, gewesenen Pfarrers
zu Wohlenschwyl); Fortsetzung: Nr. 88, 4. November 1834, 349-352; Nr. 89, 6. November
1834, 353-355; Nr. 90, 11. November 1834, 357f.

% Nr. 97, 4. Dezember 1834, 386 (Betrachtungen nach der Lesung der Lebensgeschichte Peter
Welti’s: 385f).

33 Vgl. Martin Matter, Der Kanton Aargau und die Badener Artikel, Bern/Frankfurt aM. 1977,
29-39, zum Inhalt und zur Entstehung der Artikel. Ebenso Pfyl, Alois Fuchs, 2. Teil (wie
Anm. 18), 431-433.

** Nr. 64, 12. August 1834, 255f.

% Nr. 104, 30. Dezember 1834, 414 (414f).

36 Matter, Der Kanton Aargau und die Badener Artikel (wie Anm. 33), passim.



286 Klaus Fitschen

nen kirchlichen Machtanspriichen. Zudem ist das Plazet ein Zeichen des staat-
lichen Schutzes fiir die Kirche, andernfalls muss wie in Belgien oder Nordameri-
ka eine Trennung von Staat und Kirche erfolgen.’’ Im August und September
1835 wurden die Badener Artikel in mehreren Nummern der Zeitung dokumen-
tiert, erldutert und kommentiert. Das Ergebnis lautete unter anderem: « Wer mit
Unbefangenheit und Bedachtsamkeit die Badener-Konferenz-Artikel durchlieset,
wer sich vom katholischen Glauben Rechenschaft zu geben im Stande ist, wird
finden, daB jene Artikel nicht nur nichts gegen die katholische Glaubenslehre
enthalten, sondern im Gegentheil die élteste Kirchenordnung wieder herzustel-
len, die katholische Gesinnung neu zu beleben, Mi3brauche und Willkiirlichkei-
ten abzuschaffen und den Frieden des Vaterlandes zu bewahren beabsichtigen.»
Dem publizistischen Widerpart, den Katholischen Vereinsblittern, wurde um-
gekehrt vorgeworfen, sie wiirden lieber die halbe Welt in Mord und Totschlag
sehen, «wenn es nur zur groBern Ehre Gottes nach jesuitischen Grundsitzen,
oder gegen die verhaBten Badenerkonferenzartikel geschieht».*

1837 wird aus Luzern berichtet, noch sei der «im Interesse der Sittlichkeit so
wiinschbare Friede zwischen Staat und Kirche nicht eingetreten» und: «Endlich
harrt man schon lange auf konsequente und kirchliche Entwicklung der s.[o]
g.[enannten] Badenerkonferenz. Noch steht von allen Gesetzen keines iiberall ins
Leben eingefiihrt; als etwa das Plazetgesetz [...]; man kann, man wird das uns
nicht versagen, was andere Staaten schon seit Jahrhunderten genieflen; was die
dltesten Kirchengesetze wollen, was die Praxis der ersten Jahrhunderte be-
fiehlt.»* — Das so beliebte Motiv der staatskirchlichen Reform, nimlich die
Riickfiihrung der Kirche auf ihren Urzustand, tritt auch hier geradezu unver-
meidlich auf.

Das irenische Programm: «In necessariis unitas, in dubiis libertas, in omnibus
cariras»

Wie schon erwihnt, war die dem Augustinus zugeschriebene Sentenz das Motto
des 1833 gegriindeten Vereins freisinniger katholischer Geistlicher in der
Schweiz. Das Motto wurde im 19. Jahrhundert viel strapaziert, so von John Hen-
ry Newman, aber auch von katholischen Studentenverbindungen, vom deutschen
protestantischen Gustav-Adolf-Verein und auch von der internationalen Vegeta-
rier-Union. Newman verkorperte es geradezu, war er doch 1845 auf der Suche
nach dem ideellen, auf den Traditionen der Alten Kirche basierenden Katholi-
zismus aus der anglikanischen in die katholische Kirche iibergewechselt. Ur-
spriinglich auf der Suche nach einer via media zwischen Kathclizismus und
Protestantismus, entschied er sich doch fiir eine Seite. Auch Gorres’ Zeitschrift

7'Nr. 31, 2. Mai 1835, 140-142 (Einige Worte iiber das Plazet). Vgl. auch Nr. 35, 30. Mai
1835, 172.

*® Nr. 46, 15. August 1835, 260 (257-262); Fortsetzung: Nr. 47, 22. August 1835, 265-271;
Nr. 48, 29. August 1835, 273-278; Nr. 49, 5. September 1835, 281f.

¥ Nr. 3, 20. Januar 1837, 24.

“ Nr. 1, 6. Januar 1837, 8.



«Auf protestantischer Seite der Unglaube ...» 287

«Eos» iibernahm das Motto, wogegen sich die «Allgemeine Kirchen-Zeitung»
absetzte, da Gorres allein den «krassesten Ultramontanismus» verteidigt habe.*'
Die Sentenz stammt allerdings nicht von Augustinus, sondern aus der frithneu-
zeitlichen Irenik.*? Dass sie sich heute auch in der Praambel der Verfassung der
Christkatholischen Kirche findet, hat mit den freisinnigen katholischen Traditi-
onen zu tun, die durch die «Allgemeine Kirchenzeitung» dokumentiert werden.

Die interkonfessionelle Toleranz war kein primdres Anliegen dieses Vereins,
sondern vielmehr die innerkatholische. So wurde das Motto zuerst auch von der
«Allgemeinen Kirchen-Zeitung» verstanden. Schon in der ersten Nummer des
Jahres 1834 war das Motto in der «Ankiindigung» der Redaktion genannt wor-
den,” und nach dem Umzug von Verlag und Redaktion von Bayern nach Luzern
im April 1835 bekannten sich die Herausgeber regelmissig auf dem Vorsatzblatt
zu den monatlichen Heften zu diesem Grundsatz. Allerdings wurde auch eine
scharfe Kritik daran aus dem «Berner Beobachter» abgedruckt: «Wie ist es mog-
lich, heut zu Tage in der Schweiz, wo auf der einen Seite die apostolische Dema-
gogie mit ihren wahren Guerillas, den Krautstirzlern, steht, und auf der andern
Seite Kultur und Vernunft die Rechte des Geistes und des Staates vertheidigen, wie
ist [es] da moglich, eine von allen Parteien unabhingige Stellung zu erhalten?»**

1837 nahm die Zeitung das pseudo-augustinische Motto auf ihr Titelblatt und
erlauterte es in der ersten Nummer des Jahrgangs. Dies war zuerst cinmal wie-
derum innerkatholisch gemeint, und hier kam dann auch noch ein weiterer Kir-
chenvater ins Spiel, ndmlich Vinzenz von Lerinum: «Als nothwendig und we-
sentlich gilt dem Katholiken nach dem Ausspruche eines anderen Kirchenlehrers
nur das, was immer, lberall und von allen Katholiken geglaubt worden ist.»
Dann aber weitete sich die Perspektive, denn zum Programm gehdérte auch, tiber
«alle wichtigen kirchlichen Ereignisse, auch mit Beachtung derjenigen in den an-
dern christlichen Konfessionen, zu berichten».

Dies wird schon 1833 deutlich. Der Protest der Zuger Geistlichkeit gegen den
Entwurf der Bundesurkunde von 1832 war bereits erwahnt worden. Den Verfas-
sern ging es dabei um die Verteidigung der katholischen Interessen, und sie
schritten zu konfessionalistischer Polemik: Der 36. Artikel des Entwurfs der
Bundesurkunde hatte allen Schweizern die Niederlassungsfreiheit zugestanden.
Das Problem dabei war fiir die Verfasser: «Gesetzt also, dal reformirte Schwei-
zerbiirger sich in unserer Mitte Liegenschaften erwerben, und die reformirten
Familien in einer oder in mehrern benachbarten Gemeinden auf die Zahl von
zehn bis zwanzig erwachsen wiirden, wir’ es alsdann nicht eine Handlung der
schreiensten Intoleranz, wenn wir es thnen weigern wollten, sey es, eigene Tem-
pel zu erbauen, oder dann in unsern Kirchen den ithnen zustidndigen freien Cultus
auszuiiben?» Und noch mehr: «Sind tiberdiefl nicht auch die Juden, die im Can-

*''Nr. 10, 11. Mirz 1837, 87.

2 Als Urheber gilt Rupertus Meldenius (1582-1651): Theodor Mahlmann, Art. Meldenius,
Rupertus, BBKL Bd. V (1993), 1202-1209.

*'Nr. 1, 2. Januar 1834, 1.

*'Nr. 30, 25. April 1835, 135 (Polemik).



288 Klaus Fitschen

ton Aargau haushiblich sind, Schweizer?»* Damit aber wire § 1 der Kantons-
verfassung beriihrt, nach dem der Katholizismus im Kanton Staatsreligion sei.
Die Niederlassungsfreiheit barg also grosse Gefahren, und etwas unvermittelt
fuhren die Verfasser fort: «Setzen wir uns nicht damit der offenbaren Gefahr aus,
unser paradiesisches Ladndchen hin und wieder allerlei Verdichtigen, Liederli-
chen als gelegene Freistitte zu 6ffnen?»*

Die Redaktion liess das nicht unkommentiert und merkte an gleicher Stelle
an: «Diese Einsprache griindet sich auf Intoleranz, aus welcher auch der Artikel
1 der Zuger Cantons-Verfassung hervorgegangen ist. In einer Zeit, wo Irland
emancipirt worden ist, sollten katholische Volker und Regierungen, somit auch
die Petitiondre [...] endlich zur gleichen Billigkeit sich wenden.» Ganz dhnlich
kommentierte die Redaktion auch den Streit um die geistliche Schulaufsicht im
Kanton Freiburg, bei dem die katholische Seite vor allem an der Anwesenheit
eines protestantischen Vertreters im Erziehungsrat Anstoss nahm: «Der Unter-
schied der beiderseitigen Intoleranz scheint uns eben darin zu liegen, worin sich
die Intoleranz Luthers und seiner Gegner bezeichnete. Die derbe schmihende
Sprache Luthers ist nicht durch die damalige Zeit zu entschuldigen; denn Me-
lanchthon und Erasmus lebten auch in derselben und wufiten eine feine ruhige
Sprache mit der Humanitét der Ansichten zu paaren. Aber die Gegner Luthers
iibten eine Intoleranz hoherer Art: Heinrich VIII., Doctor Eck u. s. w. begniigten
sich nicht mit den rohen Ausdriicken des Gegners, sondern forderten geradezu
Fursten und Volker auf, mit Schwert und Scheiterhaufen gegen Luther und die
Seinigen einzuschreiten.»*’

Die irenische IHlusion: die Riickkehr der Protestanten

Seit der Reformation ist die Irenik immer und bis heute mit der Illusion behaftet
gewesen, durch die Ausrdumung dusserer Anstossigkeiten und die innere Reini-
gung der katholischen Kirche werde den Protestanten der Riickweg in die «eine
wahre Kirche» annehmbar gemacht. Ahnlich wie in Deutschland verband sich
diese Hoffnung mit der Idee einer {iberkonfessionellen Nationalkirche. Verstirkt
worden war dieser Gedanke dann in der Aufkldrung, von deren Optimismus auch
unsere Zeitung noch zehrt. Sie gehort also in den Horizont der Katholischen Auf-
klarung hinein, die hdufig vor allem auf eine Reform der kirchlichen Praxis ziel-
te.* In der Schweiz wurde dieser Optimismus nach dem Ende der napoleoni-
schen Zeit noch einmal verstidrkt: «Nach den Demiitigungen der Franzosenzeit
entdeckte man neu sein Schweizertum und empfand dann den konfessionellen
Gegensatz als iiberholt und unzeitgemiss.»*’

“ Nr. 64, 11. August 1833, 363.

* Ebenda.

*7 Nr. 74, 24. November 1833, 440.

* Vgl. Bernhard Schneider, «Katholische Aufkldrung»: Zum Werden und Wert eines For-
schungsbegniffs, in;: RHE, 93 (1998), 354-397.

* Andreas Lindt, Protestanten — Katholiken — Kulturkampf. Studien zur Kirchen- und Geistes-
geschichte des neunzehnten Jahrhunderts, Ziirich 1963, 22.



«Auf protestantischer Seite der Unglaube ...» 289

In Deutschland wurde die Idee einer {iberkonfessionellen Nationalkirche seit
1844 mit dem Aufkommen der Deutschkatholiken, also einer ebenfalls antiultra-
montanen Strémung, besonders lebendig, und auch wihrend der Revolution
1848 wurde sie laut. Dieses «dkumenische» Ziel speiste sich aus einem noch
frithneuzeitlichen Verstidndnis, dass Staat und Gesellschaft eben einer Religion
bediirften. In der «Allgemeinen Kirchen-Zeitung» liest sich das 1834 so: «Wahre
Religiositaet, aechtes Christentum ohne Spaltungen und Trennung ist die Haupt-
sache — das Mark und Leben der Staaten. Ohne wahres Christentum keine Tu-
gend, ohne Tugend kein Staat; das wire die beste Staatsmaxime fir die
Schweiz.» Und wie erreicht man dieses Ziel? «Ist der Katholizismus auf dem
Wege ruhiger, aber kriftiger Reformirung in seiner urspriinglichen Reinheit her-
gestellt, dann werden die alten Reformirten, welche sich durch Calvin und
Zwingli und durch die Hartndckigkeit der romischen Curie in jener Zeit aus der
Kirche hinausreformiren lielen, bald sehen: Wir sind zu weit gegangen, uns
mangelt der Halt- und Mittelpunkt kirchlicher Einheit, wir sind selbst um das
Leben erweckende Mysterium der Eucharistie gekommen, fiir welches das ganze
christliche Alterthum spricht, wir haben uns zu weit auf den kalten Boden des
Verstandes gewagt und zu viel vom Glauben geopfert etc.» So ganz traute aber
auch der Verfasser dem konfessionellen Frieden nicht, wenn er im Blick auf die
«getrennten Glaubensbriider» einwarf: «jetzt moégen sie lachen, wenn sie solche
Hoffhungen lesen.»’’ Die Hoffnung auf eine Rekatholisierung des reformierten
Gottesdienstes, dass also «die Feier des hl. Abendmahles auch bei den Reformir-
ten wieder der Mittelpunkt ihres religiosen Kultus wird», wurde auch in einem
anderen Artikel laut.”’

Dabei befand sich der Verfasser ja in bester Gesellschaft: Die Kirche, die ihm
vorschwebte, die wahre katholische Kirche also, die sich auf Petrus und Paulus,
auf Basilius, Augustinus und Ambrosius griindete und die «die biederen Schwei-
zer wieder vereinigen» sollte, war ja nicht nur die Kirche eines imagindren Con-
sensus quinquesaecularis, sondern auch die Idealkirche der Josephiner und der
franzgsischen Revolutionére der Jahre 1789 und 1790 und nicht zuletzt die eines
Zeitgenossen, ndmlich John Henry Newmans, der auch auf der Suche nach einer
via media zwischen den Konfessionen war und die Grundlage dafiir in den Kir-
chenvitern fand.

Auch aus praktischen Fortschritten in der Irenik wurden entsprechende Folge-
rungen gezogen. Unter dem Stichwort «Erfreuliche Sommerfriichte» wurde re-
gistriert, der Grosse Rat des Kantons Solothurn habe «ebenso eidgendssisch wie
wahrhaft christlich» der reformierten Gemeinde dort eine Kirche (St. Stephanus)
iiberlassen, und auch in Freiburg wolle man den evangelischen Glaubigen zu ei-
ner Kirche verhelfen. «Gerade dadurch werden sie am ehesten fiir den dchten
Katholizismus gewonnen. HaB und Neid wie Verachtung und Spott stofien ab.»**

*'Nr. 61, 31. Juli 1834, 241 (241-243).
"' Nr. 6, 11. Februar 1837, 49.
2 Nr. 38, 20. Juni 1835, 200.



290 Klaus Fitschen

Zum Sinnbild konfessioneller Anndherung wurden, wie schon erwihnt, Sailer
und Lavater, beide immerhin in gewisser Weise Solitire.” Der Exjesuit Sailer,
der in Rom als Exaufkldrer angesehen wurde, galt iber Jahrzehnte als unsicherer
Kantonist, dem eine kirchliche Karriere lange verwehrt blieb. Als Professor hatte
er aber einen grossen Schiilerkreis, der bis in die Schweiz hinein reichte.’* 1834
hiess es 1n einer Rezension iiber eine Werkausgabe Lavaters: «Das warme Chris-
tenthum, das Lavater mitten in den kalten Formen des Calvinismus aufzuwecken
wullte, hatte Sailer [...] besonders michtig angeregt. Es war eine glithende Liebe
fiir das lebendige wahre Christenthum, die beide Seelen zusammenfiihrte.»” Es
war immer noch das alte Bild des Katholizismus als Gefiihlsreligion, das hier
leitend war und dem die protestantische Kargheit gegeniiberstand. Die Konver-
sion Johannes Gofiners wurde dementsprechend so kommentiert: «Der kath. Pro-
selyt wird auf dem gefiihlsarmen Boden des Protestantismus nie einheimisch.
Dagegen der nach Geflihlen diirstende [sc. protestantische| Proselyt auf dem ka-
tholischen Boden schnell einwurzelt.»*®

Das schon in diesen Sitzen sichtbare Problem lag darin, dass das «wahre
Christentum» dieser Pragung nicht den Weg in die Moderne suchte, sondern sich
gegen diese abschottete. Die Jesuiten und der Ultramontanismus waren der Feind
zur Rechten, das Vernunftdenken aber der zur Linken. Die «bessern Fiihrer der
katholischen und protestantischen Kirche» sollten nun gegen den Rationalismus
als gemeinsamen Feind antreten: «Also zuriick zu Christus — weg von Luther,
weg von Loyola, wo sie nicht strenge mit Christus sind, — Einheit im Wesen,
aber auch Einheit in der nothwendigen Form; — Einheit in der aecht apostoli-
schen Hierarchie; — das ist der immer lebendige sich regende Geist der Zeit, der
die Luther, Calvin etc. gleich wie die Jesuiten auf die Seite stellt.»’’ Allerdings
konnte man sich auch mit Unterstiitzung der liberalen Staatsverwaltungen als die
einzige reformerische Kraft ansehen: «So sind auch in der Schweiz einige
schlaue Reformirte im Bunde mit den Ultramontanen, sie fiirchten, das helle
Licht in der katholischen Kirche méchte ihre Bedeutung aufheben.»®

Gesucht wurde also nach einer imaginéren christlichen Ursprungsreligion, wie
es der aufkldrerischen Haltung entsprach, nach einer Ursprungsreligion der apos-
tolischen Zeit, die dann aber auch irgendwie katholisch sein sollte. Das Trennen-
de, das historisch gewachsen war, sollte beseitigt werden, und dies war «auf pro-
testantischer Seite der Unglaube, auf romisch-katholischer Seite der Aberglaube»

> Vgl. zum Verhiltnis beider im Uberblick: Pfister, Kirchengeschichte der Schweiz, Dritter
Band (wie Anm. 30), 75f. Speziellere Literatur: Hubert Schiel, Sailer und Lavater. Mit einer
Auswahl aus ithrem Briefwechsel, Koln 1928; Franz Georg Friemel, Jechann Michae! Sailer
und das Problem der Konfession, Leipzig 1972, 204-227 (11. Kapitel: Freundschaft in
Christus — Sailer und Lavater).

** Pfister, Kirchengeschichte der Schweiz. Dritter Band (wie Anm. 30), 153-157.

> Nr. 63, 7. August 1834, 250 (249-251).

6 Nr. 17, 20. April 1837, 142 (141f: Johannes GoBner).

7 Nr. 71, 4. September 1834, 284 (283f: Vom Bodensee). Vgl. zu den Jesuiten auch den Be-
richt {iber ihre Aufhebung und Wiederzulassung: Nr. 14, 17. Februar 1835, 54-56; Fortset-
zung: Nr. 16, 24. Februar 1835, 61-64; Nr. 17, 26. Februar 1835, 67-68.

* Nr. 104, 30. Dezember 1834, 415.



«Auf protestantischer Seite der Unglaube ...» 291

und weiterhin «die falsche Geistigkeit und Innerlichkeit auf der einen, das fal-
sche Papst- und Romerthum, die falsche Sinnlichkeit und AeuBlerlichkeit auf der
anderen Seite». «Der wahre Glaube ist der, welchen die Apostel gelehrt haben,
nicht der, welchen die Pipste in Rom und Weimar lehren.»*’

Und wie standen die Protestanten zu diesem Thema? Angefiihrt werden kann
eine Stimme zum Thema Toleranz und Irenik, ndmlich eine Schrift des Schaff-
hausener Pfarrers Johannes Kirchhofer aus dem Jahre 1840: «Was hat die protes-
tantische Kirche in der Schweiz von dem in unserer Zeit wieder fester auftre-
tenden Katholicismus zu besorgen, und wie hat sie sich ihm gegeniiber zu ver-
halten?» Er sah vor sich den ultramontanen Katholizismus: «Zu Unionsversu-
chen 1st den Protestanten seit geraumer Zeit die Lust vergangen; dal} sie sobald
wieder erwachen werde, liefle sich nur dann denken, wenn man hoffen konnte,
da Rom ein anderes wiirde.»”’ Die von der «Allgemeinen Kirchen-Zeitung» so
geschitzten Reformer Sailer und Wessenberg, «die in Vielem mit uns Protestan-
ten eins waren», waren hier lingst Vergangenheit.®’ Aber immerhin hatte Kirch-
hofer von irenischen Tendenzen auf katholischer Seite, wie sie die «Allgemeine
Kirchen-Zeitung» vertrat, auch etwas mitbekommen, unterschied er doch ro-
misch-katholisch und christ-katholisch, und den Christkatholischen kénne man
die Hand reichen. Kirchhofer kritisierte das, was er als falsche Toleranz, als In-
differentismus verstand. Wo aber das konfessionelle Bewusstsein schwinde, da
sei dem Katholizismus Tiir und Tor geéffnet.®> Kirchhofers Worte kommen aus
einer protestantischen Angst vor katholischer Unterwanderung und einem Inferi-
orititsgefiihl, da der Katholizismus geschlossener dagestanden sei als der Protes-
tantismus und ihn nun sogar in der theologischen Wissenschaft iiberfliigelt ha-
be.”? Kirchhofer widerriet konfessionellem Hader — man miisse den Katholiken
nicht nur tolerieren, sondern diirfe ihn auch lieben — er riet aber zur Profilierung
des eigenen konfessionellen Standpunkts.®* Im Ubrigen sprach Kirchhofer im
Gegensatz zur katholischen Hochschatzung der Gefiihlsreligion, die auf Protes-
tanten grossen Eindruck mache, ganz selbstbewusst von «der Einfachheit des re-
formirten Gottesdienstes, die auf manchen Katholiken schon einen tiefen Ein-
druck gemacht hat».®

Jeremias Gotthelf, der mit Kirchhofer in Verbindung stand, dankte diesem mit
warmen Worten, aber auch einer kleinen Kritik: «Gegen vielartigen Pietismus
dieser Zeit, des Teufels Briicke in den Katholizismus hinein, hitte ich mich viel-
leicht noch schirfer ausgesprochen.»*

¥ Nr. 8, 24. Februar 1838, 68f (Stimmen aus der evangelischen Kirche).

® Johannes Kirchhofer, Was hat die protestantische Kirche in der Schweiz von dem in unserer
Zeit wieder fester auftretenden Katholicismus zu besorgen, und wie hat sie sich ihm gegen-
liber zu verhalten?, Bern 1840, 3.

® Ebenda, 4.

*2 Ebenda, 8f.

% Ebenda, 17.

o Ebenda, 19f.

* Ebenda, 22.

Brief vom 26. Dezember 1840, zitiert nach: Lindt, Protestanten — Katholiken — Kulturkampf

(wie Anm. 49), 38,



292 Klaus Fitschen

Nation und Konfession

Nicht zufallig wurde in diesen Jahren der eidgendssische Dank-, Buss- und Bet-
tag als staatlicher Feiertag eingefiihrt. Eine entsprechende Kundmachung des
Kleinen Rates des Kantons Aargau wurde 1835 auch in der «Allgemeinen Kir-
chen-Zeitung» abgedruckt. Eingeschérft wurde eine Art iiberkonfessioneller reli-
gion civile: «Abermals versammelt uns die ehrwiirdige Sitte frommer Viter in
unseren geheiligten Tempeln zur Feier desjenigen religiosen und biirgerlichen
Festes, an dem die Eidgenossen aller Gaue des Vaterlandes zur gleichen Stunde
als Ein Volk vor dem Einen Gott der Liebe und Erbarmung in Gebet und An-
dacht erscheinen.»®’ 1836 wurde ganz in diesem Sinne eine Bettags-Predigt des
liberalen Katholiken Anton Tanner abgedruckt: «Dieser Tempel ist dein Land,
schweizerisches Volk! [...] Die heiligen Denkmiler in diesem Tempel sind die
Erinnerungszeichen der Grofle und Kraft der Viter bei Morgarten, Murten, Sem-
pach, in der hohlen Gasse. Dieser Altar ist das Griitli, wo die Viter den ersten
und groBen Bund schwuren.»®® Zu der beschworenen Einheit der Nation gehorte
aber auch die Einigkeit der Konfessionen: « Wir bitten fiir die Geistlichkeit aller
christlichen Konfessionen gemeiner schweizerischer Eidgenossenschaft; daf3 sie
im Sinn und Geist ihres Religionsstifters treu der Tugend und Wahrheit leben
[...]; daB alle Mitglieder aller christl. Konfessionen in friedlicher Eintracht neben
einander wohnen.»’

Ahnlich wie Luther einige Jahre zuvor in Deutschland auch Hoffnungen als
nationale Integrationsfigur auf sich gezogen hatte, so wurde nun auch die Ein-
weihung des Zwingli-Denkmals be1 Kappel im Jahre 1838 als nationales, iiber-
konfessionelles Fest gedeutet. Zitiert wurde ein Bericht der «Schweizerischen
evangelischen Kirchenzeitung», dem zufolge auch Katholiken an dem Fest teil-
nahmen. Dem {ibernommenen Artikel wurde ein Kommentar in Form eines
Wunsches angefligt: «Die protestantischen und reformirten Redner méchten es
bei solchen Gelegenheiten nur auch unbefangen aussprechen, daBl sie unter
christlicher Kirche nicht ihre Konfession allein verstehen, sondern auch die ka-
tholische darin eingeschlossen meinen; sie sollen hinweisen auf unsern gemein-
schaftlichen Grund der ersten Symbole, die ja auch in den symbolischen Biichern
der Evangelischen und Reformirten stehen. [...] Sind wir denn nicht Alle erbaut
auf den Grund Christi und der Apostel? Kann Jemand das bis in das Ur-
christentum hineinreichende Alter des apostolischen Symbolums ldugnen? Also
ist es wahr, daBl uns im Grunde nur Ein Glaube vereinigt und dieser ist ausge-
sprochen im sogenannten apostolischen Symbolum, das Katholiken, Reformirte
und Evangelische bei ihrer Taufe sprechen.»”

Aber auch der «Allgemeinen Kirchen-Zeitung» ging es um die ganze Nation:
So wurden die Protestanten zur Toleranz aufgerufen, nimlich zu solcher gegen-
tiber den im Sinne der Zeitung «wahren Katholiken»: «Nur dadurch, dal die Re-

7 Nr. 50, 12. September 1835, 295 (295f).

% Nr. 39, 24. September 1836, 311 (310-313); Fortsetzung: Nr. 40, 1. Oktober 1836, 319-322.
5 Nr. 40, 1. Oktober 1836, 321.

70 Nr. 43, 27. Oktober 1838, 361f (360—362).



«Auf protestantischer Seite der Unglaube ...» 293

tormirten zu treuer, fester Ausfiihrung eidgenossisch der Badenerkonferenz die
Hand bieten, helfen sie dem reinen Katholizismus zum Siege tiber den Ultramon-
tanismus und Jesuitismus. Dann ist die Eidgenossenschaft wieder einig und
stark; denn es liegt in den Erwartungen der Zeit, dafl der Katholizismus und der
unbefangene Protestantismus sich spiter immer niher riicken.»’' An anderer
Stelle wurde ganz im staatskirchlichen Geist die Uberwindung der Konfessions-
grenzen den «guten Fiirsten und Regierungen» zugewiesen.”” Der Staat wurde
also in die Pflicht genommen, wenigstens den Streit der Konfessionen zu ddm-
pfen. Zustimmend wurde 1840 ein Bericht abgedruckt, der von einem Protestan-
ten aus Genf eingesandt worden war. Hier war der katholische Pfarrer Vuarin als
«ein kleiner Hildebrand» (also Gregor VII.) aufgetreten. Provoziert worden war
er aber vom «kalvinischen Zelotismus», der aber wiederum gegen den Geist der
freisinnigen Verfassung verstosse. Als Heilmittel wurde die staatliche Einfiih-
rung konfessionell gemischter Volksschulen angesehen, damit einmal die Kon-
fessionen in einem konfessionell gemischten Staat zu einem Ganzen verschmol-
zen werden konnten. «Mit den Fortschritten wahrer religioser Aufklarung und
buergerlicher Cultur fallen diese Scheidewidnde immer mehr zusammen.» Das
allerdings veranlasste die Redaktion zu einer Fussnote, in der die Einfiihrung
einer Union zwischen Protestanten und Katholiken nach dem Vorbild der Union
von Lutheranern und Reformierten in Preussen fiir unméoglich erkidrt wurde.”
Der abgedruckte Beitrag verwies auch auf die Situation in Basel, wo Katholiken
immer noch kein volles Biirgerrecht hitten: «Der Protestantismus nehme nur
tiberall nicht nur den Schein, sondern das Wesen wahrer Geistesfreiheit an; er
dulde nicht nur den Cultus der Katholiken, sondern er nehme sie in seinen Ver-
fassungen mit gleichen Biirgerrechten auf, er verbanne ihren Cultus nicht in fer-
ne Stadtviertel und versage ihnen nicht das Gelaute, als miifite er vor jedem ka-
tholischen Glockenzuge zittern.»’*

Die Ablehnung des Ultramontanismus zielte auf eine schweizerische Natio-
nalkirche, denn so sehr auch ganz im Geiste des spdten 18. Jahrhunderts das
Papsttum als «centrum unitatis» der Kirche anerkannt wurde, sollten die Bi-
schofe doch nicht von Rom den Heiligen Geist erwarten: «Soll unser grofes
Vaterland, das Italien einen Vorsprung von Jahrhunderten gemacht hat, ewig an
dem rémischen Triumphwagen keuchen?!»” Die Schweiz wurde dabei in einer
denkwiirdigen Parallele mit Preussen gesehen: Die preussische Regierung hatte
1837 den unliebsamen Kolner Erzbischof Clemens August von Droste zu Vi-
schering kurzerhand verhaften lassen: «Moge Preussens Konig die Stimme der
Zeit so erkennen, wie die freien Sohne Tells! — Nein, nicht Bedriickung ist es,
wenn man die tausendjidhrigen Sklaven romischer Machtvollkommenheit einmal

"''Nr. 17, 23. April 1836, 136.

" Nr. 1, 6. Januar 1838, 7 (2-7: Kirchliche Ereignisse am Niederrhein). Im Kontext geht es um

_ Preussen,

™ Nr. 30, 30. Oktober 1840, 237 (237-240: Confessionelle Reibungen und ihre Quellen in der
Schweiz).

" Nr. 30, 30. Oktober 1840, 240.

> Nr. 43, 28. Oktober 1837, 347.



294 Klaus Fitschen

von ihren Fesseln erloset — den Nachfolger Petri in seine apostolischen Schran-
ken zuriickweiset und die Nationalkirchen ins Leben ruft.»’® Das Ziel war also
die Errichtung einer katholischen Nationalkirche mit einer Nationalsynode und
einem Erzbistum, und die Grundlage dafiir sollten die Badener Artikel sein, die
ja genau dieses Ziel im Auge hatten und von Papst Gregor XVI. 1835 scharf ver-
urteilt worden waren.”’

Genau wie in Deutschland hatte der Schweizer Katholizismus vor 1848 mit
inneren Konflikten zu kdmpfen. Noch war der Weg in den Antimodernismus,
wie er im Zuge des Kulturkampfes gegangen werden sollte, nicht vollends be-
schritten, noch rangen spitaufklarerische und staatskirchliche Krifte, wie sie
durch unsere Zeitung reprisentiert wurden, mit ultramontanen. Erst nach 1848
fiihrte der Weg des Katholizismus in eine ultramontane und antimoderne For-
mierung, die sich in den Kulturkdmpfen in der Schweiz und Deutschland weiter
verschirfte und die der Fribourger Historiker Urs Altermatt «eine katholische
Sonder- und Gegengesellschaft» nannte.”® Damit stehen wir bei der Rede von
einem «zweiten konfessionellen Zeitalter»” und also bei der Frage, wie sich die
Ausbildung moderner konfessioneller Milieus auswirkte. Die Beantwortung die-
ser Frage hat mentalitdtsgeschichtliche, sozialgeschichtliche und kulturgeschicht-
liche Aspekte. Uberhaupt wird eine Kirchengeschichtsschreibung der Neuzeit
sich fragen lassen miissen, ob sie sich noch mit einer monokonfessionellen Per-
spektive begniigen kann — ohne dass sie im Ubrigen ihren eigenen Standpunkt
verleugnet. Aus meiner Sicht gehort es bis heute auch zu den Fallen, die sich die
Kirchengeschichtsschreibung stellt, wenn sie die Dominanz des Ultramontanis-
mus im spidteren 19. Jahrhundert mit seiner Marginalisierung spitaufklarerischer
und liberaler Tendenzen im Katholizismus auf das ganze 19. Jahrhundert hoch-
rechnet. Vor 1848 gab es durchaus andere Optionen, die eben auch — das war
meine Fragestellung — irenische Aspekte hatten, und auch nach 1848 zeigen Be-
wegungen wie die Alt- oder Christkatholiken, dass diese Optionen nicht génzlich
dezimiert waren.

Wie in Deutschland, so war auch in der Schweiz der Konfessionalismus ein
entscheidendes Hindernis auf dem Weg zur Ausbildung einer nationalen Identi-
tat. Allerdings empfanden sich wohl auch die Protestanten als zersplittert. Der
schon einmal erwédhnte Schaffhausener Pfarrer Johannes Kirchhofer sah es so:
«Man sollte also sehen, ob es nicht moglich sei, aus den Triimmern von Kanto-
nalkirchen nach und nach eine auf das Wort Gottes gegriindete protestantische,
vaterldndische Kirche zu erstreben.»®® In dieser vaterlidndischen Kirche sollten

7® Nr. 4, 27. Januar 1838, 33.

T Nr. 5, 3. Februar 1838, 39f (Blicke auf den kirchlichen Zustand der katholischen Schweiz);
Fortsetzung: Nr. 6, 10. Februar 1838, 47-49. Vgl. dazu Peter Stadler, Der Kulturkampf in
der Schweiz, Zirich *1996, 72-77.

" Urs Altermatt, Katholizismus und Moderne. Zur Sozial- und Mentalititsgeschichte der
Schweizer Katholiken im 19. und 20. Jahrhundert, Ziirich 1989, 26.

" Vgl. Olaf Blaschke, Der «Dimon des Konfessionalismus». Einfiilhrende Uberlegungen, in:
ders. (Hg.), Konfessionen im Konflikt. Deutschland zwischen 1800 und 1870. Ein zweites
konfessionelles Zeitalter, Géttingen 2002, 13-69.

% Kirchhofer, Was hat (wie Anm. 60), 22.



«Auf protestantischer Seite der Unglaube ...» 295

die evangelischen Geistlichen sich als loyale Biirger erweisen im Gegensatz zu
den katholischen, die indifferent gegeniiber dem Staat seien.*!

Zu den Versuchen, das Hindernis des Konfessionalismus zu iiberwinden, ge-
horten irenische Anstrengungen und die Durchsetzung staatskirchlicher Refor-
men. Die Verfassungsbewegung des Jahres 1831, also die «Regeneration», war
ja auf nationaler Ebene letztlich gescheitert, und sie kam erst zum Ziel, als mit
dem Sonderbundskrieg der Katholizismus als politische Kraft ausgeschaltet war.
Die Kantonsverfassungen von 1831 schrieben teilweise noch den bestehenden
Konfessionsstand fest, so dass im Tessin und Luzern die katholische, in Appen-
zell-Ausserrhoden die reformierte Konfession Landesreligion blieben. Die Glau-
bens- und Gewissensfreiheit, wie sie in Ziirich und Bern Verfassungsrang be-
kam, war also noch nicht die Norm.* Ein Versuch, die Politik zu entkonfessio-
nalisieren, waren die Badener Artikel von 1834. Peter Stadler qualifiziert sie «als
den Versuch, das Verhiltnis von Staat und Kirche im liberal-regenerierten Sinne
zu systematisieren [und] die romische Kirche durch eine Reihe von Verbots-
tafeln um ihren EinfluB auf die Volksmassen zu bringen».* Faktisch war dies
natiirlich gerade eine konfessionalistische Massnahme, denn die katholische Kir-
che sollte staatlichen Vorgaben unterworfen werden, so wie dies etwa zur glei-
chen Zeit auch in Deutschland geschah. Dies lief in den ndchsten Jahren in etli-
chen betroffenen Kantonen auf einen Grundsatzkonflikt hinaus, der im Sonder-
bundskrieg eskalierte. Der konservative Katholizismus galt in der Schweiz wie in
Deutschland als Hindernis auf dem Weg zur nationalen Einheit, und die liberale
Opposition dagegen, die nicht nur protestantisch, sondern auch katholisch-frei-
sinnig sein konnte, wurde immer schéirfer. Nach dem Ende unserer Zeitung, also
in den 1840er Jahren, verschirften sich diese Tendenzen. Dass es eben nicht nur
Protestanten waren, die sie vorantrieben, zeigt der Fall des Politikers und Kir-
chenpolitikers Augustin Keller, der massgeblich an der Schliessung der Kldster
im Aargau 1841 und der Vertreibung der Jesuiten in den Folgejahren beteiligt
war und der spiter zu den fiihrenden Kopfen der Christkatholiken gehérte.® Die
Anliegen der «Allgemeinen Kirchen-Zeitung» wurden also trotz ihres Endes von
anderen Kriften in radikalerer Weise weiterbetrieben.

*' Ebenda, 25f.

%2 Stadler, Kulturkampf (wie Anm. 77), 66f.

% Ebenda, 71.

* Vgl. Ebenda, 79; Josef Lang, «Verniinftig und katholisch zugleich». Katholische Radikale
und antiklerikale Dynamik, in: Andreas Emst/Albert Tanner/Matthias Weishaupt (Hg.), Re-
volution und Innovation. Die konfliktreiche Entstehung des schweizerischen Bundesstaates
von 1848 (Die Schweiz 1798-1998: Staat — Gesellschaft — Politik 1), Ziirich 1998, 259-270.



296 Klaus Fitschen

«Auf protestantischer Seite der Unglaube, auf romisch-katholischer Seite der Aber-

glaubeyr. Irenische Perspektiven der «Allgemeinen Kirchen-Zeitung fiir Deutschland und
die Schweiz» (1833—1840)

Die «Allgemeine Kirchen-Zeitung fiir Deutschland und die Schweiz» wurde wéhrend der
Jahre 1833 bis 1840 in Augsburg, Miinchen und Luzern von katholischen Priestern und
Professoren herausgegeben. Die Herausgeber und Autoren traten fiir eine Reform der
katholischen Kirche durch das Staatsrecht und in Opposition zu ultramontanen Einflissen
fiir eine moderate Aufkldrung ein. Deshalb unterstiitzten sie in der Schweiz das Recht der
liberalen Kantone, welche danach strebten, die Macht der Kirche und besonders der Jesu-
iten einzudimmen. Wegen der irenischen Tendenz der Zeitschrift vertraten viele Beitrige
eine Anndherung der Katholiken und Protestanten und protestierten gegen Intoleranz.
Diese Tendenz war in Verbindung mit der Hoffnung, dass die Protestanten einer erneuer-
ten und reformierten katholischen Kirche beitreten wiirden. Zwar war diese Hoffnung eine
[llusion, doch stérkte sie die Idee der nationalen Einheit der Schweiz jenseits der konfes-
sionellen Differenzen. Diese Idee, die in Richtung einer Zivilreligion ging, wurde durch
den Staat propagiert und fand ihren hauptsachlichen Ausdruck in der Begriindung des
«Eidgendssischen Dank-, Buss- und Bettags». So vertrat die «Allgemeine Kirchen-Zei-
tung flir Deutschland und die Schweiz» die Idee der Nationalisierung der katholischen
Kirche in der Schweiz, indem sie den Gedanken einer nationalen Synode stiitzte, um die
Katholiken im schweizerischen Nationalstaat zu integrieren. Doch trotz ihren Hoffnun-
gen, wurde die katholische Kirche in der Schweiz wie in anderen Lindern zunehmend
vom Ultramontanismus dominiert, welcher die Zeitschrift und die von ihr vertretenen li-
beralen und toleranten Ideen marginalisierte.

«Auf protestantischer Seite der Unglaube, auf romisch-katholischer Seite der Aber-

glauber. Irenische Perspektiven der «Allgemeinen Kirchen-Zeitung fiir Deutschland und
die Schweiz (1833-1840)

The «Allgemeine Kirchen-Zeitung fir Deutschland und die Schweiz» was published
during the years 1833 to 1840 in Augsburg, Munich and Luzern by catholic priests and
professors. The editors and authors promoted a reform of the church by state law and a
moderate enlightenment in opposition to ultramontan influences. Therefore they were
supporting the legislation of the liberal cantons in Switzerland restricting the power of the
church and especially the Jesuits. Due to the irenic tendency of the journal many articles
encouraged a convergence of Catholicism and Protestantism and protested against intole-
rance. This tendency was combined with the hope that the Protestants would rejoin a re-
newed and reformed Catholic Church. In fact, this hope was an illusion, but it was fos-
tering the idea of a national unity of all Swiss poeple beyond their confession. This idea,
tending to a form of civil religion, was propagated by the state as well and found its main
expression in the inauguration of the «Eidgendssischer Dank-, Buss- und Bettag». So the
«Allgemeine Kirchen-Zeitung fiir Deutschland und die Schweiz» supported the nationali-
zation of the Catholic Church in Switzerland by promoting a national synod in order to
integrate catholicism in a united Swiss nation. But despite of these hopes and ideas the
Catholic Church in Switzerland as in other countries was more and more dominated by an
increasing ultramontanism which was marginalising this journal and the liberal and tole-
rant ideas represented by it.

«Auf protestantischer Seite der Unglaube, auf rémisch-katholischer Seite der Aber-
glaubey. Les perspectives iréniques du «Allgemeine Kirchen-Zeitung fiir Deutschland und
die Schweizy (1833-1840)

Le «Allgemeine Kirchen-Zeitung fiir Deutschland und die Schweiz» a été édité de 1833 a
1840 a Augsburg, Munich et Lucerne par des prétres et des professeurs catholiques. Les
éditeurs et les auteurs pronaient une réforme de 1’Eglise catholique a travers le droit pub-
lic et, en opposition aux influences ultramontaines, proposaient une Aufkldrung modérée.
C’est pourquoi ils soutenaient en Suisse le droit des cantons libéraux, qui cherchaient a li-
miter le pouvoir de I’Eglise et en particulier celui des jésuites. Dans |’esprit irénique du
journal, de nombreux articles soutenaient un rapprochement entre les catholiques et les
protestants et condamnaient I’intolérance. Cette tendance était liée a I’espoir de voir les
protestants rejoindre une Eglise catholique réformée et renouvelée. Certes, cette idée



«Auf protestantischer Seite der Unglaube ...» 297

n’était qu’une illusion, mais celle-ci renforgait I’espoir d’une unité nationale de la Suisse
au-dela des différences confessionnelles. Cette idée, qui allait dans le sens d’une «religion
civile», fut propagée par 1’Etat et trouva sa concrétisation principale dans |’instauration de
la «Féte Fédérale d’Action de Grace». Ainsi, la «Allgemeine Kirchen-Zeitung fiir Deutsch-
land und die Schweiz» soutenait 1'idée d’une nationalisation de I'Eglise catholique en pro-
nant la constitution d’un synode national, afin d’intégrer les catholiques dans 1’Etat-nation
suisse. Cependant, et malgré tous les espoirs, I’Eglise catholique, en Suisse comme dans
d’autres pays, fut dominée par la tendance ultramontaine, ce qui marginalisa le journal et ses
idées libérales et de tolérance.

Schliisselbegriffe — Kevwords — Mots clés

Josef Burkard Leu, Anton Tanner, Johann Michael Sailer, Johann Kaspar Lavater, Johann
Adam Mohler, Ignaz von Wessenberg, Badener Artikel — Articles of Baden — Articles de
Baden, Staatskirchentum — state-church system — Eglise étatique — Toleranz — tolerance.
Ultramontanismus — ultramontanism — ultramontanisme

Klaus Fitschen, Prof. Dr., Professor fiir Neuere und Neueste Kirchengeschichte an der
Theologischen Fakultit der Universitit Leipzig



	"Auf protestantischer Seite der Unglaube, auf römisch-katholischer Seite der Aberglaube" : irenische Perspektiven der "Allgemeinen Kirchen-Zeitung für Deutschland und die Schweiz" (1833-1840)

