Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift fur Religions- und Kulturgeschichte = Revue

suisse d'histoire religieuse et culturelle = Rivista svizzera di storia
religiosa e culturale

Herausgeber: Vereinigung fur Schweizerische Kirchengeschichte
Band: 99 (2005)

Artikel: Ackerbau und Seelsorge : zum Zusammenleben von Seelsorgern mit
ihren Gemeinden in spatmittelalterlichen Pfarreien

Autor: Arend, Sabine

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-130358

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-130358
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Ackerbau und Seelsorge
Zum Zusammenleben von Seelsorgern mit ihren
Gemeinden in spitmittelalterlichen Pfarreien

Sabine Arend

Als der Geistliche Albrecht Menger 1435 in sein Amt als Pfarrer an St. Michael
in Zug eingefiihrt wurde, tiberreichten die Kirchgenossen ithm ein Schriftstiick
mit dem Titel «rechtung und gewonheiten der kilchgenossen gegen einen kilch-
herren». Hierin verpflichteten sie ihn unter anderem darauf, innerhalb der Stadt-
mauern in der Nihe der St. Oswald-Kirche — und nicht mehr wie seine Vorgin-
ger im Pfarrhaus bei der Pfarrkirche St. Michael ausserhalb der Stadt — zu woh-
nen. Dariiber hinaus musste Albrecht Menger zusagen, ohne Zustimmung der
Gemeinde weder einen Leutpriester noch einen Helfer fiir die gottesdienstlichen
Handlungen anzustellen, regelmissig die Messen und Vigilien zu feiern, das
jahrliche Totengedenken mit Hilfe des Jahrzeitbuchs zu beachten, Prozessionen
mit den Gldubigen durchzufiihren, seinen Anteil an den Kosten fiir Reparaturen
am Chor des Kirchengebdudes zu leisten und die vom Bischof erhobenen Ab-
gaben nicht auf die Gemeinde abzuwilzen. Fiir all diese Punkte, auf die Albrecht
Menger von seiner Pfarrgemeinde verpflichtet wurde, nahm diese ihn im Gegen-
zug in ihren «Schutz und Schirm».'

Der Revers des Pfarrers Albrecht Menger in Zug gewiéhrt einen unmittelbaren
Einblick in die Vielfalt der Aufgaben des Geistlichen in einer spdtmittelalterli-
chen Pfarrei. Er zeigt aber auch, dass die Pfarrgemeinde ihren Einfluss auf
dessen Lebens- und Arbeitsbedingungen weit mehr geltend machen konnte, als
vielfach angenommen wird. Die tatsichliche Rollenverteilung zwischen Geist-
lichkeit und Gemeinde stand in krassem Gegensatz zum geltenden Kanonischen

Urkundenbuch von Stadt und Amt Zug vom Eintritt in den Bund bis zum Ausgang des
Mittelalters 1352-1528, 2 Bde., Zug 1952-1964, Bd. 1, Nr. 800. Zu den Verhiltnissen der
Pfarrei in Zug sieche Sabine Arend, Pfarrkirche, Kapellen und kirchliches Leben in der Stadt
Zug wihrend des Mittelalters, in: Michele C. Ferrari (Hg.), Vil gute Biicher zu Sant
Oswalden. Die Pfarrbibliothek in Zug im 15. und 16. Jahrhundert, Ziirich 2003, 13-20.
Abkiirzungen: FDA = Freiburger Di6zesan-Archiv. GF = Der Geschichtsfreund. Mittheilun-
gen des historischen Vereins der fiinf Orte Lucern, Uri, Schwyz, Unterwalden und Zug.
ZGO = Zeitschrift fiir die Geschichte des Oberrheins. ZSRG.Kan. bzw. Germ. = Zeitschrift
der Savigny-Stiftung fiir Rechtsgeschichte, Kanonistische bzw. Germanistische Abteilung.

SZRKG, 99 (2005), 223-238



224 Sabine Arend

Recht, nach dessen Bestimmung die mittelalterliche Pfarrei einen Personen- und
Rechtsverband darstellte, dem auf der einen Seite der Pfarrer als Seelsorger und
Verwalter der Sakramente, auf der anderen Seite die Gemeindekinder als seine
Schutzbefohlenen angehoérten. Der Seelsorger war qua Amt zu liturgischen
Handlungen befugt, er spendete die heilbringenden Sakramente und gewéhrte
geistlichen Beistand. Durch seine weitgehende Steuer- und Abgabenfreiheit ge-
geniiber der weltlichen Obrigkeit sowie durch seine eventuelle Lese- und
Schreibfihigkeit war er gegeniiber seinen Schutzbefohlenen privilegiert. Demge-
geniiber wurden seine Gemeindekinder seitens des Kanonischen Rechts lediglich
als Objekte der Seelsorge und passive Empfanger der geistlichen Handlungen
gesehen.”

Diese plakativ dargestellte Rollenverteilung, die dem Geistlichen den aktiven
und der Gemeinde den passiven Part zuwies, ldsst sich jedoch bei einem niheren
Blick auf die einzelnen Verhiltnisse der Pfarreien — wie er im folgenden unter-
nommen werden soll — nicht aufrecht erhalten. Denn nicht nur auf dem Gebiet
der Verwaltung des Kirchenvermégens und der Baupflicht am Kirchengebdude
hatten sich die Parochianen Mitwirkungsméglichkeiten sichern kénnen.’ Auch
auf seelsorgerliche Belange nahmen zahlreiche eidgendssische Gemeinden wih-
rend des Spitmittelalters Einfluss. Dieser zeigte sich etwa in dem Recht auf
Pfarrerwahl oder aber — was weitaus hdufiger der Fall war — in der Mitsprache
bei der Auswahl des Leutpriesters.* Einen Leutpriester stellte der Pfriindenin-
haber als seinen Stellvertreter an, wenn er selber das geistliche Amt nicht verse-
hen wollte oder konnte. Der Pfriindeninhaber blieb dabei im Besitz seines Bene-
fiziums und entlohnte den Leutpriester aus seinen Einkiinften.” Diese Abtretung
von Aufgaben gegen Lohn war im spatmittelalterlichen Pfarrklerus géngige
Praxis.® Seit Beginn des 15. Jahrhunderts iiberliessen die Pfarrer zahlreicher eid-

2 Sabine Arend, Zwischen Bischof und Gemeinde. Pfarrbenefizien im Bistum Konstanz vor
der Reformation, Leinfelden-Echterdingen 2003, 190f.
" Sebastian Schricker, Die Kirchenpflegschaft. Die Verwaltung des Niederkirchenvermégens
durch Laien seit dem ausgehenden Mittelalter, Paderborn 1934; Emst Ziegler, Kirchenpfle-
ger und Kirchenamt. Bemerkungen zur Verwaltungs- und Archivgeschichte der Stadt St.
Gallen im Spitmittelalter, in: Helmut Maurer (Hg.), Churritisches und St. Gallisches Mittel-
alter. Festschrift fiir Otto P. Clavadetscher, Sigmaringen 1984, 237-256.
Vgl. Rosi Fuhrmann, Die Kirche im Dorf. Kommunale Initiative zur Organisation von Seel-
sorge vor der Reformation, in: Peter Blickle (Hg.), Zugidnge zur biuerlichen Reformation,
Ziirich 1987, 147-186; dies., Kirche und Dorf. Religiose Bediirfnisse und kirchliche Stiftung
auf dem Lande vor der Reformation, Stuttgart 1995; Immacolata Saulle-Hippenmeyer,
Nachbarschaft, Pfarrei und Gemeinde in Graubiinden 1400-1600, Chur 1997; Carl Pfaff,
Pfarrei und Pfarreileben. Ein Beitrag zur spdtmittelalterlichen Kirchengeschichte, in: Hans
Jakob Ackermann/Josef Briilisauer/Peter Hoppe (Hg.), Innerschweiz und frithe Eidgenossen-
schaft. Jubildumsschrift 700 Jahre Eidgenossenschaft, 2 Bde., Olten 1990, hier 1, 228; Edu-
ard Schweizer, Das Gemeindepatronat in den Urkantonen, in: Zeitschrift fiir Schweizeri-
 sches Recht NF, 24 (1905), 1-80.
° Vgl. Arend, Bischof (wie Anm. 2), 72-76, 189-196.
® Pfaff, Pfarrei (wie Anm. 4), 228; Saulle-Hippenmeyer, Nachbarschaft (wie Anm. 4), 140;
Ludwig Schmugge, Stadt und Kirche im Spatmittelalter am Beispiel der Schweiz. Ein Uber-
blick, in: Adolf Reinle u.a. (Hg.), Variorum Munera Florum. Latinitit als prigende Kraft
mittelalterlicher Kultur. Festschrift fiir Hans F. Haefele, Sigmaringen 1985, 273-299, hier
294f.

-~



Ackerbau und Seelsorge 225

genossischer Pfarreien die Auswahl ihrer Stellvertreter der Gemeinde; schliess-
lich bildeten Leutpriester und Gemeindekinder ja nicht nur eine kirchliche Ge-
meinschaft, sondern lebten auch in einer politischen Gemeinde — in der Stadt
oder im Dorf — nachbarschaftlich zusammen. Der Seelsorger wohnte in der Regel
auf dem Pfarrhof, betrieb neben seinem geistlichen Amt Land- und Viehwirt-
schaft wie die {ibrigen Dorfgenossen auch und war mehr oder weniger in die
Dorfgemeinschaft integriert.

Die Spannungen, die sich aus diesem engen Zusammenleben des Geistlichen
mit seinen Parochianen ergaben, wurden dadurch verschirft, dass der Pfarrer
bzw. der Leutpriester nicht selten weite Teile seiner Einkiinfte aus den Abgaben
der Gemeinde bezog. Der Pfriindeninhaber besass mit dem Widem, einer
ausgewiesenen landwirtschaftlichen Flache bestimmten Umfangs, und dem
Ptarrhaus zwar eine Art Grundausstattung, hinzu kamen jedoch der Zehnt sowie
Opfergaben und Stolgebiihren von den Parochianen.

Das enge Zusammenleben des Geistlichen mit seinen Schutzbefohlenen
brachte zwangsldufig zahlreiche Reibungspunkte mit sich. Um diese aus der
Welt und klare Regeln fiir ein einvernehmliches Miteinander zu schaffen,
schlossen einige eidgendssische Gemeinden Vertrage mit den Pfriindeninhabern
oder Leutpriestern ab, in denen sie eindeutige Bedingungen an deren Amtsaus-
tibung und Befugnisse stellten.

Die Gemeinden legten dem Seelsorger ihre Forderungen nicht selten nach Art
einer Wahlkapitulation vor.” Die Gemeinde Seelisberg am Vierwaldstitter See
proklamierte in der ersten Hélfte des 15. Jahrhunderts threm Seelsorger gegenii-
ber selbstbewusst: «Dis ist die ordnung und abredung der kilchgenossen uff
Soewlisperg gegen ierem priester. EB ist ze wissen, das die kilchgnossen uff
Soewlisperg einhilligklich tiberein komen sind, das sy einem priester, den si be-
stellend sollend, dise nachgeschriben stuck fiirhalten und andingen, das ar wiissz,
was ir inen pflichtig sig.»®

Derartige Vertrdage lassen sich in der Innerschweiz und in Graubiinden, aber
auch in Tirol und Siidtirol seit Anfang des 14. Jahrhunderts in grosser Zahl — am
Oberrhein und in anderen Regionen vereinzelt — lokalisieren. Zu den friihesten
Vereinbarungen dieser Art zdhlen diejenigen aus Grossdietwil bei Willisau von
1305 und 1306.”

In der Forschung wurden die Vertrdge bislang nur vereinzelt wahrgenom-
men'®, und die Vielfalt der begrifflichen Unterscheidungen, mit denen seit Mitte

" Spanbrief des Kirchherrn Rudolf Négeli von Biirgeln vom 6. Januar 1398, in: GF, 42 (1887),
44. Vgl. Schweizer, Gemeindepatronat (wie Anm. 4), 41.

§ Seelisberger Kirchenordnung, in: GF, 1 (1844), 381383, hier 381.

? Urkundenbuch des Stiftes Beromiinster (1036—1362), bearb. von Theodor von Liebenau,
Bd. 1 (1036—1313), Stans 1906, Nr. 275, Nr. 281. Fiir den Oberrhein vgl. das Revers des
Leutpriesters der Pfarrei Auggen im Breisgau von 1295, ebd., Nr. 217. Vgl. Franz Xaver
Kiinstle, Die deutsche Pfarrei und ihr Recht zu Ausgang des Mittelalters aufgrund der
Weistlimer, Stuttgart 1905, 95 Anm. 4 und 5.

' Pfaff, Pfarrei (wie Anm. 4), 227f, 251, 253 Anm. 33; Schweizer, Gemeindepatronat (wie
Anm. 4), 40-43; Kinstle, Pfarrei (wie Anm. 9), 70-90; Saulle-Hippenmeyer, Nachbarschaft
(wie Anm. 4), 3648; Dietrich Kurze, Pfarrerwahlen im Mittelalter. Ein Beitrag zur Ge-
schichte der Gemeinde und des Niederkirchenwesens, Kéln 1966, 308-314.



226 Sabine Arend

des 19. Jahrhunderts versucht wird, ihren Inhalt zu fassen, spiegeln die Schwie-
rigkeiten im Umgang mit dieser Quellenart. Die Betitelungen reichen von Pfarr-
oder Kirchenordnung”, Kirchenrecht, Rechtungu, Bestallungsbrief, Revers'’
iiber Spanbrief'* bis hin zu Weistum'”, Bauernartikel'® oder Pflichtenheft der
Geistlichen'’. Die Schwierigkeiten bei der Benennung ergeben sich aus den
Quellen selbst, in denen kein einheitlicher Terminus verwendet wird. Hier rei-
chen die Titel von «gotzhus recht»'®, «rodel»'’, «tiding»*’ bis zur umschreiben-
den Form «verzeichnus um alle sachen, harkommen und gerechtigkeit»®'.

Nicht selten sind derartige Vertrige aus konkreten Konfliktsituationen heraus
entstanden. Einmal verbrieft, wurden sie anschliessend auch fiir die Nachfolger
der urspriinglichen Vertragspartner bindend.” Gelufig ist der Hinweis auf das
lange Bestehen der Vertragsvereinbarungen, wie etwa in dem 1393 ausgestellten
Revers des Leutpriesters in Erstfeld bei Altdorf, in dem er erklarte: «daz fiir mich
kamen in den [Pfarr]hoff ze Altdorff die erberen und bescheidenen Liitt, min lie-
ben «Kilchherren [Patronatsherren] und Undertan ze Oertschvelden, und offene-
ten da vor mir ir rechtung und ir gut gewonnheit, die si an mich und an min

"' Kirchenordnung der Pfarrei Weggis von 1539, in: GF, 11 (1855), 137-139; UB Zug II (wie
Anm. 1), Nr. 1710, 848f.

12 Kirchenrecht von Escholzmatt von 1500, in: GF, 11 (1855), 216-219; Kirchenrecht von

Tobelschwand, in: GF, 18 (1862), 256-270; Kirchenrecht von Ruswil, in: GF, 26 (1871),

82-85, 209-214; Emeuertes Kilchen Recht zu Schiipffen im Landt Entlibuch 1584, Juli 18,

in: GF, 3 (1846), 187-194; Rechtung der Kilchgenossen von Wangen in der March (1436),

in: GF, 11 (1855),211-213.

Bestallungsbrief eines Pfarrers aus Andermatt vom 20. Mai 1481, in: GF, 44 (1889), 118~

120; Bestallungsbrief aus Schwyz 1519, in: GF, 19 (1863), 295-300.

4 Spanbriefe aus Biirgeln und Schattdorf von 1424 und 1473, in: GF, 43 (1888), 17-19, 118-
120; Spanbrief fiir einen Priester auf Seelisberg 1490 Mirz 11, in: GF, 44 (1889), 177;
Spanbrief aus Steina 1398 Dezember 20, in: GF, 30 (1875), 318-320. Vgl. Schweizer,
Gemeindepatronat (wie Anm. 4), 41; Peter Blickle, Antiklerikalismus um den Vierwald-
stittersee 1300-1500. Von der Kritik der Macht der Kirche, in: Peter A. Dykema/Heiko A.
Oberman (Hg.), Anticlericalism in late medieval and early modern Europe, Leiden 1994,
127 Anm. 55.

"% Jacob Grimm (Hg.), Weisthiimer IV, Berlin 1863, ND Darmstadt 1957, 354, 379; Rudolf

Palme/Max Siller, «Pfarrlichew Recht» des Pfarrers von Mareit bei Sterzing von 1443. Ein

friihes pfarrliches Weistum aus Tirol, in: Tiroler Heimat, 46/47 (1982/83), 53—63; Lucian

Pfleger, Die Elsissische Pfarrei. Thre Entstehung und Entwicklung. Ein Beitrag zur kirch-

lichen Rechts- und Kulturgeschichte, Strassburg 1936, 314ff.

Kurze, Pfarrerwahlen (wie Anm. 10), 313; Oskar Vasella, Der bduerliche Wirtschaftskampf

und die Reformation in Graubiinden (1526 bis etwa 1540), in: ders., Geistliche und Bauern.

Ausgewihlte Aufsitze zu Spatmittelalter und Reformation in Graubiinden und seinen Nach-

bargebieten, hg. von Ursus Brunold und Werner Vogler, Chur 1996, 24-29.

'” Blickle, Antiklerikalismus (wie Anm. 14), 127.

'® Kirchenrecht Schiipfheim (wie Anm. 12), S. 187; Kirchenrecht Tobelschwand (wie Anm.
12), 256; Kirchenrecht Escholzmatt (wie Anm. 12), 216; Urkunde fiir die Pfarrei Erstfeld
1393 Mai 29, in: GF, 8 (1852), 265; Josef Bélsterli, Jahrzeitbuch Ruswil, in: GF, 17 (1861),
32-34, hier 32.

' Rechtung Wangen (wie Anm. 12), 211.

%% Urkunde fiir die Pfarrei Buchrain 1509 August 8, in: GF, 7 (1851), 205.

! Kirchenrecht Schiiptheim (wie Anm. 12), 187.

22 Kirchenrecht Ruswil (wie Anm. 12), 82, 209.

13

16



Ackerbau und Seelsorge 227

vorvarn hand gehebt und an minen nachkomen haben sullent.»™ Ebenso wurde
im Kirchenrecht von Escholzmatt aus dem Jahre 1500 betont, dass die Rechtung
des Gotteshauses «von Alter har gebrucht» worden sei.”*

Trotz dieser Tradition waren die Vertrage keine starren Gebilde, sondern wur-
den verinderten Gegebenheiten laufend angepasst. So wiederholte man die Be-
stimmungen, die in dem eingangs angeflihrten Revers fiir Albrecht Menger 1435
aufgestellt worden waren, fir Christian Brenner 1461 und erweiterte sie dahin-
gehend, dass er ohne Erlaubnis des Zuger Rates keine Badereisen oder Wall-
fahrten unternehmen durfte. Fiir Johannes Schonbrunner, der 1497 Pfarrer in Zug
wurde, ergidnzte man, dass die Opfergaben, die in St. Oswald bei den Messen ge-
geben wurden, je zur Hilfte dem Pfarrer und der dortigen Kirchenfabrik zukom-
men sollten und dass die Parochianen bei Begribnissen selber entscheiden
sollten, ob sie auf dem Kirchhof der Pfarrkirche St. Michael vor der Stadt oder
deren Filialkapelle St. Oswald innerhalb der Stadtmauern begraben werden woll-
ten. Auch beziiglich der Eheeinsegnung sollten die Gemeindekinder die freie
Wahl des Gotteshauses haben.”

Die Vertriage gehorten verschiedenen «Rechtsfamilien» an. Man wusste um
die Vereinbarungen der Nachbargemeinden und berief sich auf diese, wie etwa in
Schiiptheim im Entlebuch: «darumb ist angesdchen von einem kilchherren unnd
gemeinen unnderthanen zu Schiipften, diewyl sy hievor kein geschriben gottshus
recht hand ghan unnd aber die allten geredt hand, das dero von Entlibuch gotts-
hul} recht unnd unnsers von Schiipffen inn vylen articklen glych, doch inn ettli-
chen articklen nit glych im bruch, so ist angesehen von minem kilchherren unnd
gemeinen unnderthanen, ein gotteshul} recht zusetzende.»*®

Die regelungsbediirftigen Punkte, die in zahlreichen Pfarreien gleich waren,
betrafen im wesentlichen drei grosse Themenbereiche: die seelsorgerliche Be-
treuung der Gemeindemitglieder, finanzielle Fragen und Belange der geistlichen
Gerichtsbarkeit.

Seelsorge und Sakramentenspendung

Die Pfarrgemeinde stellte an ihren Seelsorger bestimmte Erwartungen hinsicht-
lich seines sittlichen und standesgemissen Verhaltens. Dass der Geistliche in sei-
nem Lebenswandel untadelig und zu seinem Amt befdhigt sein sollte, verstand
sich von selbst und bedurfte in der Regel keiner Erwdhnung. Lediglich in beson-
deren Fillen wurde ein vorbildlicher Lebenswandel des Geistlichen gefordert,
wie etwa in Weggis am Vierwaldstittersee, wo der Leutpriester Johannes Nege-

¥ Urkunde fiir die Pfarrei Erstfeld, (wie Anm. 18), 265.

** Kirchenrecht Escholzmatt (wie Anm. 12), 216; vgl. Rechtung Wangen (wie Anm. 12), 211.

“ UB Zug I (wie Anm. 1), Nr. 1035, 1710. Zum Verhiltnis der Pfarrkirche St. Michael und de-
ren Filialkapelle St. Oswald, welche die Pfarrechte hinter die Mauer gezogen hatte, siche
Arend, Pfarrkirche (wie Anm. 1), 14-17.

* Kirchenrecht Schiipfheim (wie Anm. 12), 188. Vgl. Urkunden aus Ursern von 1448, 1481
und 1484, in: GF, 43 (1888), 79; GF, 44 (1889), 118, 142; UB Zug I (wic Anm. 1), Nr. 800;
Bestallungsbrief Schwyz (wie Anm. 13), 295-300; Schweizer, Gemeindepatronat (wie Anm.
4), 6 Anm. 17.



228 Sabine Arend

lin aussergewo6hnlich unerwiinschte Vorlieben hatte und deshalb unterzeichnen
musste, «der alcamy und destillierens ginzlich miissig zu gehen».”’

Die Parochianen waren an der ausreichenden Seelsorge, an der Spendung der
Sakramente, an der regelmdssigen Eucharistiefeier und — um dies sicher zu stel-
len — an der Residenz ihres Geistlichen interessiert. Der Pfarrer sollte das Pfarr-
amt personlich versehen und es nur mit Zustimmung der Gemeinde einer ande-
ren Person iibertragen.”®

Um die ausreichende Versehung der Glaubigen mit der Eucharistie sicherzu-
stellen, wurden die Anzahl der zu lesenden Messen und die dafiir vorgesehenen
Tage festgelegt. Die Mindestforderung lag bei einer Messe an jedem Sonntag
und an jedem der zahlreichen Feiertage. In Buchrain bei Luzern sorgte man 1509
vor: «wenn aber in der wuchen dhein bannen firtag were, so séllen ir kilchherren
inen in der wuchen uff einen werchtag ein mess haben.»” Besonders gross war
das Bediirfnis nach der Eucharistie offensichtlich in Weggis und Schiipfheim,
denn hier forderten die Parochianen 1539 und 1584, dass zusitzlich zu den Sonn-
und Feiertagen montags, mittwochs und freitags Messen zu feiern seien.*

Besondere Anforderungen stellten die Parochianen in Layen im Siidtiroler
Grodental an die fremdsprachlichen Qualititen ihres Seelsorgers. Obwohl die
Gemeinde mehrheitlich deutschsprachig war, gehorten ihr auch einige Ladiner
mit ratoromanischem Dialekt an. In dem Vertrag, den die Parochianen 1418 mit
threm Pfarrer abschlossen, forderten sie die Zweisprachigkeit des Leutpriesters:
«Der pharrer [von Layen] schol in [den Grodnern] ainen priester geben, der
willisch und tawtsch kiinn, ob er in gehaben mag; wer aber, daB er in nicht ge-
haben mocht, so sol er in doch siinderlich in der vasten ainen haben, der sey ver-
stee und sy in, damit dy lewt mit der peicht und mit dem hayligen sacrament ver-
sorgt werden.»”'

Um ihre geistliche Betreuung sicher zu stellen, forderte die Gemeinde nicht
selten die Anstellung eines Hilfspriesters.”> So verfiigten sie in Ruswil 1488, der
Pfarrer «sol han ein gesellen, von gutter gewohnheit und nitt von recht, da er
dester baBl die undertanen mége berichten».”® War der Adjunkt in der Regel als
standiger Helfer des Pfarrers installiert, so wurde er in Mareit in Tirol 1443 an-
lasslich hoher Feiertage wegen «gemerung der mess und gotz dienst» gewisser-
massen als Saisonkraft angestellt, «<nemlich ze weinachten vierzehen tag; in der
vasten und ze ostern siben wochen; an unsers herren auffart tag acht tag und ze

27 Kirchenordnung Weggis (wie Anm. 11), 139.

* UB Zug 1 (wie Anm. 1), Nr. 800; vgl. Urkunde fiir Biirgeln und Schattdorf 1426 September
3, in: GF, 8 (1852), 91-95.

*? Urkunde fiir Buchrain (wie Anm. 20), 205.

30 Kirchenordnung Weggis (wie Anm. 11), 137; Kirchenrecht Schiipfheim (wie Anm. 12), 191.

3! Enno Biinz, «Die Kirche im Dorf lassen... ». Formen der Kommunikation im spatmittelalter-
lichen Niederkirchenwesen, in: Werner Rosener (Hg.), Kommunikation in der landlichen
Gesellschaft vom Mittelalter bis zur Moderne, Géttingen 2000, 77-157, hier 132.

** Dominikus Lindner, Die Anstellung der Hilfspriester. Eine kirchengeschichtliche Untersu-
chung, Kempten 1924, 49 Anm. 5, 51.

3 Jahrzeitbuch Ruswil (wie Anm. 18), 32.



Ackerbau und Seelsorge 229

pfingsten vierzehen tag».’* Von dem Helfer wurde selbstverstiandlich ebenfalls
erwartet, dass er einen untadeligen Lebenswandel fiihrte und in der Lage war,
Seelsorge und Sakramentenspendung vorzunehmen sowie an Ostern das Chrisam
vom Bischof zu holen.” In Schwyz sollte der Seelsorger 1519 «einen erlichen,
gelerten priester zu einem hellffer dingen unnd bestellen mit irer [der Parochia-
nen] gunst, wiisszen unnd willen» sowie unter der Bedingung, diesen bei Nicht-
gefallen wieder wegzuschicken und einen anderen zu wéhlen. Bei Krankheit
oder anderer Verhinderung des Pfarrers sollte dieser auf eigene Kosten einen
Vertreter einsetzen, der sowohl dem Patronatsherrn als auch den Gemeindeglie-
dern zusagen musste.”

In Mareit wurde vereinbart, dass der Hilfsgeistliche an 18 Feiertagen sowie an
allen Freitagen im Jahr die Messe in der Filialkapelle St. Maria Magdalena hal-
ten sollte. Fiir den Fall, dass der Marientag und der Weihnachtstag auf einen
Freitag fielen, sollten die Messen an diesen Tagen in der Pfarrkirche gefeiert
werden.’’ Diese Verpflichtung, die Hochfeste in der Pfarrkirche zu feiern, resul-
tierte aus dem Pfarrzwang — der Bindung der Parochianen an eine bestimmte
Pfarrkirche fiir simtliche Belange der Sakramentenspendung und der Seelsorge —,
wonach dem Pfarrer die zu erwartenden grossziigigen Opfergaben der Gldaubigen
an diesen besonderen Festtagen zustanden.’® In Davos vereinbarte man im Jahre
1500, dass die Messe den tdglichen Erfordernissen gemiss an den Werktagen
frith, an den Sonn- und Feiertagen spiter zu feiern sei, damit auch die Menschen,
die weit von der Pfarrkirche entfernt wohnten, zumindest an diesen Tagen hinge-
langen konnten: «Item aber, so sol ain pfarrer am warchtag zu gutter fruoy mef}
han, nach der nechsten nachpuren willen und ouch nach dem und dz zitt ist, und
am firtag spaetter, dz die luett am firtag erlangen muegent die maesfl und am
sunnentag.»’

Neben der Forderung nach einer ausreichenden Anzahl von Messfeiern waren
die Pfarrgenossen an der genauen Regelung der Sakramentenspendung, allen
voran des Sterbesakraments und der Totenbegidngnisse, interessiert; dies jedoch
nicht nur um thres Seelenheils willen, sondern auch, weil hiermit ebenfalls Ab-
gaben an den Geistlichen verbunden waren.

* palme/Siller, «Pfirrlichew Recht» (wie Anm. 15), 58f.

* Spanbrief aus Biirgeln und Schattdorf (wie Anm. 14); Kirchenrecht Tobelschwand (wie
Anm. 12), 258; Bestallungsbrief Schwyz (wie Anm. 13), 296.

3 Bestallungsbrief Schwyz (wie Anm. 13), 296.

37 Palme/Siller, «Pfirrlichew Recht» (wie Anm. 15), 58.

** Wolfgang Petke, Oblationen, Stolgebiihren und Pfarreinkiinfte vom Mittelalter bis ins Zeit-
alter der Reformation, in: Hartmut Boockmann (Hg.), Kirche und Gesellschaft im Heiligen
Romischen Reich des 15. und 16. Jahrhunderts, Géttingen 1994, 26-58, hier 43f.; Arend,
Bischof (wie Anm. 2), 55-59.

* Fritz Jecklin, Das Davoser Spendbuch 1562, in: Jahresberichte der Historisch-Antiquari-
schen Gesellschaft Graubiindens, 54 (1924), 193-279, hier 209 § 29; vgl. Saulle-Hippen-
meyer, Nachbarschaft (wie Anm. 4), 36-39; Kirchenordnung Weggis (wie Anm. 11), 137.



230 Sabine Arend

Oblationen und Stolgebiihren

Mit der Sakramentenspendung und anderen Amtshandlungen war die Erhebung
von Oblationen und Stolgebiihren untrennbar verbunden.*’ Stolgebiihren wurden
etwa bei Spendung der Taufe, Abnahme der Beichte®', dreimaliger Verkiindung
des Eheaufgebots, Einsegnung der Brautleute, Segnung der Mutter nach der Geburt
eines Kindes* sowie bei samtlichen Versehgingen wie der Spendung des heiligen
Ols*, der Reichung des Viaticum™ oder anlisslich von Begribnissen*’ erhoben.
Sie wurden auch bei Kirchweihen, Prozessionen oder Umgingen*® gefordert.

Die Kirchengesetzgebung hat lange versucht, die Sakramentenspendung und
andere geistliche Dienste gegen Geld zu unterbinden. Auf dem vierten Lateran-
konzil 1215 fand man sich schliesslich zu einem Kompromiss bereit, wonach die
Entlohnung des Geistlichen verboten, freiwillige Reichnisse jedoch erlaubt sein
sollten.”” Vor diesem Hintergrund vereinbarte man in Weggis noch 1539, dass
der Seelsorger fiir die Spendung der Sakramente an Kranke und die Abnahme
der Beichte von Sterbenden keinen festgesetzten Lohn, sondern nur das erhalten
sollte, «was biderben liiten gnad ist — einer giebt, der ander nit».**

So wichtig die Einkiinfte aus den Stolgebiihren flir die Pfarrgeistlichkeit auch
waren; in der Not war die Versehung der Glaubigen mit den Sakramenten iiber
jedes finanzielle Interesse erhaben. So sollten 1584 in Schiipfheim die Krankensa-
kramente gegen die Entrichtung von zwei Schillingen gespendet werden, es sei
denn, dass jemand «alls armm wir, das ers nit vermdcht, so sollen sy [die Priester]
das umb gotteswillen thun».*’ Auch bei fremden Parochianen sollte im Notfall
iber den Pfarrzwang hinweggesehen werden. So war es tiblich, dass der Schiipf-
heimer Pfarrer den Parochianen, die im Amt Schiiptheim wohnten, aber zur Pfar-

* Die Bezeichnung Stolgebiihr riihrt von der zum Messgewand gehorigen Stola her, die der
Geistliche bei Verrichtung bestimmter Amtspflichten trug, Petke, Oblationen (wie Anm. 38), 30.

1 pfaff, Pfarrei (wie Anm. 4), 255.

** Kirchenrecht Schiipfheim (wie Anm. 12), 191; Jahrzeitbuch Ruswil (wie Anm. 18), 33f.; Jo-

seph Schneller, Das Jahrzeitbuch der Pfarrei Buttisholz, in: GF, 25 (1870), 7678, hier 78.

Vgl. Pfaff, Pfarrei (wie Anm. 4), 255.

Kirchenrecht Schiipfheim (wie Anm. 12), 189; Kirchenrecht Escholzmatt (wie Anm. 12),

217; Jahrzeitbuch Ruswil (wie Anm. 18), 32; vgl. Amold Angenendt, Die Liturgie und die

Organisation des kirchlichen Lebens auf dem Lande, in: Settimane di studio del centro

italiano di studi sull’aito medioevo, 28 (1982), 169-226, hier 214f.

Kirchenrecht Schiiptheim (wie Anm. 12), 189; Jahrzeitbuch Buttisholz (wie Anm. 42), 78;

Kirchenrecht Escholzmatt (wie Anm. 12), 217; Angenendt, Liturgie (wie Anm. 43), 217f.

Kirchenrecht Schiipfheim (wie Anm. 12), 190; Jahrzeitbuch Buttisholz (wie Anm. 42), 78;

Kirchenrecht Escholzmatt (wie Anm. 12), 217; Kirchenordnung Weggis (wie Anm. 11), 138.

Franz-Kuno Ingelfinger, Die religios-kirchlichen Verhiltnisse im heutigen Wiirttemberg am

Vorabend der Reformation, Stuttgart 1939, 154-159. Zum Fronleichnamsfest sieche Konrad

Joseph Heilig, Die Einfiihrung des Fronleichnamsfestes in der Ditzese Kontanz nach einer

vergessenen Urkunde Bischof Heinrichs I1l. von Brandis, in: ZGO, 88 (1933), 1-16; Paul

Zinsmaier, Die Einfilhrung des Fronleichnamfestes in Stadt und Didzese Konstanz, in: ZGO,

101 (1953), 265-268.

1. Alberigo/]. A. Dossetti u.a. (Hg.), Conciliorum oecumenicorum decreta, Bologna *1973,
241, c. 66; vgl. Arend, Bischof (wie Anm. 2), S. 64.

o Kirchenordnung Weggis (wie Anm. 11), 138.

* Kirchenrecht Schiipfheim (wie Anm. 12), 189.

43

45

46



Ackerbau und Seelsorge 231

rei Entlebuch gehorten, «ire kindtouffe, kindtbettern ynflire unnd die liitt inn
todtsnétten beware, mit den heilligen sacramandten» versah, «damit niemantz
versumt wird». Hier setzte man sich dariiber hinweg, dass die Entlebucher Paro-
chianen ausschliesslich von ihrem Pfarrer in Entlebuch die Sakramente hitten an-
nehmen diirfen. Den Mehraufwand, den die Versehung fremder Parochianen mit
sich brachte, liessen sich die Schiipfheimer Geistlichen jedoch gut bezahlen™
Pfarrer und Kister erhielten mit 4 bzw. 2 Schillingen bei Versehgiingen zu Entle-
bucher Gemeindekindern den doppelten Gebiihrensatz wie bei der Sakramenten-
spendung an eigene Parochianen®’

Dieses Beispiel zeigt, dass die Vertrige regelrechte Gebtihrenordnungen bein-
halten konnten, nach denen die Spendung der einzelnen Sakramente abgerechnet
wurde. Im Vertrag aus Doppelschwand im Kanton Luzern von 1488 gibt eine
detaillierte Gebiihrenliste Aufschluss tiber die Abgaben bei Begribnissen: Beim
Tod eines Mannes sollte der Priester von den Erben 7 Schilling erhalten, beim
Tod einer Frau hingegen lediglich 6 Schilling erhalten.’® Ebenso wurde die Hohe
des Seelgerits in Schiiptheim je nach Geschlecht des Verstorbenen unterschied-
lich bemessen: «so ein ménsch gstirpt, so soéllen die friindt zu einem kilchherren
gan, mit imm iberkon umb das sell grett. Mdchten sy aber nit mit imm {iber-
kommen, so séllend sy uff den boum legen von einem man vier haller unnd dry
schilling, von einer frowen achtzehn haller. Dann so ist ein kilchherr nit wytter
verbunden iiber das grab zugan noch inn den wuchen zede!l zeschryben.»™ Die
Differenzierung der Begribnistaxen nach dem Geschlecht der Verstorbenen ldsst
sich vermutlich auf die soziale Position der Geschlechter in der mittelalterlichen
Gesellschaft zuriickfiihren.

Wurde der Geistliche bei der Sakramentenspendung von seinem Kiister unter-
stiitzt, se1 es, dass dieser die Lichter in der Kirche anziindete, sei es, dass er die
Kirchenglocken zum Gottesdienst oder bei einem Todesfall liutete™, so sollte
auch ithm ein Teil — haufig ein Drittel — der Stolgebiihren zukommen. In Mareit,
wo ausdriicklich festgelegt wurde, dass das Kiisteramt «ain man pflegen [solle]
und nicht ain fraw», besass der Pfarrer ausserdem den Luxus eines «Verseh-
pferdes», «daz gotzleichnam [die Eucharistie] trag» und den Geistlichen bei
seinen Géngen durch die offensichtlich ausgedehnte Pfarrei unterstiitzte. Zum
Unterhalt dieses Pferdes sollte ihm «ain yegleich guet in der pfarr ain nacht
herberg geben».”

50 Ebenda, 190.

*! Ebenso verhielt es sich in Niirnberg, siche Hubert Mattausch, Das Beerdigungswesen der
Freien Reichsstadt Nirnberg (1219 bis 1806). Eine rechtsgeschichtliche Untersuchung an
Hand der Ratsverldsse und der vom Rat erlassenen Lcnchenordnungcn Wiirzburg 1970, 29ff.
* Kirchenrecht Tobelschwand (wie Anm. 12), 258. Zu einer dhnlichen Differenzierung der
Stolgebiihren in der Pfarrei Tonndorf bei Erfurt im Erzbistum Mainz sieche Max Paul Bert-
ram, Der Erfurter Dorfpfarrer im ausgehenden Mittelalter. Eine kulturgeschichtliche Skizze
aufgrund einschlagiger Quellenforschung, in: Zeitschrift des Vereins fiir Kirchengeschichte
der Provinz Sachsen, 5 (1908), 170.

3 Kirchenrecht Schiiptheim (wie Anm. 12), 190f.

+t Jahrzeltbuch Ruswil (wie Anm. 18), 32; Kirchenrecht Schiiptheim (wie Anm. 12), 190, 192.

* Palme/Siller, «Pfirrlichew Recht» (wie Anm. 15), 55, 59f., 62 Anm. 7. Vgl. Alois Schmid,
Weltklerus und Landwirtschaft, in: Erwin Gatz (Hg.), Der Di6zesanklerus. Geschichte des



232 Sabine Arend

Derartige Gebiihrenordnungen sollten verhindern, dass der Geistliche fiir
seine Verrichtungen zu hohe Gebiihren verlangte, wie in Schwyz 1519 vereinbart
wurde: Der Seelsorger sollte, «von niemandtz mer nemen noch zu lon fordern,
dann das bestimpt ist und in einem sundrigen rodell uffgezeichnot unnd geschri-
ben stadt».*

Zehnt und Zinse

Neben den Stolgebiihren war der Zehnt ein weiterer heikler Punkt, der zu Aus-
einandersetzungen zwischen dem Geistlichen und seinen Parochianen fiihren
konnte. In Doppelschwand wurde 1488 genau geregelt, wie der Pfarrer den
Kornzehnt einzusammeln hatte: Nach der Ernte mussten die geschnittenen Halm-
friichte in Garben aufgebunden werden, bevor nach dem Zehntkollektor ge-
schickt wurde. Kam dieser trotz dreimaliger Benachrichtigung nicht zur Ver-
zehntung, sollten die Garben gezdhlt und jede zehnte Garbe ausgesondert wer-
den. Fiir den Fall, dass die zehnte Garbe kleiner ausfiel als die ibrigen neun,
sollte diese wieder hingelegt und eine andere, gleich grosse genommen werden.’’
Durch dieses Prozedere sollte jede Einrede des Zehntnehmers hinsichtlich der
Grosse der ihm zugedachten Garben von vornherein unterbunden werden.

Neben dem Kornzehnt musste der Kleinzehnt von Gartenfriichten und der
Jungezehnt von erstgeborenen Tieren entrichtet werden. Klein- und Jungezehnt
wurden in der Regel nicht in Naturalien entrichtet, sondern in eine jdhrliche
Geldabgabe iiberfiihrt, da die Kontrolle der Héhe und die Eintreibung der Natu-
ralien schwierig und aufwéndig waren. So sollten in Doppelschwand, Escholz-
matt und Schiiptheim fiir ein Zuchtkalb zwei Heller, fiir ein Stichkalb — ein zur
Schlachtung bestimmtes Kalb — ein Heller, fiir ein Fohlen oder einen Bienen-
schwarm vier Heller und fiir eine Geiss, ein Ferkel oder ein Lamm je ein halber
Heller entrichtet werden.”®

Weitere Abgaben an den Pfarrer waren die Hofstatt- und Fastnachtsgaben,
eine Art Grundsteuer, die jdhrlich als Zins erhoben wurde. In Schiipfheim musste
jeder eigenstindige Haushalt den «hoffstatt zins» in Hohe von drei Angster
(sechs Heller) zahlen.”” Dem Seelsorger in Buttisholz bei Sursee wurde «alle jar
zu der vaBnacht von einer jeglichen herdstatt in der ganzen kirchheri, wo ein hel
[=Kessel] ob dem fiiwer hanget, ein altz huon, das da genempt wird ein vainacht
huny, gegeben(’o. Das Fastnachtshuhn wurde von allen Hoéfen, «wo eeliitt sind,
die zu hul} sitzend und buwend», entrichtet, «unnd ziicht einer hiinner, so gibt

kirchlichen Lebens in den deutschsprachigen Lindern seit dem Ende des 18. Jahrhunderts.
Die katholische Kirche 4, Freiburg i.Br. 1995, 319-345, hier 334.

% Bestallungsbrief Schwyz (wie Anm. 13), 298.

57 Kirchenrecht Tobelschwand (wie Anm. 12), 258. Vgl. weitere Beispiele bei Arend, Bischof
(wie Anm. 2), 48f

%% Kirchenrecht Tobelschwand (wie Anm. 12), 259. Vgl. Kirchenrecht Schiipftheim (wie Anm.
12), 192; Kirchenrecht Escholzmatt (wie Anm. 12), 218. Im Berner Raum waren die Tarife
ebenfalls gestaffelt, siche Rudolf Gmiir, Der Zehnt im alten Bern, Bern 1954, 151.

*® Kirchenrecht Schiipfheim (wie Anm. 12), 191.

% Jahrzeitbuch Buttisholz (wie Anm. 42), 771.



Ackerbau und Seelsorge 233

einer ein zehenden hun unnd ein ldBhun, ziicht aber einer enkeins, so gibt einer
ein haller fiir das liBhun unnd kein zehenden hun».®'

Gabe und Gegengabe

Mit den Stolgebiihren, dem Zehnt und den Hofstatt- und Fastnachtsgaben wur-
den die Parochianen zu zahlreichen Leistungen an ihren Seelsorger herangezo-
gen. Als Zeichen der Anerkennung dieser Reichnisse offerierte der Geistliche
den Zehntbauern und seinen Pfarrkindern ein Mahl bzw. das Fastnachts- oder

Zehntkiichlein®, wie etwa in Mareit: «Item, wenn der giiter ains sein czehent in
den widem gar hatt pracht, so sol im der pfarrer ain mal geben.»®’

Die Fastnachtskiichlein wurden urspriinglich von geistlichen Grundherren als
«Widerzins», als kleine Gabe an die bduerlichen Hintersassen gereicht, die zum
fastndchtlichen Zinstermin ihre Naturalabgaben abliefern mussten.”* In Ebringen
bei Freiburg i.Br. wurde den Gemeindekindern bis ins 19. Jahrhundert hinein mit
dem «Fastnachtskiichelwein» ein «fliissiges Kiichlein» ausgeteilt.*® Die Bekosti-
gung erfolgte am Morgen des Fastnachtmontags, und die Mengenangaben spie-
geln das Ansehen der verschiedenen Personenstiande innerhalb der Gesellschaft:
Ein Ehepaar erhielt 12 Mass, verwitwete Personen jeweils 3 Schoppen und Le-
dige 2 Schoppen. Ledige hatten jedoch auch nur dann ein Anrecht auf den Wein,
wenn sie selbstindig waren, eigene Reben besassen, das Fastnachtshuhn entrich-

tet und Frondienste geleistet hatten.*
Der Pfarrer in Weggis sollte seinen Pfarrgenossen an «herrenvassnacht®” das
gewohnte kiichlin» geben.®® In Feuerbach (Stuttgart) wurde fiir die Reichung des

®' Kirchenrecht Schiipfheim (wie Anm. 12), 191. Vgl. Kirchenrecht Escholzmatt (wie Anm.

12), 217f.; Kirchenrecht Tobelschwand (wie Anm. 12), 259.

Norbert Schindler, Fastnachtskiichlein. Zur Geschichte und Metaphorik eines sozialen Ge-

bécks, in: Historische Anthropologie, 8 (2000), 28-61, hier 33.

Palme/Siller, «Pfirrlichew Recht» (wie Anm. 15), 60; vgl. Rechtung Wangen (wie Anm. 12),

212.

Schindler, Fastnachtskiichlein (wie Anm. 62), 33. Derartige Gegengaben waren jedoch nicht

nur im grundherrlichen und bauerlichen Bereich iiblich. Auch in der Stadt wurden den Be-

wohnern etwa bei Entrichtung des Schosses, der jahrlichen Vermégens- und Einkommens-
steuer, ein Mahl oder ein Trank offeriert. Sieche Matthias Ohm, Das Braunschweiger Alt-
stadtrathaus (Braunschweiger Werkstiicke 106), Braunschweig 2002, 80; ders., 3 ossen
tungen, 10 swynes fote und 2 met worste. Das Schossmahl des Jahres 1517 im Braunschwei-

ger Weichbild Sack (mit einer Edition der Rechnung), in: Braunschweigisches Jahrbuch, 84

(2003), 191-201.

* Herrmann Oechsler, Geschichtliches iiber die Pfarrei Ebringen, in: FDA, 30 (1902), 219-267,
hier 238f,

* Ebenda.

*” Fiir die Geistlichen war der Sonntag Quinquagesima der Vortag vor dem Beginn ihrer
Fastenzeit, daher die Bezeichnung als Pfaffen- oder Herrenfastnacht, vgl. Hermann Grote-
fend, Zeitrechnung des Deutschen Mittelalters und der Neuzeit, 2 Bde., Hannover 1892—1898,
ND Aalen 1970, Bd. 1, 21, 56.

* Kirchenordnung Weggis (wie Anm. 11), 138. Vgl. Nikolaus Grass, Das Widum- und Klos-
ter- «Stiirmen» sowie verwandte Faschingsbrauche in Siiddeutschland, Osterreich und der
Schweiz, in: ZSRG.Kan., 40 (1954), 159-200, hier 170.

62

63

64



234 Sabine Arend

Fastnachtskiichleins ein Aufwand von vier Pfund Heller veranschlagt.”” In Gos-
sau bei Wetzikon verkiindete der Geistliche seine Pflicht 1526 von der Kanzel:
«der kilcher zuo Gossow hat offenlich prediget: Es ist hiit der herren fasnacht,
und ich sollt iich das kiiechli gen wie von alter har.»"® In Weggis war es «gewon-
heit, daB ein kirchherr uff die vier hochzyten’' dem ammann, kilchmeyer und
siegrist den imbis oder das malti giebt; will er der kilchgenossen mer haben da-
bei, schlatt man ihm nit ab».”* Gegeniiber dieser Freigebigkeit war dem Vikar in
Baden im Aargau die alljahrliche Pflicht der Gegengabe 1565 offensichtlich las-
tig, denn er klagte: «ouch muss ich alle fassnacht den schueleren allen das kiiech-
lin und uf das niiwjahr das guetjahr uf alle gesellschaften geben.»”

In Biilach bei Ziirich hatte der Geistliche sich dieser Pflicht zu entziehen ver-
sucht, was die Parochianen jedoch nicht davon abhielt, diese Gabe weiterhin ein-
zufordern, denn 1520 hiess es, «sy syen uf der pfatfen fasnacht nachts fiir des
kilchherren zuo Biilach hus gekommen und [hitten] zuo demselben gesprochen,
ob er inen das kiiechli wellte geben».” In diesem Beispiel klingt das «Widem-
oder Pfarrhofstiirmen» an, ein grober Spass, mit dem die Herausgabe der Fast-
nachtskiichlein gefordert wurde. Hierbei veranstalteten die Parochianen einen
nicht ganz emst gemeinten Sturm auf den Pfarrhof, nahmen ihn ein und iiber-
rumpelten den Geistlichen, der sie anschliessend mit Speis und Trank bekdstigen
musste.” Derartige «Eroberungen» waren nicht nur zur Fastnachtszeit iiblich,
sondern wurden mancherorts auch bei Einsetzung eines neuen Geistlichen geiibt.
So war es in der Pfarrei KolsaB3 bei Innsbruck iiblich, dass die Pfarrkinder am
Aschermittwoch den Pfarrhof des neu bestellten Seelsorgers erstiirmten, dabei
allerlei Unfug trieben, um schliesslich mit Fastnachtskiichlein besanftigt zu wer-
den.” Diesen Spass konnten sich die Parochianen in Wilten (Innsbruck) be-
sonders hiufig erlauben, da ihre Pfarrkirche dem gleichnamigen Chorherrenstift
inkorporiert war, welches den Vikar jeweils auf ein Jahr anstellte. Diesen Um-
stand nahmen die Gemeindekinder gerne zum Anlass, den Pfarrhof regelmassig
jahrlich zu stiirmen.”’

Der Pfarrer musste oft nicht nur die direkte Gegengabe in der einmaligen Ver-
kostigung der ihm Abgabenpflichtigen aufbringen, sondern war auch zu anderen
Diensten fiir das Gemeinwohl der Dorfgenossenschaft verpflichtet. Diese um-
fassten die Haltung des gemeindeeigenen Zuchtviehs (Fasel- oder Wuchervieh);
sie basierten entweder auf seinem Zehntbezug oder waren an das Pfarrwidem

 Victor Emst, Die Entstehung des wiirttembergischen Kirchenguts, in: Wiirttembergische
Jahrbiicher fiir Statistische Landeskunde, 1911, 377-424, hier 380.

W Grass, Widum- und Kloster-«Stiirmen» (wie Anm. 68), 172.

! Gemeint sind die drei Hochfeste Weihnachten, Ostern und Pfingsten, zu denen ein bewegli-
cher Festtag hinzukam, siehe Arend, Bischof (wie Anm. 2), 56.

B Kirchenordnung Weggis (wie Anm. 11), 138.

”* Eduard Hoffmann-Krayer, Die Fastnachtsgebriuche in der Schweiz, in: Schweizerisches
Archiv fiir Volkskunde, 1 (1897), 47-57, 177-194, 257-283, hier 183 Anm. 3.

’* Grass, Widum- und Kloster-«Stiirmen» (wie Anm. 68), 171f.

> Ebenda, 160-175 mit zahlreichen Beispielen.

’® Ebenda, 161, 178,

"" Ebenda, 179f.



Ackerbau und Seelsorge 235

gebunden.” Die Verbindung von Zehntrechten und Zuchtviehhaltung bestand
etwa in den Graubiindner Orten Ramosch, Sent und Tschlin, wo der Pfarrer den
«schwin zehenden» nur dann beziehen durfte, wenn er einen Zuchteber unter-
hielt.” In Wangen wurde der Geistliche neben der Haltung des gewohnlichen
Zuchtviehs ausserdem zur Anschaffung eines Hahns aufgefordert. Alle diese
Tiere sollten «als fry sin, dz es offenlich gan sol an strassen und uff der allmeind,
wo si wellent, und sol in dz nieman werren. Wir aber, dz si ieman in sini gueter
giengint und ein schaden tittint, derselb, der mag si hubschlich und unwuostlich
uss dem sinen triben und sols aber den lassen gan und sol es niit in tuon noch
stallen».* Die enge Verbindung von Abgabenbezug und Zuchtviehhaltung ist
auch fur die Pfarrei Grosswangen bei Sursee belegt. Der Leutpriester sollte einen
Farren (Jungstier) und einen Eber halten, wenn dies der Wunsch der Gemeinde
sel. Aber auch fiir den Fall, dass die Gemeinde dies nicht forderte, mussten sie
den Zehnt unvermindert abliefern.™'

Neben der Haltung des gemeindeeigenen Zuchtviehs war der Pfarrer in Wan-
gen verpflichtet, einen Kessel bereit zu halten, «da ein miit haber inn gesieden
miig». Diesen Kessel mit dem Fassungsvermdgen eines Miitts*™?, der woméglich
auch die Funktion einer Braupfanne besass, musste er bei Bedarf an die Gemein-
degenossen verleihen.*’ Dass dieser Kessel ansonsten im Haus des Seelsorgers
untergebracht war, ldsst darauf schliessen, dass er ihn selber benutzte, denn in
manchen Fillen war der Pfarrer auch der Gastschenk des Dorfes.*

Die Vertrdge unterstreichen, dass der Pfarrer auch Bauer war. Er bestellte sein
Feld und besass Vieh, das er wie die librigen Dorfbewohner auch auf der All-
mende weiden liess. In Buchrain wurde 1509 beschlossen, dass der Kirchherr
«uff sinem hof mit sinem vech und schwinen uff die brach feld und hoéltzer triben
und faren mag, doch sol er dem hirten tuon mit spis und lon allwegen wie ein
ander gnos; und ob si weld koufften, sol der kilchherr sin march zal tuon, sin heg
graben und ziin ze machen wie ir einer tuon sol und von alter har komen ist».
Dem Geistlichen sollte also wie allen Dorfgenossen erlaubt sein, sein Vieh auf
der Allmendeweide zu treiben; allerdings nur, wenn er sich wie alle anderen be-
reit erkldarte, dem Hirten der Gemeinde den iiblichen Lohn zu entrichten und sei-
nen Anteil an der Zdunung zu leisten, um dem Vieh das Verlassen des brach lie-
genden Weidelandes zu verwehren.’

’® Kirchenrecht Tobelschwand (wie Anm. 12), 259; Kirchenrecht Escholzmatt (wie Anm. 12),
218; Kirchenrecht Ruswil 1468 (wie Anm. 12), 83; Vertrag fir die Pfarrei Grosswangen
1328 Oktober 28, in: UB Beromiinster 1I (wie Anm. 9), Nr. 402. Vgl. Kiinstle, Pfarrei (wie
Anm. 9), 88f.

ki Saulle-Hippenmeyer, Nachbarschaft (wie Anm. 4), Nr. 4.

50 Rechtung Wangen (wie Anm. 12), 211.

*! UB Beromiinster Il (wie Anm. 9), Nr. 402. Vgl. Rechtung Wangen (wie Anm. 12), 211f.

%2 Ein Miitt entspricht ca. 82,5 1, vgl. Gerald Démer, Kirche, Klerus und kirchliches Leben in
Ziirich von der Brunschen Revolution (1336) bis zur Reformation (1523), Wiirzburg 1996, 293.

8 Rechtung Wangen (wie Anm. 12), 211.

% Franz Grass, Pfarrei und Gemeinde im Spiegel der Weistiimer Tirols, Innsbruck 1950, 66f.;
ders., Pfarrhofe als Gaststitten in Tirol, in: Veroffentlichungen des Museum Ferdinandeum,
31(1951), 147-155.

% Zur Beziunungspflicht siche Karl Siegfried Bader, Gartenrecht, in: ZSRG.Germ., 75 (1958),
252-273, hier 260f.



236 Sabine Arend

Als Bauer hatte der Geistliche trotz seiner Befreiung von weltlicher Steuerlast
und seiner herausgehobenen sozialen Stellung auf land- und viehwirtschaftli-
chem Gebiet also den gleichen genossenschaftlichen Status wie die iibrigen
Dorfgenossen auch.

Seelsorger und Gemeinde

Die Vertrage, die zahlreiche Pfarrgemeinden vornehmlich in der Eidgenossen-
schaft mit ihren Geistlichen schlossen, fithren ein kleinteiliges Bild der Lebens-
und Arbeitsbedingungen des Seelsorgers vor Augen. Sie zeigen die Enge des
Zusammenlebens und die Verschrinkung von geistlicher Amtsausiibung und all-
tdglichem Leben des Geistlichen innerhalb der Dorfgemeinschaft.

Die Vertrage zeigen aber auch, dass die Parochianen Anforderungen an die
Amtsaustibung des Geistlichen stellten, sei es in Fragen der Seelsorge, sei es in
Fragen der Abgabenerhebung. In all diesen Bereichen seiner geistlichen Amts-
ausiibung und der daraus resultierenden Befugnis zur Erhebung von Abgaben
war der Seelsorger durch den Vertrag an den Willen seiner Schutzbefohlenen
gebunden. Damit agierten die Parochianen weit iiber den Bereich hinaus, der
ihnen seitens des Kanonischen Rechts zugesprochen wurde. Die Konstanzer Bi-
schofe untersagten derartige Vertragsschliisse 1567 und 1609 in den Synodalsta-
tuten.* Dieses Verbot zeitigte jedoch keine nennenswerte Wirkung, schliesslich
war die Macht des Konstanzer Bischofs — zu dessen Ditzese weite Teile der Eid-
genossenschaft gehdrten — schon allein durch die rdumliche Entfernung zu den
Geschehnissen in den einzelnen Pfarreien gering. Die Pfarrgemeinde hingegen
konnte ihren Forderungen durch ihr Zusammenleben mit dem Geistlichen am Ort
Nachdruck verleihen. Hinzu kam, dass die Gemeinden mit dem Einbehalt ihrer
Zehntabgaben und Oblationen ein zusitzliches Druckmittel besass, wie es etwa
in Wangen zum Ausdruck gebracht wurde: wenn «uns ein kilchher in disen ob-
geschribnen stukken und artiklen niit genuog tétt, es wir in einem oder in allen,
als hie vor geschriben stat, so mochtin die vorgenanten undertanen die vorge-
schribnen zehenden handhaben und inn han zuo den rechten, untz das in gentz-
lich gnuog beschicht, als hie vor geschrieben stat.»"” Diese Gegebenheiten konn-
ten den Geistlichen in ein gewisses Abhdngigkeitsverhiltnis zu seinen Schutzbe-
fohlenen bringen.**

Die Pfarrgemeinden, die das Pfarrerwahlrecht besassen oder dem Pfriindenin-
haber das Nominationsrecht fiir den Leutpriester abtrotzen und diesen mit einem
Vertrag an ihre Wiinsche binden konnten, waren also mitnichten passive Em-
pfanger von Sakramenten und Seelsorge oder gar Objekte der Amtsausiibung des
Geistlichen. Diese Pfarrgemeinden traten als selbstbewusste Handlungsverbinde
auf, die sich hinsichtlich des Empfangs der Seelsorge ebenso wie bei der Ent-
richtung von Abgaben davor verwahrten, dass ihnen von dem einen zuwenig ge-
geben und von dem anderen zuviel genommen wurde.

2 Schweizer, Gemeindepatronat (wie Anm. 4), 43.

%7 Rechtung Wangen (wie Anm. 12), 212. Vgl. Urkunde fiir Biirgeln und Schattdorf 1426 (wie
Anm. 28), 92f.

8 Vgl. Blickle, Antiklerikalismus (wie Anm. 14), 127.



Ackerbau und Seelsorge 237

Ackerbau und Seelsorge. Zum Zusammenleben von Seelsorgern mit ihren Gemeinden in
spdtmittelalterlichen Pfarreien

Das Zusammenleben des Pfarrers mit seiner Gemeinde wihrend des spiten Mittelalters
brachte nicht selten Reibungspunkte mit sich. Um diese aus der Welt und klare Regeln fiir
ein einvernehmliches Miteinander zu schaffen, schlossen einige eidgendssische Gemein-
den Vertrdge mit den Pfriindeninhabern oder Leutpriestern ab, in denen sie eindeutige Be-
dingungen an deren Amtsausiibung und Befugnisse stellten. Die Vertrige fiihren ein
kleinteiliges Bild der Lebens- und Arbeitsbedingungen der Seelsorger vor Augen und zei-
gen die Enge des Zusammenlebens und die Verschrankung von geistlicher Amtsausiibung
und alltdglichem Leben der Geistlichen innerhalb der Stadt- oder Dorfgemeinschaft. Sie
zeigen zudem, dass die Pfarrgemeinde ihren Einfluss auf die Lebens- und Arbeitsbedin-
gungen der Geistlichen weit mehr geltend machen konnte, als vielfach angenommen wird.
Entgegen dem geltenden kanonischen Recht, das den Gemeinden die Rolle der Schutzbe-
fohlenen und passiven Sakramentsempfinger zuwies, gelang es einigen Gemeinden, sich
ein {iberdurchschnittlich aktives Mitspracherecht tiber die iiblichen Anrechte hinaus zu er-
sitzen. Dass die Pfarrgemeinden die kanonische Rechtssetzung in der Praxis aushebeln
konnten, lag unter anderem daran, dass die Geistlichen innerhalb des stadtischen oder
dorflichen Gemeinwesens mit ithnen zusammenlebten und nicht zuletzt von ihren Ab-
gaben (Zehnt, Opfergaben, Stolgebiihren) abhangig waren. Demgegeniiber war der Ein-
fluss des Bischofs schon allein durch die rdumliche Entfernung zu den Geschehnissen in
den einzelnen — zumal ldndlichen — Pfarreien gering.

Farming and pastoral care: pastors living together with their parishioners in late
medieval times

The fact that priests were obliged to live together with their parishioners in late medieval
times frequently caused friction. To overcome difficulties and create clear rules for living
together some Swiss communities made written agreements with their rectors or curates
which imposed limitations on their pastoral activities and their authority. These
documents offer revealing insights into the lives and working conditions of these priests
and show the dificulties of people living in close proximity to one another. Within both
rural and urban communities, priests had to reconcile the conflicting demands of carrying
out a pastoral activity and sharing parishioners’ everyday existence. The documents also
reveal that the parish could exercise far more influence on the life and work of a priest
than is commonly supposed. Despite the Canon law of the time, which understood
parishioners as protected subjects — passive receivers of the sacrament — some parishes
were able to exert an influence well beyond what was usual. Why were parishes able to
nullify Canon law in practice? Among other reasons, a key factor was the fact that the
priests not only lived within the town or village community but was also dependent on the
local people’s financial contributions through tithes, offerings, and various fees. In con-
trast physical distance from events tended to reduce the influence of the bishop, especially
in rural parishes.

Agriculture et pastorale. La cohabitation des curés avec leurs communiers dans les
paroisses du bas Moyen Age

La cohabitation du curé avec ses paroissiens dans le courant du bas Moyen Age était
souvent la source de tensions. Afin de les désamorcer et d'établir les régles d'une
cohabitation pacifique, quelques communes de la Confédération signeérent des contrats
avec les bénéficiers ou avec les hommes d’Eglise, qui fixaient les conditions précises dans
lesquelles ils pouvaient exercer leur ministere et leur autorité. Ces contrats mettent en
évidence une petite partie des conditions de vie et de travail des curés. Ils montrent les
difficultés de cohabitation et les chevauchements entre le ministére pastoral et la vie
quotidienne des ecclésiastiques dans la communauté du village ou de la ville. Ils montrent
de plus que les paroisses influengaient de maniére beaucoup plus importante que ce qui
était généralement supposé les conditions de vie et de travail des ecclésiastiques. Con-
trairement au droit canon en vigueur qui attribue aux communautés paroissiales un role de
pupilles et de simples récipiendaires de sacrements, certaines paroisses réussirent a ob-
tenir un droit d’intervention qui dépassait celui normalement limité aux droits en usage.
Les paroisses pouvaient donc échapper a la législation canonique, tirant profit du fait que



238 Sabine Arend

les ecclésiastiques qui vivaient dans les communautés villageoises ou urbaines étaient en
grande partie dépendants des taxes que ceux-ci leur payaient (dime, offrandes, droit
d’étole). De plus, I'influence que pouvait exercer I'évéque sur les évenements quotidiens
était fortement limitée par la distance géographique qui le séparait des paroisses — en
particulier des paroisses campagnardes.

Schliisselbegriffe — Keywords — Mots clés

Benefizialwesen — feudal benefice — systéme d’attribution de bénéfices, Pfarrklerus —
parish priests — le bas clergé, Lebens- und Arbeitsbedingungen von Geistlichen — living
and working conditions of the clergy — les conditions de vie et de travail des ecclésias-
tiques, Pfriindeneinkiinfte — prebends — les prébendes, Pfarrerwahlrecht der Gemeinde —
right to participate in local elections — les droits de vote communal, Seelsorge — pastoral
care — le pastorat

Sabine Arend, Dr., wissenschaftliche Mitarbeiterin der Heidelberger Akademie der Wissen-
schaften



	Ackerbau und Seelsorge : zum Zusammenleben von Seelsorgern mit ihren Gemeinden in spätmittelalterlichen Pfarreien

