
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Religions- und Kulturgeschichte = Revue
suisse d'histoire religieuse et culturelle = Rivista svizzera di storia
religiosa e culturale

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 99 (2005)

Artikel: Ackerbau und Seelsorge : zum Zusammenleben von Seelsorgern mit
ihren Gemeinden in spätmittelalterlichen Pfarreien

Autor: Arend, Sabine

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-130358

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-130358
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Ackerbau und Seelsorge
Zum Zusammenleben von Seelsorgern mit ihren
Gemeinden in spätmittelalterlichen Pfarreien

Sabine Arend

Als der Geistliche Albrecht Menger 1435 in sein Amt als Pfarrer an St. Michael
in Zug eingeführt wurde, überreichten die Kirchgenossen ihm ein Schriftstück
mit dem Titel «rechtung und gewonheiten der kilchgenossen gegen einen kilch-
herren». Hierin verpflichteten sie ihn unter anderem darauf, innerhalb der
Stadtmauern in der Nähe der St. Oswald-Kirche - und nicht mehr wie seine Vorgänger

im Pfarrhaus bei der Pfarrkirche St. Michael ausserhalb der Stadt - zu wohnen.

Darüber hinaus musste Albrecht Menger zusagen, ohne Zustimmung der
Gemeinde weder einen Leutpriester noch einen Helfer für die gottesdienstlichen
Handlungen anzustellen, regelmässig die Messen und Vigilien zu feiern, das

jährliche Totengedenken mit Hilfe des Jahrzeitbuchs zu beachten, Prozessionen

mit den Gläubigen durchzuführen, seinen Anteil an den Kosten für Reparaturen
am Chor des Kirchengebäudes zu leisten und die vom Bischof erhobenen

Abgaben nicht auf die Gemeinde abzuwälzen. Für all diese Punkte, auf die Albrecht
Menger von seiner Pfarrgemeinde verpflichtet wurde, nahm diese ihn im Gegenzug

in ihren «Schutz und Schirm».1

Der Revers des Pfarrers Albrecht Menger in Zug gewährt einen unmittelbaren
Einblick in die Vielfalt der Aufgaben des Geistlichen in einer spätmittelalterlichen

Pfarrei. Er zeigt aber auch, dass die Pfarrgemeinde ihren Einfluss auf
dessen Lebens- und Arbeitsbedingungen weit mehr geltend machen konnte, als

vielfach angenommen wird. Die tatsächliche Rollenverteilung zwischen
Geistlichkeit und Gemeinde stand in krassem Gegensatz zum geltenden Kanonischen

Urkundenbuch von Stadt und Amt Zug vom Eintritt in den Bund bis zum Ausgang des

Mittelalters 1352-1528, 2 Bde., Zug 1952-1964, Bd. I, Nr. 800. Zu den Verhältnissen der
Pfarrei in Zug siehe Sabine Arend. Pfarrkirche, Kapellen und kirchliches Leben in der Stadt

Zug während des Mittelalters, in: Michele C. Ferrari (Hg.), Vil gute Bücher zu Sant
Oswalden. Die Pfarrbibliothek in Zug im 15. und 16. Jahrhundert, Zürich 2003, 13-20.
Abkürzungen: FDA Freiburger Diözesan-Archiv. GF Der Geschichtsfreund. Mittheilungen

des historischen Vereins der fünf Orte Lucern, Un, Schwyz, Unterwaiden und Zug.
ZGO Zeitschrift für die Geschichte des Oberrheins. ZSRG.Kan. bzw. Germ. Zeitschrift
der Savigny-Stiftung für Rechtsgeschichte, Kanonistische bzw. Germanistische Abteilung.

SZRKG, 99 (2005), 223-238



224 Sabine Arend

Recht, nach dessen Bestimmung die mittelalterliche Pfarrei einen Personen- und
Rechtsverband darstellte, dem auf der einen Seite der Pfarrer als Seelsorger und
Verwalter der Sakramente, auf der anderen Seite die Gemeindekinder als seine
Schutzbefohlenen angehörten. Der Seelsorger war qua Amt zu liturgischen
Handlungen befugt, er spendete die heilbringenden Sakramente und gewährte
geistlichen Beistand. Durch seine weitgehende Steuer- und Abgabenfreiheit
gegenüber der weltlichen Obrigkeit sowie durch seine eventuelle Lese- und

Schreibfähigkeit war er gegenüber seinen Schutzbefohlenen privilegiert.
Demgegenüber wurden seine Gemeindekinder seitens des Kanonischen Rechts lediglich
als Objekte der Seelsorge und passive Empfänger der geistlichen Handlungen
gesehen."

Diese plakativ dargestellte Rollenverteilung, die dem Geistlichen den aktiven
und der Gemeinde den passiven Part zuwies, lässt sich jedoch bei einem näheren
Blick auf die einzelnen Verhältnisse der Pfarreien - wie er im folgenden
unternommen werden soll - nicht aufrecht erhalten. Denn nicht nur auf dem Gebiet
der Verwaltung des Kirchenvermögens und der Baupflicht am Kirchengebäude
hatten sich die Parochianen Mitwirkungsmöglichkeiten sichern können.1 Auch
auf seelsorgerliche Belange nahmen zahlreiche eidgenössische Gemeinden während

des Spätmittelalters Einfluss. Dieser zeigte sich etwa in dem Recht auf
Pfarrerwahl oder aber - was weitaus häufiger der Fall war - in der Mitsprache
bei der Auswahl des Leutpriesters.4 Einen Leutpriester stellte der Pfründeninhaber

als seinen Stellvertreter an, wenn er selber das geistliche Amt nicht versehen

wollte oder konnte. Der Pfründeninhaber blieb dabei im Besitz seines Bene-
fiziums und entlohnte den Leutpriester aus seinen Einkünften.5 Diese Abtretung
von Aufgaben gegen Lohn war im spätmittelalterlichen Pfarrklerus gängige
Praxis.6 Seit Beginn des 15. Jahrhunderts überliessen die Pfarrer zahlreicher eid-

Sabine Arend, Zwischen Bischof und Gemeinde. Pfarrbenefizien im Bistum Konstanz vor
der Reformation, Leinfelden-Echterdingen 2003, 190f.
Sebastian Schröcker. Die Kirchenpflegschaft. Die Verwaltung des Niederkirchenvermögens
durch Laien seit dem ausgehenden Mittelalter, Paderborn 1934; Ernst Ziegler. Kirchenpfleger

und Kirchenamt. Bemerkungen zur Verwaltungs- und Archivgeschichte der Stadt St.
Gallen im Spätmittelalter, in: Helmut Maurer (Hg.), Churrätisches und St. Gallisches Mittelalter.

Festschrift für Otto P. Clavadetscher, Sigmaringen 1984, 237-256.
Vgl. Rosi Fuhrmann, Die Kirche im Dorf. Kommunale Initiative zur Organisation von
Seelsorge vor der Reformation, in: Peter Blickle (Hg.), Zugänge zur bäuerlichen Reformation.
Zürich 1987. 147-186; dies., Kirche und Dorf. Religiöse Bedürfnisse und kirchliche Stiftung
auf dem Lande vor der Reformation, Stuttgart 1995; Immacolata Saulle-Hippenmeyer.
Nachbarschaft, Pfarrei und Gemeinde in Graubünden 1400-1600, Chur 1997; Carl Pfaff,
Pfarrei und Pfarreileben. Ein Beitrag zur spätmittelalterlichen Kirchengeschichte, in: Hans
Jakob Ackermann/Josef Brülisauer/Peter Hoppe (Hg.), Innerschweiz und frühe Eidgenossenschaft.

Jubiläumsschrift 700 Jahre Eidgenossenschaft, 2 Bde., Ölten 1990. hier 1, 228; Eduard

Schweizer, Das Gemeindepatronat in den Urkantonen, in: Zeitschrift für Schweizerisches

Recht NF, 24 (1905), 1-80.
Vgl. Arend, Bischof (wie Anm. 2), 72-76, 189-196.
Pfaff. Pfarrei (wie Anm. 4), 228: Saulle-Hippenmeyer, Nachbarschaft (wie Anm. 4), 140;

Ludwig Schmugge, Stadt und Kirche im Spätmittelalter am Beispiel der Schweiz. Ein Überblick,

in: Adolf Reinle u.a. (Hg.), Variorum Munera Florum. Latinität als prägende Kraft
mittelalterlicher Kultur. Festschrift für Hans F. Haefele, Siemaringen 1985, 273-299, hier
294f.



Ackerbau und Seelsorge 225

genössischer Pfarreien die Auswahl ihrer Stellvertreter der Gemeinde; schliesslich

bildeten Leutpriester und Gemeindekinder ja nicht nur eine kirchliche
Gemeinschaft, sondern lebten auch in einer politischen Gemeinde - in der Stadt
oder im Dorf- nachbarschaftlich zusammen. Der Seelsorger wohnte in der Regel
auf dem Pfarrhof, betrieb neben seinem geistlichen Amt Land- und Viehwirtschaft

wie die übrigen Dorfgenossen auch und war mehr oder weniger in die
Dorfgemeinschaft integriert.

Die Spannungen, die sich aus diesem engen Zusammenleben des Geistlichen
mit seinen Parochianen ergaben, wurden dadurch verschärft, dass der Pfarrer
bzw. der Leutpriester nicht selten weite Teile seiner Einkünfte aus den Abgaben
der Gemeinde bezog. Der Pfründeninhaber besass mit dem Widern, einer
ausgewiesenen landwirtschaftlichen Fläche bestimmten Umfangs, und dem
Pfarrhaus zwar eine Art Grundausstattung, hinzu kamen jedoch der Zehnt sowie
Opfergaben und Stolgebühren von den Parochianen.

Das enge Zusammenleben des Geistlichen mit seinen Schutzbefohlenen
brachte zwangsläufig zahlreiche Reibungspunkte mit sich. Um diese aus der
Welt und klare Regeln für ein einvemehmliches Miteinander zu schaffen,
schlössen einige eidgenössische Gemeinden Verträge mit den Pfründeninhabern
oder Leutpriestem ab, in denen sie eindeutige Bedingungen an deren Amtsausübung

und Befugnisse stellten.
Die Gemeinden legten dem Seelsorger ihre Forderungen nicht selten nach Art

einer Wahlkapitulation vor.7 Die Gemeinde Seelisberg am Vierwaldstätter See

proklamierte in der ersten Hälfte des 15. Jahrhunderts ihrem Seelsorger gegenüber

selbstbewusst: «Dis ist die Ordnung und abredung der kilchgenossen uff
Soewlisperg gegen ierem priester. Eß ist ze wissen, das die kilchgnossen uff
Soewlisperg einhälligklich überein komen sind, das sy einem priester, den si
bestellend sollend, dise nachgeschriben stuck fürhalten und andingen, das är wüssz,
was är inen pflichtig sig.»8

Derartige Verträge lassen sich in der Innerschweiz und in Graubünden, aber
auch in Tirol und Südtirol seit Anfang des 14. Jahrhunderts in grosser Zahl - am
Oberrhein und in anderen Regionen vereinzelt - lokalisieren. Zu den frühesten
Vereinbarungen dieser Art zählen diejenigen aus Grossdietwil bei Willisau von
1305 und 1306.9

In der Forschung wurden die Verträge bislang nur vereinzelt wahrgenommen1

und die Vielfalt der begrifflichen Unterscheidungen, mit denen seit Mitte

Spanbrief des Kirchherm Rudolf Nägeli von Bürgein vom 6. Januar 1398, in: GF, 42 (1887),
44. Vgl. Schweizer, Gemeindepatronat (wie Anm. 4), 41.
Seelisberger Kirchenordnung, in: GF, 1 (1844), 381-383, hier 381.
Urkundenbuch des Stiftes Beromünster (1036—1362), bearb. von Theodor von Liebenau,
Bd. 1 (1036-1313), Stans 1906, Nr. 275, Nr. 281. Für den Oberrhein vgl. das Revers des

Leutpnesters der Pfarrei Auggen im Breisgau von 1295, ebd., Nr. 217. Vgl. Franz Xaver
Künstle. Die deutsche Pfarrei und ihr Recht zu Ausgang des Mittelalters aufgrund der
Weistümer, Stuttgart 1905, 95 Anm. 4 und 5.

'

Pfaff, Pfarrei (wie Anm. 4), 227f, 251, 253 Anm. 33; Schweizer, Gemeindepatronat (wie
Anm. 4), 40-43; Künstle, Pfarrei (wie Anm. 9), 70-90; Saulle-Hippenmeyer. Nachbarschaft
(wie Anm. 4), 36-48; Dietrich Kurze, Pfarrerwahlen im Mittelalter. Ein Beitrag zur
Geschichte der Gemeinde und des Niederkirchenwesens, Köln 1966, 308-314.



226 Sabine Arend

des 19. Jahrhunderts versucht wird, ihren Inhalt zu fassen, spiegeln die
Schwierigkeiten im Umgang mit dieser Quellenart. Die Betitelungen reichen von Pfarroder

Kirchenordnung", Kirchenrecht, Rechtung12, Bestallungsbrief, Revers13

über Spanbrief14 bis hin zu Weistum15, Bauernartikel16 oder Pflichtenheft der
Geistlichen17. Die Schwierigkeiten bei der Benennung ergeben sich aus den

Quellen selbst, in denen kein einheitlicher Terminus verwendet wird. Hier
reichen die Titel von «gotzhus recht»18, «rodel»19, «täding»20 bis zur umschreibenden

Form «verzeichnus um alle Sachen, harkommen und gerechtigkeit»21.

Nicht selten sind derartige Verträge aus konkreten Konfliktsituationen heraus

entstanden. Einmal verbrieft, wurden sie anschliessend auch für die Nachfolger
der ursprünglichen Vertragspartner bindend."" Geläufig ist der Hinweis auf das

lange Bestehen der Vertragsvereinbarungen, wie etwa in dem 1393 ausgestellten
Revers des Leutpriesters in Erstfeld bei Altdorf, in dem er erklärte: «daz für mich
kamen in den [Pfarrjhoff ze Altdorff die erberen und bescheidenen Lütt, min
lieben «Kilchherren [Patronatsherren] und Undertan ze Oertschvelden, und offene-
ten da vor mir ir rechtung und ir gut gewonnheit, die si an mich und an min

" Kirchenordnung der Pfarrei Weggis von 1539, in: GF, 11 (1855), 137-139; ÜB Zug II (wie
Anm. l),Nr. 1710, 848f.

12 Kirchenrecht von Escholzmatt von 1500, in: GF, 11 (1855), 216-219; Kirchenrecht von
Tobelschwand, in: GF, 18 (1862), 256-270; Kirchenrecht von Ruswil, in: GF, 26 (1871),
82-85, 209-214; Erneuertes Küchen Recht zu Schüpffen im Landt Entlibuch 1584, Juli 18,

in: GF, 3 (1846), 187-194; Rechtung der Kilchgenossen von Wangen in der March (1436),
in: GF, 11 (1855), 211-213.

13
Bestallungsbriefeines Pfarrers aus Andermatt vom 20. Mai 1481, in: GF, 44 (1889), 118-
120; Bestallungsbrief aus Schwyz 1519, in: GF, 19 (1863), 295-300.

14
Spanbriefe aus Bürgein und Schattdorf von 1424 und 1473, in: GF, 43 (1888), 17-19, 118-
120: Spanbrief fur einen Priester auf Seelisberg 1490 März 11, in: GF, 44 (1889), 177;

Spanbrief aus Steina 1398 Dezember 20, in: GF, 30 (1875), 318-320. Vgl. Schweizer,
Gemeindepatronat (wie Anm. 4), 41; Peter Blickle, Antiklerikalismus um den Vierwald-
stättersee 1300-1500. Von der Kritik der Macht der Kirche, in: Peter A. Dykema/Heiko A.
Oberman (Hg.), Anticlericalism in late medieval and early modern Europe, Leiden 1994,
127 Anm. 55.

15
Jacob Grimm (Hg.), Weisthümer IV, Berlin 1863, ND Darmstadt 1957, 354, 379; Rudolf
Palme/Max Siller, «Pfarrlichew Recht» des Pfarrers von Mareit bei Sterzing von 1443. Ein
frühes pfarrliches Weistum aus Tirol, in: Tiroler Heimat, 46/47 (1982/83), 53-63; Lucian
Pfleger, Die Elsässische Pfarrei. Ihre Entstehung und Entwicklung. Ein Beitrag zur kirchlichen

Rechts- und Kulturgeschichte, Strassburg 1936, 314ff.
16

Kurze, Pfarrerwahlen (wie Anm. 10), 313; Oskar Vasella, Der bäuerliche Wirtschaftskampf
und die Reformation in Graubünden (1526 bis etwa 1540), in: ders., Geistliche und Bauern.

Ausgewählte Aufsätze zu Spätmittelalter und Reformation in Graubünden und seinen
Nachbargebieten, hg. von Ursus Brunold und Werner Vogler, Chur 1996, 24-29.

17
Blickle, Antiklerikalismus (wie Anm. 14), 127.

18 Kirchenrecht Schüpfheim (wie Anm. 12), S. 187; Kirchenrecht Tobelschwand (wie Anm.
12), 256; Kirchenrecht Escholzmatt (wie Anm. 12), 216; Urkunde für die Pfarrei Erstfeld
1393 Mai 29, in: GF, 8 (1852), 265; Josef Bölsterli, Jahrzeitbuch Ruswil, in: GF, 17 (1861),
32-34, hier 32.

19
Rechtung Wangen (wie Anm. 12), 211.

20 Urkunde für die Pfarrei Buchrain 1509 August 8, in: GF, 7 (1851), 205.
21 Kirchenrecht Schüpfheim (wie Anm. 12), 187.
22 Kirchenrecht Ruswil (wie Anm. 12), 82, 209.



Ackerbau und Seelsorge 227

vorvarn hand gehebt und an minen nachkomen haben sullent.»21 Ebenso wurde
im Kirchenrecht von Escholzmatt aus dem Jahre 1500 betont, dass die Rechtung
des Gotteshauses «von Alter har gebrucht» worden sei.24

Trotz dieser Tradition waren die Verträge keine starren Gebilde, sondern wurden

veränderten Gegebenheiten laufend angepasst. So wiederholte man die

Bestimmungen, die in dem eingangs angeführten Revers für Albrecht Menger 1435

aufgestellt worden waren, für Christian Brenner 1461 und erweiterte sie

dahingehend, dass er ohne Erlaubnis des Zuger Rates keine Badereisen oder
Wallfahrten unternehmen durfte. Für Johannes Schönbrunner, der 1497 Pfarrer in Zug
wurde, ergänzte man, dass die Opfergaben, die in St. Oswald bei den Messen
gegeben wurden, je zur Hälfte dem Pfarrer und der dortigen Kirchenfabrik zukommen

sollten und dass die Parochianen bei Begräbnissen selber entscheiden

sollten, ob sie auf dem Kirchhof der Pfarrkirche St. Michael vor der Stadt oder
deren Filialkapelle St. Oswald innerhalb der Stadtmauern begraben werden wollten.

Auch bezüglich der Eheeinsegnung sollten die Gemeindekinder die freie
Wahl des Gotteshauses haben."

Die Verträge gehörten verschiedenen «Rechtsfamilien» an. Man wusste um
die Vereinbarungen der Nachbargemeinden und berief sich auf diese, wie etwa in

Schüpfheim im Entlebuch: «darumb ist angesächen von einem kilchherren unnd

gemeinen unnderthanen zu Schupften, diewyl sy hievor kein geschriben gottshus
recht hand ghan unnd aber die allten geredt hand, das dero von F.ntlibuch gotts-
huß recht unnd unnsers von Schüpffen inn vylen articklen glych, doch inn ettli-
chen articklen nit glych im bruch, so ist angesehen von minem kilchherren unnd

gemeinen unnderthanen, ein gotteshuß recht zusetzende.»26

Die regelungsbedürftigen Punkte, die in zahlreichen Pfarreien gleich waren,
betrafen im wesentlichen drei grosse Themenbereiche: die seelsorgerliche
Betreuung der Gemeindemitglieder, finanzielle Fragen und Belange der geistlichen
Gerichtsbarkeit.

Seelsorge und Sakramentenspendung

Die Pfarrgemeinde stellte an ihren Seelsorger bestimmte Erwartungen hinsichtlich

seines sittlichen und standesgemässen Verhaltens. Dass der Geistliche in
seinem Lebenswandel untadelig und zu seinem Amt befähigt sein sollte, verstand
sich von selbst und bedurfte in der Regel keiner Erwähnung. Lediglich in besonderen

Fällen wurde ein vorbildlicher Lebenswandel des Geistlichen gefordert,
wie etwa in Weggis am Vierwaldstättersee, wo der Leutpriester Johannes Nege-

Urkunde für die Pfarrei Erstfeld, (wie Anm. 18), 265.
24 Kirchenrecht Escholzmatt (wie Anm. 12), 216; vgl. Rechtung Wangen (wie Anm. 12). 211.
" ÜB Zug I (wie Anm. 1), Nr. 1035, 1710. Zum Verhältnis der Pfarrkirche St. Michael und deren

Filialkapelle St. Oswald, welche die Pfarrechte hinter die Mauer gezogen hatte, siehe

Arend, Pfarrkirche (wie Anm. 1), 14-17.
"6 Kirchenrecht Schüpfheim (wie Anm. 12). 188. Vgl. Urkunden aus Ursern von 1448, 1481

und 1484, in: GF, 43 (1888), 79; GF, 44 (1889), 118, 142; ÜB Zug I (wie Anm. 1), Nr. 800;
Bestallungsbrief Schwyz (wie Anm. 13), 295-300; Schweizer. Gemeindepatronat (wie Anm.
4), 6 Anm. 17.



228 Sabine Arend

lin aussergewöhnlich unerwünschte Vorlieben hatte und deshalb unterzeichnen

musste, «der alcamy und destillierens gänzlich müssig zu gehen».
Die Parochianen waren an der ausreichenden Seelsorge, an der Spendung der

Sakramente, an der regelmässigen Eucharistiefeier und - um dies sicher zu stellen

- an der Residenz ihres Geistlichen interessiert. Der Pfarrer sollte das Pfarramt

persönlich versehen und es nur mit Zustimmung der Gemeinde einer anderen

Person übertragen.28

Um die ausreichende Versehung der Gläubigen mit der Eucharistie sicherzustellen,

wurden die Anzahl der zu lesenden Messen und die dafür vorgesehenen
Tage festgelegt. Die Mindestforderung lag bei einer Messe an jedem Sonntag
und an jedem der zahlreichen Feiertage. In Buchrain bei Luzem sorgte man 1509

vor: «wenn aber in der wuchen dhein bannen firtag were, so sollen ir kilchherren
inen in der wuchen uff einen werchtag ein mess haben.»29 Besonders gross war
das Bedürfnis nach der Eucharistie offensichtlich in Weggis und Schüpfheim,
denn hier forderten die Parochianen 1539 und 1584, dass zusätzlich zu den Sonn-
und Feiertagen montags, mittwochs und freitags Messen zu feiern seien.30

Besondere Anforderungen stellten die Parochianen in Layen im Südtiroler
Grödental an die fremdsprachlichen Qualitäten ihres Seelsorgers. Obwohl die
Gemeinde mehrheitlich deutschsprachig war, gehörten ihr auch einige Ladiner
mit rätoromanischem Dialekt an. In dem Vertrag, den die Parochianen 1418 mit
ihrem Pfarrer abschlössen, forderten sie die Zweisprachigkeit des Leutpriesters:
«Der pharrer [von Layen] schol in [den Grödnern] ainen priester geben, der
wällisch und tawtsch künn, ob er in gehaben mag; wer aber, daß er in nicht
gehaben möcht, so sol er in doch sünderlich in der vasten ainen haben, der sey ver-
stee und sy in, damit dy lewt mit der peicht und mit dem hayligen sacrament
versorgt werden.»31

Um ihre geistliche Betreuung sicher zu stellen, forderte die Gemeinde nicht
selten die Anstellung eines Hilfspriesters.32 So verfugten sie in Ruswil 1488, der
Pfarrer «sol han ein gesellen, von gutter gewohnheit und nitt von recht, da er
dester baß die undertanen möge berichten».33 War der Adjunkt in der Regel als

ständiger Helfer des Pfarrers installiert, so wurde er in Mareit in Tirol 1443
anlässlich hoher Feiertage wegen «gemerung der mess und gotz dienst» gewisser-
massen als Saisonkraft angestellt, «nemlich ze weinachten vierzehen tag; in der
vasten und ze ostem siben wochen; an unsers herren auffart tag acht tag und ze

Kirchenordnung Weggis (wie Anm. 11), 139.

ÜB Zug I (wie Anm. 1), Nr. 800; vgl. Urkunde für Bürgein und Schattdorf 1426 September
3, in: GF, 8(1852), 91-95.

" Urkunde für Buchrain (wie Anm. 20). 205.

Kirchenordnung Weggis (wie Anm. 11), 137; Kirchenrecht Schüpfheim (wie Anm. 12), 191.
Enno Bünz, «Die Kirche im Dorf lassen... ». Formen der Kommunikation im spätmittelalterlichen

Niederkirchenwesen, in: Werner Rösener (Hg.), Kommunikation in der ländlichen
Gesellschaft vom Mittelalter bis zur Moderne, Göttingen 2000, 77-157, hier 132.

" Dominikus Lindner, Die Anstellung der Hilfspriester. Eine kirchengeschichtliche Untersuchung,

Kempten 1924, 49 Anm. 5, 51.
33 Jahrzeitbuch Ruswil (wie Anm. 18), 32.



Ackerbau und Seelsorge 229

pfingsten vierzehen tag».34 Von dem Helfer wurde selbstverständlich ebenfalls

erwartet, dass er einen untadeligen Lebenswandel führte und in der Lage war,
Seelsorge und Sakramentenspendung vorzunehmen sowie an Ostern das Chrisam

vom Bischof zu holen.35 In Schwyz sollte der Seelsorger 1519 «einen erlichen,
gelerten priester zu einem hellffer dingen unnd bestellen mit irer [der Parochianen]

gunst, wüsszen unnd willen» sowie unter der Bedingung, diesen bei
Nichtgefallen wieder wegzuschicken und einen anderen zu wählen. Bei Krankheit
oder anderer Verhinderung des Pfarrers sollte dieser auf eigene Kosten einen

Vertreter einsetzen, der sowohl dem Patronatsherrn als auch den Gemeindegliedern

zusagen musste.36

In Mareit wurde vereinbart, dass der Hilfsgeistliche an 18 Feiertagen sowie an

allen Freitagen im Jahr die Messe in der Filialkapelle St. Maria Magdalena halten

sollte. Für den Fall, dass der Marientag und der Weihnachtstag auf einen

Freitag fielen, sollten die Messen an diesen Tagen in der Pfarrkirche gefeiert
werden.37 Diese Verpflichtung, die Hochfeste in der Pfarrkirche zu feiern, resultierte

aus dem Pfarrzwang - der Bindung der Parochianen an eine bestimmte
Pfarrkirche für sämtliche Belange der Sakramentenspendung und der Seelsorge -,
wonach dem Pfarrer die zu erwartenden grosszügigen Opfergaben der Gläubigen
an diesen besonderen Festtagen zustanden.38 In Davos vereinbarte man im Jahre

1500, dass die Messe den täglichen Erfordernissen gemäss an den Werktagen
früh, an den Sonn- und Feiertagen später zu feiern sei, damit auch die Menschen,
die weit von der Pfarrkirche entfernt wohnten, zumindest an diesen Tagen
hingelangen konnten: «Item aber, so sol ain pfarrer am warchtag zu gutter fruoy meß

han, nach der nechsten nachpuren willen und ouch nach dem und dz zitt ist, und

am firtag spaetter. dz die luett am firtag erlangen muegent die maesß und am

sunnentag.»'
Neben der Forderung nach einer ausreichenden Anzahl von Messfeiern waren

die Pfarrgenossen an der genauen Regelung der Sakramentenspendung, allen

voran des Sterbesakraments und der Totenbegängnisse, interessiert; dies jedoch
nicht nur um ihres Seelenheils willen, sondern auch, weil hiermit ebenfalls
Abgaben an den Geistlichen verbunden waren.

Palme/Silier. «Pfärrlichew Recht» (wie Anm. 15), 58f.

Spanbrief aus Bürgein und Schattdorf (wie Anm. 14); Kirchenrecht Tobelschwand (wie
Anm. 12), 258; Bestallungsbrief Schwyz (wie Anm. 13), 296.

Bestallungsbrief Schwyz (wie Anm. 13), 296.
Palme/Silier, «Pfärrlichew Recht» (wie Anm. 15), 58.

Wolfgang Petke, Oblationen, Stolgebühren und Pfarreinkünfte vom Mittelalter bis ins Zeitalter

der Reformation, in: Hartmut Boockmann (Hg.), Kirche und Gesellschaft im Heiligen
Römischen Reich des 15. und 16. Jahrhunderts, Göttingen 1994, 26-58, hier 43f; Arend,
Bischof (wie Anm. 2), 55-59.
Fritz Jecklin. Das Davoser Spendbuch 1562, in: Jahresberichte der Historisch-Antiquarischen

Gesellschaft Graubündens, 54 (1924), 193-279, hier 209 § 29; vgl. Saulle-Hippenmeyer,

Nachbarschaft (wie Anm. 4), 36-39; Kirchenordnung Weggis (wie Anm. 11), 137.



230 Sabine Arend

Oblationen und Stolgebühren

Mit der Sakramentenspendung und anderen Amtshandlungen war die Erhebung
von Oblationen und Stolgebühren untrennbar verbunden.40 Stolgebühren wurden
etwa bei Spendung der Taufe, Abnahme der Beichte41, dreimaliger Verkündung
des Eheaufgebots, Einsegnung der Brautleute, Segnung der Mutter nach der Geburt
eines Kindes42 sowie bei sämtlichen Versehgängen wie der Spendung des heiligen
Öls43, der Reichung des Viaticum44 oder anlässlich von Begräbnissen45 erhoben.

Sie wurden auch bei Kirchweihen, Prozessionen oder Umgängen46 gefordert.
Die Kirchengesetzgebung hat lange versucht, die Sakramentenspendung und

andere geistliche Dienste gegen Geld zu unterbinden. Auf dem vierten Laterankonzil

1215 fand man sich schliesslich zu einem Kompromiss bereit, wonach die

Entlohnung des Geistlichen verboten, freiwillige Reichnisse jedoch erlaubt sein
sollten.47 Vor diesem Hintergrund vereinbarte man in Weggis noch 1539, dass

der Seelsorger für die Spendung der Sakramente an Kranke und die Abnahme
der Beichte von Sterbenden keinen festgesetzten Lohn, sondern nur das erhalten

sollte, «was biderben lüten gnad ist - einer giebt, der ander nit».48

So wichtig die Einkünfte aus den Stolgebühren für die Pfarrgeistlichkeit auch

waren; in der Not war die Versehung der Gläubigen mit den Sakramenten über

jedes finanzielle Interesse erhaben. So sollten 1584 in Schüpfheim die Krankensakramente

gegen die Entrichtung von zwei Schillingen gespendet werden, es sei

denn, dass jemand «alls armm war, das eis nit vermocht, so sollen sy [die Priester]
das umb gotteswillen thun».49 Auch bei fremden Parochianen sollte im Notfall
über den Pfarrzwang hinweggesehen werden. So war es üblich, dass der Schüpf-
heimer Pfarrer den Parochianen, die im Amt Schüpfheim wohnten, aber zur Pfar-

Die Bezeichnung Stolgebühr rührt von der zum Messgewand gehörigen Stola her. die der
Geistliche bei Verrichtung bestimmter Amtspflichten trug, Petke. Oblationcn (w ie Anm. 38). 30.

4' Pfaff, Pfarrei (wie Anm. 4), 255.
Kirchenrecht Schüpfheim (wie Anm. 12), 191; Jahrzeitbuch Ruswil (wie Anm. 18), 33f;
Joseph Schneller, Das Jahrzeitbuch der Pfarrei Buttisholz, in: GF, 25 (1870), 76-78, hier 78.

Vgl. Pfaff. Pfarrei (wie Anm. 4), 255.
4j Kirchenrecht Schüpfheim (wie Anm. 12), 189: Kirchenrecht Escholzmatt (wie Anm. 12),

217; Jahrzeitbuch Ruswil (wie Anm. 18), 32; vgl. Arnold Angenendt, Die Liturgie und die
Organisation des kirchlichen Lebens auf dem Lande, in: Settimane di studio del centro
italiano di studi sull'alto medioevo, 28 (1982), 169-226. hier 214f.
Kirchenrecht Schüpfheim (wie Anm. 12), 189; Jahrzeitbuch Buttisholz (wie Anm. 42), 78;
Kirchenrecht Escholzmatt (wie Anm. 12), 217; Angenendt, Liturgie (wie Anm. 43), 217f.
Kirchenrecht Schüpfheim (wie Anm. 12), 190; Jahrzeitbuch Buttisholz (wie Anm. 42), 78;
Kirchenrecht Escholzmatt (wie Anm. 12), 217; Kirchenordnung Weggis (wie Anm. 11). 138.

Franz-Kuno Ingelfinger, Die religiös-kirchlichen Verhältnisse im heutigen Württemberg am
Vorabend der Reformation, Stuttgart 1939. 154-159. Zum Fronleichnamsfest siehe Konrad
Joseph Heilig, Die Einführung des Fronleichnamsfestes in der Diözese Kontanz nach einer

vergessenen Urkunde Bischof Heinrichs III. von Brandis, in: ZGO, 88 (1933), 1-16; Paul
Zinsmaier, Die Einführung des Fronleichnamfestes in Stadt und Diözese Konstanz, in: ZGO.
101 (1953). 265-268.
J. Alberigo/J. A. Dossetti u.a. (Hg.), Conciliorum oecumenicorum decreta, Bologna 31973.

241, c. 66; vgl. Arend, Bischof (wie Anm. 2). S. 64.
48

Kirchenordnung Weggis (wie Anm. 11), 138.

Kirchenrecht Schüpfheim (wie Anm. 12), 189.



Ackerbau und Seelsorge 231

rei Entlebuch gehörten, «ire kindtouffe, kindtbettern ynfüre unnd die lütt inn
todtsnötten beware, mit den heilligen sacramändten» versah, «damit niemantz
versumt ward». Hier setzte man sich darüber hinweg, dass die Entlebucher
Parochianen ausschliesslich von ihrem Pfarrer in Entlebuch die Sakramente hätten
annehmen dürfen. Den Mehraufwand, den die Versehung fremder Parochianen mit
sich brachte, Hessen sich die Schüpfheimer Geistlichen jedoch gut bezahlen50:

Pfarrer und Küster erhielten mit 4 bzw. 2 Schillingen bei Versehgängen zu
Entlebucher Gemeindekindern den doppelten Gebührensatz wie bei der Sakramentenspendung

an eigene Parochianen51.

Dieses Beispiel zeigt, dass die Verträge regelrechte Gebührenordnungen
beinhalten konnten, nach denen die Spendung der einzelnen Sakramente abgerechnet
wurde. Im Vertrag aus Doppelschwand im Kanton Luzem von 1488 gibt eine
detaillierte Gebührenliste Aufschluss über die Abgaben bei Begräbnissen: Beim
Tod eines Mannes sollte der Priester von den Erben 7 Schilling erhalten, beim
Tod einer Frau hingegen lediglich 6 Schilling erhalten.52 Ebenso wurde die Höhe
des Seelgeräts in Schüpfheim je nach Geschlecht des Verstorbenen unterschiedlich

bemessen: «so ein mönsch gstirpt, so sollen die fründt zu einem kilchherren
gan, mit imm überkon umb das seil grett. Möchten sy aber nit mit imm
überkommen, so sollend sy uff den boum legen von einem man vier haller unnd dry
schilling, von einer frowen achtzehn haller. Dann so ist ein kilchherr nit wytter
verbunden über das grab zugan noch inn den wuchen zedel zeschryben.»53 Die
Differenzierung der Begräbnistaxen nach dem Geschlecht der Verstorbenen lässt
sich vermutlich auf die soziale Position der Geschlechter in der mittelalterlichen
Gesellschaft zurückführen.

Wurde der Geistliche bei der Sakramentenspendung von seinem Küster
unterstützt, sei es, dass dieser die Lichter in der Kirche anzündete, sei es, dass er die

Kirchenglocken zum Gottesdienst oder bei einem Todesfall läutete54, so sollte
auch ihm ein Teil - häufig ein Drittel - der Stolgebühren zukommen. In Mareit,
wo ausdrücklich festgelegt wurde, dass das Küsteramt «ain man pflegen [solle]
und nicht ain fraw», besass der Pfarrer ausserdem den Luxus eines «Versehpferdes»,

«daz gotzleichnam [die Eucharistie] trag» und den Geistlichen bei
seinen Gängen durch die offensichtlich ausgedehnte Pfarrei unterstützte. Zum
Unterhalt dieses Pferdes sollte ihm «ain yegleich guet in der pfarr ain nacht
herberg geben».55

Ebenda, 190.

Ebenso verhielt es sich in Nürnberg, siehe Hubert Mattausch. Das Beerdigungswesen der
Freien Reichsstadt Nürnberg (1219 bis 1806). Eine rechtsgeschichtliche Untersuchung an
Hand der Ratsverlässe und der vom Rat erlassenen Leichenordnungen, Würzburg 1970, 29ff
Kirchenrecht Tobelschwand (wie Anm. 12), 258. Zu einer ähnlichen Differenzierung der
Stolgebühren in der Pfarrei Tonndorf bei Erfurt im Erzbistum Mainz siehe Max Paul Bertram.

Der Erfurter Dorfpfarrer im ausgehenden Mittelalter. Eine kulturgeschichtliche Skizze
aufgrund einschlägiger Quellenforschung, in: Zeitschrift des Vereins für Kirchengeschichte
der Provinz Sachsen, 5 1908), 170.
Kirchenrecht Schüpfheim (wie Anm. 12), 190f.
Jahrzeitbuch Ruswil (wie Anm. 18), 32; Kirchenrecht Schüpfheim (wie Anm. 12), 190, 192.
Palme/Silier. «Pfärrlichew Recht» (wie Anm. 15), 55, 59f, 62 Anm. 7. Vgl. Alois Schmid.
Weltklerus und Landwirtschaft, in: Erwin Gatz (Hg.), Der Diözesanklerus. Geschichte des



232 Sabine Arend

Derartige Gebührenordnungen sollten verhindern, dass der Geistliche für
seine Verrichtungen zu hohe Gebühren verlangte, wie in Schwyz 1519 vereinbart
wurde: Der Seelsorger sollte, «von niemandtz mer nemen noch zu Ion fordern,
dann das bestimpt ist und in einem sundrigen rodell uffgezeichnot unnd geschri-
ben Stadt».56

Zehnt und Zinse

Neben den Stolgebühren war der Zehnt ein weiterer heikler Punkt, der zu
Auseinandersetzungen zwischen dem Geistlichen und seinen Parochianen führen
konnte. In Doppelschwand wurde 1488 genau geregelt, wie der Pfarrer den

Kornzehnt einzusammeln hatte: Nach der Ernte mussten die geschnittenen
Halmfrüchte in Garben aufgebunden werden, bevor nach dem Zehntkollektor
geschickt wurde. Kam dieser trotz dreimaliger Benachrichtigung nicht zur Ver-
zehntung, sollten die Garben gezählt und jede zehnte Garbe ausgesondert werden.

Für den Fall, dass die zehnte Garbe kleiner ausfiel als die übrigen neun,
sollte diese wieder hingelegt und eine andere, gleich grosse genommen werden.57

Durch dieses Prozedere sollte jede Einrede des Zehntnehmers hinsichtlich der
Grösse der ihm zugedachten Garben von vornherein unterbunden werden.

Neben dem Kornzehnt musste der Kleinzehnt von Gartenfrüchten und der

Jungezehnt von erstgeborenen Tieren entrichtet werden. Klein- und Jungezehnt
wurden in der Regel nicht in Naturalien entrichtet, sondern in eine jährliche
Geldabgabe überführt, da die Kontrolle der Höhe und die Eintreibung der
Naturalien schwierig und aufwändig waren. So sollten in Doppelschwand, Escholzmatt

und Schüpfheim für ein Zuchtkalb zwei Heller, für ein Stichkalb - ein zur
Schlachtung bestimmtes Kalb - ein Heller, für ein Fohlen oder einen
Bienenschwarm vier Heller und für eine Geiss, ein Ferkel oder ein Lamm je ein halber
Heller entrichtet werden.58

Weitere Abgaben an den Pfarrer waren die Hofstatt- und Fastnachtsgaben,
eine Art Grundsteuer, die jährlich als Zins erhoben wurde. In Schüpfheim musste
jeder eigenständige Haushalt den «hoffstatt zins» in Höhe von drei Angster
(sechs Heller) zahlen.59 Dem Seelsorger in Buttisholz bei Sursee wurde «alle jar
zu der vaßnacht von einer jeglichen herdstatt in der ganzen kirchheri, wo ein hei

[=Kessel] ob dem füwer hanget, ein altz huon, das da genempt wird ein vaßnacht
hun», gegeben60. Das Fastnachtshuhn wurde von allen Höfen, «wo eelütt sind,
die zu huß sitzend und buwend», entrichtet, «unnd zücht einer hünner, so gibt

kirchlichen Lebens in den deutschsprachigen Ländern seit dem Ende des 18. Jahrhunderts.
Die katholische Kirche 4, Freiburg l.Br. 1995, 319-345, hier 334.

Bestallungsbrief Schwyz (wie Anm. 13), 298.
Kirchenrecht Tobelschwand (wie Anm. 12), 258. Vgl. weitere Beispiele bei Arend, Bischof
(wie Anm. 2), 48f.
Kirchenrecht Tobelschwand (wie Anm. 12), 259. Vgl. Kirchenrecht Schüpfheim (wie Anm.
12), 192; Kirchenrecht Escholzmatt (wie Anm. 12), 218. Im Berner Raum waren die Tarife
ebenfalls gestaffelt, siehe Rudolf Gmür, Der Zehnt im alten Bern, Bern 1954, 151.

Kirchenrecht Schüpfheim (wie Anm. 12), 191.

Jahrzeitbuch Buttisholz (wie Anm. 42), 77f.



A ckerbau und Seelsorge 233

einer ein zehenden hun unnd ein läßhun, zücht aber einer enkeins, so gibt einer
ein haller für das läßhun unnd kein zehenden hun».61

Gabe und Gegengabe

Mit den Stolgebühren, dem Zehnt und den Hofstatt- und Fastnachtsgaben wurden

die Parochianen zu zahlreichen Leistungen an ihren Seelsorger herangezogen.

Als Zeichen der Anerkennung dieser Reichnisse offerierte der Geistliche
den Zehntbauern und seinen Pfarrkindem ein Mahl bzw. das Fastnachts- oder
Zehntküchlein62, wie etwa in Mareit: «Item, wenn der guter ains sein czehent in
den widern gar hatt pracht, so sol im der pfarrer ain mal geben.»63

Die Fastnachtsküchlein wurden ursprünglich von geistlichen Grundherren als

«Widerzins», als kleine Gabe an die bäuerlichen Hintersassen gereicht, die zum
fastnächtlichen Zinstermin ihre Naturalabgaben abliefern mussten.64 In Ebringen
bei Freiburg i.Br. wurde den Gemeindekindern bis ins 19. Jahrhundert hinein mit
dem «Fastnachtsküchelwein» ein «flüssiges Küchlein» ausgeteilt.6 Die Beköstigung

erfolgte am Morgen des Fastnachtmontags, und die Mengenangaben spiegeln

das Ansehen der verschiedenen Personenstände innerhalb der Gesellschaft:
Ein Ehepaar erhielt 1 'A Mass, verwitwete Personen jeweils 3 Schoppen und
Ledige 2 Schoppen. Ledige hatten jedoch auch nur dann ein Anrecht auf den Wein,
wenn sie selbständig waren, eigene Reben besassen, das Fastnachtshuhn entrichtet

und Frondienste geleistet hatten.66

Der Pfarrer in Weggis sollte seinen Pfarrgenossen an «herrenvassnacht6 das

gewohnte küchlin» geben.68 In Feuerbach (Stuttgart) wurde für die Reichung des

Kirchenrecht Schüpfheim (wie Anm. 12), 191. Vgl. Kirchenrecht Escholzmatt (wie Anm.
12), 217f.; Kirchenrecht Tobelschwand (wie Anm. 12), 259.
Norbert Schindler, Fastnachtsküchlein. Zur Geschichte und Metaphorik eines sozialen
Gebäcks, in: Historische Anthropologie, 8 (2000), 28-61, hier 33.

Palme/Silier, «Pfärrlichew Recht» (wie Anm. 15), 60; vgl. Rechtung Wangen (wie Anm. 12),
212.
Schindler. Fastnachtsküchlein (wie Anm. 62), 33. Derartige Gegengaben waren jedoch nicht
nur im grundherrlichen und bäuerlichen Bereich üblich. Auch in der Stadt wurden den
Bewohnern etwa bei Entrichtung des Schosses, der jährlichen Vermögens- und Einkommenssteuer,

ein Mahl oder ein Trank offeriert. Siehe Matthias Ohm, Das Braunschweiger
Altstadtrathaus (Braunschweiger Werkstücke 106), Braunschweig 2002, 80; ders., 3 ossen

tungen. 10 swynesfote und 2 met worste. Das Schossmahl des Jahres 1517 im Braunschweiger

Weichbild Sack (mit einer Edition der Rechnung), in: Braunschweigisches Jahrbuch, 84

(2003). 191-201.
Herrmann Oechsler, Geschichtliches über die Pfarrei Ebringen, in: FDA, 30 (1902), 219-267.
hier238f
Ebenda.
Für die Geistlichen war der Sonntag Quinquagesima der Vortag vor dem Beginn ihrer
Fastenzeit, daher die Bezeichnung als Pfaffen- oder Herrenfastnacht, vgl. Hermann Grote-
fend. Zeitrechnung des Deutschen Mittelalters und der Neuzeit, 2 Bde., Hannover 1892-1898,
ND Aalen 1970, Bd. I, 21, 56.
Kirchenordnung Weggis (wie Anm. 11), 138. Vgl. Nikolaus Grass, Das Widum- und Kloster-

«Stürmen» sowie verwandte Faschingsbräuche in Süddeutschland. Österreich und der
Schweiz, in: ZSRG.Kan., 40 (1954), 159-200, hier 170.



234 Sabine Arend

Fastnachtsküchleins ein Aufwand von vier Pfund Heller veranschlagt.69 In Gos-
sau bei Wetzikon verkündete der Geistliche seine Pflicht 1526 von der Kanzel:
«der kilcher zuo Gossow hat offenlich prediget: Es ist hüt der herren fasnacht,
und ich sollt üch das küechli gen wie von alter har.»70 In Weggis war es «gewon-
heit, daß ein kirchherr uff die vier hochzyten71 dem ammann, kilchmeyer und

siegrist den imbis oder das malti giebt; will er der kilchgenossen mer haben
dabei, schlatt man ihm nit ab».72 Gegenüber dieser Freigebigkeit war dem Vikar in
Baden im Aargau die alljährliche Pflicht der Gegengabe 1565 offensichtlich lästig,

denn er klagte: «ouch muss ich alle fassnacht den schueleren allen das küech-
lin und uf das nüwjahr das guetjahr uf alle gesellschaften geben.»73

In Bülach bei Zürich hatte der Geistliche sich dieser Pflicht zu entziehen
versucht, was die Parochianen jedoch nicht davon abhielt, diese Gabe weiterhin
einzufordern, denn 1520 hiess es, «sy syen uf der pfaffen fasnacht nachts für des

kilchherren zuo Bülach hus gekommen und [hätten] zuo demselben gesprochen,
ob er inen das küechli wellte geben». In diesem Beispiel klingt das «Widem-
oder Pfarrhofstürmen» an, ein grober Spass, mit dem die Herausgabe der
Fastnachtsküchlein gefordert wurde. Hierbei veranstalteten die Parochianen einen
nicht ganz ernst gemeinten Sturm auf den Pfarrhof, nahmen ihn ein und

überrumpelten den Geistlichen, der sie anschliessend mit Speis und Trank beköstigen
musste.75 Derartige «Eroberungen» waren nicht nur zur Fastnachtszeit üblich,
sondern wurden mancherorts auch bei Einsetzung eines neuen Geistlichen geübt.
So war es in der Pfarrei Kolsaß bei Innsbruck üblich, dass die Pfarrkinder am
Aschermittwoch den Pfarrhof des neu bestellten Seelsorgers erstürmten, dabei
allerlei Unfug trieben, um schliesslich mit Fastnachtsküchlein besänftigt zu
werden.76 Diesen Spass konnten sich die Parochianen in Wüten (Innsbruck)
besonders häufig erlauben, da ihre Pfarrkirche dem gleichnamigen Chorherrenstift
inkorporiert war, welches den Vikar jeweils auf ein Jahr anstellte. Diesen
Umstand nahmen die Gemeindekinder gerne zum Anlass, den Pfarrhof regelmässig
jährlich zu stürmen.77

Der Pfarrer musste oft nicht nur die direkte Gegengabe in der einmaligen
Verköstigung der ihm Abgabenpflichtigen aufbringen, sondern war auch zu anderen
Diensten für das Gemeinwohl der Dorfgenossenschaft verpflichtet. Diese um-
fassten die Haltung des gemeindeeigenen Zuchtviehs (Fasel- oder Wuchervieh);
sie basierten entweder auf seinem Zehntbezug oder waren an das Pfarrwidem

Victor Ernst, Die Entstehung des württembergischen Kirchenguts, in: Württembergische
Jahrbücher für Statistische Landeskunde, 1911, 377^424, hier 380.
Grass, Widum- und Kloster-«Stürmen» (wie Anm. 68), 172.

71 Gemeint sind die drei Hochfeste Weihnachten, Ostern und Pfingsten, zu denen ein beweglicher

Festtag hinzukam, siehe Arend, Bischof (wie Anm. 2), 56.

Kirchenordnung Weggis (wie Anm. 11), 138.
Eduard Hoffmann-Krayer, Die Fastnachtsgebräuche in der Schweiz, in: Schweizerisches
Archiv für Volkskunde, 1 (1897), 47-57, 177-194, 257-283, hier 183 Anm. 3.

Grass, Widum- und Kloster-«Stürmen» (wie Anm. 68), 171f.
Ebenda, 160-175 mit zahlreichen Beispielen.

76
Ebenda, 161, 178.

77
Ebenda, 179f.



Ackerbau und Seelsorge 235

78
gebunden. Die Verbindung von Zehntrechten und Zuchtviehhaltung bestand

etwa in den Graubündner Orten Ramosch, Sent und Tschlin, wo der Pfarrer den
«schwin zehenden» nur dann beziehen durfte, wenn er einen Zuchteber unterhielt.

In Wangen wurde der Geistliche neben der Haltung des gewöhnlichen
Zuchtviehs ausserdem zur Anschaffung eines Hahns aufgefordert. Alle diese
Tiere sollten «als fry sin, dz es offenlich gan sol an Strassen und uff der allmeind,
wo si wellent, und sol in dz nieman werren. War aber, dz si ieman in sini gueter
giengint und ein schaden tättint, derselb, der mag si hubschlich und unwuostlich
uss dem sinen triben und sols aber den lassen gan und sol es nüt in tuon noch
stallen».80 Die enge Verbindung von Abgabenbezug und Zuchtviehhaltung ist
auch für die Pfarrei Grosswangen bei Sursee belegt. Der Leutpriester sollte einen
Farren (Jungstier) und einen Eber halten, wenn dies der Wunsch der Gemeinde
sei. Aber auch für den Fall, dass die Gemeinde dies nicht forderte, mussten sie
den Zehnt unvermindert abliefern.81

Neben der Haltung des gemeindeeigenen Zuchtviehs war der Pfarrer in Wangen

verpflichtet, einen Kessel bereit zu halten, «da ein müt haber inn gesieden
müg». Diesen Kessel mit dem Fassungsvermögen eines Mütts82, der womöglich
auch die Funktion einer Braupfanne besass, musste er bei Bedarf an die
Gemeindegenossen verleihen.83 Dass dieser Kessel ansonsten im Haus des Seelsorgers
untergebracht war. lässt darauf schliessen, dass er ihn selber benutzte, denn in
manchen Fällen war der Pfarrer auch der Gastschenk des Dorfes.84

Die Verträge unterstreichen, dass der Pfarrer auch Bauer war. Er bestellte sein
Feld und besass Vieh, das er wie die übrigen Dorfbewohner auch auf der
Allmende weiden Hess. In Buchrain wurde 1509 beschlossen, dass der Kirchherr
«uff sinem hof mit sinem vech und schwinen uff die brach feld und höltzer triben
und faren mag, doch sol er dem hirten tuon mit spis und Ion allwegen wie ein
ander gnos; und ob si weld koufften, sol der kilchherr sin march zal tuon, sin heg
graben und zun ze machen wie ir einer tuon sol und von alter har komen ist».
Dem Geistlichen sollte also wie allen Dorfgenossen erlaubt sein, sein Vieh auf
der Allmendeweide zu treiben; allerdings nur, wenn er sich wie alle anderen
bereit erklärte, dem Hirten der Gemeinde den üblichen Lohn zu entrichten und
seinen Anteil an der Zäunung zu leisten, um dem Vieh das Verlassen des brach
liegenden Weidelandes zu verwehren.85

78 Kirchenrecht Tobelschwand (wie Anm. 12), 259; Kirchenrecht Escholzmatt (wie Anm. 12),
218; Kirchenrecht Ruswil 1468 (wie Anm. 12), 83; Vertrag für die Pfarrei Grosswangen
1328 Oktober 28, in: ÜB Beromünster II (wie Anm. 9). Nr. 402. Vgl. Künstle, Pfarrei (wie
Anm. 9), 88f.
Saulle-Hippenmeyer, Nachbarschaft (wie Anm. 4), Nr. 4.
Rechtung Wangen (wie Anm. 12), 211.
ÜB Beromünster II (wie Anm. 9), Nr. 402. Vgl. Rechtung Wangen (wie Anm. 12), 21 lf.
Ein Mütt entspricht ca. 82,5 1, vgl. Gerald Dömer, Kirche, Klerus und kirchliches Leben in
Zürich von der Brunschen Revolution 1336) bis zur Reformation 1523), Würzburg 1996, 293.

Rechtung Wangen (wie Anm. 12), 211.
Franz Grass, Pfarrei und Gemeinde im Spiegel der Weistümer Tirols, Innsbruck 1950, 66f;
ders., Pfarrhöfe als Gaststätten in Tirol, in: Veröffentlichungen des Museum Ferdinandeum,
31 (1951), 147-155.
Zur Bezäunungspflicht siehe Karl Siegfried Bader, Gartenrecht, in: ZSRG.Germ.. 75 (1958),
252-273, hier 260f.



236 Sabine Arend

Als Bauer hatte der Geistliche trotz seiner Befreiung von weltlicher Steuerlast
und seiner herausgehobenen sozialen Stellung auf land- und viehwirtschaftlichem

Gebiet also den gleichen genossenschaftlichen Status wie die übrigen
Dorfgenossen auch.

Seelsorger und Gemeinde

Die Verträge, die zahlreiche Pfarrgemeinden vornehmlich in der Eidgenossenschaft

mit ihren Geistlichen schlössen, führen ein kleinteiliges Bild der Lebensund

Arbeitsbedingungen des Seelsorgers vor Augen. Sie zeigen die Enge des

Zusammenlebens und die Verschränkung von geistlicher Amtsausübung und
alltäglichem Leben des Geistlichen innerhalb der Dorfgemeinschaft.

Die Verträge zeigen aber auch, dass die Parochianen Anforderungen an die
Amtsausübung des Geistlichen stellten, sei es in Fragen der Seelsorge, sei es in

Fragen der Abgabenerhebung. In all diesen Bereichen seiner geistlichen
Amtsausübung und der daraus resultierenden Befugnis zur Erhebung von Abgaben
war der Seelsorger durch den Vertrag an den Willen seiner Schutzbefohlenen
gebunden. Damit agierten die Parochianen weit über den Bereich hinaus, der
ihnen seitens des Kanonischen Rechts zugesprochen wurde. Die Konstanzer
Bischöfe untersagten derartige Vertragsschlüsse 1567 und 1609 in den Synodalstatuten.

6 Dieses Verbot zeitigte jedoch keine nennenswerte Wirkung, schliesslich
war die Macht des Konstanzer Bischofs - zu dessen Diözese weite Teile der
Eidgenossenschaft gehörten - schon allein durch die räumliche Entfernung zu den
Geschehnissen in den einzelnen Pfarreien gering. Die Pfarrgemeinde hingegen
konnte ihren Forderungen durch ihr Zusammenleben mit dem Geistlichen am Ort
Nachdruck verleihen. Hinzu kam, dass die Gemeinden mit dem Einbehalt ihrer
Zehntabgaben und Oblationen ein zusätzliches Druckmittel besass, wie es etwa
in Wangen zum Ausdruck gebracht wurde: wenn «uns ein kilchher in disen ob-
geschribnen stukken und artiklen nüt genuog tätt, es war in einem oder in allen,
als hie vor geschriben stat, so möchtin die vorgenanten undertanen die vorge-
schribnen zehenden handhaben und inn han zuo den rechten, untz das in gentz-
lich gnuog beschicht, als hie vor geschrieben stat.»87 Diese Gegebenheiten konnten

den Geistlichen in ein gewisses Abhängigkeitsverhältnis zu seinen Schutzbefohlenen

bringen.8
Die Pfarrgemeinden, die das Pfarrerwahlrecht besassen oder dem Pfründeninhaber

das Nominationsrecht für den Leutpriester abtrotzen und diesen mit einem
Vertrag an ihre Wünsche binden konnten, waren also mitnichten passive
Empfanger von Sakramenten und Seelsorge oder gar Objekte der Amtsausübung des
Geistlichen. Diese Pfarrgemeinden traten als selbstbewusste Handlungsverbände
auf, die sich hinsichtlich des Empfangs der Seelsorge ebenso wie bei der
Entrichtung von Abgaben davor verwahrten, dass ihnen von dem einen zuwenig
gegeben und von dem anderen zuviel genommen wurde.

Schweizer, Gemeindepatronat (wie Anm. 4), 43.
87

Rechtung Wangen (wie Anm. 12), 212. Vgl. Urkunde für Bürgein und Schattdorf 1426 (wie
Anm. 28), 92f.
Vgl. Blickle, Antiklerikalismus (wie Anm. 14), 127.



Ackerbau und Seelsorge 237

Ackerbau und Seelsorge. Zum lusammenleben von Seelsorgern mit ihren Gemeinden in
spätmittelalterlichen Pfarreien
Das Zusammenleben des Pfarrers mit seiner Gemeinde während des späten Mittelalters
brachte nicht selten Reibungspunkte mit sich. Um diese aus der Welt und klare Regeln für
ein einvernehmliches Miteinander zu schaffen, schlössen einige eidgenössische Gemeinden

Verträge mit den Pfründeninhabern oder Leutpriestem ab, in denen sie eindeutige
Bedingungen an deren Amtsausübung und Befugnisse stellten. Die Verträge führen ein
kleinteiliges Bild der Lebens- und Arbeitsbedingungen der Seelsorger vor Augen und zeigen

die Enge des Zusammenlebens und die Verschränkung von geistlicher Amtsausübung
und alltäglichem Leben der Geistlichen innerhalb der Stadt- oder Dorfgemeinschaft. Sie
zeigen zudem, dass die Pfarrgemeinde ihren Einfluss auf die Lebens- und Arbeitsbedingungen

der Geistlichen weit mehr geltend machen konnte, als vielfach angenommen wird.
Entgegen dem geltenden kanonischen Recht, das den Gemeinden die Rolle der Schutzbefohlenen

und passiven Sakramentsempfanger zuwies, gelang es einigen Gemeinden, sich
ein überdurchschnittlich aktives Mitspracherecht über die üblichen Anrechte hinaus zu
ersitzen. Dass die Pfarrgemeinden die kanonische Rechtssetzung in der Praxis aushebeln
konnten, lag unter anderem daran, dass die Geistlichen innerhalb des städtischen oder
dörflichen Gemeinwesens mit ihnen zusammenlebten und nicht zuletzt von ihren
Abgaben (Zehnt. Opfergaben, Stolgebühren) abhängig waren. Demgegenüber war der
Einfluss des Bischofs schon allein durch die räumliche Entfernung zu den Geschehnissen in
den einzelnen - zumal ländlichen - Pfarreien gering.

Farming and pastoral care: pastors living together with their parishioners in late
medieval times

The fact that priests were obliged to live together with their parishioners in late medieval
times frequently caused friction To overcome difficulties and create clear rules for living
together some Swiss communities made written agreements with their rectors or curates
which imposed limitations on their pastoral activities and their authority. These
documents offer revealing insights into the lives and working conditions of these priests
and show the dificulties of people living in close proximity to one another. Within both
rural and urban communities, priests had to reconcile the conflicting demands of carrying
out a pastoral activity and sharing parishioners' everyday existence. The documents also
reveal that the parish could exercise far more influence on the life and work of a priest
than is commonly supposed. Despite the Canon law of the time, which understood
parishioners as protected subjects - passive receivers of the sacrament - some parishes
were able to exert an influence well beyond what was usual. Why were parishes able to
nullify Canon law in practice? Among other reasons, a key factor was the fact that the
priests not only lived within the town or village community but was also dependent on the
local people's financial contributions through tithes, offerings, and various fees. In contrast

physical distance from events tended to reduce the influence of the bishop, especially
in rural parishes.

Agriculture et pastorale. La cohabitation des curés avec leurs communiers dans les

paroisses du bas Moyen Age
La cohabitation du curé avec ses paroissiens dans le courant du bas Moyen Âge était
souvent la source de tensions. Afin de les désamorcer et d'établir les règles d'une
cohabitation pacifique, quelques communes de la Confédération signèrent des contrats
avec les bénéficiers ou avec les hommes d'Eglise, qui fixaient les conditions précises dans
lesquelles ils pouvaient exercer leur ministère et leur autorité. Ces contrats mettent en
évidence une petite partie des conditions de vie et de travail des curés. Ils montrent les
difficultés de cohabitation et les chevauchements entre le ministère pastoral et la vie
quotidienne des ecclésiastiques dans la communauté du village ou de la ville. Ils montrent
de plus que les paroisses influençaient de manière beaucoup plus importante que ce qui
était généralement supposé les conditions de vie et de travail des ecclésiastiques.
Contrairement au droit canon en vigueur qui attribue aux communautés paroissiales un rôle de
pupilles et de simples récipiendaires de sacrements, certaines paroisses réussirent à
obtenir un droit d'intervention qui dépassait celui normalement limité aux droits en usage.
Les paroisses pouvaient donc échapper à la législation canonique, tirant profit du fait que



238 Sabine Arend

les ecclésiastiques qui vivaient dans les communautés villageoises ou urbaines étaient en
grande partie dépendants des taxes que ceux-ci leur payaient (dîme, offrandes, droit
d'étole). De plus, l'influence que pouvait exercer l'évêque sur les événements quotidiens
était fortement limitée par la distance géographique qui le séparait des paroisses - en
particulier des paroisses campagnardes.

Schlüsselbegriffe - Keywords - Mots clés

Benefizialwesen - feudal benefice - système d'attribution de bénéfices, Pfarrklerus -
parish priests - le bas clergé, Lebens- und Arbeitsbedingungen von Geistlichen - living
and working conditions of the clergy - les conditions de vie et de travail des ecclésiastiques,

Pfründeneinkünfte - prebends - les prébendes, Pfarrerwahlrecht der Gemeinde -
right to participate in local elections - les droits de vote communal, Seelsorge - pastoral
care - le pastorat

Sabine Arend, Dr., wissenschaftliche Mitarbeiterin der Heidelberger Akademie der Wissenschaften


	Ackerbau und Seelsorge : zum Zusammenleben von Seelsorgern mit ihren Gemeinden in spätmittelalterlichen Pfarreien

