Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift fur Religions- und Kulturgeschichte = Revue
suisse d'histoire religieuse et culturelle = Rivista svizzera di storia
religiosa e culturale

Herausgeber: Vereinigung fur Schweizerische Kirchengeschichte
Band: 99 (2005)

Artikel: Religion und Identitat im européaischen Einigungsprozess
Autor: Furrer, Markus
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-130357

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-130357
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Religion und Identitit im europédischen Einigungsprozess

Markus Furrer

Das Phianomen der Riickkehr der Religion, wie es von Gesellschaftswissen-
schaftlerinnen und Historikern seit den 1980er Jahren analysiert wird,' iiberla-
gert sich zeitlich mit der Intensivierung der Selbstverstindigung der Europé-
erinnen und Européer liber Inhalte und Ziele des europdischen Integrationspro-
zesses.” Im Verlaufe der 1980er und der 1990er Jahre setzte sich die Erkenntnis
durch, dass die Europidische Gemeinschaft fiir die Legitimierung threr Politik
eine Kollektividentitit brauche.’ Dies vollzog sich vor dem Hintergrund von
drei massgeblichen Entwicklungen: Eine erste ist die der voranschreitenden in-
stitutionellen Ausgestaltung der Europdischen Union.* Der Maastrichter Ver-
trag von 1992 dynamisierte den Einigungsprozess. Er fiihrte zur Wirtschafts- und
Wihrungsunion und machte Briissel zu einem gewichtigen Entscheidungszen-
trum, das iiber die Wirtschaftspolitik hinaus in immer mehr Bereichen zu wir-
ken begann. Paradoxerweise nahm parallel dazu auch das Unbehagen vieler Biir-
gerinnen und Biirger gegeniiber der Européischen Union zu. Die bisher meist un-

Siehe hier zur allgemeinen Einbettung: Martin Riesebrodt, Die Riickkehr der Religionen.
Fundamentalismus und der «Kampf der Kulturen», Miinchen 22001; Urs Altermatt, Religion
und Nation. Die Rolle der Religion bei der Nationalstaatenbildung Europas im 19. und 20.
Jahrhundert, in: Dieter Ruloff (Hg.), Religion und Politik, Chur/Ziirich 2001, 27-52.

Vgl. hier spezifisch: Hartmut Kaelble, Européer tiber Europa. Die Entstehung des européi-
schen Selbstverstindnisses im 19. und 20. Jahrhundert, Frankfurt a.M. 2001, 255; ders., We-
ge zur Demokratie. Von der Franzosischen Revolution zur Europdischen Union, Stuttgart,
Miinchen 2001, 133-141; Wilfried Loth, Europaische ldentitdt in historischer Perspektive
(Discussion Paper C 113), Bonn 2002 (<http://www.zei.de», 20.07.04), 15; Thomas Meyer,
Die Identitdt Europas. Der EU eine Seele?, Frankfurt a.M. 2004. Siche auch: Mariano Del-
gado/Matthias Lutz-Bachmann (Hg.), Herausforderung Europa. Wege zu einer europdischen
_ Identitéit, Miinchen 1995.

° Vgl. dazu: Heiko Walkenhorst, Europdischer Integrationsprozess und europiische Identitit.
Zur politikwissenschaftlichen Bedeutung eines sozialpsychologischen Konzepts, Baden-Ba-
den 1999.

Vgl. speziell: Rainer M. Lepsius, Prozess der europdischen Identitétsstiftung, in: Aus Politik
und Zeitgeschichte, B 38 (2004), 6-13, hier 5.

(5]

SZRKG, 99 (2005), 203-219



204 Markus Furrer

hinterfragte Unterstiitzung der Regierungspolitik in Sachen Europa wurde von
Misstrauen und gar Ablehnung abgelost. Die Menschen begannen vor allem die
Kosten und die Verluste der Integration zu thematisieren. Diese Stimmungslage
driickt sich auch in den Umfragen des Eurobarometers aus.” Mit der Aufnahme
von zehn neuen Staaten, so ein zweites Faktum, wuchs gleichzeitig die Vielfalt
in der Europédischen Union, was sich schon allein darin ausdriickt, dass die Zahl
der amtlichen Sprachen von 11 auf 20 angestiegen ist. Diese Erweiterung verin-
derte das Gesicht der EU dramatisch und verlagerte die Gewichtungen von Kern-
europa’ hin zu neuen Kraftfeldern und Konstellationen in der Gemeinschaft.
Dies fiihrte drittens zur Frage der Finalitit Europas.” Sie stellt sich vor dem Hin-
tergrund einer Gemeinschaft, die immer mehr an die geografischen Grenzen des
Kontinents vorstosst und Uberlegungen anstellt, welche institutionelle Ausge-
staltung eine funktionsfdhige Europdische Union braucht. Dies wiederum inten-
sivierte den europdischen Identitdtsdiskurs, der an der Frage nach der Rolle und
Bedeutung der Religion in Europa nicht vorbeikommt.

Europdisches Bewusstsein als diffuse Grosse

Européische Identitét oder europédisches Bewusstsein lassen sich nicht einfach
fassen.® Einmal scheinen sie selbst eng mit den nationalen Identititen in
Europa verzahnt zu sein und koénnen sich, wie das Beispiel Luxemburgs zeigt,
als eher komplementdr oder, wie das Beispiel Grossbritanniens zeigt, als eher
gegensitzlich erweisen. Diese Verflochtenheit ist das Resultat einer Gemein-
schaft, die den Versuch darstellt, die zivilisatorischen Errungenschaften des
Nationalstaates in Europa unter den Bedingungen der Internationalisierung zu

Die Politikwissenschaft spricht in diesem Zusammenhang vom Ende des «permissive con-
sensus». Damit wird eine unhinterfragte Unterstiitzung der Regierungspolitik bezeichnet, die
zu Beginn der 1990er Jahre zu Ende ging.

Die Debatte iiber Kerneuropa begleitete die europdische Integrationsentwicklung seit lan-
gerer Zeit und erhielt mit dem Irak-Krieg sowie vor dem Hintergrund der Osterweiterung
neuen Aufwind. Der Begriff wurde 1994 massgeblich von Karl Lamers und Wolfgang
Schiuble in die Debatte gebracht.

Die Finalititsdebatte nahm ihren Anfang wiahrend der Regierungskonferenz, die im Februar
2000 begann und deren Ergebnis der Vertrag von Nizza war. Sie entziindete sich ob den un-
terschiedlichen Vorstellungen Deutschlands (bundesstaatliche Losung) und Frankreichs (in-
tergouvernementale und auf die nationale Souverénitit der Einzelstaaten bedachte Losung).
Siehe auch die vielbeachtete Rede des deutschen Aussenministers Joschka Fischer «Vom
Staatenverbund zur Foderation — Gedanken iiber die Finalitit der européischen Integration»
vom 12. Mai 2000 in der Humboldt-Universitét, abgedruckt im vollen Woitlaut, in: Bliiter
fiir die deutsche und internationale Politik, 6 (2000), 752-756.

Hartmut Kaelble verwendet den Begriff des «europdischen Selbstverstindnisses», um klare
Differenzen zu den nationalen Identititen hervorzuheben. Er geht zu Recht davon aus, dass
es sich bei der europidischen Identitatsbildung nicht um eine Wiederholung der nationalen
handelt (vgl. hier: Kaelble, Wege zur Demokratie (wie Anm. 2), 135-144; ders., Européer
tiber Europa (wie Anm. 2), 9-11). Wilfried Loth spricht dagegen von «europiischer Iden-
titdt», verweist jedoch darauf, dass es sich nicht um eine «identitdre» Konzeption von Identi-
tat, sondern um eine «universalistische» handle (Loth, Européische Identitit in historischer
Perspektive (wie Anm. 2), 23-24).



Religion und Identitdt im europdischen Einigungsprozess 205

erhalten und weiter zu entwickeln.” Oder anders ausgedriickt: Die européischen
Nationen iberleben dank der Gemeinschaft, der sie Souveridnitit abtreten, um
aber gleichsam dadurch wieder mehr Bedeutung und Handlungsspielraum zu
erhalten.'” Diese Entwicklung umschreibt der Soziologe Richard Miinch als
«Europiisierung».'" Augenscheinlich ist, dass der Begriff Europa in der Folge
der Entwicklung als deckungsgleich mit der Européischen Gemeinschaft verstan-
den wird. Mit dem Fokus auf die Europdische Union erhalten wir eine Konkre-
tisierung des Europabegriffes, wobei auch Vorstufen und Vorphasen einbezogen
sind."? Aufschlussreich scheint dabei die Gliederung des europiischen Integrati-
onsprozesses in zwei Hauptphasen:

Eine erste Phase reicht von den Anfangen der «Montanunion» 1951 bis in die
spaten 1980er Jahre (Aufbruch durch die Einheitliche Europdische Akte 1986/
1987): Hier war entscheidend, dass sich die europdischen Kemnldnder vor dem
Hintergrund des Kalten Krieges zusammenschlossen. Dabei ist ausschlaggebend,
dass es sich nicht so sehr um die Uberwindung, sondern um den Zerfall «natio-
naler Souveridnitit» handelt. Weitere Staaten stiessen in der Folge dazu. Der
traditionelle Selbstbestimmungsanspruch der Nationalstaaten wurde von der bi-
polaren Politik Giberlagert, die militarisch, ideologisch und 6konomisch dominier-
te. Die Souverinitit der Staaten Europas liess sich allenfalls von der jeweiligen
Vormacht ableiten, welche thren Nuklearschirm iiber ihrer Interessensphire auf-
spannte und die inneren politischen, ideologischen und wirtschaftlichen Verhiit-
nisse diktierte, die unter diesem Schirm herrschen sollten."? Das betraf die frithe
Phase der Integration. Die Entwicklung hilt jedoch grundsitzlich bis heute an.
Ohne Integration hétten die Staaten laufend an Gestaltungskompetenz verloren.
In Anlehnung an den britischen Historiker Alan Milward ldsst sich sagen, dass
damit «Europa» den Nationalstaat legitimierte und dessen Bestand rettete.'*

Die zweite Phase setzte in den 1990er Jahren ein. An threm Anfang steht das
Ende des Ost-West-Gegensatzes, der den ostlichen Teil des Kontinents nach
Europa zurilickkehren liess. Das Ende des Kalten Krieges bedeutete auch eine
innere Neuausrichtung des Integrationsprozesses. Fast zwangslaufig wechselte
das Motiv, indem sich die traditionelle und verbindende Klammer, die die euro-
paischen Staaten des Westens im Kalten Krieg zusammengehalten hatte, auflos-
te. An deren Stelle trat der gesamteuropédische Gedanke, der den unterdriickten
Gesamteuropadiskurs am Kriegsende wieder aufnahm."” Europa mit seiner «soft

® Loth, Europdische Identitit in historischer Perspektive (wie Anm. 2), 15.

' Vgl. speziell: Wilfried Loth, Der Prozess der europiischen Integration. Antriebskrifte, Ent-
scheidungen und Perspektiven, in: Jahrbuch fiir Europdische Geschichte, 1 (2000), 17-30,
hier 18.

"' Richard Miinch, Das Projekt Europa. Zwischen Nationalstaat, regionaler Autonomie
und Weltgesellschaft, Frankfurt/Main 1993, 319 f.

' Siehe als Beispiel: Wolfgang Schmale, Geschichte Europas, Wien/Kéln/Weimar 2000, 11-20.

' Vgl. etwa: Hagen Schulze, Staat und Nation in der europiischen Geschichte, Miinchen 1994,
321,

'* Siehe dazu die Einschitzungen bei: Gerhard Brunn, Die Europiische Einigung, Stuttgart
2002, 308.

"* Siehe speziell: Wilfried Loth, Der Weg nach Europa. Geschichte der europiischen Integra-
tion 1939-1957, Gottingen 1996, 48 ff. Siehe weiter betreffend die Pline fiir eine gesamteu-



206 Markus Furrer

power» (namentlich Rechtsstaatlichkeit, Demokratie und 6konomische Entwick-
lung) wirkte auf die Staaten Mittelost- und Osteuropas gleich einem Magnet. Es
stand fiir politische Stabilitdt und 6konomische Prosperitit. In dieser Phase ak-
zentuierte sich die Frage, wie das europdische Bewusstsein auszugestalten sei.

Fragmente des europdiischen Identitditsdiskurses

Erschwerend bei der Identitdtsdiskussion wirkt, dass die Dimensionen Europas —
ob geografisch oder institutionell — nicht eindeutig sind. So sind etwa die Gren-
zen des Kontinentes unklar; auch die Versuche, ihm eine gemeinsame Geschich-
te zu unterlegen, wirken zweifelhaft.'® Europa ist lediglich ein Prozess, wie Eric
Hobsbawm meint.'” Schwer vergleichbar mit den Gréssen der nationalen
Staatenwelt ist auch die Europidische Gemeinschaft, die wohl mehr als ein Staa-
tenbund ist, sich aber auch nicht auf einen Bundesstaat zuzubewegen scheint.
Die Rede ist dann auch von einem neuartigen Gebilde, einem «dynamischen
Mehrebenensystem», wo nationale und supranationale Instanzen nebeneinander
und miteinander existieren.'® Damit ldsst sich erkliren, dass mit der Europii-
schen Union ein Bezugsobjekt fiir eine europiische Identitit entstanden ist."” Das
bedeutet aber auch, dass die Frage nach der europdischen Identitdt zu einem
Streitpunkt wird. Eine Schule, die vor allem mit dem historischen Vergleich
beziiglich der nationalen Identitét arbeitet, hebt die Bedeutung der Inklusion und
Exklusion hervor, ohne die eine kollektive Identitit nicht zu haben sei. Aufzei-
gen ldsst sich, dass sich in Europa zwei Referenzregionen herausbilden: die isla-
mische Welt und die USA.* Daran fiigt sich auch das Argument, dass eine poli-
tische Union ohne gemeinsame Identitdt kaum Bestand haben werde.

Kritiker betonen hingegen, dass sich die Union schon tiber Kulturgrenzen
hinaus gebildet habe und verweisen auf verschiedene historische Beispiele des
bisherigen Integrationsprozesses, der eine Vielfalt unterschiedlicher Staaten zu-
sammengefiihrt habe.”' Eine solche Sichtweise betont den universalistischen und

ropdische Friedensordnung: Curt Gasteyger, Europa von der Spaltung zur Einigung. Dar-
stellung und Dokumentationen 1945—-1997, Bonn 1997, 29-36.

Vgl. Konrad H. Jarausch, Zeitgeschichte zwischen Nation und Europa. Eine transnationale
Herausforderung, in: Aus Politik und Zeitgeschichte, B 39 (2004), 3—10, hier 7.

Eric Hobsbawm, Welchen Sinn hat Europa?, in: Die Zeit, 4. Oktober 1996; siehe auch die
Hinweise: Markus Furrer, Die Nation im Schulbuch zwischen Uberhéhung und Verdrin-
gung. Leitbilder der Schweizer Nationalgeschichte in Schweizer Geschichtslehrmitteln der
Nachkriegszeit und Gegenwart, Hannover 2004, 30-33.

Siehe hier etwa: Frank R. Pfetsch, Die Eurcpiische Union. Eine Einfithrung, Miinchen 1997,
115-122. Vgl. weiter: Hauke Brunkhorst, Verfasst ohne Verfassung. Europdische Union
zwischen Evolution und revolutiondrer Untergriindung, in: Blitter fiir deutsche und interna-
tionale Politik, 2 (2004), 211-222, hier 214.

Rainer M. Lepsius, Bildet sich eine kulturelle Identitit in der Europdischen Union?, in:
Blitter fiir deutsche und internationale Politik, 8 (1997), 948-955.

Jirgen Kocka, Wo liegst du, Europa? Die ldentitit des Kontinents ist nicht eindeutig.
Aber es gibt Kriterien, an denen man sie erkennt, in: Die Zeit, 28. November 2002, 11.
Johannes Willms, Auf dem Flohmarkt. Europa ldsst sich nicht anhand seiner Antiquititen
begriinden, in: Stiddeutsche Zeitung, 1. Juli 2003, 11.

19

21



Religion und Identitdt im europdischen Einigungsprozess 207

politischen Bezug europdischer Identitdt mit Demokratie, Menschenrechten und
Rechtsstaatlichkeit.”* Dieser Ansatz muss das Problem 16sen, inwieweit europi-
ische Gesellschaften mit universalen Werten eine Identitit aufbauen konnen.

Eine Zwischenstellung nimmt Jiirgen Habermas ein. Er glaubt anlisslich der
Debatte um die Rolle der USA und Europas spezifische europdische Mentaliti-
ten und Sensibilititen ausmachen zu kénnen.” Eine europiische Identitdt fiihrt
bei Habermas nicht zur Abgrenzung, sondern zu einer friedlichen kooperativen
und dialogfdhigen Gemeinsamkeit. Dieser gemeinsame Wertebezug verpflichte
die Europier jedoch auch zur Front gegen die Weltmacht USA.*

Zur Debatte steht grundsitzlich, ob und wie sich europiische Identitit her-
ausbildet. Nach dem Urteil zahlreicher Beobachterinnen und Beobachtern kann
die Gemeinschaft nicht mehr weiter ein Eliteprojekt sein und bedarf einer breiten
Abstiitzung in der Bevolkerung. Unbestritten ist dabei die Notwendigkeit von
[dentititsbildung vor dem Hintergrund des voranschreitenden Integrationspro-
zesses, der eine verldssliche européische Identitdt voraussetzt, ohne die eine Le-
gitimationsgrundlage fiir politisches Handeln fehlt.”> Angesichts der Offenheit
des Prozesses und auch der Unklarheit, wohin sich Europa bewegt, treten jedoch
grosse Unterschiede in der Interpretation hervor: So betont die historische Per-
spektive und der Vergleich mit der nationalen Identitdt den zentralen Mechanis-
mus von Inklusion und Exklusion beir der Herausbildung kollektiver Identititen.
Solche Darstellungen weisen auch verstirkt auf den globalen Konkurrenzcharakter
des geookonomischen Umfeldes hin.*® Historiker wie Hans-Ulrich Wehler und
Heinrich August Winkler leiten mit Bezug auf die Geschichte Integrationskriterien
ab und folgern etwa daraus, dass die Tiirkei nicht zur Gemeinschaft passe.”’

>

Siehe: Loth, Europdische Identitit in historischer Perspektive (wie Anm. 2), 23-24; vgl.
weiter: Georg Kreis, Europa und seine Grenzen, Bern/Stuttgart/Wien 2004, 62-65.

Vgl. Jiirgen Habermas (mit Zustimmung von Jacques Derrida), Unsere Emeuerung. Nach dem
Krieg: Die Wiedergeburt Europas, in: Frankfurter Allgemeine Zeitung, 31. Mai 2003, 33.

Vgl. hier auch: Gotthard Breit, Was ist «Europa»?, in: Georg Weisseno (Hg.), Europa ver-
stehen. Eine Aufgabe des Politikunterrichts, Schwalbach/Ts 2004, 51-69, hier 65. Zur De-
batte siche auch: Jiirgen Habermas/Jacques Derrida, Die Wiedergeburt Europas. Pladoyer fiir
eine gemeinsame Aussenpolitik — zunichst in Kermneuropa, abgedruckt in: Dokumente zum
Zeitgeschehen der Blatter fiir deutsche und internationale Politik, 7 (2003), 877-881; Jiirgen
Habermas, Européische Identitédt und universalistisches Handeln, in: Blitter fiir deutsche und
internationale Politik, 7 (2003), 801-806; Fusion oder Spaltung. Die Kerneuropa-Initiative
in der Debatte, Zdistaw Krasnodebski, Jutta Limbach, Adolf Muschg und Wolfgang Schiub-
le diskutieren mit Jirgen Habermas, in: Blitter fiir deutsche und internationale Politik, 8
(2003), 933-945.

= Siehe: Sylke Nissen, Europdische Identitit und die Zukunft Europas, in: Aus Politik und
Zeitgeschichte, B 38 (2004), 21-29, hier 27; vgl. generell: Walkenhorst, Européischer Inte-
grationsprozess und européische Identitit (wie Anm. 3).

Vgl. Miinch, Das Projekt Europa (wie Anm. 11), 19.

Im Zusammenhang mit der Debatte iiber die Aufnahmefahigkeit der Tiirkei siehe: Hans-Ulrich
Webhler, Endlich im Westen, in: ZEITpunkte «Kanzler, Krisen, Kontroversen», 1 (1999), 64—
66; ders., Das Tiirkenproblem. Der Westen braucht die Tiirkei — etwa als Frontstaat gegen den
Irak. Aber in die EU darf das muslimische Land niemals, in: Die Zeit, 12. September 2002, 9;
ders., Lasst Amerika stark sein! Europa bleibt eine Mittelmacht: Eine Antwort auf Jiirgen
Habermas, in: Frankfurter Allgemeine Zeitung, 27. Juni 2003, 33; Heinrich August Winkler,
Wir erweitern uns zu Tode. Die Turkei wird keine westliche Demokratie. lhr fehlen dafiir die

23

24

26
27



208 Markus Furrer

In diesem Zusammenhang erhilt das Kriterium der Religion eine nicht unbe-
deutende Rolle. Europa wird in dieser Sicht immer wieder mit Rekurs auf das
Christentum oder im neueren Sinne auf die judisch-christliche Tradition defi-
niert.”® Aus einer historischen Perspektive ldsst sich ein spezifischer Weg der
europdischen Sakularisierung feststellen. Hier geht es gerade nicht mehr um die
religiésen Differenzen, aber um den spezifischen Charakter der Sikularisierung
und damit der Rolle von Religion in Europa.” All diesen Vorstellungen kann
man entgegen halten, dass fiir Europa Vielfalt typisch sei.’® Allerdings lasst sich
auch aufzeigen, dass im Kontext des Ausgreifens «Europas» sich dhnliche Krite-
rienmuster durchsetzten.’' Insbesondere stirker an Macht- und Konkurrenzstruk-
turen orientierte Sichtweisen stiitzen sich auf solche Kriterien beim Aufbau einer
europdischen Identitdt und leiten daraus Kontinuititen ab.

Die andere Sichtweise stellt dieser stark auf Inklusion und Exklusion beruhen-
den Analyse das Konzept des «europiischen Patriotismus» gegeniiber, das eher
ein Bekenntnis zu einem Wertesystem ausdriickt, als dass es auf gefiihlsméassigen
Zugehorigkeiten aufbaut.’”® Dem kommt die offizielle Definition der Gemein-
schaft entgegen, die sich selber weder durch eine gemeinsame Religion, Ethnie,
Sprache oder auch territorial festgelegte Grenze definiert. Dagegen betont sie das
gemeinsame Recht als Bezugspunkt. Die EU versteht sich als eine Wertegemein-
schaft und hat keine spezifisch religiose Orientierung, obwohl alle ihre derzeiti-
gen Mitgliedstaaten in einer christlichen Traditionslinie stehen.” Dabei weist sie
der Religion ihren ausdifferenzierten Platz in der Gesellschaft zu und schiitzt die-
sen; von den Religionsgemeinschaften und den Biirgern erwartet sie gleichzeitig
religiése Toleranz.*

historischen Voraussetzungen. Ein Beitritt Ankaras in die Europdische Union wiirde beide
Seiten politisch und emotional {iberfordern, in: Die Zeit, 7. November 2002, 6.
** Siehe hier: Rémi Brague, Orient und Okzident. Modelle «romischer» Christenheit, in: Otto
Kallscheuer (Hg.), Das Europa der Religionen. Ein Kontinent zwischen Sékularisierung und
Fundamentalismus, Frankfurt/Main 1996, 45.
Die Sidkularisierung in Europa lésst sich als soziale Tatsache empirisch festmachen. Wie ver-
schiedene Studien betonen, hat der Grad der traditionellen Religionsausiibung stark abge-
nommen. Allerdings bleibt der Grad privater religiéser Uberzeugungen, wie dies Linderstu-
dien verdeutlichen, relativ hoch. Zur Sikularisierung siche etwa: José Casanova, Der Ort der
Religion im sikularen Europa, in: Transit, Europdische Revue 27 (2004); weiter: David Mar-
tin, Integration und Fragmentierung. Religionsmuster in Europa, in: Transit 26 (2003), 120-
143; Jamal Malik, Nationale und religiose Fremd- und Selbstbilder. Muslime in Deutschland,
in: Heinz-Gerhard Haupt/Dieter Langewiesche (Hg.), Nation und Religion in Europa. Mehr-
konfessionelle Gesellschaften im 19. und 20. Jahrhundert, Frankfurt a.M./New York 2004,
283-302. Siehe auch speziell mit einer breiten Angabe weiter fithrender Literatur: Hartmut
Lehmann, Sakularisierung. Der europdische Sonderweg in Sachen Religion, Gottingen 2004.
Weiter: Hobsbawm, Welchen Sinn hat Eurcpa? (wie Anm. 17).
Siehe speziell: Robert Bartlett, Die Geburt Europas aus dem Geist der Gewalt. Eroberung,
Kolonisierung und kultureller Wandel von 950-1350, aus dem Englischen von Henning
Thies, Miinchen 1996, 325-326.
Siehe hier Loth, Europidische Identitit in historischer Perspektive (wie Anm. 2), 23.
Vgl. Jiirgen Gerhards, Europdische Werte — Passt die Tiirkei kulturell zur EU?, in: Aus Poli-
tik und Zeitgeschichte, B 38 (2004),14-20, hier 16.
3 Siehe die Ausfiihrungen: Europa — Eine Verfassung fiir Europa. Vollstindiger Text der Ver-
fassung, in: Amtsblatt der Europidischen Union. (<http://europa.eu.int/eur-lex/lex/JOHtml.
do?uri=0J:C:2004:310:SOM:DE:HTML:», 16.12.2004).

30
31

32
33



Religion und Identitdt im europdischen Einigungsprozess 209

Wie weit die Union als reine Wertegemeinschaft von den Biirgerinnen und
Biirgern getragen wird, ist eine andere Frage. Umfragen des Eurobarometers mo-
gen hier wohl Hinweise geben, indem sie aufzeigen, welche gemeinsamen Werte
Menschen in Europa haben. Das bedeutet jedoch noch nicht, dass dies genuin
mit Europa verbundene Wertvorstellungen sind. Ebenso erlaubt die Frage nach
der Zustimmung zur Europdischen Union keine tiefgreifenden Riickschliisse auf
eine europdische Identitit.”® Die empirischen Analysen vermogen jedoch aufzu-
zeigen, dass der Einigungsprozess insgesamt mehr Zustimmung als Ablehnung
erfahren hat. Und wie Sylke Nissen ausfiihrt, spielt neben Loyalitidt und Empa-
thie (affektive Dimensionen) auch eine nutzenorientierte Komponente (utilitaris-
tische Dimension) eine wichtige Rolle.”® Diese Dimension ist deutlicher ausge-
prigt als die affektive.’” Tatsache scheint damit, dass die europiische Wertege-
meinschaft, ob sie sich nun auf gemeinsame geschichtliche und kulturelle Wur-
zeln und/oder im Verbund damit durch gemeinsame rechtliche und politische
Vorstellungen verbunden fiihlt, eine dusserst labile Konzeption darstellt. Wie
Hagen Schulze vermutet, liegt das entscheidende Hindernis fiir ein starkes europdi-
sches Identitdtsgefithl immer noch in den Europédern selbst. Denn weil Men-
schen ihre Gemeinsamkeit stets als gemeinsame Vergangenheit empfinden, er-
kennen sie sich in erster Linie in ihren nationalen Geschichten wieder.”® Aller-
dings erweist sich die Union auch als das gelungenste Modell der multilateralen
Zusammenarbeit europiischer Staaten.”

Religion und europdische Identitdt

In der Debatte tiber die europdische Identitdt spielt die Religion eine nicht un-
wichtige Rolle. Einmal stellt sich die Frage von Religion und européischer
Identitdt im Zusammenhang mit den bereits erfolgten und den noch bevorste-
henden Erweiterungen. Diese Entwicklung bringt Verdnderungen mit sich. Als
Folge dieser Beitritte wird die Européische Union insgesamt heterogener, auch
in Bezug auf die Religionen und Traditionen. Wie europdische Wertestudien
aufzeigen, hat fiir die Bevolkerungen der neuen Beitrittskandidaten Ruménien
(orthodox) und die Tiirkei (muslimisch) Religion eine weit hohere Wichtigkeit
als dies bei den alten und den neuen EU-Lindern der Fall ist.*’

Dazu kommt, dass Europa mit dem Ende des Kalten Krieges ein Migrations-
kontinent geworden ist. Ein grosser Teil der Zuwanderung kommt aus den an die
Lander der Europdischen Union angrenzenden Regionen Nordafrikas sowie des
nahen und mittleren Ostens und damit aus dem islamischen Raum.*' In der Nach-

. Vgl. hierzu: Nissen, Européische Identitdt und die Zukunft Europas (wie Anm. 25), 22-27.

3% Ebenda, 22.

ol Ebenda, 28.

** Schulze, Staat und Nation in der europdischen Geschichte (wie Anm. 13), 340.

** Vgl. Wladyslaw Bartoszewski, Europas Identitit nach der Osterweiterung (Discussion Paper
C 127), (2003), 7.

“ Zum Vergleich siehe: Gerhards, Europiische Werte — Passt die Tiirkei kulturell zu Europa?
(wie Anm. 33), 17.

*! Siehe speziell: Casanova, Der Ort der Religion im sikularen Europa (wie Anm. 29), 1.



210 Markus Furrer

folge des 11. Septembers, der im Nachhinein gleich einer Prophezeihung des «Clash
of Civilisation» (Samuel P. Huntington) aufgefasst werden konnte, spitzte sich die
Frage der Integration dieser Religionsgemeinschaft in Europa zu und loste Abwehr-
reflexe aus. Diese Diskursschiene ldsst vor allem den Gegensatz eines christlichen
Europas mit den muslimischen siidlichen Nachbarn verstirkt hervortreten.*

Eine weitere Schiene des Diskurses entziindete sich am Streit um die Priambel
der EU-Verfassung. Dahinter verbirgt sich die Frage nach den Wertvorstellungen
und religiosen Wurzeln, zu denen sich die einzelnen Staaten bekennen. Weiter
stellt sich die Frage nach einem spezifischen Weg der europidischen Sikularisation.

Die Bedeutung religioser Beziige im Verlaufe des Integrationsprozesses

Welche Bedeutung die Religion in Europa einnehmen soll, ist umstritten. Be-
kannt ist jedoch deren Bedeutung zu Beginn des Integrationsprozesses. Es war
primér der politische Katholizismus, der in der frithen Nachkriegszeit zu einem
gewichtigen Motor der europiischen Einigungsbestrebungen avancierte.*’ Die
Griinde daftir sind mehrfach und komplex. Einmal waren in verschiedenen
Landern christlichdemokratische Politiker wie Robert Schuman, Alcide de
Gasperi oder Konrad Adenauer aktiv.** Vor allem aber fiillte der politische
Katholizismus ein Vakuum. Die europdischen Nationen mussten sich nach der
Katastrophe ihrer Gemeinsamkeiten bewusst werden. Diese fanden sie in
christlichen Grundwerten, nachdem der Nationalismus diskreditiert war. Die
Menschen besannen sich der nationeniibergreifenden Tradition der Kirche.
Wesentlich war auch, dass sich das Christentum und vor allem der Katholizis-
mus als Bezugspunkt gegeniiber dem besiegten «antichristlichen» Nationalso-
zialismus und der neuen Bedrohung des «atheistischen» Kommunismus aner-
boten. Diese neue Bedrohung liess die Kirche zur einzigen allgegenwirtigen
nicht-nationalsozialistischen und nicht-kommunistischen Institution im europii-
schen Nachkriegschaos aufsteigen. Die Christdemokratie war am besten dazu ge-
eignet, das politische Vakuum aufzufiillen. Sie war vor allem in der Lage, auf-
grund des traditionellen Riickgriffes ein europiisches foderalistisches Konzept
anzubieten und damit einen européischen Internationalismus zu pflegen. Bemer-

* Zur Bedeutung des Islams als Antithese zu Europa siehe: Etienne Frangois/Hagen Schulze,
Das emotionale Fundament der Nation, in: Monika Flacke (Hg.), Mythen der Nationen. Ein
europdisches Panorama, Miinchen, Berlin 1998, 17-32, hier 25.

* Zu dieser Thematik ist relativ wenig publiziert worden. Ein gewichtiger Beitrag findet sich
bei: Martin Greschat/Wilfried Loth (Hg.), Die Christen und die Entstehung der Europii-
schen Gemeinschaft, aus der Reihe Konfession und Gesellschaft, Stuttgart/Berlin/Kéln 1994.
Vgl. auch: Dietmar Herz, Die Europiische Union, Miinchen 2002, 12-15.

vl allgemein: Wolfram Kaiser, Begegnungen christdemokratischer Politiker in der Nach-
kriegszeit, in: Greschat/Loth (Hg.), Die Christen und die Entstehung der Europidischen Ge-
meinschaft (wie Anm. 43), 139-157, hier 155. Siehe auch die weiteren Artikel im Sammel-
band: zu Robert Schuman: Raymond Poidevin, Robert Schuman zwischen Staatsrison und
europdischer Vision, 229-235; zu Alcide de Gasperi: Pietro Pastorelli, Die Europapolitik
von Alcide de Gasperi, 203-225; zu Konrad Adenauer: Das «christliche Europa» in der Welt
Konrad Adenauers, in: Greschat/Loth (Hg.), Die Christen und die Entstehung der Europii-
schen Gemeinschaft (wie Anm. 43), 237-246.



Religion und Identitdt im europdischen Einigungsprozess 211

kenswert, wie Michael Burgess formuliert, war auch die Verschmelzung katholi-
scher und protestantischer Elemente in Deutschland.*

Damit einher ging ein Abendlanddiskurs, der sich in schroffer Ablehnung ge-
geniiber dem kommunistischen Osten des Kontinents absetzte. In seiner christli-
chen Variante erschien der Abendlandbegriff den Christlichdemokraten beson-
ders geeignet fiir die europaweite Auseinandersetzung. Er wirkte, wie dies Wolf-
ram Kaiser festhilt, als Kampfansage an die totalitiren Ideologien bei gleich-
zeitiger Abgrenzung von Liberalismus und Sozialdemokratie.** Zufilligerweise
deckten sich die Grenzen des Europas der Sechs mit dem Karolingischen Reich,
was den historischen Bezug akzentuierte.

Nicht zu iibersehen ist jedoch, dass sich die Christlichdemokraten erst auf-
grund von gilinstigen Umstidnden und im Sinne eines Prozesses zu den klassi-
schen Europaparteien im jeweiligen nationalen Kontext der sechs EWG-Kern-
staaten entwickelten. Auch ldsst sich die europdische Integration kaum als
«christliches Konzept» verstehen. Die Christlichdemokraten agierten wohl in der
Achsenzeit des europidischen Integrationsprozesses. Die nédhere Ausgestaltung
der neu geschaffenen westeuropdischen Organisationen sowie der weitere Inte-
grationsprozess waren jedoch nicht von einer spezifisch christlichen oder christ-
lichdemokratischen Sicht geprigt.*’ In der sich etablierenden Wirtschaftsgemein-
schaft kreuzten sich primdr 6konomische, politische und nationale Interessen, die
neben den Christlichdemokraten auch von andern Gruppen und Parteien arti-
kuliert wurden. Der spezifische christliche Charakter der Europaidee blieb ein
Kennzeichen des Nachkriegsjahrzehnts, das bis in die zweite Hélfte der 1950er
Jahre reichte.*® Ab den 1960er Jahren vollzog sich das, was man als «dritte Saku-
larisierungswelle» in Westeuropa einstufen kann.*” Der Sikularisierungsprozess
erfasste das Alltagsleben und nahm an Tempo zu.”” Die europiische Integration
erreichte einen Stand, wo sie auf den kleinsten gemeinsamen Nenner — ndmlich
die gemeinsame Tradition des Christentums — nicht mehr angewiesen war. In sei-
ner Hauptsache wurde der Integrationsprozess durch den Kalten Krieg am Leben
erhalten und vom starken 6konomischen Motiv der Prosperitit angetrieben. Die
Frage nach einer europidischen Identitit blieb vornehmlich technischer Art. In
deren Zentrum stand die aussenpolitische Selbstbehauptung der Gemeinschaft.”'

* Michael Burgess, Politischer Katholizismus, Europiische Einigung und der Aufstieg der
Christdemokratie, in: Greschat/Loth (Hg.), Die Christen und die Entstehung der Europii-
schen Gemeinschaft (wie Anm. 43), 125-137, hier 130.

* Siche hier speziell: Kaiser, Begegnungen christdemokratischer Politiker in der Nachkriegs-
zeit (wie Anm. 44), 144,

s Vgl. Kaiser, Begegnungen christdemokratischer Politiker in der Nachkriegszeit (wie Anm. 44).

» Doering-Manteuffel, Rheinischer Katholik im Kalten Krieg (wie Anm. 44), 239.

* Vgl. dazu: Malik, Nationale und religidse Fremd- und Selbstbilder. Muslime in Deutschland
(wie Anm. 29), 286.

*" Vgl. Martin, Religionsmuster in Europa (wie Anm. 29), 137.

*' Im Dokument iber die europdische Identitit von 1973 formulierten die Aussenminister:
«Die Entwicklung der europdischen Identitdt wird sich nach der Dynamik des europi-
ischen Einigungswerks richten. In den Aussenbeziehungen werden die Neun vor allem be-
miiht sein, ihre Identitdt im Verhdltnis zu den anderen politischen Einheiten schrittweise zu
bestimmen. Damit starken sie bewusst ihren inneren Zusammenhalt und tragen zur Formu-



212 Markus Furrer

Erst die geopolitischen Umwélzungen und der zweite Integrationsschub mit
dem Binnenmarktprojekt sowie dem Maastrichter Vertragswerk intensivierte
die Frage der Identitdt und riickte damit auch den kulturellen Aspekt ins Zen-
trum. Europa sollte mehr sein als ein Markt, um von seinen Biirgern akzeptiert
zu werden. Darunter waren auch Stimmen, die sich auf das christliche Funda-
ment beriefen.

Geografische Dimensionen des Religiosen in Europa

Wie vorangehend aufgezeigt, wandelte sich der Bezug zur Religion im Verlaufe
des europidischen Integrationsprozesses. Eine wichtige Rolle spielt der gesell-
schaftliche Wandel. Dabei ist offensichtlich, dass im Sinne einer gewissen Ge-
meinsamkeit trotz objektiv messbarer Erosionen von traditionellen Glaubens-
uberzeugungen auf tiefer liegenden ethischen und symbolischen Strukturen in
den europiischen Gesellschaften Religion weiterhin prisent ist.”> Europiische
Religiositit ist ferner von tiefen Gegensitzen geprigt, trotz der postulierten ge-
meinsamen jiidisch-christlichen Wurzeln. Religion hat in Europa einen unter-
schiedlichen Status in unterschiedlichen geografischen Ridumen. Fiir David Mar-
tin bedarf es eines Verstdndnisses von Religion als einer in Zeit und Raum ver-
ankerten Form sozialen Bewusstseins und sozialer Identitdt. Martin macht ver-
schiedene Relgionsmuster in Europa aus, die er geografischen Rdumen zuordnet:
Was den Katholizismus betrifft, spricht er von einem sozial aktiven «reformier-
ten» Katholizismus vor allem dort, wo der Katholizismus in einer historischen
Minderheitenposition ist. Dies betrifft verschiedene Regionen Nordwesteuropas.
Ein eingebetteter Volkskatholizismus hat seine Schwergewichte im Siiden des
Kontinents, teils auch mit Enklaven im Norden. Ferner gibt es zwei protestantische
Formen der Religiositit, die im noérdlichen Europa verbreitet sind: eine anglo-hol-
lindische sowie eine skandinavisch-deutsche Linie, die im Gegensatz zur ersteren
den Staat als Partner nimmt. In verschiedenen Regionen Osteuropas haben Reli-

lierung einer wirklich europiischen Politik bei. Sie sind iiberzeugt, dass die fortschrei-
tende Verwirklichung dieser Politik ein wesentlicher Faktor sein wird, der es ihnen er-
laubt, die weiteren Stadien des europdischen Einigungswerks mit Realismus und Vertrau-
en in Angriff zu nehmen; diese Politik erleichtert auch die vorgesehene Umwandlung
der Gesamtheit ihrer Beziehungen in eine Europédische Union.» Vgl. Dokument iiber die
europdische ldentitit, angenommen von den Aussenministern der Mitgliedstaaten der Euro-
pdischen Gemeinschaft am 14. Dezember 1973 in Kopenhagen, Auszug in: Gasteyger,
Europa von der Spaltung zur Einigung (wie Anm. 15), 303-305, hier 305. Auch im Vertrag
tiber die Schaffung der Europdischen Union von 1992 lautet die Formel noch lapidar:
«Die Union setzt sich folgende Ziele [...] die Behauptung ihrer Identitdt auf internatio-
naler Ebene, insbesondere durch eine gemeinsame Aussen- und Sicherheitspolitik, wozu
auf ldngere Sicht auch die Festlegung einer gemeinsamen Verteidigungspolitik gehort, die
zu gegebener Zeit zu einer gemeinsamen Verteidigung fithren konnte; [...].»; Ausziige aus
dem Vertrag tber die Schaffung der Europiischen Union, unterzeichnet von den Aussen-
und Finanzministern der Europidischen Gemeinschaft am 7. Februar 1992 in Maastricht,
revidiert und ergénzt durch den Europédischen Rat am 16./17. Juni 1997 in Amsterdam, in:
Gasteyger, Europa von der Spaltung zur Einigung (wie Anm. 15), 474-499, hier 475.

> Vgl. Martin, Religionsmuster in Europa (wie Anm. 29) 121; Daniéle Hervieu-Léger, Reli-
gion und sozialer Zusammenhalt in Europa, in: Transit, 26 (2003), 101-119, hier 105.



Religion und Identitdt im europdischen Einigungsprozess 213

gionen einen ethnoreligidsen Bezug. Die Wurzeln liegen in der jahrhundertelangen
Fremdherrschaft durch die Osmanen, Habsburger und russischen Zaren. Auch in
Westeuropa gibt es in geographischen Nischen, wie der Bretagne oder in Irland,
solche Ansitze. In Lindern wie Frankreich, den neuen Bundeslindern, Tschechien
oder Estland hatte der Staat wiederum eine nachhaltige und weitgehende sikula-
ristische Indoktrination betrieben.”’

In der Folge der Erweiterungsrunden kamen zu den katholisch und protes-
tantisch gepragten Kernlandern erst mit Griechenland 1981 und Zypern 2004 or-
thodoxe Linder dazu. Von Ausnahmen abgesehen, bedeutet damit erst die kom-
mende Erweiterung (voraussichtlich 2007) mit der Aufnahme Ruminiens und
Bulgariens den Schritt in den orthodoxen Osten’™ und mit einem voraussichtli-
chen Beitritt der Tiirkei neben andern islamischen Gebieten in Siidosteuropa den
Einbezug einer weiteren grossen Religionsgemeinschaft. Die geografische Di-
mension hebt die Heterogenitit der Religionen in Europa hervor und akzentuiert
gleichzeitig die Gegensitzlichkeiten innerhalb der christlichen Konfessionen.

Typisch fir Europa ist nicht nur eine durch Vielfalt geprigte Religionsgeo-
grafie, sondern auch ein spezifischer Weg der Sékularisierung. Dabei zeigt sich,
so die Religionssoziologin Daniele Hervieu-Léger, dass Europa einen beson-
deren Weg der Sikularisierung beschreitet, der nicht nur extrem weit fortge-
schritten ist, sondern auch eine spezifisch neue Form annimmt. Zum selben Be-
fund gelangt Hartmut Lehmann, wenn er betont, dass nur in Europa die Sékula-
risierung zu einer dominierenden politischen, sozialen und kulturellen Kraft ge-
worden ist und damit in einer globalisierten Welt (wenigstens bis heute) einen
Sonderweg genommen hat.”®> Wihrend der Staat in Europa sukzessive seinen
christlichen Charakter aufgab, konfessionalisierte sich die Religion und zog sich

& Vgl. Martin, Religionsmuster in Europa (wie Anm. 29), 123-124; siche weiter zum Modell:
Hans Maier, Kirche und Gesellschaft, Miinchen 1972; ders., Kirche — Staat — Gesellschaft.
Historisch-politische Bemerkungen zu ihrem Verhiltnis, in: Essener Gesprache zum Thema
Staat und Kirche, Bd. 1, Miinster 1969, 12-38; Urs Altermatt, Religion und Nation, Vortrag
am Internationalen Kolloquium «Religion und Nation» an der Universitit Freiburg vom 30.

_April/1. Mai 2004.

* Zum orthodoxen Osten siehe: Hans-Christian Maner, Multiple Identititen. Der Blick
des orthodoxen Siidosteuropa auf «Europa» (Discussion Paper C 125), Bonn 2003
(<http://'www.zei.de>, 20.07.04).

% Vgl. Hervieu-Léger, Religion und sozialer Zusammenhalt in Europa (wie Anm. 52), 102
103. Hartmut Lehmann betont in seinen Ausfiihrungen zum «Erkldrungsmodell Siku-
larisierung» dass, es fast ebenso viele Varianten des Modells wie Wissenschaftler gebe. Sie
prisentieren sich in vier Deutungsmustern: 1. der Vorstellung von Sdkularisierung als dem
Nachlassen von Wissen von Religion sowie der Ausiibung von Religion in modernen west-
lichen Gesellschaften; 2. der Sakularisierung des kulturellen und geistigen Lebens als Folge
des wissenschaftlichen Fortschritts; 3. der Sakularisierung als Beschreibung der Tatsache,
dass die etablierten Kirchen seit der Aufklirung das Monopol bei der Bewiltigung schwie-
riger Lebenssituationen verloren haben und 4. dem Verstdandnis von Sékularisierung als einer
grundlegenden Transformation von Kultur, die sich von einer transzendenten Orientierung
zu einer Orientierung rein innerweltlicher Werte entwickelt hat. Dem Konzept der Sdku-
larisierung stellt er dasjenige der «Transformation der Religion» und der «Riickkehr der
Religionen» gegeniiber, da dieses neben Vorteilen, wie der interdisziplindren Vergleich-
barkeit, als Forschungskonzept dusserst komplex und vieldeutig wirkt. Vgl. Lehmann, Si-
kularisierung (wie Anm. 29), 57-69.



214 Markus Furrer

in die entpolitisierte Sphire des Privaten zuriick. Umgekehrt kam es auch zu
einem Zuwachs zivilreligioser Tendenzen. Diese Entwicklung betraf im Grossen
und Ganzen die westlichen Staaten des Kontinents. Dan Diner spricht in diesem
Zusammenhang von der Protestantisierung der Religionen und verweist darauf,
dass auch andere christliche Konfessionen, wie der Katholizismus, sowie refor-
mierte und konservative Formen des Judentums diese Priagung erfuhren.’®

Verschiedentlich gehen Religionssoziologen davon aus, dass Europa nach
einem langen historischen Prozess der Subjektivierung der Religion einen Schluss-
punkt im Sinne der zunehmenden Verdrangung des Glaubens in die Privatsphire
erreicht haben konnte. Es scheint durchaus offen zu sein, ob die Sdkularisierung
nur eine voriibergehende Phase in der Geschichte Europas darstellt oder weiter-
geht.”” Europas Gesellschaften entwickelten sich zu Laboratorien, in welchen die
neue Kultur des Individualismus sich die symbolischen Ressourcen der Religion
einverleibt. Uniibersehbar ist dabei die weitere Bedeutung institutionalisierter
und auch nicht institutionalisierter Religion.”® Die Religion ist damit keinesfalls
verschwunden, sondern lebt als personliche Wahlméglichkeit und in Form indi-
vidueller Identifikation weiter.”” Dies bedeutet in Europa die Autonomie des Po-
litischen gegeniiber religiosen Normen. Das verhinderte jedoch nicht eine fiir
Europa typische Verbindung von «Thron und Altar» im Zeichen der nationalen
Politik. Es war der spezifische europdische Weg, den die Nationalstaaten be-
schritten haben. Dieser fiihrte in Europa anders als in den USA dazu, dass die
Kirche auch von der Politik instrumentalisiert werden konnte, was wiederum zu
deren Diskreditierung beitrug.” Typisch erscheint dann auch in Europa, dass die
Sdkularisierung von breiten Kreisen als normal und fortschrittlich angeschaut
wird und — um in den Worten José Casanovas zu sprechen — der Niedergang der
Religion durch die Brille des Sikularisierungsparadigmas betrachtet wird. Dies
fithre mit der dicht unter der Oberfldche liegenden christlich-européischen Identitt
zu einem verwirrenden Problem.®’

Teilt man die Ansicht, dass Europa diesbeziiglich einen Sonderfall in der Welt
darstellt,”” so ergeben sich daraus mégliche europiische Identifikationsangebote,
die folglich nicht auf einer Wertigkeit eines spezifischen religiosen Bezuges liegen,
sondern sich auf Europa als spezifische, in einem historischen Prozess entwickelte

*® Dan Diner, Gedichtniszeiten. Uber jiidische und andere Geschichten, Miinchen 2003, 68.

" Vgl. Lehmann, Sikularisierung (wie Anm. 29), 35. Die Sichtweise hat heute insgesamt
an Differenzierung gewonnen. Sdkularisierung, Individualisierung oder auch Privatisierung
konnen kaum linear gedacht werden; auch haben die Begrifflichkeiten selber einschrinken-
den Charakter. So weist Roland J. Campiche am schweizerischen Beispiel darauf hin, dass
die Religion in der spitmodernen Gesellschaft in cinem Spannungsfeld der beiden Pole der
«institutionellen» und der «universellen» Religion stehe. Vgl. Roland J. Campiche, Die zwei
Gesichter der Religion. Faszination und Entzauberung. Unter Mitarbeit von Raphaél Bro-
quet, Alfred Dubach und Jorg Stolz, Ziirich 2004,

** Siehe: Campiche, Die zwei Gesichter der Religion (wie Anm. 57), 270.

= Vgl. Hervieu-Léger, Religion und sozialer Zusammenhalt in Europa (wie Anm. 52), 105.

% Vgl. Lehmann, Sikularisierung (wie Anm. 29), 32-33 und 101-104.

®! Casanova, Der Ort der Religion im sdkularen Europa (wie Anm. 29), 2.

% Meist wird hier der Vergleich mit den USA gemacht. Siehe als Beispiel die Ausfihrungen
bei: Casanova, Der Ort der Religion im sikularen Europa (wie Anm. 29), 9.



Religion und Identitdt im europdischen Einigungsprozess 215

Wertegemeinschaft berufen kénnen. So kann man durchaus davon ausgehen, dass
in threr Dominanz die europidischen Residenzgesellschaften christlich geprigt
sind.” Auch lasst sich aufzeigen, dass der Sikularismus ein weit verbreitetes herr-
schendes Prinzip ist, auch wenn er als Prozess grundsitzlich offen ist.* Daraus er-
geben sich Differenzen zu benachbarten Gesellschaften, seien sie in Ubersee oder
im nahen Osten und nordafrikanischen Raum. Nicht primér die Religionen schei-
nen als Gegensatz auf, sondern der spezifische Weg der Sdkularisierung hebt Euro-
pa von den andern ab.

Wie Daniele Hervieu-Léger schreibt, gibt es in Europa verschiedene Entwick-
lungen, die darauf verweisen, dass der Prozess der religiosen «Aushohlung» der
européischen Kultur weiter voranschreitet. Diese Entwicklung schliesst angesichts
von Krisenerscheinungen und Phasen der Desorientierung nicht aus, dass das «reli-
giose Erbe» Europas spezifisch mobilisiert wird, um in der Diskussion um die
Finalitit ein klar begrenztes und auch ein kulturell-religios homogenes Europa zu
haben.®® Offensichtlich ist auch, dass die liberal-demokratisch geprigten europii-
schen Gesellschaften die private Ausiibung von Religion als individuelles Men-
schenrecht respektieren. Die Probleme mit dem Islam entstehen, weil dieser als
«uneuropdische Religion» wahrgenommen wird. Diese Sichtweise schimmert auch
bei liberalen und sikularisierten Europidern durch.’® Religion wird hier im Sinne
einer [dentitétspolitik absorbiert.

Religion und europdische ldentitdt — drei Diskursstringe

Die Frage um eine europidische Identitidt verkniipft mit Religion scheint seit den
1990er Jahren in drei Diskursstrangen dominant auf.

Eine erste Diskursschiene thematisiert Religion angesichts der bereits voll-
zogenen und den noch bevorstehenden Aufnahmen neuer Staaten in die Gemein-
schaft. Europa néhert sich mit der ersten Osterweiterung seinen Grenzen, ohne
dass diese jedoch genau bestimmt werden konnen. Dies flihrt zu einer grundsitz-
lichen Wertedebatte, was das Wesen der Union ausmache. Wihrend die erste
Osterweiterung primér eine geografische Ausweitung bedeutete, so weckt die
Frage um die Aufnahme der Tiirkei Befiirchtungen und Angste.®” Grundsitzlich
geht es um die Frage, ob die Tiirkei am Europiisierungsprozess teilhaben kann.®®

* Trotz Pluralisierung zeigen Umfragen, dass das Christentum eine weiterhin dominante Tra-
ditionslinie aufweist. Vgl. auch Campiche, Die zwei Gesichter der Religion (wie Anm. 57).

* Verschiedene Autoren verweisen darauf, dass die Sikularisierung wohl als Einbahnstrasse
gedacht ist, dass es jedoch auch im Fall Europas offen ist, ob die Sakularisierung nur eine
voriibergehende Phase in der Geschichte darstellt. Siehe dazu speziell: Lehmann, Sikula-
risierung (wie Anm. 29), 35 und 57-69.

% Vgl. Hervieu-Léger, Religion und sozialer Zusammenhalt in Europa (wie Anm. 52), 108—118.

% Casanova, Der Ort der Religion im sdkularen Europa (wie Anm. 29), 10.

7 In Helsinki wurde im November 1999 beschlossen, der Tiirkei den Status eines Beitrittskan-
didaten zu verleihen. Im Jahr 2002 erfolgte der Beschluss, im Jahre 2004 zu entscheiden, ob
die Tiirkei die formellen Aufnahmekriterien erfiille. Der Rat hat diesbeziiglich Ende 2004 in
positivem Sinne entschieden.

- Vgl. Udo Steinbach, Die Tirkei und die EU. Die Geschichte richtig lesen, in: Aus Politik
und Zeitgeschichte, B 33-34 (2004), 3-5; Heinz Kramer, Die Tiirkei im Prozess der «Euro-
pdisierung», in: Aus Politik und Zeitgeschichte, B 33-34 (2004), 9-17.



216 Markus Furrer

Dieser wird nicht allein unter dem Aspekt von 6konomischer und gesellschaft-
licher Modernisierung, sondern auch kulturell gesehen. In diesem Zusammen-
hang wird der christliche Charakter Europas betont. Die Tiirkei als néchster isla-
mischer Nachbar wird zur Antipode der westlichen Zivilisation.®” Es zeigte sich
dabei, wenn dies auch nur unter der Oberfliche aufscheint, dass es vor allem der
Islam und weit weniger dkonomische oder demokratierechtliche Uberlegungen
sind, die hier die Widerstandskrifte speisen.”’” Uberlagert werden all diese Fragen
der Rechtsstaatlichkeit, der Demokratie, der Demographie und der Okonomie von
Uberlegungen, ob und wie ein islamisches Land in die Europiische Union passe.”’

Der zweite Diskursstrang argumentiert entlang der Aufnahmefahigkeit nicht-
christlicher Bevolkerungsgruppen in den EU-Lidndern. Generell geht man hier
von der religiosen und kulturellen Pluralisierung aus. Der Dissens bei diesem
Diskurs besteht vor allem in der Einschidtzung der Integrationsfihigkeit und -be-
reitschaft muslimischer Migrantinnen und Migranten. Die eine Sichtweise hebt
die Kluft hervor, die den muslimischen Glauben von den in Europa verbreiteten
subjektiven Formen von Spiritualitit auf der religiosen Seite oder auch spezifi-
schen Formen der Sidkularisierung auf der staatlich-rechtlichen Seite trenne.
David Martin meint, dass man in diesen Zusammenhangen nicht nur tiber ver-
schiedene Religionsvarianten, sondern iiber verschiedene Gesellschaftsformen
spreche.”” Kulturalistische Argumentationen schimmern dabei durch. Eine an-
dere Sicht betont dagegen den Wandel der Kulturen und auch der Wertebeziige.
Sie hebt hervor, dass sich auch der Islam in einem Wandlungsprozess befinde
und sich vor dem Hintergrund des Modernisierungsprozesses veridndere. Radi-
kalisierung und Modernisierung konnen so als die zwei Seiten einer Medaille ge-
sehen werden. Die Prisentation des religiosen Selbst wird aus der Privatsphire in
den offentlichen Raum verlagert und gegen die westlichen, sikularen Wertvor-
stellungen der Moderne geltend gemacht.” Dabei — wie dies etwa Claus Leggewie
betont — sei jedoch nicht zu iibersehen, dass im Grossen und Ganzen die Muslime
in den europdischen Einwanderungsgesellschaften die europdische Demokratie ak-
zeptierten.”* Demokratiefihigkeit wird hier als universell aufgefasst.

Wihrend die erste Optik Identitdt und Werte meist analog den nationalen
Identitdten auf eine europédische Ebene anhebt und dabei von Ausschliesslichkei-
ten ausgeht und Identitét zu einer zentralen Komponente macht, betont die zweite

% Siehe als Beispiel: Hans-Ulrich Wehler, Verblendetes Harakiri. Der Tiirkei-Beitritt zerstort
die EU, in: Aus Politik und Zeitgeschichte, B 33-34 (2004), 6-8.

" Siehe dazu die Interpretationen der Ergebnisse der Umfragen: Eurobarometer 62, erschienen
im Dezember 2004, Umfrage vom 2. Oktober 2004 bis 8. November 2004.

" Siehe dazu die Zusammenstellungen bei: Gotthard Breit, Dosster zur aktuellen Diskussion
«Was ist Europa?». Zeitungsartikel aus 2002 und 2003, in: Weisseno (Hg.), Europa ver-
stehen (wie Anm. 24), 70-106.

" Siehe dazu: Martin, Religionsmuster in Europa (wie Anm. 29), 135 und 140; weiter siehe:
Bhikhu Parekh, Ist der Islam eine Bedrohung fiir die Demokratie?, in: Transit, 26 (2003).
144-155.

 Niliifer Gole, Islam und europiische Offentlichkeit, in: Transit, 26 (2003), 156165, hier
158-163. _

7 Siehe hier: Claus Leggewie, Politischer Islam und multikulturelle Demokratie, in: kursiv, 2
(2004), 20-29, hier 28-29.



Religion und Identitdit im europdischen Einigungsprozess 217

die Absorbtions- und Aufnahmefihigkeit der europdischen Gesellschaften, wobei
der Bezug zu demokratischen Grundwerten zur Basis der Gemeinsamkeit in einer
multikulturellen Gesellschaft wird.

Der Praambelstreit um einen Gottesbezug in der neuen EU-Verfassung erhielt
vor dem Hintergrund des Diskurses iiber einen Verfassungspatriotismus’> fiir Eu-
ropa einen weiteren akzentuierten Religionsbezug. Es ging darum, ob sich eine
kiinftige europdische Verfassung auf etwas Transzendentes bzw. das religidse
Erbe Europas berufen sollte oder nicht. Schon in der rechtlich nicht verbindli-
chen Priaambel der Grundrechtscharta der EU, die 2002 in Nizza verabschiedet
worden ist, wollte die Gemeinschaft auf ein dezidiert christliches oder auch jii-
disch-christliches Traditionselement nicht hinweisen. So heisst es allgemein, die
Union griinde sich im «Bewusstsein ihres geistig-religidsen und sittlichen Erbes»
auf die «unteilbaren und universellen Werte der Wiirde des Menschen, der Frei-
heit, der Gleichheit und der Solidaritit».”® Auch die Priambel der neuen europii-
schen Verfassung hilt sich an diese Linie.

Ungeachtet der lebhaften Debatte blieb man bei dem vom Konvent verab-
schiedeten Kompromisstext fiir die Prdambel. Offensichtlich wich man dem Got-
tesbezug aus und verwehrte sich gegen einen konkreten Bezug auf das gemein-
same christliche Erbe. So lautet die Einleitung der Prdambel allgemein gehalten:
«Schopfend aus dem kuiturellen, religiosen und humanistischen Erbe Europas,
aus dem sich die unverletzlichen und unverdusserlichen Rechte des Menschen
sowie Freiheit, Demokratie, Gleichheit und Rechtsstaatlichkeit als universelle
Werte entwickelt haben, [...].»"" Insbesondere das franzésische, sikularistische
Verstindnis war hier zu keinen weiteren Kompromissen bereit. Fiir José Casanova
ist dies die Folge einer unreflektierten sdkularen Identitit und eines dogmatisch sé-
kularistischen Selbstverstindnisses, das die Integration religioser Gemeinschaften
erschwere.”™ Er sieht hier eine vertane Chance, um mit religiésen Fragen pragma-

" Zum Verfassungspatriotismus siehe insbesondere: Jiirgen Habermas, Staatsbiirgerschaft und
nationale Identitit. Uberlegungen zur europiischen Zukunft, in: Nicole Dewandre/Jacques
Lenoble (Hg.), Projekt Europa. Postnationale Identitat: Grundlage fiir eine europiische
Demokratie?, Berlin 1994; Urs Altermatt, Das Fanal von Sarajevo. Ethnonationalismus in
Europa, Ziirich 1996. Zum Priambelstreit siehe: Der Verfassungsentwurf des EU-Konvents.
Bewertung der Strukturentscheidungen, hg. ZEI (Discussion Paper C 124), Bonn 2002
(http://www .zei.de, 20.07.04, 25.11.04); Jan-Werner Miiller, Fiir Briissel sterben? Europa
und der Verfassungspatriotismus (<http://www.nzz.ch/dossiers/2003/eukonvent/2003.12.05-
fe-article99KI1.htmb, 5.12.2003); Die Entwicklung der Biirgerschaft der Europiischen
Union: Verfassungspatriotismus als Grundlage einer europdischen politischen Gemein-
schaft? (<http://www.german-swedish.unimelb.edu.aw/eurofold/I13.htm, 24.05.2000>, 20.12.
04); Die Entwicklung der Biirgerschaft der Europidischen Union: Verfassungspatriotismus
als Grundlage einer europidischen politischen Gemeinschaft? (<http://www.german-swedish.
unimelb.edu.au/eurofold/113.htm>, 24.05.2000, 20.12.04).

Malik, Nationale und religiése Fremd- und Selbstbilder. Muslime in Deutschland (wie Anm.
29), 286.

Priambel Auszug «Amtsblatt der Europdischen Union» (<http://europa.eu.int/eur-lex/lex/Lex
_ UriServ/site/de/0j/2004/c_310/c_31020041216de00030010.pdf>, 7. 01.2005).

¥ Casanova, Der Ort der Religion im sikularen Europa (wie Anm. 29), 15.



218 Markus Furrer

tisch umgehen zu koénnen, wihrend die Beflirworter der Praambelfassung den tole-
ranten Umgang mit den nichtchristlichen Religionen hervorheben.”

Wie immer wir auch diese Entwicklungen einordnen, sie verweisen darauf,
dass als Folge des Uberganges von der Europidischen Gemeinschaft zur Euro-
pdischen Union «Europa» politisiert worden ist. Gerade weil die Europiische
Gemeinschaft seit Beginn die Kultur und mit ihr auch die Religion ausgespart
hat und diese den Mitgliedslindern zuwies, stellte sich seit den 1990er Jahren die
Frage nach einer kulturellen Identitdt der Européderinnen und Européer intensi-
viert. Sie gleicht jedoch eher einem Konglomerat mit unterschiedlichen Wertebe-
ziechungen. Das europdische Mehrebenensystem begrenzt die Ausbildung einer
spezifisch europdischen Identitdt. Mit Rainer M. Lepsius ldsst sich aufzeigen,
dass eine Homogenisierung der Kulturen in einem sich integrierenden Europa
keine Notwendigkeit darstellt: «Es geniigt eine Vermittlung der Wertebeziehun-
gen, die auf der europdischen Ebene Rationalitatskriterien des Handelns bestim-
men mit den primidr nationalstaatlich geformten Ordnungen von Wirtschaft,
Recht und politischer Willensbildung. Europiische Kulturpolitik ist damit primér
Ubersetzungspolitik>.»™ Das bedeutet aber auch, dass Europa nicht darum he-
rum kommt, einen Grundkonsens im Sinne eines politischen, kulturellen und ge-
sellschaftlichen Regelwerks zu entwickeln, indem es sich als multikulturelles,
multiethnisches und wohl auch multireligitses Europa versteht. Und das schliesst
wiederum nicht aus, dass einer Religion wie dem Christentum eine wichtige stabi-
lisierende Orientierungsfunktion zukommen kann.®'

Religion und Identitdt im europdischen Einigungsprozess

Der Beitrag fragt danach, welche Bedeutung der Religion im européischen Identitdtsdis-
kurs beigemessen wird. Offenkundig wirkt ein europdisches Bewusstsein als diffuse Gros-
se, zumal auch die kiinftigen Dimensionen der Union, seien sie geographisch oder institu-
tionell, nicht eindeutig sind. Mit der Diskussion um die Finalitit Europas seit den 1990er
Jahren verbindet sich jedoch intensiviert die Frage nach dem Gehalt und der Bedeutung
einer gemeinsamen europdischen Identitdt. Von vielen wird die Herausbildung einer ver-
lasslichen europidischen Identitdt als wichtige Voraussetzung filir ein Funktionieren der
Gemeinschaft eingestuft. Dem Faktor Religion wird im Diskurs eine nicht unwesentliche
Rolle beigemessen. Typisch fiir Europa ist nicht nur eine durch Vielfalt geprigte Religi-
onsgeographie, sondern auch ein spezifischer Weg der Sikularisierung. Inwieweit Religi-
on und Sikularisierungsparadigma dabei Faktoren einer europdischen Identitit sein kon-
nen, wird von den Diskursteilnehmern unterschiedlich bewertet. Der Beitrag geht davon

7 Zur Debatte siehe: Paul Badde, «Gott bleibt am Rand» — Exklusiv Interview mit Kardinal
Joseph Ratzinger, in: Die Welt, 24. November 2004; Hanno Helbling, Ideologie — das Den-
ken der andern, in: Neue Ziircher Zeitung, 1. Juli 2004; Klara Obermiiller, Gott hat keinen
Platz in der europdischen Verfassung, in: NZZ am Sonntag, 22. Juni 2004; Hans-Jiirgen
Leersch/Andreas Middel, EU-Verfassung: CSU fordert Aufnahme des Gottesbezugs, in: Die
Welt, 29. Mirz 2004; Heimo Schwilk, Kein Europa ohne Gott, Herr Giscard!, in: Welt am
Sonntag, 8. Juni 2004; Joseph H.H. Weiler, Die europidische Alternative, in: Siiddeutsche
Zeitung, 18. Juni 2004; Uwe Justus Wenzel, Wie christlich ist Europa, wie christlich darf es
sein?, in: Neue Ziircher Zeitung, 5. Oktober 2004.

Lepsius, Europas Pluralitdt (wie Anm. 4), 954,

Ludger Kiinhardt, Europas Identitit und die Kraft des Christentums. Gedanken zum Jahr
2000 nach Christus (Discussion Paper C 60), (2000), 28.

80
81



Religion und Identitdt im europdischen Einigungsprozess 219

aus, dass eine Homogenisierung der Kulturen in einem sich integrierenden Europa keine
Notwendigkeit darstellt. Hingegen wird der Charakter einer Wertgemeinschaft betont, in
der auch Religionen ihren Platz haben.

Religion and Identity in the Process of the Unification of Europe

This article examines the place given to religion in the discourse of European identity. It
is clear that European consciousness represents a diffuse variable, especially as the future
dimensions of the EU, both geographically and institutionally, remain uncertain. The
question of the content and meaning of a shared European identity is closely bound up
with the discussion that has been going on since the 1990s about the endpoint of European
integration. Many consider the development of a stable European identity to be an impor-
tant condition for the Union to function well. Within this discourse, religion is given a
role which is not without importance. Typical of Europe is both a very varied religious
geography and a specific path to secularization. The extent to which it is possible for
religion and secularization paradigms to be factors in a European identity is assessed in
differing ways by the various participants in this discourse. The present paper argues that
homogenization of cultures is not a requirement for integration in Europe and emphasizes
the character of a community built on values, in which religions also have their place.

Religion et identité dans le processus d 'unification de I'Europe

Cet article s’interroge sur I'importance qui est attribuée a la rellglon dans le débat sur
I"identité¢ européenne. La conscience européenne n’est encore qu’une variable diffuse,
d’autant plus que les futures dimensions, tant géographiques qu’institutionnelles, de
I’Union Européenne ne sont pas encore clairement définies. Cependant, suite a la discus-
sion sur la finalité de I'Europe depuis les années 1990, les interrogations sur le contenu et
la signification d’une identité¢ européenne commune sont devenues de plus en plus pres-
santes. Beaucoup considerent la formation d’une identité européenne claire comme un
préalable au bon fonctionnement de la communauté. Le facteur «religion» est considéré
comme une composante importante de ce processus. Une des caractéristiques de I’Europe
est sa géographie religieuse tres variée, ainsi que son processus particulier de sécularisa-
tion. L’ importance de la religion et du paradigme de sécularisation en tant que facteurs
d’une identité européenne sont évalués de manieres trés différentes selon les acteurs du
débat. L auteur de cet article part de I"idée qu’une homogénéisation des cultures n’est pas
nécessaire a une intégration européenne. Au contraire, la caractéristique d’une commu-
nauté de valeurs est d’y intégrer les différentes religions.

Schliisselbegriffe — Keywords — Mots clés

Europidische Identitdt — European Identity — Identitée européenne, Ausgestaltung der
Européischen Union — development of the European Union — développement de 1’Union
européenne, Rolle der Religion — the role of religion — la signification de la religion,
Sakularisierung — secularization — sécularisation, Inklusion und Exklusion — inclusion and
exclusion — inclusion et exclusion, Wertegemeinschaft — values of community — valeurs
civiques

Markus Furrer, Assoziierter Professor am Seminar flir Zeitgeschichte der Universitit
Freiburg und Dozent an der Pidagogischen Hoschule Zentralschweiz — Luzern



	Religion und Identität im europäischen Einigungsprozess

