
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Religions- und Kulturgeschichte = Revue
suisse d'histoire religieuse et culturelle = Rivista svizzera di storia
religiosa e culturale

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 99 (2005)

Artikel: Islamische Frauen in der Diaspora : eine Untersuchung von
Emanzipationskonzepten

Autor: Sadjed, Ariane

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-130356

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-130356
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Islamische Frauen in der Diaspora
Eine Untersuchung von Emanzipationskonzepten

Ariane Sadjed

In den aktuellen Debatten um den Islam in Europa werden die westliche und die

islamische Kultur zu zwei Gegenpolen hochstilisiert, zwischen denen eine schier

unüberbrückbare Kluft herrschen soll.

Die Annahme der Unterschiedlichkeit und Unveränderlichkeit von Kulturen
führt zu jener eines unverrückbaren Bestimmtseins der Menschen durch ihren so

genannten kulturellen «Ursprung». Die Ablösung biologistischer durch kultura-
listische Argumentationen, die von Jonathan Potter und Margret Wetherell als

Teil des ideologischen Wandels westlicher Demokratien bezeichnet wird1, definiert

sich mehr über Kulturunterschiede als über die Feststellung der Existenz

von «Rassen». Äusserlich sichtbare ethnische und kulturelle Kategorien werden

dabei als naturgegeben definiert. Wie Leila Abu-Lughod treffend bemerkt, «culture

is the essential tool for making other»." Durch diesen Prozess der
Konstruktion eines Gegenübers wird ein deutlicher Unterschied zwischen dem
westlichen Lebensstil und dem der «Anderen» gemacht. Der westliche Lebensstil, die

aufgeklärte Kultur des europäischen Abendlandes, zeichnet sich demnach durch

Individualität und Rationalität aus. Dagegen wird am Lebensstil der «Fremden»

vor allem deren kollektive Organisationsform und der damit angeblich
einhergehende soziale Gruppendruck betont. Darin inbegriffen ist die angebliche

Weigerung der «Anderen», sich unserem Lebensstil anzupassen. Kulturen, die sozialen

und politischen Individualismus fördern, gelten - im Gegensatz zu denjenigen

Kulturen, die ihn hemmen und einengen - als überlegen. Ihr
«Gemeinschaftsgeist» wird von nichts anderem als vom Individualismus gebildet. Die

Verschiebung von angeborenen zu erworbenen Eigenschaften verleiht nun aber

Jonathan Potter/Margaret Wetherell, Soziale Repräsentation, Diskursanalyse, Rassismus, in:
Uwe Flick (Hg.). Psychologie des Sozialen. Repräsentationen in Wissen und Sprache, Reinbeck

1995, 191.

Leila Abu-Lughod, Remaking Women. Feminism and Modernity in the Middle East, in:
Monika Höglinger (Hg.), Verschleierte Lebenswelten. Zur Bedeutung des Kopftuchs für
muslimische Frauen, Wien 2002, 17.

SZRKG, 99 (2005), 177-202



178 Ariane Sad/ed

auch den nicht angeborenen, kulturellen Eigenschaften die Konnotation einer
gewissen Unabänderlichkeit. Somit wird «Kultur» zu einer natürlichen Eigenschaft,

in der soziale, historisch wachsende Prozesse negiert werden.'
Einer Gruppe wird Determiniertheit durch ihre Kultur zugeschrieben, die

nicht oder nur sehr schwer veränderbar ist.4 Aus den einzelnen Zuschreibungen
ergibt sich in der Summe z.B. «die türkische Kultur». Dem Verhalten von
Türkinnen und Türken wird damit eine spezifisch türkische Motivation unterstellt
und die Möglichkeit entzogen, dieser «türkischen Kultur» zu entrinnen. Sie werden

also immer über ihre Kultur definiert, ungeachtet der Motive ihres Verhaltens.

Iris Marion Young identifiziert in diesen diskursiven Prozessen eine Form
kulturellen Imperialismus, eine Unterdrückung, die sich aus dem gesellschaftlichen

Recht zur Definition «Anderer» ableitet. Dominante Gesellschaftsgruppen
bestimmen die Interpretation dieser «Anderen» und damit weitgehend auch die
Form und den Inhalt der Kommunikation über diese. Marginalisierte Gruppen
werden dadurch als Stereotype gekennzeichnet, bleiben in diesem Prozess selbst

jedoch unsichtbar.6

In vielen zeitgenössischen Schriften, die eine Gegenüberstellung traditioneller
und moderner Kultursysteme vornehmen, stehen sich als binäre Merkmalspaare
häufig die Werte traditionell vs. modem, lokale Gebundenheit vs. Mobilität,
Land vs. Stadt, Familie vs. Individuum, Status vs. Vertrag, personengebundene
Hierarchie vs. Gleichheit der Personen und religiöses vs. säkularisiertes Weltbild
gegenüber. Diese Dichotomien fuhren soweit, «dass identischem Verhalten von
Türkinnen und Deutschen auf der Folie modern versus traditionell unterschiedliche

Beweggründe zugeschrieben werden».7 Solche Fehlinterpretationen werden
nicht selten zur Belegung rassistischer Vorurteile herangezogen und definieren
Kultur als einen statischen Zustand, der die Dynamik ständiger Veränderung von
Werten ausschliesst.

Die Anpassung kultureller Normen, Werte und Symboliken an eine neue
Lebenswelt muss jedoch, laut der Psychologin Berrin Otyakmaz, auf der Basis

von Ressourcen erfolgen, welche die Kultur des Herkunftslandes überliefert hat.8

In der Anpassung von Werten und Normen entsteht daher nicht eine angepasste
Kopie der Mehrheitskultur, sondern eine eigene, neue Migrationskultur. Um der

Frage nachzugehen, worauf sich die Vorurteile, die moslemischen Frauen in der

Diaspora entgegen gebracht werden, gründen, möchte ich mich nun der
Geschichte des westlichen Denkens über den «Orient» zuwenden.

Helma Lutz, Rassismus und Sexismus, Unterschiede und Gemeinsamkeiten, in: Andreas
Foitzik/Rudolf Leiprecht/Athanasios Marvakis/Uwe Seid (Hg.), Ein Herrenvolk von Untertanen.

Duisburger Institut für Sprach- und Sozialforschung, Duisburg 1992. (www.diss-duis-
burg.de/Internet-bibliothek/Buecher/HeiTenvolk/Hertenvolk.htm>.
Siehe B.Ö. Otyakmaz, Auf allen Stühlen. Das Selbstverständnis junger türkischer Migrantinnen

in Deutschland, Köln 1995.

I.M.Young, Justice and the Politics of Difference. New Jersey 1990.
Lutz, Rassismus und Sexismus (wie Anm. 4). Siehe auch: (www.diss-duisburg.de/Internet-
bibliothek/Buecher/Herrenvolk/Herrenvolk.htm>.
Otyakmaz, Auf allen Stühlen (wie Anm. 5). 46
Otyakmaz, Auf allen Stühlen (wie Anm. 5).



Islamische Frauen in der Diaspora 179

Kolonialismus und die Macht der Definition

Postkoloniale Theorie ist ein interdisziplinäres, kritisches Forschungsfeld, das

soziokulturelle Dynamiken im Hinblick auf jene Länder, welche von der Erfahrung

des Kolonialismus geprägt wurden, untersucht. «Post»-kolonial bezieht sich
dabei weder auf eine historisch vergangene Periode, noch beschränkt sich der

Begriff auf die so genannte «Dritte-Welt». Der Ausgangspunkt ist vielmehr an
dem Punkt anzusetzen, an dem die ehemals kolonisierten Völker sich ihrer
«eigenen» Identität bewusst wurden und anfingen, sich von den Zuschreibungen
der damaligen Kolonialmächte abzugrenzen, sowie deren Fortwirkungen in der

Auseinandersetzung um westlich geprägte soziale und kulturelle Herrschaft und

Interpretationsmuster zu problematisieren. Ein Hauptthema der Postcolonial Studies

ist die Entmystifizierung und Dekonstruktion klischeehafter Theorien über
andere gesellschaftliche Wirklichkeiten. Die Kritik an universellen Erklärungsmustern

sowie die Problematisierung der Repräsentationsmacht, durch die
bestimmt wird, was als kulturelle und soziale Wahrheit gilt, spielen in der Analyse
jener Ausschliessungsprozesse, in die heutzutage auch in Europa lebende

Minderheitengruppen verwickelt sind, eine wichtige Rolle.
Durch den gewaltförmigen Kulturkontakt im Prozess der Kolonialisierung

eroberte und veränderte die westliche Kultur andere Kulturen nach dem eigenen
Bild. Diese Veränderung erfolgte dabei - über die militärische Ebene hinaus -
durch die Macht der Definition. Die europäische Wissenschaft hat im Zuge der

Kolonisierung definiert, was «orientalisch» ist, aber in der Selbstbeschreibung
auch was «westlich» und «europäisch» ist. Der Begriff «Westen», der gemeinhin
die Staaten Westeuropas und Nordamerikas bezeichnet, begann erst im 19.

Jahrhundert nach der Kolonialisierung Indiens, Chinas und des mittleren Ostens eine
Rolle zu spielen, «weil er Europas imperialistisches Projekt repräsentierte».10

Gayatri Chakravorty Spivak bezeichnet diese Gewalt als die umfassendste
Strategie, das kolonisierte Subjekt als das «Andere» zu konstruieren. Sie argumentiert,

dass besonders Frauen zu Objekten von Wissen gemacht werden, über die
geschrieben und verhandelt wird. Ihnen bleibt eine grundlegende diskursive
Position verschlossen, von der aus sie als Subjekte sprechen und handeln könnten."
Die Möglichkeit, aus einem authentischen Raum der Andersheit zu sprechen
wird dadurch unmöglich, dass eben diese Position durch den imperialen Text
definiert und vorgegeben ist. Frantz Fanon beschreibt die Strategie der Kolonialmächte

folgendermassen: «Colonialism did not seek to be considered by the
native as a gentle, loving mother, [...] but rather as a mother who unceasingly re-

Ashcroft/Gareth Griffiths/Helen Tiffin, The Post-Colonial Studies Reader, London

2001.
Silvia Federici, Enduring Western Civilization: The Construction of the Concept of Western
Civilization and Its «Others», in: Ziauddin Sardar (Hg.), Der fremde Orient. Geschichte
eines Vorurteils, Berlin 1999, 15.

Gayatri Chakravorty Spivak, Can the Subaltern Speak?, in: Patrick Williams/Laura Chris-
man (Hg.), Colonial Discourse and Post Colonial Theory. A Reader, New York 1994, 68.



180 Ariane Sadjed

strains her fundamentally perverse offspring from managing to commit suicide
and from giving free reign to its evil instincts.»12

Indem Fanon die koloniale Strategie der Entzweiung als eine wesentliche
Voraussetzung für die Fortdauer der kolonialen Herrschaft ansieht, bekommt die
nationale Frage im Emanzipationsprozess der Kolonialvölker einen hohen
Stellenwert. Fanon beschreibt sie als eine Form der Selbstbehauptung, die
Entwicklung einer «Defensiv-Kultur».1

Die Kolonialmächte hinterliessen den neuen, unabhängigen Staaten ein Erbe,
das durch eine herrschende Klasse von Politikern, Verwaltern, Schriftstellern
und Philosophen gebildet wurde, die sich stark mit der Kolonialkultur identifizierten.

Sie strebten eine europäische Kultur im eigenen Land an, die mit einer
Abwertung der eigenen Geschichte, Wissenschaft und Kunst einherging. In der
Türkei und im Iran zum Beispiel veränderten die Staatsoberhäupter durch die
Orientierung am Westen im Zuge der Modernisierung bestehende Strukturen und
übernahmen westliche Lebensformen, z.B. im Erziehungs- und Bildungsbereich.
Diese Veränderungen blieben aber oberflächlich, weil grundlegende Strukturen,
wie Formen des Wirtschaftens und damit einhergehende Abhängigkeiten sich
nicht verändert hatten.14 Im Iran wurden diese Mischungsprozesse von Mächten
wie England und den USA vorangetrieben, die sich auf gemeinsame Interessen
mit dem Schah-Regime stützen konnten. Durch die Auflösung traditioneller
Kulturen und Produktionsformen entstanden soziale Probleme, die mit dem überlieferten

Gefüge nicht mehr gelöst werden konnten. Die neuen Hoffnungen der
unabhängig gewordenen Staaten zu Beginn der postkolonialen Ära waren schnell
zerstört, als das Ausmass deutlich wurde, indem die Macht des Westens noch
gegenwärtig war. Dieser ungebrochene westliche Einfluss in wirtschaftlichen,
politischen, militärischen und ideologischen Aspekten wurde als Neo-Kolonialismus

bezeichnet.15

Repräsentationen des Orients

«Cultures do not hold still for their portraits.
Attempts to make them do so always involve
simplification and seclusion, selection of a temporal
focus, the construction of a particular self- other
relationship, and the imposition or negotiation of
a power relationship.»^

Der Orientalismus als eine politische Doktrin, die dem Orient aufgedrängt wurde,

beschreibt den Orient und seine Bewohner als Studienobjekte, die vor allem

12 Frantz Fanon, On Nation al Culture, in: Williams/Chrisman (Hg.), Colonial Discourse and
Post Colonial Theory (wie Anm. 11), 43.

13 Frantz Fanon, Die Verdammten dieser Erde, Suhrkamp, Frankfürt a.M. 1968.
Farideh Akashe-Böhme, Die islamische Frau ist anders. Vorurteile und Realitäten, Gütersloh
1997.
Stuart Hall, Cultural Identity and Diaspora, in: Williams/Chrisman (Hg.). Colonial Discourse
and Postcolonial Theory (wie Anm. 11), 178.

16
James Clifford/George E. Marcus, Writing Culture. The Poetics and Politics of Ethnography,
Berkeley 1986,43.



Islamische Frauen in der Diaspora 181

durch ihr Anderssein charakterisiert sind. Neben Passivität und Teilnahmslosigkeit

versah man den Orient in der Zeit des Kolonialismus mit einer «historischen
Subjektivität»17, die keine Gewalt über sich selbst besitzt.

Edward Said thematisiert in seinem viel zitiertem Buch «Orientalismus» die

Wirkungsmacht von Diskursen, indem er die Verbindung des westlichen Wissens

über den Orient mit politischer Macht aufzeigt. Er bezeichnet das in Europa
angehäufte Wissen über den Orient als eine Fiktion, da es wenig über die reale

Situation des Orients aussage und dazu diene, der kulturellen und sozialen
Überlegenheit des Westens Ausdruck zu verleihen. Durch dieses Herrschaftswissen
sahen sich westliche Autoren in der Lage, die Situation und die Menschen des

Orients zu definieren und nahmen ihnen damit ihr Selbstbestimmungsrecht. Aus
dieser Definitionsmacht resultierten exotistische sowie offen rassistische Bilder,
die zur Legitimation der Kolonialisierung des Orients dienten. Said argumentiert,
dass sich die Darstellungen des Orients in der europäischen Literatur des 18.

Jahrhunderts auf die völlige Abwesenheit des Orients gegenüber der damaligen
westlichen Kultur als eine echte, wahrnehmbare Kraft gründeten: «In the discussion

of the Orient, the orient is all absence, whereas one feels the Orientalist and

what he says as presence.»19

Der Diskurs, den der «Okzident» über den «Orient» seit der Aufklärung
geführt hat, ist laut Said in hegemoniale Machtstrukturen eingebettet, in denen der

Westen ein Autoritätsprinzip über den Orient beansprucht. Die Islamistik, als der

wichtigste Zweig der Orientwissenschaften wurde mit europäischen Vorstellungen

von Gott, Mensch und Natur erforscht. Man hatte klare Ansichten davon,
wie Religionen entstehen und in welche Richtung sich Gesellschaften entwickeln
müssen. Islamischen, sowie indischen und chinesischen Wissenschaften wurde
die Legitimation abgesprochen und der «wissenschaftliche Orientalismus» wurde

zu einem eigenem System von Lehrmethoden, Kommunikationsnetzwerken und

einer eigenen Form der Wissenstradierung. Er brachte eine Denkart und
Analysemethode hervor, die auf einer ontologischen Unterscheidung zwischen West
und Ost gründete.20

Die Kritik an westlichen Darstellungen des Orients ist - auch in Anbetracht

einseitiger Diskussionen über den Islam in Europa heute - sehr nachvollziehbar.
Der Orientalismus ist jedoch nicht als unwandelbarer, monolithischer Diskurs zu

begreifen, ohne dabei starken Reduktionen Vorschub zu leisten. Auf diesen

Punkt bezieht sich die Kritik an Saids Analysen, in denen eine einheitliche westliche

Identität beschrieben wird, die von der Antike bis zum 20. Jahrhundert
reicht und sich in grundsätzlich unveränderbaren Werten manifestiert.21

17

Vgl. Anouar Abdel-Malek, Civilizsation and Social Theory, Vol. 1 of Social Dialectic, London

1981.
Edward Said, Orientalism, New York 1978.

19
Edward Said, excerpt from «Orientalism», in: Chrisman/Williams (Hg.), Colonial Discourse
and Postcolonial Theory (wie Anm. 11), 28.

20 Siehe Ziauddin Sardar, Der fremde Orient. Geschichte eines Vorurteils, Berlin 2002.
21 Siehe Chrisman/Williams (Hg.), Colonial Discourse and Postcolonia (wie Anm. 11).



182 Ariane Sad/ed

Von diesen Überlegungen ausgehend, möchte ich nun einige ausgewählte
Beispiele zum Orientalismus-Diskurs anführen. Lisa Lowe hat in Analysen der

europäischen Literatur und Philosophie des 18. und 19. Jahrhunderts Bilder vom
«orientalischen Menschen» herausgearbeitet. Dabei stellte sie fest, dass der
orientalische Mann für seinen faulen Lebenswandel und die Versklavung von Frauen

getadelt wird.22 Die islamische Frau war in den Augen des europäischen
Betrachters noch viel orientalischer als der Mann. In Gustave Flauberts Briefen
repräsentiert sie «a masculine fantasy of pure erotic service in the industrialized

age of French imperialism».23 Er versah sie mit der Befähigung, sexuelles
Vergnügen zu erzeugen, während sie selbst - bei Unerschöpflichkeit ihrer Ressourcen

- passiv und anspruchslos war. Bei Montesquieu findet Lowe den beharrlichen

Gegensatz von Orient und Okzident, an dem der Diskurs der
Klassenhierarchie und Ungleichheit der Geschlechter haftet. Auch bei Jean Jaques Rousseau

und Arthur Schopenhauer werden exotisierende Beschreibungen deutlich.
Das gezähmte, unterworfene, unwissende «Andere» als Gegensatz zum befreiten,

unabhängigen und erleuchteten westlichen Selbst diente dabei als moralische
Stütze, um kolonialistische Machtbeziehungen zu legitimieren. Die Verurteilung
des Islam für seinen Umgang mit Frauen ging mit einer Nachsichtigkeit gegenüber

der damaligen Situation der Frauen, in Bezug auf den Harem, die
Verschleierung und Polygamie einher.24 Haideh Moghissi sieht darin einen
Doppelstandard, der dazu beigetragen hat, auch die sexuelle und kulturelle Repression
von Frauen in Europa zu verschleiern.25 Das europäische Patriarchat habe sich
den Feminismus angeeignet und gegen andere Kulturen verwendet. Dieser
«koloniale Feminismus» diente zur Legitimation des europäischen Zivilisationsauftrages.

Der englische Kolonialverwalter Lord Cromer gibt dafür ein glänzendes
Beispiel ab. In seiner Heimat musste der Feminismus, der eine Gefahr für die
Männerwelt darstellte, unterdrückt und abgewehrt werden. Er wurde aber - dessen

ungeachtet - ins Ausland getragen und gegen andere, kolonisierte Kulturen
gerichtet. Die Analyse von Leila Ahmed enthüllt ein kurioses Geschlechter-
Paradox in Cromers Geschlechterpolitik in England und Ägypten: Cromer
verurteilte den Islam in erster Linie für seine Behandlung von Frauen. Um sich geistig

und moralisch zu entwickeln, sollte Ägypten den Ausschluss von Frauen in
der Öffentlichkeit und den Schleier abschaffen. In England freilich war Cromer
ein Gründungsmitglied und zeitweiliger Präsident der «Men's League for Opposing

Women's Suffrage».26

::

26

Lisa Lowe, Rereadings in Orientalism: Oriental Inventions and Inventions of the Orient in
Montesquieu's Lettres Persanes, in: Cultural Critique, 19 (1990), 115-44.
Ebenda.

Moghissi, Feminism and Islamic Fundamentalism (wie Anm. 23).
Ebenda.
Leila Ahmed, Western Ethnocentrism and Perceptions of the Harem, Feminist Studies, 8,3
(Fall 1982), 521-534. Siehe auch: Moghissi, Feminism and Islamic Fundamentalism (wie
Anm. 23), 17.



Islamische Frauen in der Diaspora 183

Die Konstruktion der «orientalischen» Frau

In der Malerei, Mode, Philosophie und Literatur des 19. Jahrhunderts wird die
Orientalin zum Objekt erotischen Begehrens europäischer Männer. Vor allem
dadurch, dass sich ihre Wirklichkeit den unbefugten Blicken entzog, wurde sie

geheimnisvoll und begehrenswert. Im 19. Jahrhundert standen die erotischen

Qualitäten der orientalischen Frau im Mittelpunkt vieler europäischer literarischer

Werke." Dieses Interesse für eine unbeherrscht ausgelebte «orientalische»
Sexualität erklärt sich aus dem Kontext der damaligen Sexualitätsnormen Europas:

Das Weiblichkeitsideal im viktorianischen Zeitalter war die keusche und

zurückhaltende Frau. Orientalinnen dagegen wurden in der Malerei, Literatur
und Märchen wie «Tausend und eine Nacht» als exotisch und erotisch anziehend
beschrieben. Das besondere Interesse der männlichen Orientalisten und Dichter
galt dem erotischen Haremsleben, das in zahllosen Reiseerzählungen ausgiebig
geschildert wird.28 Da männliche Reisende bis auf sehr wenige Ausnahmen, wie
z.B. Ärzte, keinen Zugang zu den Frauengemächern der osmanischen Herrscher
erhielten, können diese Erzählungen als reine Männerphantasien betrachtet werden.

Handlungen, die im puritanischen Zeitalter offiziell verboten waren, konnten

auf diese Weise in den Orient verlagert werden. Diese Phantasien, die Helma
Lutz auch in den Werken Goethes und Baudelaires entdeckt, lebten sich in der

Beherrschung des weiblichen Körpers der Orientalin aus.29 Orientzeitschriften,
Boulevardzeitschriften oder deutsche Frauenzeitschriften äusserten sich zu der

Frage, wie die türkische Frau sich aus ihrer Lage emanzipieren könne.

Weiterhin lässt sich in der wissenschaftlichen Literatur über türkische
Migrantinnen der letzten zwanzig Jahre eine Weiterführung des Orientalismus-Paradigmas

erkennen.30 Zwar gibt es Verschiebungen und Veränderungen, aber es

wird immer wieder von der fundamentalen Andersartigkeit des Orients und seiner

Kultur ausgegangen. So beinhalten verschiedene Darstellungen türkischer

Migrantinnen Themen wie Frauenunterdrückung, Patriarchat, getrennte Lebenswelten

und soziale Räume von Männern und Frauen. Diese Themen werden klar
aus dem Islam abgeleitet und mit den Suren des Koran belegt. Dadurch wird der
Islam zu einem dominanten Erklärungsprinzip für die Unterdrückung der Frau,
wobei implizit - und explizit - die christliche, westliche Kultur den Massstab

bildet. Vieles weist daraufhin, dass sich die Vorstellungen und Bilder von
unserer westlichen Weiblichkeit geradezu über die Abgrenzung der westlichen Frau

gegenüber der Orientalin konstituieren. Bilder und Selbstbilder über «unsere»
Emanzipation benötigen sozusagen die tägliche Rekonstruktion der Unterdrückung

und Rückständigkeit islamischer Frauen.31

Siehe Lutz, Rassismus und Sexismus (wie Anm. 4).
"8 Siehe Lowe. Rereadings in Orientalism (wie Anm. 22).

Meral Akkent/Gaby Franger, in: Foitzik/Leiprecht/Marvakis/Seid, Ein Herrenvolk von
Untertanen (wie Anm. 27).

30
Otyakmaz, Auf allen Stühlen (wie Anm. 5).
Siehe Birgit Rommelspacher, Dominanzkultur. Texte zu Fremdheit und Macht, Berlin 1995;
dies., Anerkennung und Ausgrenzung. Deutschland als multikulturelle Gesellschaft, Frankfurt

a.M. 2002.



184 Ariane Sadjed

Auch für europäische Männer ist «die Türkin» eine willkommene Negativfolie:

Sie können sich über die Abgrenzung gegen den despotischen, türkischen
Patriarchen ihrer eigenen Fortschrittlichkeit vergewissern. Orientalismus kann
deshalb als eine besondere Form der kulturellen Unterdrückung bezeichnet werden,

die in unseren Tagen eine Wiederbelebung erlebt. Verfasser von Mediendiskursen,

die heute einen Artikel über türkische Frauen schreiben wollen, müssen
die Begründungsmuster für ihre Unterdrückung nicht erfinden, denn die
wissenschaftliche Literatur, die den Markt beherrscht, gibt genug Unterstützung.
Ausgrenzung und Vorurteile in europäischen Gesellschaften hingegen werden nur in
äusserst wenigen Analysen als wesentliches Element für die Unterdrückung der
türkischen Frauen erkannt. 2

Das Fraucnbild aus islamischer Sicht

«In fact, veiling and nakedness are two sides of the
same coin. Both mean that women are bodies without

a mind and should be covered or uncovered in
order to suit national or international capitalist
interests. »

Die Verhüllung von Frauen war ursprünglich nicht islam-spezifisch, sondern als

Repräsentation des Status einer Frau im alten Persien sowie Teilen des oströmischen

Reiches Byzanz verbreitet.34 Es war zu der damaligen Zeit üblich, dass

Frauen auf der Strasse belästigt und zum Beischlaf gedrängt wurden. Diesen

Übergriffen konnten sich nur jene Frauen entziehen, die einer gehobenen sozialen

Schicht angehörten. Dieser soziale Status manifestierte sich über den Schleier.

Nur Bettlerinnen und Sklavinnen gingen ohne Verhüllung an die Öffentlichkeit

und galten dadurch als schutzlos.
Die Begründung besonderer Kleidungsformen im Islam beruht auf Aussprüchen

im Zuge der Offenbarung des Propheten Mohammed. Die Verschleierung
wurde folglich erst nach seiner Offenbarung zu einem religiösen Symbol. Die
ersten Frauen, die den Schleier in diesem Sinne trugen, waren die Frauen des

Propheten seibst. Sie waren wegen ihrer Befähigung, die Schriften Mohammeds
auszulegen, der Öffentlichkeit stark ausgesetzt und wurden von vielen Gläubigen
zu Hause und auf der Strasse aufgesucht. Um ihre Privatsphäre zu wahren, begannen

sie sich zu verhüllen. Diese Praxis wurde später auf alle Frauen ausgedehnt.35

Während in der Debatte um den Islam in Europa heute der Schleier zu einem

politisch- ideologischen Symbol hochstilisiert wird, erfährt man kaum etwas
darüber, wofür dieses Symbol eigentlich stehen soll. Im Folgenden sollen die
vielschichtigen Gründe für die Entscheidung, ein Kopftuch zu tragen, beleuchtet
werden.

32 Siehe Lutz, Rassismus und Sexismus (wie Anm. 4).
33 Nawal El Sadaawi, Fundamentalismus gegen Frauen. Die Löwin vom Nil und ihr Kampf für

die Menschenrechte der Frau, München 2002, 26.
34 Siehe Claudia Knieps, Geschichte der Verschleierung der Frau im Islam. Würzburg 1993.



Islamische Frauen in der Diaspora 185

Ein Körper ist nie rein «privat», sondern steht als Zeichen und Instrument
symbolischer Auseinandersetzungen in der Gesellschaft.36 Der Verschleierung
liegen so viele verschiedenste Motivationen zu Grunde, dass schwer ein
allgemeiner Schluss daraus gezogen werden kann. Es gibt religiöse Frauen, die ihren

Kopf nicht bedecken, Frauen, die sich nur dann verschleiern, wenn sie eine
Moschee betreten oder Frauen, die es ausschliesslich während des Fastenmonats
Ramadan tun. Die Farbe und Beschaffenheit des Tuches, wie das weisse oder
geblümte Tuch, das im Nacken zusammengebunden wird, lässt weniger auf eine

religiöse Affiliation, als auf die bäuerliche Herkunft anatolischer Frauen schlies-
sen. Im Unterschied dazu kann das grosse Tuch, das an den Schläfen eingeschlagen

wird und Kopf und Hals bedeckt als direktes Bekenntnis zum Glauben
gedeutet werden. Das Kopftuch ist für viele Muslime auch zum Symbol einer be-

wussten Auseinandersetzung mit dem Islam geworden. Junge Muslima entscheiden

sich heute - im Gegensatz zu der Generation ihrer Mütter, in der viele den

Schleier als Symbol weiblicher Unterwerfung ablegten - als Zeichen eines neu

gewonnenen Selbstbewusstseins wieder dafür.37 Monika Höglinger ist den Gründen,

die moslemische Frauen zur Verschleierung bewegen, nachgegangen.38 Sie

konnte feststellen, dass es für manche die Übernahme einer Tradition bedeutet,
in der sie sozialisiert wurden. Die religiöse Bedeutung tritt dabei gegenüber der
sozialen in den Hintergrund. Für andere stellt es eine Entscheidung dar, die sie

im Erwachsenenalter aus religiösen Gründen getroffen haben. Andere wiederum
setzen sich z.B. in Österreich nach ihrer Flucht aus Bosnien-Herzegowina mit
ihrem Glauben auseinander und finden darin Schutz und Trost. Das Kopftuch
symbolisiert diesen Schutz auch auf der gesellschaftlichen Ebene. Es ist
Ausdruck muslimischer Identität und signalisiert Stolz und Selbstbewusstsein. Für
viele Muslime und Musliminnen in der Migration ist der Islam nicht einfach

«Gesetzesreligion», nicht nur soziokultureller Rahmen, der emotionalen Rückhalt

gibt, sondern etwas, wofür oder wogegen man sich bewusst entscheidet.39

Als Übertritt zu einem anderen Leben markiert das Kopftuch für die Frauen
ritualisierte Übergänge40 die notwendig sind, um den Wechsel von einer Gruppe
zur anderen und von einer sozialen Situation zur anderen zum Ausdruck zu bringen.

Auch im Fall der Interviewten handelt es sich um Trennungs- und Anglie-
derungsriten, in denen das Kopftuch eine symbolische Ausdrucksform für die

Zugehörigkeit zu einer muslimischen Gesellschaft markiert und zugleich die

Trennung von nicht-muslimischen Frauen vollzieht. Während die unverschleierte
Muslimin in Europa als Gradmesser für eine moderne Gesellschaft gilt, ist die

Bekleidung der Frauen in vielen islamischen Ländern zu einer wesentlichen
Ausdrucksform islamischer Widerstands- und Befreiungsbewegungen gegen koloniale

und neokoloniale Unterdrückung geworden. Der Schleier steht für Eigenstän-

Siehe Höglinger, Verschleierte Lebenswelten (wie Anm. 3).
Ebenda.

38
Ebenda.
Ebenda.
Arnold Van Gennep bezeichnet sie als «rites de passage», vgl.: Arnold Van Gennep, Les
rites de passage, Paris 1909.



1 86 Ariane Sadjcd

digkeit und Selbstbehauptung der islamischen Welt und für die Aufwertung all
dessen, was vom Westen abgewertet wird.

Als ein Instrument politischer und kultureller Selbstversicherung, in welcher
der Status der Frau, ihre Rechte und auch das Verhältnis zwischen den

Geschlechtern definiert werden sollen, wurde und wird der Schleier von
konservativ-islamistischer Seite jedoch auch instrumentalisiert. Dabei wird die

Verschleierung als ein Instrument der Befreiung der Frau dargestellt, mit dem

Anspruch, ihren Subjektstatus über die Existenz als Objekt der Begierde hinaus zu
stärken. Dieses Argument ist jedoch im Hinblick auf die Tatsache, dass die

Bedeckung nur für Frauen gilt, fraglich. Damit wird nämlich impliziert, dass dem

männlichen Begehren Vorrang gegeben wird, während die vermeintlich schwachen

Frauen vor demselben geschützt werden sollen. "

Der Schleier erfüllt dennoch seine symbolische Funktion, mit der die
Überwindung der traditionellen Gesellschaftsordnung und ihre Einbindung in eine
andere gesellschaftliche Ordnung erreicht werden soll, in der die Gleichstellung mit
dem Mann gefordert wird. Durch die Verschleierung ihrer Weiblichkeit wollen
islamische Frauen die Erhebung der biologischen zu einer gesellschaftlichen
Kategorie verhindern. Sie wollen nicht auf ihren Körper reduziert werden und
indem sie ihn verhüllen, wollen sie die Aufmerksamkeit ihres Gegenübers durch
das Ausschalten sexueller Reize auf ihren Charakter lenken. Damit ist gleichzeitig

einer der Kritikpunkte verbunden, die von islamsicher Seite an der westlichen

Emanzipation geübt werden: Die scheinbare sexuelle Freiheit habe die
europäischen Frauen entfremdet, indem sie zu puren Objekten erotischer Begierde
gemacht wurden. Diesem körperlichen Ideal seien westliche Frauen unterworfen.43

Doch das völlige Verdrängen sexueller Reize durch den Schleier hat ihn auch

zu einem Ort jahrhundertealter Zwangsvorstellungen gemacht. Viele moderne
islamische Frauen wehren sich trotzdem gegen eine Übernahme von Gebräuchen,
die ihnen durch die Übertragung eines fremden Kulturmodells aufgezwungen
wurden, eines Modells, das sich als universeller Ausdruck des Fortschritts und
der Modernität präsentiert.44

Im türkischen Kontext betrachtet, stösst man auf weitere Dimensionen des

Kopftuchs. Dort unterscheidet man Frauen, die einen sogenannten türban tragen,
von jenen, die ein traditionelles Kopftuch tragen. Das Tragen des türban ist in
der Türkei an vielen Orten verboten bzw. unerwünscht, womit die «Wieder-Verschleierung»

im sozio-politischen Kontext der modernen Türkei als öffentliche
Konfrontation und Aufsässigkeit gesehen werden kann. Diese Frauen treten für
die Re-Islamisierung des türkischen Staates ein. Im Iran und einigen Ländern des

Mashriq (ost-arabische Länder) hingegen gehört die islamische Beklddungsvor-
schrift für Frauen aus gesetzlichen Gründen zu ihrem Leben und ist daher nicht

Ebenda.
Zur Frage des Kopftuchs siehe Moghissi, Feminism and Islamic Fundamentalism (wie Anm.
23). Sie stellt die These auf, dass eine äusserlich tabuisierte Sexualität den Reiz derselben
eher verstärkt.
Moghissi, Feminism and Islamic Fundamentalism (wie Anm. 23).
Höglinger, Verschleierte Lebenswelten (wie Anm. 3).



Islamische Frauen in der Diaspora 187

per se als ein Zeichen von Frömmigkeit oder wachsender politisierter islamischer
Identität zu deuten.45

Blicken wir zurück auf die kulturelle Verzahnung während der Ära des

Kolonialismus, wie sie im ersten Kapitel erläutert wurde, lässt sich der Streit um das

islamische Kopftuch auch als eine postkoloniale Situation lesen, in der die
Frontbildung zwischen der säkularisierten Gesellschaft und religiöser Deklaration in
einer Tradition des Kampfes des westlichen Universalismus gegen nicht-westliche

Partikularität steht.4ft Mit Fanon zeigt Christian Krawagna am Beispiel
Algerienes, dass die visuelle Politik des Kolonialismus in hohem Masse von
einer Durchdringung der Eroberung von Raum und mit der symbolischen
Eroberung der kolonisierten Frau gekennzeichnet war.47 Zu der Rolle der Befreier
gehörte demnach auch die «Befreiung» der Frauen. Die verschleierte Frau
symbolisierte dabei, dass sie etwas verheimlicht, und dieses Geheimnis wollte man
freilegen, ihren Widerstand brechen, sie für Abenteuer zugänglich machen. Sie

sieht, ohne gesehen zu werden - der Europäer jedoch will sehen und reagiert auf
die Grenzen seiner Wahrnehmung aggressiv. Der Europäer, dessen Programm es

ist, alles zu erforschen, zu entdecken, zu erklären, in Kategorien zu bringen und
dadurch zu beherrschen, entwickelte eine Frustration, weil ihm der Wille zum
Wissen, zum Sehen, vorenthalten wurde. Die Unsichtbarkeit der verschleierten
Frau markierte dabei eine Grenze der Repräsentation und somit eine Grenze der

Machtausübung. Sie hat das exotische visuelle Begehren provoziert und stand

zugleich für die «Zurückgebliebenheit» anderer Kulturen. Die verschleierte Frau
löste demzufolge bei den Kolonialherren eine Mischung aus Begehren und

Aggressivität aus. Krawagna zeigt auf, wie die französische Kolonialmacht im
Befreiungskampf um Algerien hinter dem sichtbaren Patriarchat eine Herrschaft der
Frauen entdeckte. Der Einfluss weiblicher Erziehungspersonen auf die Kinder
und ihr damit verbundener gesellschaftlicher Stellenwert machte sie zu dem
Bindeglied, das unter den Strukturen des Patriarchats fungierte. Um die Struktur der

algerischen Gesellschaft zu untergraben, wollten die Kolonialherren die Macht
der Frauen brechen. Durch den Zwang ihren Schleier - der zu einem Bestandteil
ihres Stolzes und ihrer Identität gehörte - abzulegen, gelang ihnen dies.48

Moslemische Frauen in Europa stehen heute unter starkem Rechtfertigungszwang

für ihre religiöse Überzeugung und damit verbundene kulturelle Praktiken.

Moghissi führt dies auf den überwältigenden Drang des Westens zurück, «to
demonize the Muslims and Arabs for what it saw as the high-point of their
difference with the West: dslamio gender politics and practices».49 Die Annahme,
dass der Umgang mit Weiblichkeit im Islam eng mit Symbolen islamischer Identität,

Würde und kultureller Kontinuität zusammenhängt, ist naheliegend. Der

45 Barbara Pusch (Hg.). Die neue Muslimische Frau. Standpunkte & Analysen, Würzburg
2001.
Christian Krawagna hielt im Sommersemester 2004 an der Akademie der bildenden Künste
Wien die Vorlesung «Der Kopftuchstreit im Kontext des Postkolonialismus».
Siehe Frantz Fanon. Black Skin, White Masks, London 1996; Krawagna, Vorlesung «Der
Kopftuchstreit im Kontext des Postkolonialismus».
Frantz Fanon. Aspekte der algerischen Revolution. Frankfurt am Main 1969.

Moghissi. Feminism and Islamic Fundamentalism (wie Anm. 23), 36.



188 A riane Sad/ed

Schutz dieser Symbole erfolgt über das Verstecken der Frauen vor den Blicken
des westlichen Betrachters, das Bewahren ihrer Körper und ihres Geistes vor
dem Eindringen des Fremden. Die Bedeutung der Sexualität moslemischer Frauen

und ihre Übersetzung in islamische Institutionen, Politiken und legale
Praktiken sowie Symbole des persönlichen Status, welche die Lebensmöglichkeiten

der Frau und den Grad ihrer Beteiligung am öffentlichen Leben
mitbestimmen, hat auf symbolischer Ebene die wesentliche Funktion der Abgrenzung
zu der nicht-moslemischen Kultur. Es ist eine Art des Widerstands islamischer
Gesellschaften, die Reaktion einer Kultur, die wie keine andere für ihren

Umgang mit Frauen schamlos stereotypisiert und marginalisiert wurde. Der
Zusammenhang zwischen dem Beharren auf Praktiken wie der Verschleierung und
geschlechtlicher Segregation einerseits und kolonialer Herrschaft in diesen Regionen

auf der anderen Seite konnte in verschiedenen Studien bestätigt werden.50

In Anbetracht der Auswirkungen des Kolonialismus auf Frauen in islamischen
Ländern haben Analysen der Geschlechterfrage im Islam die schwierige Aufgabe,

anti- moslemische Vorurteile und neo-orientalistische Repräsentationen zu
dekonstruieren, ohne in eine entschuldigende Haltung der Verteidigung islamischer

Geschlechterpraktiken zu verfallen oder die repressiven Diskurse und
Praktiken islamistischer Ideologien zu rechtfertigen. Diese Herausforderung wird
in Hinblick auf einen kulturellen Relativismus formuliert, der in manchen antiko-
lonialistischen und anti-orientalistischen Schriften erscheint und durch eine
unkritische Beurteilung des kulturell «Exotischen» gekennzeichnet ist.51 Für diese

Haltung ist eine niedrigere moralische Erwartung gegenüber «einfacheren»
Gesellschaften charakteristisch, in dem man in Bezug auf Werte wie Freiheit und

Unterdrückung nicht dieselben Massstäbe anwendet, wie bei der eigenen Gesellschaft.

Dieser Versuch, ein Gegenpol zum westlichen Universalismus zu sein,
scheitert an der Annahme, dass Menschenrechte kulturspezifisch seien. Indem
man behauptet, dass es keinen universellen Standard für die menschliche
Entwicklung gibt und dass sich Gesellschaften mit verschiedener Geschwindigkeit
und auf unterschiedliche Art und Weise entwickeln, übergeht man nämlich die
grundlegende Frage, warum die vorgestellten Normen in postkolonialen Ländern
nicht funktionieren.

Indem man lokale, indigene Lebenswelten beleuchtet, ist zu beachten, sich
nicht in Fantasien der Überbetonung kultureller Praktiken zu verlieren, die
exotisch oder einfach anders sind.

Neben der Kritik an «westlichen» Repräsentationen des Islam, die ich in den

vorangegangenen Abschnitten ausgeführt habe, möchte ich die Aufmerksamkeit
nun - sozusagen als Kontrast - auf jene Strömungen richten, die sich für die
Rechte und die Emanzipation der Frauen innerhalb des islamischen Bezugssystems

einsetzen.

Leila Ahmed. Women and Gender in Islam: The Historical Roots of a Modern Debate, Kairo
1998,36.

51
Moghissi, Feminism and Islamic Fundamentalism (wie Anm. 23).



Islamische Frauen in der Diaspora 189

Islamischer Feminismus

Feministische Bewegungen können verschiedene Formen annehmende nachdem

in welchem sozialen, ökonomischen oder kulturellen System sie artikuliert werden.

Frauen, die sich auf das islamische Bezugssystem stützen, argumentieren,
dass sie davon profitieren, wenn sie zu den Quellen des Islam zurückkehren. Der
Islam beachte im Gegensatz zu vielen feministischen Diskursen des «Westens»
die Signifikanz weiblicher Lebenszyklen, indem er die verschiedenen Rollen und

Verantwortungen im Leben einer Frau würdige. Ihre Ziele sind demnach die

Entwicklung einer neuen islamischen Kultur und die Gleichheit zwischen den

Geschlechtern. Indem die Frauen die Nachahmung des Westlichen ablehnen,
verwerfen sie die Idee des universellen Modells, das sich tendenziell als Bezugsmodell

durchsetzt. Sie wollen ihr Projekt zu einer neuen Form der Moderne führen,

mit dem Prinzip der religiösen Transzendenz des Islams als Glauben,
gesellschaftlicher Ordnung und Gemeinschaft. Die islamische Frauenbewegung ist
somit nicht aus einem vormodernem Zeitalter, vielmehr ist sie gleichzeitig Produkt
und Infragestellung der Moderne.52

Im postrevolutionären Iran der 1980er Jahre formulierten feministische Frauen

und einige wenige Männer einen neuen Feminismus, der als islamischer
Feminismus bezeichnet wird. Das Ziel dieses aufstrebenden feministischen Diskurses

ist die Gleichberechtigung der Geschlechter und beruht auf neuen Lesearten
des Korans.

Der Feminismus wurde lange Zeit sowohl von säkularen als auch von
religiösen Frauen des islamischen Kulturkreises abgelehnt. Einerseits wurde er als

postkoloniales Projekt verurteilt, andererseits wurde ihm nachgesagt, er schüre

die Feindschaft zwischen Frauen und Männern und propagiere promiskuitives
Verhalten.54 Durch den Aufstieg des politischen Islam war jedoch ein Raum

geschaffen worden, innerhalb dessen sich ein Geschlechterdiskurs etablieren
konnte, der in seinen Zielen und Forderungen feministisch, hinsichtlich seiner

Sprache und Legitimationsquellen islamisch ist.

Die Emanzipation der Frau stellt in vielen Gesellschaften und ihrer Politik die

bevorzugte Repräsentation eines neuen Gesellschaftsentwurfs dar.55 Diese Art
der Politisierung kommt jedoch nicht allein den Interessen der Frauen zugute,
sondern wird auf anderen Ebenen auch für (männliche) Machtinteressen
instrumentalisiert. Während Atatürk in der Türkei oder Bourguiba in Tunesien die

Emanzipation und Entschleierung zum strategisch genützten Symbol der moder-

"" Siehe besonders: Claudia Schöning-Kalender/Aylä Neuse/Mechthild Jansen (Hg.), Feminismus,

Islam, Nation: Frauenbewegungen im Maghreb, in Zentralasien und in der Türkei,
Frankfurt a.M. 1997.

Margot Badran, Zur Verortung von Feminismen: Die Vermischung von säkularen und
religiösen Diskursen im Mashriq, der Türkei und dem Iran, in: Pusch (Hg.), Die neue
Muslimische Frau (wie Anm. 46), 224.

4 Ebenda.
5

Zeyneb Samandi, Die islamistische Frauenbewegung: Zur Problematik des Identitätsansatzes,

in: Schöning-Kalender/Neuse/Jansen (Hg.), Feminismus, Islam, Nation (wie Anm. 1),

305-330.



190 Ariane Sadjcd

nen Gesellschaft machten, ist es für radikale Islamisten heute genauso eine
Strategie, die Frauen mit dem Schleier zu uniformieren. Die entschleierte Frau hat

ebenso wie die mit dem Schleier uniformierte Frau innerhalb des gesellschaftlichen

Transformationsprozesses eine strategische Bedeutung. Sie repräsentiert
den symbolischen Ort, an dem sich die Konfrontation zwischen zwei Ideologien
manifestiert, «die sich eigentlich kaum unterscheiden, sich aber auf Ebene des

Referenzsystems unvereinbar gegenüberstehen».56 In der Türkei, dem Iran und
dem Mashriq hat auch der Aufstieg säkularer nationalistischer Bewegungen für
die ebenfalls aufstrebenden feministischen Bewegungen einen wichtigen
Rahmendiskurs eröffnet. Der säkular-nationalistische Diskurs war dabei jedoch
oftmals in schwierige Debatten über Modernität, kulturelle Authentizität und den

(kolonisierenden) Westen verstrickt. Im Iran und in der Türkei waren Frauen
jedoch weniger die Initiatoren dieses feministischen Wandels, da der Staat eine
führende Rolle bei der Formulierung und Durchführung feministischer Projekte
einnahm und «somit selbst zur Vermischung der Kategorien Feminismus,
Modernität, Säkularität und Verwestlichung beitrug».57

Margot Badran unterscheidet die den verschiedenen feministischen Diskursen
übergeordneten Diskurse daher in säkulare und religiöse. Diese Dichotomie sieht
sie aber durch das Aufkommen eines «holistisch-kulturellen Feminismus» *

langsam zusammenbrechen. Obwohl sie davon ausgeht, dass der «islamische
Feminismus» mit der Zeit immer säkularer werden wird, sieht sie für die unmittelbare

Zukunft eher eine Bewegung ins Gegenteil: «Als neuer radikaler feministischer

Diskurs im ex-kolonialisietten Mashriq wird er sich, so weit er kann, vom
säkularen Diskurs abzusetzen versuchen und um die Entwicklung seiner eigenen
Theorie und Methodologie bemüht sein.»59

Nadje AI-Ali bezeichnet die Dichotomie zwischen säkularen und islamischen
Feministinnen eher als zwei Extreme auf einem Kontinuum, an deren Ende sich

jeweils eine Minorität befindet.60 Die Positionierung von arabischen Frauen
innerhalb eines religiösen Rahmens und die Zuordnung zu bestimmten politischen
Bewegungen anhand der jeweiligen Kleidung - westliche Kleidung auf der
einen, islamischer Schleier auf der anderen Seite - sei eine orientalistische
Sichtweise, die westliche Stereotypen reproduziert, während politische, soziale und
ökonomische Kategorien ausgeklammert würden.

Von einem «islamischen Feminismus» zu sprechen impliziert auch die
Problematik der Reduktion islamischer Frauen auf ihre islamische Identität, die
suggeriert, dass alle Frauen die in islamischen Staaten leben, weniger Subjekte in
einem islamischen Staat, sondern vielmehr alle aktive Gläubige sind. Eine
soziale Bewegung auf ein ideologisches Bezugssystem zu reduzieren erlaubt es

'6 Ebenda, 311.
Ebenda, 213.

58
Ebenda, 214.

59
Ebenda, 221.

Nadje AI-Ali, auf der Konferenz «Frauenbewegung und Zivilgesellschaft in der arabischen
Welt», April 2003 im Rahmen des Programms DisORlENTation im Haus der Kulturen der
Welt in Berlin. Siehe: (www.qantara.de/webcom/show_article.php/ c-502/ nr-5/_p-l/i.html•
(30. Juni 2005).



Islamische Frauen in der Diaspora 191

jedoch nicht, «die Bewegung in ihrem ganzen gesellschaftlichen Ausmass mit
ihrer produktiven Dynamik der unterschiedlichen Praktiken, der Debatten und

Entwicklungen zu verstehen, sie würde nicht erlauben, den Bruch zu begreifen
und die religiöse Innovation aufzudecken, die sich hinter der traditionellen Form
verbirgt».61

Der «islamische Feminismus» wird jedoch auch unter dem Banner des Islam
präsentiert, um den Kampf der Frauen dieser Region für Gerechtigkeit und

Gleichberechtigung in den Dienst politischer Machtinteressen zu stellen. Die
politische Mobilisierung der Frauen in verschiedenen islamischen Gesellschaften
(z.B. im Iran) hat dabei oft die Realität ihrer Unterdrückung und sozialen Segregation

verschleiert.62 Regionale nationale Bewegungen haben die Belange der
Frauen nicht thematisiert und die Beziehung zwischen den Geschlechtern nicht
demokratisieren können. Diese Bewegungen haben nicht unbedingt das Bewusstsein

und den Widerstand gegen die Unterdrückung von Klasse und Geschlecht
erhöht, sondern eher das Gegenteil bewirkt. Studien über den politischen Kampf
von Frauen in konfliktreichen Zeiten haben den besonderen Widerspruch
zwischen sozialen Bewegungen und ihrem konservativen Charakter in Bezug auf
Forderungen der Frauen aufgedeckt: Nationale Bewegungen haben immer wieder

die Interessen der Frauen untergeordnet. Besonders in Zeiten nationaler
Konflikte, wenn Frauen die Möglichkeit haben, sich politisch auszudrücken, «men
step up their efforts to control women and try to reinforce the boundary that se-

perates the domestic from the public sphere».63

Iranische Frauen etwa hatten entscheidenden Anteil an der Revolution und

waren nicht nur ihre «Opfer». Sie haben die Revolution mitgestaltet, nicht nur
als Protestbewegung gegen die herrschende Macht, sondern auch als Werkzeug
zur Schaffung einer anderen gesellschaftlichen Ordnung und einer neuen weiblichen

Identität. Aber wie die Geschichte gezeigt hat, kann das Engagement der
Frauen ihnen selbst nicht garantieren, dass die daraus hervorgehende
gesellschaftliche Ordnung zu ihren Gunsten sein wird.64

Die aus dem Diskurs in Bezug auf das Verhältnis der Frauen zum Islamismus
immer wieder hervorgehende These von der grundlegenden Unvereinbarkeit
weiblicher Emanzipation und Islamismus liefert weder eine Erklärung für das

Paradox einer breiten weiblichem Anhängerschaft dieser Bewegung, noch lässt

er ihr Handeln und ihre Rolle in der Bewegung erkennen. Ein Aspekt der die
Frauen bewegt, sich in der islamischen Politik zu engagieren, ist die Möglichkeit
der Selbstbestätigung durch ihr Auftreten in der Öffentlichkeit, sowie eine

Steigerung ihres Selbstwertgefühls als Modell und Avantgarde im Rahmen einer

Nilufer Göle, Femismus, Islamismus, Postmodernismus, in: Schöning-Kalender/Neuse/Jan-
sen (Hg.). Feminismus, Islam, Nation (wie Anm. 1), 33-54.
Marie Aimee Helie-Lucas, Strategien von Frauen und Frauenbewegungen in der moslemischen

Welt, in: Beiträge zur feministischen Theorie und Praxis, Nr. 28, Köln 1990.
Haideh Moghissi. Populism and Feminism in Iran: Women's Struggle in a Male-Defined
Revolutionary Movement, London 1994, 147.

Vgl. Barbara Epstein/Joan Acker/Hester Eisenstein, Ansatzpunkte feministischer Kämpfe,
politische Koalitionen und Perspektiven - eine Diskussion, in: Das Argument 259.
Zeitschrift für Philosophie und Sozialwissenschaften, Hamburg 2005, 93-107.



192 Ariane Sadjed

allgemeinen Aufwertung islamischer Identität. Ebenso zählen dazu psychologische

und moralische Gründe wie die moralische Stütze und Befriedigung, die
sie aus diesem Engagement ziehen. Aus der Sicht vieler moslemischer Frauen

zwingt sie die Emanzipation westlichen Zuschnitts zu einem Bruch mit ihren
Werten. Der Islamismus, so Mohammed Arkoun, «scheint eine Abwehrreaktion
zu sein auf die aggressiven Formen der Modernität».65

Durch ihre Weigerung, sich aus dem religiösen Bezugssystem zu lösen, ist ihr
Handeln weitgehend von islamischen Gesetzen inspiriert, was sie jedoch nicht
daran hindert, sie zu ihrem Vorteil zu nutzen und eine modernistische Leseart der

religiösen Vorschriften zu verbreiten. Der Kenntnis der heiligen Texte wird eine

vorrangige Bedeutung zugewiesen, indem sich die Frauen in Beziehung zum
göttlichen Wort setzen. Dies erlaubt ihnen, sich den Islam anzueignen und ihre
eigene Argumentation zu entwickeln. Zum ersten Mal findet eine Ablehnung der
historischen Besetzung religiöser Angelegenheiten durch die Männer statt,
formuliert als politische Forderung. Die Frauen treten so in der Position des

Subjekts der religiösen Rede auf. Damit eignen sie sich das Werkzeug an, um das

islamische Bezugssystem zu benutzen und zu kontrollieren. Die islamische Ideologie

ist für sie eine Gelegenheit, ihre Position in der Gesellschaft durch ihre wichtige

Präsenz in der Öffentlichkeit zu stärken und sich politisch zu engagieren.66

Religiöse Aktivitäten verhelfen den Frauen zu dieser Präsenz im öffentlichen
Raum und festigen damit ihre gesellschaftliche Rolle. Sie unterwerfen sich nicht
mehr der männlichen Konzeption des Islam, sondern fordern eigenen Status und
Rechte. Damit die Gleichberechtigung der Frau zu einem fest verwurzelten Teil
des gesellschaftlichen Selbstverständnisses wird, verlangen viele eine Gesetzgebung,

die ihren Fokus auf die Rechte der Frauen richtet. Diese Rechte wollen die
Frauen eher durch einen neuen Status erreichen, als mit der Forderung nach einer
Reihe von speziellen Rechten.67

Die Aneignung der Interpretationsmacht über den Koran ist ein wichtiges
Mittel für sie, innerhalb eines anerkannten Rahmens zu agieren. Für sie liegen
die Grundlagen der Unterdrückung in traditionellen Auslegungen islamischer
Schriften, wie zum Beispiel der Scharia. Den Diskurs über Rechte und Pflichten
von Frauen, der sich auf diese islamischen Gesetze gründet, wollen sie zugunsten
von Frauen mitbestimmen. «We are compelled to redefine both feminism and the

Shari'a, since Shari'a distinguishes between the rights of human beings on the
basis of sex (and religion). The Shari'a unapologetically discriminates against
women and religious minorities. If the principles of the Shari'a are to be
maintained, women cannot be treated any better. Women cannot enjoy equality before
the law and in law.»68 Für Haideh Moghissi ist die Anerkennung der fundamentalen

Gesetze des Glaubens, des Koran und der Gesetze der Scharia gleichbedeutend

mit der Untergrabung der rechtlichen Gleichstellung von Frauen im
Familienrecht und anderen zivilen Gesetzen. Fragen nach der Gleichberechtigung

Mohammed Arkoun, Rethinking Islam, Oxford 1994.
Siehe Schöning-Kalender/Neuse/Jansen (Hg.), Feminismus, Islam, Nation (wie Anm.l).

67 Ebenda.
68

Moghissi, Feminism and Islamic Fundamentalism (wie Anm. 23). 141.



Islamische Frauen in der Diaspora 193

stünden damit jenseits der Möglichkeiten menschlicher Intervention. Veränderung

beruht für Moghissi auf einem demokratischen Rechtssystem und der Trennung

von Staat und Religion. Demnach ist der Islam nur mit dem Feminismus zu
vereinbaren, wenn die islamische oder moslemische Identität auf eine rein
spirituelle und kulturelle Sache reduziert wird.69 Eine islamische Feministin, der es

wichtig ist, religiöse Regeln einzuhalten, beruft sich jedoch auf den Koran, um
zu zeigen, dass der Islam die Gleichheit der Geschlechter befürwortet und
bestimmte Praktiken, die als «islamisch» gelten, eine «Fehlinterpretation der
islamischen Religion» sind.70

Die Entscheidung für eine Artikulation von Forderungen innerhalb des islamischen

Bezugssystems kann im Lichte der ständigen Abwertung des säkularen
Diskurses über die Gleichberechtigung zwischen den Geschlechtern als «elitär»
und «weiss» als ein wirksames Mittel zur Selbstverteidigung gesehen werden.
Die vorherrschende Meinung besagt, dass man seinen Glauben vertiefen musste,
um überhaupt etwas über die Stellung der Frau in islamischen Gesellschaften

sagen zu können: «To secure credibility one should choose Islam over modernity,
pretend that one has done so and always use Islam as an analytical category, a

political ideology and a cultural identity before even starting to discuss women's
status in Islamic societies.»71 Für Moghissi ist diese Entscheidung zu respektieren,

solange dadurch nicht Versprechungen unterstützt würden, die auf
falschen Tatsachen und verschleierten Realitäten bemhten. Ihre Kritik richtet sich
darauf, dass in feministischen Analysen unter dem Regime des islamischen
Fundamentalismus soziale, kulturelle und politische Parameter, die feministischen
Aktivitäten entgegenarbeiten, keine Erwähnung finden. Die Verschleierung von
Offensichtlichem, wie sie in der iranischen Geschlechterpolitik geschehe, nehme
den Menschen die Möglichkeit, für sich selbst zu entscheiden, und rechtfertige
die Taten der Machthaber, welche die Selbstbestimmung der Frauen untergraben.

Wenn man das Verhältnis der Frauen zum Islam als ein Bündel von Praktiken
betrachtet, enthüllt sich eine aktive weibliche Intervention, die soziale und
politische Bestätigung hervorruft und einige etablierte Vorstellungen umstösst. Setzt

man die Unterdrückung der Frauen im mittleren Osten in Bezug zu anderen
Formen der Unterdrückung versteht man, warum viele Frauen in dieser Region
einen grossen Teil ihrer Energien in revolutionäre Aktivitäten investieren, um
zentrale politische und ökonomische Systeme zu verändern.72 Sexualität und

Geschlechterkategorien als Grundlage weiblicher Unterdrückung sind so eng mit
rassistischer, nationaler und Klassenunterdrückung verbunden und die Möglichkeiten

zur Bemächtigung so eng mit dem Fehlen ökonomischer und politischer
Macht, dass die Vorstellung, eine Stärkung weiblicher Interessen sei allein
gegenüber den Männern zu verteidigen, laut Moghissi wenig sinnvoll erscheint.73

Chantal Mouffe, Jürgen Trinks, Feministische Perspektiven, Wien 2000, 11-22.
Ebenda.

Moghissi, Feminism and Islamic Fundamentalism (wie Anm. 23). 135.
" Ebenda.

Die Kritik an der fehlenden Berücksichtigung der Auswirkungen von Ethnie und Klasse auf
Frauenrechte wurde v.a. vom dekonstruktiven Feminismus und den Postcolonial Studies
formuliert. Siehe Francis Barker (Hg.), Colonial Discourse, Postcolonial Theory, Mancester

"



194 Ariane Sadjed

Weibliche Identität in der Diaspora

Das griechische Wort diaspora bedeutet «Zerstreuung». Seit dem späten
zwanzigsten Jahrhundert werden damit Menschen oder ethnische Gruppen charakterisiert,

die zwangsweise oder freiwillig ihre ethnische Heimat verliessen und sich

über andere Teile der Welt zerstreut haben. Im vorliegenden Artikel wird mit
diesem Begriff die Minderheitensituation einer Religionsgruppe bezeichnet.

Diaspora meint sowohl den Prozess der Zerstreuung wie auch die zerstreute

Bevölkerungsgruppe selbst.

In der Bundesrepublik Deutschland leben insgesamt rund 3,7 Moslems. Die
Türken und Türkinnen bilden dabei mit mehr als zwei Millionen die grösste
Gruppe. In Österreich leben derzeit etwa 350'000, in der Schweiz 250'000 Muslime

und in ganz Europa sind es circa 15 Millionen.75 Unter den türkischen Ar-
beitsmigrantinnen und -migranten sind zwei Drittel Männer, von denen die erste
Generation zu 85% aus armen, ländlichen Gebieten kommt. 6 Seit den 1980er
Jahren hat hier eine Veränderung stattgefunden, durch politische Verfolgungen
gibt es nun Flüchtlinge aus allen Schichten. In Deutschland sind sie hauptsächlich

in der Dienstleistungsbranche oder Industrie beschäftigt. Sie werden als un-
und angelernte Arbeitskräfte eingesetzt, leiden oft unter körperlicher und
psychischer Belastung und haben geringe Aufstiegschancen. Ausländerrechtliche
Regelungen verknüpfen die Arbeitserlaubnis mit der Aufenthaltsgenehmigung.
Denjenigen, die am Arbeitsmarkt nicht mehr benötigt werden, kann damit das

Aufenthaltsrecht entzogen werden. Neben materiellen Problemen stellt sich in

der Diasporasituation die Frage der kulturellen Identität. Freiwillige oder

erzwungene Abgrenzung und die Assimilation bis zum Verlust der eigenen Wurzeln

sind die Extreme, zwischen denen Diasporabevölkerungen ihren Weg
suchen.77

Oft entwickeln sie durch die Vermischung mit einem neuen Umfeld im
Vergleich zu der ethnischen Heimat neue Wertmassstäbe und Normen. Dabei erleben

Mosleme und Mosleminnen als Folge der Migration, «ein Gefühl der Distanz

zu oder gar einen Bruch mit ihrer gesellschaftlichen Herkunft. Daher sind
ihre religiösen Erfahrungen von einer neuen Qualität, weil aller theologischen,
gemeindlichen und staatlichen Bindungen beraubt. Religiosität wird stattdessen

zu einer Form der persönlichen Sinnstiftung in der Fremde.»78 Solche

Veränderungsprozesse und die daraus resultierenden Lebensgewohnheiten sind in der

Aufnahmegesellschaft kaum bekannt. Oftmals wird von einzelnen Elementen
wie dem Kopftuch ausgehend generalisiert und Vorurteile ausgelebt. Die islami-

1996 und Renate Kroll (Hg.), Metzler Lexikon Gender Studies - Geschlechterforschung.
Ansätze - Personen - Grundbegriffe, Stuttgart 2002.

74
<http://www.cia.gov/cia/publications/factbook/geos/gm.htmb (12. Juli 2005).

75 Bundeszentrale für politische Bildung: (http://www.bpb.de> (25. Juli 2005).
76

(http://www.bamf.de> (25. Juli 2005) sowie: Höglinger(Hg.), Verschleierte Lebenswelten
(wie Anm. 3).

77 Siehe Höglinger, Verschleierte Lebenswelten (wie Anm. 3).
78 Nilufer Göle, Moderne Frauen tragen Kopftuch. Islamismus als Bruch mit der Tradition und

Produkt der Entwurzelung - Ein Kommentar der anderen, in: (http://www.diestandard.at>,
22. Januar 2004.



Islamische Frauen in der Diaspora 195

sehe Kultur wird dabei gewissermassen mit der Unterdrückung der Frau

gleichgesetzt. Dem wird implizit oder explizit die deutsche Kultur gegenübergestellt,
die deutschen Frauen mehr Möglichkeiten zur Emanzipation, Selbständigkeit,
sexueller Freiheit gewähre.79

Dieser eurozentristische Blick auf Kultur- und Identitätskonzepte setzt
europäische Werte als Analysekategorien eines übergeordneten Systems, eines

Idealtypus, voraus. Andere Lebenspraktiken werden nicht nur zu normaler Abweichung,

sondern zu einer noch nicht entwickelten Form degradiert. Kleidungsstücke

werden zu Symbolen, die als zentrale Attribute für emanzipatorisches
Handeln auf der einen und Unterdrückung auf der anderen Seite stehen. In
solchen Grundannahmen spiegelt sich ein starres Kulturmodell, indem der Kul-
turkonflikt als zentrales Problem bestehen bleibt. Das darin beinhaltete bipolare
Wertesystem ist die Kluft, innerhalb derer die Identitätsentwicklung von Migrantinnen

und Migranten als gehemmt wahrgenommen wird.
Otyakmaz versteht dagegen Kultur als ein dynamisches Feld von Möglichkeiten,

in dem unterschiedliche kulturelle Traditionen, Normen und Symboliken
im Idealfall einen gleichberechtigten Austausch gewährleisten. Die durch
Migrationsbewegungen seit Jahrhunderten gewonnenen Erfahrungen «können wertvoll
sein für eine Welt, in der kulturelle Vielfalt zur Normalsituation wird»80, so

Otyakmaz. Zudem gilt es besonders auf jene Identitätskonzepte zu fokussieren.
die widersprüchliche Erfahrungen nicht nur als Problem definieren. Eurozentris-
tisches Denken jedoch leitet im Bezug auf Migrantinnen eine Erwartungshaltung
ab, die unter «Integration» die komplette Assimilation an diesen Massstab
versteht. Auch für Steven Vertovec und Alisdair Rogers81 basieren solche Einstellungen

nicht auf dem realen Erleben von Migrantinnen und Migranten. Sie schlagen

ebenfalls alternative Identitätskonzepte vor. die das Verstehen von Multipli-
zität beinhalten. Jugendliche der zweiten Generation besitzen demnach «multiple
kulturelle Kompetenzen», d.h. sie wählen und kombinieren je nach den gegebenen

Kontexten verschiedene Lebensweisen miteinander: «Cultural complexity
brings about the potential, in every person, for a co-existing multiplicity of
worldviews and ways of being.»82

Ein wesentliches Kriterium für neu entstehende Zugehörigkeiten ist, dass

diese immer wieder neu verhandelt werden und Brücken zwischen den

Traditionen, Werten der Elterngeneration und einem sich entwickelnden europäischen
Islam geschlagen werden.

Birigt Rommelspacher, Fremd- und Selbstbilder in der Dominanzkultur, in: Annegret Friedrich

et. al. (Hg.), Projektionen. Rassismus und Sexismus in der visuellen Kultur, Marburg
1997,31-40.

80
Otyakmaz, Auf allen Stühlen (wie Anm. 5), 87.

81
Steven Vertovec/Alisdair Rogers (Hg.), Muslim European Youth. Reproducing Ethnicity,
Religion, Culture, Ashgate 1998.

Vgl. Hubert Hermans/H.J.G. Kempen/R. van Loon, The Dialogical Self: Beyond Individualism

and Rationalism. American Psychologist 47.1 (Jan. 1992), 23-33 und Kien Nghi Ha,
Ethnizität und Migration RELOADED. Kulturelle Identität, Differenz und Hybridität im
postkolonialen Diskurs. Wissenschaftlicher Verlag Berlin 2004



196 A rione Sadjed

Die Grundlage dafür bilden zum Teil vertraute Werte, die in einem veränderten

Lebenskontext umgedeutet, neu bewertet und zusammengesetzt werden.
Die vertraute und die fremde Kultur fliessen in die Konstituierung des Selbst ein
und daraus entwickelt sich eine Identität mit mehreren Pfeilern: Als Abgrenzung
gegen vereinheitlichende Fremdzuschreibungen, wie z.B. das klischeehafte Bild
von Religion und von der unterdrückten Muslima. Als eine Art Gegenkultur zu
dem von Eltern oder anderen Vorbildern, wie muslimischen Migrantinnen in
Österreich, gelebten, traditionellen Islam, die ebenfalls ein verändertes
Weiblichkeitsmodell beinhaltet.83 Die Abgrenzung gegenüber Fremdbildern ist für viele
der jungen Muslima sehr wichtig. Sie fühlen sich weder als Opfer noch als

Anhängerinnen eines extremen, «fundamentalistischen» Islam, sondern sehen

sich eher als Teil der deutschen Gesellschaft, akzeptieren deren Grundwerte wie
Demokratie, fordern aber gleichzeitig ein Recht auf Differenz ein, indem sie

ihren Glauben so ausüben möchten, wie es ihre Religion für sie vorzusehen
scheint. Das eigene Erleben steht dabei im Widerspruch zu dem Klischeebild der
unterdrückten Muslima.84 Für die sogenannte «Mehrheitsgesellschaft» scheint

jedoch eine wesentliche Schwierigkeit darin zu liegen, den Widerstand gegen
ihre Vorstellungen von Emanzipation selbst als emanzipatorisch wahrzunehmen,
während andererseits das eigene Emanzipationskonzept repressive Züge aufweisen
kann, indem es «unabhängig von der Lebenslage und den kulturellen Traditionen,
anderen die eigenen Vorstellungen überstülpen möchte und so im Namen von Freiheit

und Gleichheit eigentlich nichts anderes als Unterwerfung einfordert».85

Ein weiterer Aspekt, der in dieses Bild passt, eröffnet, sich durch die
Interviews, die Monika Höglinger mit islamischen Frauen in Österreich geführt hat.86

In diesen Interviews wird die Verwendung gewisser sprachlicher Ausdrücke
erkennbar. Ein zentrales Motiv ist dabei immer wieder die Betonung der Freiwilligkeit

des Kopftuchs. Jede Frau will klarstellen, dass sie weder von Seiten der
Eltern noch des Ehemanns dazu gezwungen werde. Ohne diese Freiwilligkeit
unbedingt in Frage stellen zu wollen, schliesst Höglinger jedoch dadurch, dass

sie so betont und herausgestrichen wird, auf die «Unfreiwilligkeit» dieses über
sich selbst geführten Diskurses.87 Dies führt sie darauf zurück, dass die Frauen

aufgrund eines «hegemonialen Repräsentationsdiskurses»88, der sie zum Objekt
der Fremddefinition macht, dazu gezwungen werden, sich in ihrer Sprache und
in ihrem Erzählen über sich permanent zu rechtfertigen und zu wehren.

Der Islam bietet durch seine Regulierungen «ein nahezu perfektes Gerüst, um
eine eigene Kultur aufzubauen. [...] Bei der Kreierung eines spezifischen Lebensstils

fungiert der moderate Islam als kulturelles Kapital und liefert die Kompo-

Iris Safwat, Die Stellung der Frau im Islam, in: A. Vauti, M. Sulzbacher (Hg.), Frauen in
islamischen Welten. Eine Debatte zur Rolle der Frau in Gesellschaft, Politik und Religion.
Frankfurt/Main, 1999. Vgl. Höglinger, Verschleierte Lebenswelten (wie Anm. 3), 116.

Höglinger, Verschleierte Lebenswelten (wie Anm. 3), 116.

Birgit Rommelspacher (2002), in: (www.al-sakina.de> (29. Juni 2005).
Höglinger, Verschleierte Lebenswelten (wie Anm. 3).
Ebenda, 115 und Sigrid Nökel, Die Töchter der Gastarbeiter und der Islam. Zur Soziologie
alltagsweltlicher Anerkennungspolitiken, Bielefeld, 2002.

Höglinger, Verschleierte Lebenswelten (wie Anm. 3).



Islamische Frauen in der Diaspora 197

nenten für eine Gegenkultur, die aus der niedrig bewerteten Gastarbeiter-Kultur
nicht zu ziehen sind.»89 In Kontrast zu dem schlechten Image, das der Islam
innerhalb der deutschen und österreichischen Gesellschaft hat, erschaffen die
Muslima der zweiten Generation eine Kultur, die höher steht, als die ihnen
vertraute Gastarbeiter-Kultur. Dieser neue Lebensstil gibt Halt, Zugehörigkeit und

hilft ihnen, einen Sinn in ihrem Leben zu finden sowie sich gegenüber der
Familie und der Aussenwelt zu positionieren. So ermöglicht der Islam, Vertrauen
in sich selbst zu erlangen.90

Der «neue» Islam kann zwar als Gegenmodell zu bekannten Lebensmodellen
verstanden werden, kombiniert aber vertraute Elemente sowohl der Mehrheitsgesellschaft

als auch des eigenen kulturellen Hintergrundes. Die Frauen wählen

von beiden Kulturen aus, was sie brauchen können, und erschaffen in Kombination

mit dem skripturalen Islam etwas Neues.91

Das Kopftuch kann auf persönlicher Ebene als Symbol für die neu entstehende

Identität in der Fremde verstanden werden, die sich stark auf den Islam
bezieht. Auf lokaler Ebene beschreibt das Symbol des Schleiers die Zugehörigkeit
zu einer religiösen Minderheit in Deutschland und die Sichtbarmachung derselben

im öffentlichen Raum. Es ist zugleich Teil einer Differenzierungs- und
Identifizierungsstrategie, die Musliminnen innerhalb ihrer Gruppe Respekt und
Anerkennung verschafft.92

Eveline Viehböck und Ljubomir Bratic93 sehen die religiöse Neubesinnung
unter muslimischen Arbeitsmigrantlnnen in Zusammenhang mit in der Migration
erlittenen Enttäuschungen. Die Welt des Islams biete ihnen eine spirituelle und
soziale Heimat. Der Schleier, vormals Merkmal der Zusammengehörigkeit in
einer bestimmten Gruppe, wandle sich in der Diaspora zu einem Zeichen eines
bestimmten Weltbildes, mit dem sich die Trägerinnen von den Einheimischen
unterschieden.

Durch nicht-islamische Lebenskontexte in der Diaspora wird ein neuer Islam
beeinflusst, bei dem durch die Bildung eines «Diasporabewusstseins»94 eine

Neubewertung von Tradition und Kultur erfolgt. Der Schleier macht die
Zugehörigkeit zu einer diskreditierten Minderheit öffentlich, indem die Frauen selbst-
bewusst ihre Position damit zur Schau tragen. Auf diese Weise ist das Kopftuch
auch die Umwandlung eines Stigmas: Während die Diskriminierung verinner-
licht wird, gelangt die diskriminierte Identität ins Bewusstsein. Die Frauen werden

ohnehin fast immer als «Andere» behandelt und wollen daher «ihre Differenz

freiwillig deutlich machen, indem sie ihre muslimische Identifikation öf-

Ebenda.

Nancy Venel, Musulmans et citoyens. Français d'origine maghrébine Identité ethnique, Paris
2004.

" Vgl. Ruth Klein-Hessling/Sigrid Nökel/Karin Werner (Hg.), Der neue Islam der Frauen.
Weibliche Lebenspraxis in der globalisierten Moderne. Fallstudien aus Afrika, Asien und

Europa, Bielefeld 1991 undNökel, Die Töchter der Gastarbeiter (wie Anm. 89).
,2 Klein-Hessling/Nökel/Werner (Hg.), Der neue Islam der Frauen (wie Anm. 91
93

Ebenda, 125.

Vertovec/Rogers (Hg.), Muslim European Youth (wie Anm. 81), 215.



198 Ariane Sadjed

fentlich einklagen».95 Sie fordern das Recht, am öffentlichen Leben teilzunehmen

und ihr Leben nach ihren Vorstellungen zu organisieren. Ein Verzicht auf
das Kopftuch würde die Anpassung an die Mehrheitskultur bedeuten und die

komplette Aufgabe einer innen Überzeugung. «Der Schleier ist in diesem Fall
also die Weigerung, Identität in der Öffentlichkeit zu verschleiern.»96 Der
«sakrosankte» Körper wird zum «öffentlichen» Körper, der Schleier macht sichtbar,
was unsichtbar bleiben soll. Dadurch wird der weibliche «islamische» Körper
nahezu öffentlicher als jeder westliche Frauenkörper. In diesem Sinn ist der
private Körper nicht nur als ein öffentlicher, sondern auch als ein politischer zu
verstehen. Die Frauen erfüllen damit die Forderung des Feminismus: «das Private
ist politisch».97

Der «globale islamische Raum»98 wird in der Diaspora durch Unterstützungssysteme

wie z.B. das Internet definiert und hilft damit islamischen Jugendlichen,
sich von ihrer gesellschaftlichen Isolation zu befreien. Für Frauenaktivistinnen
bietet das Internet zudem die Möglichkeit Frauenthemen, die bislang tabuisiert

waren, zu verbreiten und sich mit anderen Aktivistinnen zu vernetzen. Globale
Bezugssysteme (wie die Frauenzeitschrift HUDA) können es besonders Frauen

erleichtern, ihre «Wirklichkeit» des Islam bestätigt zu wissen und diese in der

Diaspora zu leben.99 Andererseits vermittelt die Zugehörigkeit zu einem «Weltislam»

den Gegenpol zum westlichen Universalismus und stellt ein globales
Symbol des Widerstands gegen den westlich-politischen und kulturellen
Imperialismus und die damit einhergehende Fremdenfeindlichkeit dar.100

Das Bild der modernen islamischen Frau ruft auch kritische Stimmen hervor,
wie die Soziologin Nilufer Göle am Beispiel von Studentinnen in der Türkei
zeigt. Diese lösen sich zwar als neue, urbanisierte soziale Gruppen von den

traditionellen, volkstümlichen Deutungen und Praktiken ab und politisieren die
Religion, um sich kollektiv gegen die Moderne zu behaupten. Dies sei jedoch nicht
Ausdruck einer individuellen Wahl, sondern eine gezielte Strategie der Anhänger
der Scharia}^ Auch Haideh Moghissi warnt vor der «neuen moslemischen
Frau», wie sie in orthodox-religiösen Kreisen proklamiert wird. Sie soll ein

indigenes, nicht verwestlichtes Modell der befreiten Frau darstellen. Ein solches
Frauenbild werde jedoch für einen politischen und kulturellen Kampf instrumentalisiert

und sei «as essentializing and as irrelevant to the realities of the
overwhelming majority of women in these countries as it was in typical Orientalist

¦ ¦ 102
writings».

95
Venel, Musulmans et citoyens (wie Anm. 90).
Monika Salzbrunn, Zwischen kreativen Eigenwelten und Republikanischem Druck.
Westafrikanische muslimische Migrantinnen in Frankreich, in: Klein-Hessling/Nökel/Werner
(Hg.), Der Neue Islam der Frauen (wie Anm. 91), 62-80.

97
Höglinger, Verschleierte Lebenswelten (wie Anm. 3), 82.

Klein-Hessling/Nökel/Werner, Der Neue Islam der Frauen (wie Anm. 91).
Z.B.: (http://www.huda.de>, (http://www.quantara.de>, (http://www.muslimat-berlin.de>, (http://
www.al-sakina.de> (3. September 2005).

100 Nökel, Die Töchter der Gastarbeiter (wie Anm. 89).
Nilüfer Gole, The Forbidden Modern. Civilization and Veiling, Michigan 1996 sowie
Moghissi, Feminism and Islamic Fundamentalism (wie Anm. 23).

102
Moghissi, Feminism and Islamic Fundamentalism (wie Anm. 23), 41.



Islamische Frauen in der Diaspora 199

Der Wandel religiöser Tradition zeigt sich auch in der Konkurrenz um die

Auslegung der Überlieferungen. In Berlin konkurrieren islamische Gemeinden
um die verschiedenen Interpretationen der islamischen Tradition. Hier sind Stimmen

gläubiger Frauen zu vernehmen, die das Recht auf die Vermittlung der
religiösen Schriften und damit ihre symbolische Repräsentation beanspruchen.10" In
England gibt es seit kurzem das «Muslim Council of Britain», in dem zum ersten
Mal Frauen und Männer die Möglichkeit haben, gemeinsam eine Imam-Ausbil-
dung zu absolvieren. Der Direktor der Schule begründet diese Entscheidung
damit, dass viele Imame zu radikal eingestellt seien und mit der englischen Kultur
nicht genug verbunden wären.104

Die Verschiebung der Machtbalancen zwischen den Geschlechtem - zu Gunsten

der jungen Frauen - hat Sigrid Nökel verfolgt. In Anlehnung an Pierre
Bourdieu105 deutet sie Islamisierung im Kontext der symbolischen
Klassenauseinandersetzung um soziale Ränge. Unter den Interviews mit jungen Muslima,
deren Eltern als Gastarbeiter nach Deutschland gekommen sind, seien viele, die

zielstrebig an akademischen Abschlüssen arbeiteten und zu der ersten Generation
der vollständig hier sozialisierten Frauen gehörten. Bikulturalität und Bildungskarrieren

definieren demnach ihre spezifische, von der ersten Generation deutlich
unterscheidbare soziale Situierung. Mit dem Gastarbeiter-Stigma konfrontiert,
setzen sie im Rahmen der Selbstbehauptung Repräsentationspolitiken ein, «die
einerseits darauf abzielen, die herabsetzenden Fremddefinitionen abzuwehren,
und andererseits eine deutlich konturierte und unverwechselbare eigene Identität
aufzubauen».106 Nökel legt dar, wie sie ihren Eltern fehlendes religiöses Wissen
und die versäumte oder unzureichende Weitergabe der islamischen Kultur
vorwerfen.107 Trotz Absenz von Religion oder einer wachsenden Distanz zu der
elterlichen Religiosität konnte bei Frauen etwa um das 18. Lebensjahr ein starkes
Interesse am Islam festgestellt werden. Sie versuchten demnach, eine Kombination

von Religiosität und modernen Lebensauffassungen zu leben. Religiosität
sei für sie die individuelle Entwicklung eines systematischen islamischen
Lebensstils und die Verknüpfung mit den jeweils gegebenen alltagsweltlichen
Strukturen. Bei den Abwägungen für oder gegen das Kopftuch «relativieren [sie
die] Gefahr der Ausgrenzungen durch Erfahrungen, dass habituelle Assimilation
auch kein Garant für Anerkennung ist».108 Das Kopftuch werde oft zum
Entsetzen der Eltern getragen, die für ihre Töchter eher Anpassung und damit beruflichen

Erfolg bevorzugten und das Kopftuch nicht als Akt persönlicher Autonomie

erkennen würden. Ihr Mut, «die eigene Authentizität offen zu zeigen, sich
als (Andere) zu präsentieren und sich von aufoktroyierten Normen und Werten,
die zum Massstab für soziale Rangzuordnung und damit zum Instrument für ein

Vgl. Höglinger, Verschleierte Lebenswelten (wie Anm. 3).
104 Bericht auf CNN vom 29. Oktober 2004.

Nökel, Die Töchter der Gastarbeiter (wie Anm. 89).
106

Peter Berger/Thomas Luckmann, Modernität, Pluralismus und Sinnkrise. Die Orientierung
des modernen Menschen, Gütersloh 1995.

'

Nökel, Die T<

'Ebenda, 128.

107
Nökel, Die Töchter der Gastarbeiter (wie Anm. 89).



200 Ariane Sadjed

Spiel von Anpassung und Unerreichbarkeit gemacht werden, zu befreien»109,

werde von den Eltern oft nicht geschätzt.
Als Akteurinnen im Prozess der Selbstaffirmation wehren sie sich einerseits

gegen eine Abwertung der ethnischen Kultur, übernehmen aber gleichzeitig auch
das negative Bild der Gastarbeiter-Kultur, weil deren einzelnen Komponenten
schwer falsifizierbar sind. Durch den Gegensatz zwischen einer «niedrigen,
partikularen Kultur, die lebensweltlich diffus ist und einer hohen universalen Kultur,

die diskursfähig ist und sich institutionell [...] durch nachvollziehbare Werte
und Normen auszeichnet»110, entsteht eine spannende Ambivalenz. Der Islam
dient in diesem Fall zur Herstellung einer gleichberechtigten Beziehung zu der

anderen, universalen Kultur und wird als vergleichbare hohe Kultur rekonstruiert.

Dies erreichen die Frauen nicht durch Konkurrenz der Ideologien, sondern
auf Basis einer Selbsttechnologie, die unmittelbar an ihnen selbst ansetzt und ein

eigenverantwortliches Selbst als universalistisches Ideal anstrebt.1" Der Prozess
der Selbstkonstitution ist interaktiv, es geht um eine eigenständige, die
Fremddefinition entmachtende Definition des Selbst, die im ständigen Dialog mit der
Aussenwelt steht. Anstelle der Assimilierung rückt die Ästhetisierung des Leibes
und die Aristokratisierung des Verhaltens. Das ästhetische Bewusstsein
unterscheidet sich stark von dem europäischen, die Kleidung ist abgenabelt von lokalen
Traditionen und lässt Spielräume für individuelle Ausgestaltungen."" Die sorgfältige

Ordnung des Körpers verweist auf eine kultivierte innere Ordnung, auf
Islamischsein als individuelles Projekt und nicht als Effekt von Fremdkontrolle.

Eine Schwierigkeit der in Deutschland aufgewachsenen Muslima stellt sich
laut Nökel durch die Ortung und Definition eines authentischen islamischen
Habitus. Dabei werde die Elterngeneration für das schlechte Image des Islams im
Westen verantwortlich gemacht. Die jungen Frauen strebten im Gegensatz dazu
einen intellektuell-rationalen, als «männlich» charakterisierten Umgang mit den

Quellen des Islam an und disziplinierten sich als Mittel zur Konstruktion eines

Respekt einfordernden, Autonomie beanspruchenden Selbst."3 Elterliche Autorität

wird auf Basis des Gegensatzes zwischen wahren islamischen und scheinbar
islamischen bzw. traditionellen Regeln demontiert, wodurch sich das Feld der

Auseinandersetzungen verlagert: Töchter erzielen Macht- und Legitimationsgewinne

durch den Bezug auf den skripturalen Islam und heilige, unbestreitbare
Quellen. «Mit der Anerkennung ihrer Gläubigkeit verbinden die Töchter
zugleich die Anerkennung als selbstbestimmte Persönlichkeiten, denen aufgrund
ihrer Vernunft, Moral und Selbstkontrolle grössere Handlungs- und
Entscheidungsspielräume zustehen. Sie kombinieren das Angebot einer hochwertigen
Selbstkontrolle mit der Reduktion der minderwertigen Aussenkontrolle.»"4 Für
ihre Eltern reduzieren sich dadurch radikale Konfliktformen, was aber zugleich
den Nachteil hat, dass ihnen die Konditionen für diese Achtung diktiert werden:

""Ebenda, 129.

Nökel, Die Töchter der Gastarbeiter (wie Anm. 89).
" Ebenda.

113 Ebenda
"'Ebenda, 135.



Islamische Frauen in der Diaspora 201

Eine vernünftige, dem Islam gemässe Ausübung elterlicher Autorität, welche die

Wahrung der Persönlichkeitsrechte der Töchter mit einschliesst. Für viele Eltern
ist dies ein universalistischer Diskurs, in den sie sich nicht ohne weiteres einklinken

können, weil sie sich mit den islamischen Grundlagen auf diese Art nicht
beschäftigt haben."

Unter Bezug auf den Islam wird die traditionelle Hierarchie scheinbar bestätigt

und zugleich demontiert. Da sie sich auf aus islamischer Moral resultierende

Eigenverantwortlichkeit berufen, können sie auch Alter und Reife in die Waagschale

werfen, um persönliche Autonomie zu entwickeln. Sie beherrschen die
deutsche Sprache besser und helfen bei Behördengängen. Durch diese Art der

Partizipation wird das Autoritätsgefälle untergraben. Dieses verändert sich Nökel
zufolge auch zwischen den Geschlechtem, insofern den Männern nun auch
Pflichten zugewiesen werden, wie die, den Lebensstandard der Frau in der Ehe

aufrecht zu erhalten. Die Erwartungen eines gleichen Bildungs- und Berufsstatus
sowie gleiche umfassende Kenntnisse der islamischen Prinzipien sind Mittel um
sicherzustellen, dass die männliche Autorität nicht einseitig ausgenutzt wird."6
Darüber hinaus hat sich der Prozess der Entscheidungsfindung grossteils auf
beide Brautleute verschoben. Diese Prozesse zeigen, dass Islamisierungsprozesse
nicht zwangsläufig in Desintegration und die Errichtung einer Parallelgesellschaft

münden. Sie können ebenso gut, auf den Rücken der einzelnen, hochinte-
grative und produktive Projekte hervorbringen.

Die Behauptung, der moderne Islamismus sei eine rückschrittliche Bewegung
zurück zu archaischen Traditionen kann nicht als Ersatz für eine Analyse stehen,
die das Augenmerk auch auf die Beweggründe der Akteurinnen richtet. Die
vielschichtigen Faktoren, die zu dem Selbstverständnis islamischer Frauen in der

Diaspora beitragen einzubeziehen, bedeutet auch, die Veränderungen und

Entwicklungen in diesen Prozessen wahrnehmen zu können und wechselnde,
fliessende Identitäten eher als Chance denn als Problem zu begreifen.

Islamische Frauen in der Diaspora. Eine Untersuchung von Emanzipationskonzepten

Über den islamischen Kulturkreis gibt es massenweise Informationen und Berichte, die
meist nur bestimmte Aspekte aufzeigen. Doch was steht hinter den Bildern, die im «Westen»

über den «Orient» produziert werden? Geht man dieser Frage nach zeigt sich, wie
schwierig es oft ist, den Widerstand gegen eigene Vorstellungen von «Entwicklung» und
«Freiheit» selbst als emanzipatorisch wahrzunehmen. In dem folgenden Artikel werden
Positionen islamischer Frauen auf eine Weise dargestellt, die ihre Selbstbestimmung nicht
verleugnet. Denn viele Muslima in der Diaspora grenzen sich bewusst von der Lebensweise

ihrer Elterngeneration ab und entwickeln ein neues Selbstverständnis. Diese
Veränderungen werden in der breiten Öffentlichkeit jedoch kaum wahrgenommen oder mit den
immer gleichen Stereotypen und Erklärungsmustern in Verbindung gebracht.

Dabei stehen die Prozesse der Neupositionierung in enger Wechselwirkung mit der
Aufnahmegesellschaft, die mit ihrer Haltung dazu beiträgt, ob es die Möglichkeit für ein
Emanzipationsmodell gibt, das von allen Mitgliedern einer Gesellschaft in gleichem Masse

getragen wird.

' Nökel, Die Töchter der Gastarbeiter (wie Anm. 89).
Ebenda.



202 Ariane Sad/ed

Islamic Women in the Diaspora. An Investigation of Concepts ofEmancipation

Although enormous amounts of information and many reports are available concerning
Islamic cultures, these sources tend to focus narrowly on specific aspects. What lies
behind the images of the Orient which are produced in the West? An investigation of this
question shows how difficult it can often be to perceive as emancipatory a resistance to a
culture's own concepts of development or freedom. This article portrays positions taken
by Islamic women in such a way that their emancipation is not denied. Many Muslim
women living in the diaspora distance themselves consciously from the ways in which
their parents' generation have lived and are developing a new understanding of
themselves. These changes are either largely ignored by the wider public or else are explained
away with recourse to familiar stereotypes and explanatory schemes.

The processes leading to this new positioning depend on a close interrelationship
between these women and the society they live in, which contributes through the position
it lakes on the question of whether there can be a model of emancipation which is

supported by all members of a society to an equal extent.

Les femmes islamiques de la diaspora. Une recherche sur les concepts d'émancipation
11 existe de nombreuses informations et analyses concernant le milieu culturel islamique,
mais celles-ci ne présentent en général que certains aspects de la question. Que se cache-t-
il derrière les images que l'Occident produit au sujet de l'Orient? Si l'on tente de répondre
à cette question, il apparaît rapidement à quel point il est difficile de faire abstraction de
ses propres représentations du «développement» et de la «liberté» dans le contexte de
l'émancipation. Dans cet article, la situation des femmes musulmanes est présentée d'une
façon qui respecte leurs propres critères d'autodéfinition. En effet, de nombreuses musulmanes

de la diaspora se distancient volontairement du mode de vie de leurs parents et
élaborent une nouvelle définition d'elles-mêmes. Le grand public ne perçoit cependant que
rarement ces changements, et quand il les perçoit, ceux-ci sont souvent interprétés à

travers le prisme de stéréotypes et de vieux schémas explicatifs.
De plus, il existe une étroite interaction entre ces processus de repositionnement et la

société d'accueil, qui donne la possibilité ou non de développer un modèle d'émancipation

qui soit par la suite assimilé de la même manière par tous les membres d'une
société.

Schlüsselbegriffe - Keywords - Mots clés

Feminismus - feminism - féminisme. Islam - islamisme - islamisme, Postkolonialismus
- postcolonialism - postcolonialisme, Eurozentrismus - eurocentrism - eurocentrisme,
Orientalismus - orientalism - orientalisme, Diaspora, Kulturelle Identität - cultural
identity - identité culturelle, Hybridität - hybridity - hybridité

Ariane Sadjed, Maga, Mitarbeiterin an einem anti-rassistischen Curriculum für die Bildungsberatung

von Migrantinnen beim Verein MAIZ in Linz, Fotchung zum Thema
«Zivilgesellschaft, Widerständigkeit und Identitätsentwicklung im modernen Iran», Wien/Berlin.


	Islamische Frauen in der Diaspora : eine Untersuchung von Emanzipationskonzepten

