Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift fur Religions- und Kulturgeschichte = Revue
suisse d'histoire religieuse et culturelle = Rivista svizzera di storia
religiosa e culturale

Herausgeber: Vereinigung fur Schweizerische Kirchengeschichte
Band: 99 (2005)

Artikel: Islamische Frauen in der Diaspora : eine Untersuchung von
Emanzipationskonzepten

Autor: Sadjed, Ariane

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-130356

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-130356
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

[slamische Frauen in der Diaspora
Eine Untersuchung von Emanzipationskonzepten

Ariane Sadjed

In den aktuellen Debatten um den Islam in Europa werden die westliche und die
islamische Kultur zu zwei Gegenpolen hochstilisiert, zwischen denen eine schier
uniiberbriickbare Kluft herrschen soll.

Die Annahme der Unterschiedlichkeit und Unveranderlichkeit von Kulturen
fiihrt zu jener eines unverriickbaren Bestimmtseins der Menschen durch ihren so
genannten kulturellen «Ursprung». Die Ablosung biologistischer durch kultura-
listische Argumentationen, die von Jonathan Potter und Margret Wetherell als
Teil des ideologischen Wandels westlicher Demokratien bezeichnet wird', defi-
niert sich mehr tiber Kulturunterschiede als iiber die Feststellung der Existenz
von «Rassen». Ausserlich sichtbare ethnische und kulturelle Kategorien werden
dabei als naturgegeben definiert. Wie Leila Abu-Lughod treffend bemerkt, «cul-
ture is the essential tool for making other».> Durch diesen Prozess der Kon-
struktion eines Gegeniibers wird ein deutlicher Unterschied zwischen dem west-
lichen Lebensstil und dem der «Anderen» gemacht. Der westliche Lebensstil, die
aufgeklirte Kultur des europédischen Abendlandes, zeichnet sich demnach durch
Individualitit und Rationalitdt aus. Dagegen wird am Lebensstil der «Fremden»
vor allem deren kollektive Organisationsform und der damit angeblich einher-
gehende soziale Gruppendruck betont. Darin inbegriffen ist die angebliche Wei-
gerung der «Anderen», sich unserem Lebensstil anzupassen. Kulturen, die sozi-
alen und politischen Individualismus fordern, gelten — im Gegensatz zu denje-
nigen Kulturen, die ihn hemmen und einengen — als iiberlegen. Thr «Gemein-
schaftsgeist» wird von nichts anderem als vom Individualismus gebildet. Die
Verschiebung von angeborenen zu erworbenen Eigenschaften verleiht nun aber

Jonathan Potter/Margaret Wetherell, Soziale Représentation, Diskursanalyse, Rassismus, in:
Uwe Flick (Hg.), Psychologie des Sozialen. Reprédsentationen in Wissen und Sprache, Rein-
beck 1995, 191.

Leila Abu-Lughod, Remaking Women. Feminism and Modemity in the Middle East, in: Mo-
nika Hoglinger (Hg.), Verschleierte Lebenswelten. Zur Bedeutung des Kopftuchs fiir musli-
mische Frauen, Wien 2002, 17.

5]

SZRKG, 99 (2005), 177-202



178 Ariane Sadjed

auch den nicht angeborenen, kulturellen Eigenschaften die Konnotation einer
gewissen Unabédnderlichkeit. Somit wird «Kultur» zu einer natiirlichen Eigen-
schaft, in der soziale, historisch wachsende Prozesse negiert werden.’

Einer Gruppe wird Determiniertheit durch ihre Kultur zugeschrieben, die
nicht oder nur sehr schwer verinderbar ist.* Aus den einzelnen Zuschreibungen
ergibt sich in der Summe z.B. «die tiirkische Kultur». Dem Verhalten von Tiir-
kinnen und Tirken wird damit eine spezifisch tiirkische Motivation unterstellt
und die Moglichkeit entzogen, dieser «tiirkischen Kultur» zu entrinnen. Sie wer-
den also immer iiber thre Kultur definiert, ungeachtet der Motive ihres Verhal-
tens. Iris Marion Young identifiziert in diesen diskursiven Prozessen eine Form
kulturellen Imperialismus, eine Unterdriickung, die sich aus dem gesellschaftli-
chen Recht zur Definition «Anderer» ableitet.” Dominante Gesellschaftsgruppen
bestimmen die Interpretation dieser «Anderen» und damit weitgehend auch die
Form und den Inhalt der Kommunikation iiber diese. Marginalisierte Gruppen
werden dadurch als Stereotype gekennzeichnet, bleiben in diesem Prozess selbst
jedoch unsichtbar.’

In vielen zeitgendssischen Schriften, die eine Gegeniiberstellung traditioneller
und moderner Kultursysteme vornehmen, stehen sich als bindre Merkmalspaare
héufig die Werte traditionell vs. modern, lokale Gebundenheit vs. Mobilitit,
Land vs. Stadt, Familie vs. Individuum, Status vs. Vertrag, personengebundene
Hierarchie vs. Gleichheit der Personen und religioses vs. sdkularisiertes Weltbild
gegeniiber. Diese Dichotomien fithren soweit, «dass identischem Verhalten von
TiirkInnen und Deutschen auf der Folie modern versus traditionell unterschiedli-
che Beweggriinde zugeschrieben werden».” Solche Fehlinterpretationen werden
nicht selten zur Belegung rassistischer Vorurteile herangezogen und definieren
Kultur als einen statischen Zustand, der die Dynamik standiger Veranderung von
Werten ausschliesst.

Die Anpassung kultureller Normen, Werte und Symboliken an eine neue
Lebenswelt muss jedoch, laut der Psychologin Berrin Otyakmaz, auf der Basis
von Ressourcen erfolgen, welche die Kultur des Herkunftslandes iiberliefert hat.®
In der Anpassung von Werten und Normen entsteht daher nicht eine angepasste
Kopie der Mehrheitskultur, sondern eine eigene, neue Migrationskultur. Um der
Frage nachzugehen, worauf sich die Vorurteile, die moslemischen Frauen in der
Diaspora entgegen gebracht werden, griinden, méchte ich mich nun der Ge-
schichte des westlichen Denkens tiber den «Orient» zuwenden.

Helma Lutz, Rassismus und Sexismus, Unterschiede und Gemeinsamkeiten, in: Andreas
Foitzik/Rudolf Leiprecht/Athanasios Marvakis/Uwe Seid (Hg.), Ein Herrenvolk von Unter-
tanen. Duisburger Institut fiir Sprach- und Sozialforschung, Duisburg 1992, <www.diss-duis-
burg.de/Internet-bibliothek/Buecher/Herrenvolk/Herrenvolk.htm>.

Siehe B.O. Otyakmaz, Auf allen Stiihlen. Das Selbstverstindnis junger tiirkischer Migran-
tinnen in Deutschland, Kéln 1995.

[.M.Young, Justice and the Politics of Difference, New Jersey 1990.

Lutz, Rassismus und Sexismus (wie Anm. 4). Siehe auch: «www.diss-duisburg.de/Internet-
bibliothek/Buecher/Herrenvolk/Herrenvolk.htm.

Otyakmaz, Auf allen Stiihlen (wie Anm. 5), 46

Otyakmaz, Auf allen Stiihlen (wie Anm. 5).



Islamische Frauen in der Diaspora 179

Kolonialismus und die Macht der Definition

Postkoloniale Theorie ist ein interdisziplindres, kritisches Forschungsfeld, das
soziokulturelle Dynamiken im Hinblick auf jene Lénder, welche von der Erfah-
rung des Kolonialismus gepriagt wurden, untersucht. «Post»-kolonial bezieht sich
daber weder auf eine historisch vergangene Periode, noch beschriankt sich der
Begrift auf die so genannte «Dritte-Welt». Der Ausgangspunkt ist vielmehr an
dem Punkt anzusetzen, an dem die ehemals kolonisierten Vdélker sich ihrer
«eigenen» [dentitat bewusst wurden und anfingen, sich von den Zuschreibungen
der damaligen Kolonialmichte abzugrenzen, sowie deren Fortwirkungen in der
Auseinandersetzung um westlich geprigte soziale und kulturelle Herrschaft und
Interpretationsmuster zu problematisieren. Ein Hauptthema der Postcolonial Stu-
dies ist die Entmystifizierung und Dekonstruktion klischechafter Theorien iiber
andere gesellschaftliche Wirklichkeiten.” Die Kritik an universellen Erkldrungs-
mustern sowie die Problematisierung der Reprisentationsmacht, durch die be-
stimmt wird, was als kulturelle und soziale Wahrheit gilt, spielen in der Analyse
jener Ausschliessungsprozesse, in die heutzutage auch in Europa lebende Min-
derheitengruppen verwickelt sind, eine wichtige Rolle.

Durch den gewaltformigen Kulturkontakt im Prozess der Kolonialisierung er-
oberte und verdnderte die westliche Kultur andere Kulturen nach dem eigenen
Bild. Diese Verinderung erfolgte dabei — iiber die militdrische Ebene hinaus —
durch die Macht der Definition. Die europdische Wissenschaft hat im Zuge der
Kolonisierung definiert, was «orientalisch» ist, aber in der Selbstbeschreibung
auch was «westlich» und «europdisch» ist. Der Begriff « Westen», der gemeinhin
die Staaten Westeuropas und Nordamerikas bezeichnet, begann erst im 19. Jahr-
hundert nach der Kolonialisierung Indiens, Chinas und des mittleren Ostens eine
Rolle zu spielen, «weil er Europas imperialistisches Projekt reprisentierte».'’
Gayatri Chakravorty Spivak bezeichnet diese Gewalt als die umfassendste Stra-
tegie, das kolonisierte Subjekt als das «Andere» zu konstruieren. Sie argumen-
tiert, dass besonders Frauen zu Objekten von Wissen gemacht werden, liber die
geschrieben und verhandelt wird. lhnen bleibt eine grundlegende diskursive Po-
sition verschlossen, von der aus sie als Subjekte sprechen und handeln kénnten.''
Die Moglichkeit, aus einem authentischen Raum der Andersheit zu sprechen
wird dadurch unmdéglich, dass eben diese Position durch den imperialen Text de-
finiert und vorgegeben ist. Frantz Fanon beschreibt die Strategie der Kolonial-
michte folgendermassen: «Colonialism did not seek to be considered by the na-
tive as a gentle, loving mother, [...] but rather as a mother who unceasingly re-

’ Siehe Bill Ashcroft/Gareth Griffiths/Helen Tiffin, The Post-Colonial Studies Reader, Lon-
don 2001.

' Silvia Federici, Enduring Western Civilization: The Construction of the Concept of Western
Civilization and Its «Others», in: Ziauddin Sardar (Hg.), Der fremde Orient. Geschichte
eines Vorurteils, Berlin 1999, 15.

" Gayatri Chakravorty Spivak, Can the Subaltern Speak?, in: Patrick Williams/Laura Chris-
man (Hg.), Colonial Discourse and Post Colonial Theory. A Reader, New York 1994, 68.



180 Ariane Sadjed

strains her fundamentally perverse offspring from managing to commit suicide
and from giving free reign to its evil instincts.» '

Indem Fanon die koloniale Strategie der Entzweiung als eine wesentliche
Voraussetzung fiir die Fortdauer der kolonialen Herrschaft ansieht, bekommt die
nationale Frage im Emanzipationsprozess der Kolonialvilker einen hohen Stel-
lenwert. Fanon beschreibt sie als eine Form der Selbstbehauptung, die Ent-
wicklung einer «Defensiv-Kultur»."

Die Kolonialméchte hinterliessen den neuen, unabhédngigen Staaten ein Erbe,
das durch eine herrschende Klasse von Politikern, Verwaltern, Schriftstellern
und Philosophen gebildet wurde, die sich stark mit der Kolonialkultur identifi-
zierten. Sie strebten eine europdische Kultur im eigenen Land an, die mit einer
Abwertung der eigenen Geschichte, Wissenschaft und Kunst einherging. In der
Tiirkei und im Iran zum Beispiel verdnderten die Staatsoberhdupter durch die
Orientierung am Westen im Zuge der Modernisierung bestehende Strukturen und
tibernahmen westliche Lebensformen, z.B. im Erziehungs- und Bildungsbereich.
Diese Verdnderungen blieben aber oberfldchlich, weil grundlegende Strukturen,
wie Formen des Wirtschaftens und damit einhergehende Abhingigkeiten sich
nicht verindert hatten.'* Im Iran wurden diese Mischungsprozesse von Michten
wie England und den USA vorangetrieben, die sich auf gemeinsame Interessen
mit dem Schah-Regime stiitzen konnten. Durch die Auflésung traditioneller Kul-
turen und Produktionsformen entstanden soziale Probleme, die mit dem tberlie-
ferten Gefiige nicht mehr geldst werden konnten. Die neuen Hoffnungen der un-
abhiingig gewordenen Staaten zu Beginn der postkolonialen Ara waren schnell
zerstort, als das Ausmass deutlich wurde, indem die Macht des Westens noch ge-
genwirtig war. Dieser ungebrochene westliche Einfluss in wirtschaftlichen,
politischen, militidrischen und ideologischen Aspekten wurde als Neo-Kolonialis-
mus bezeichnet."

Reprdsentationen des Orients

«Cultures do not hold still for their portraits.
Attempts to make them do so always involve sim-
plification and seclusion, selection of a temporal
focus, the construction of a particular self- other
relationship, and the imposition or negotiation of
a power relationship.»'®

Der Orientalismus als eine politische Doktrin, die dem Orient aufgedrangt wur-
de, beschreibt den Orient und seine Bewohner als Studienobjekte, die vor allem

'2 Frantz Fanon, On Nation al Culture, in: Williams/Chrisman (Hg.), Colonial Discourse and
Post Colonial Theory (wie Anm. 11), 43.

" Frantz Fanon, Die Verdammten dieser Erde, Suhrkamp, Frankfurt a.M. 1968.

'* Farideh Akashe-Bohme, Die islamische Frau ist anders. Vorurteile und Realititen, Giitersloh
1997.

'* Stuart Hall, Cultural Identity and Diaspora, in: Williams/Chrisman (Hg.), Colonial Discourse
and Postcolonial Theory (wie Anm. 11), 178.

' James Clifford/George E. Marcus, Writing Culture. The Poetics and Politics of Ethnography,
Berkeley 1986, 43.



Islamische Frauen in der Diaspora 181

durch ihr Anderssein charakterisiert sind. Neben Passivitdt und Teilnahmslosig-
keit versah man den Orient in der Zeit des Kolonialismus mit einer «historischen
Subjektivitdt»'’, die keine Gewalt iiber sich selbst besitzt.

Edward Said thematisiert in seinem viel zitiertem Buch «Orientalismus»'® die
Wirkungsmacht von Diskursen, indem er die Verbindung des westlichen Wis-
sens iiber den Orient mit politischer Macht aufzeigt. Er bezeichnet das in Europa
angehiufte Wissen iiber den Orient als eine Fiktion, da es wenig iiber die reale
Situation des Orients aussage und dazu diene, der kulturellen und sozialen Uber-
legenheit des Westens Ausdruck zu verleihen. Durch dieses Herrschaftswissen
sahen sich westliche Autoren in der Lage, die Situation und die Menschen des
Orients zu definieren und nahmen ihnen damit ihr Selbstbestimmungsrecht. Aus
dieser Definitionsmacht resultierten exotistische sowie offen rassistische Bilder,
die zur Legitimation der Kolonialisierung des Orients dienten. Said argumentiert,
dass sich die Darstellungen des Orients in der europdischen Literatur des 18. Jah-
rhunderts auf die vollige Abwesenheit des Orients gegenliber der damaligen
westlichen Kultur als eine echte, wahrmehmbare Kraft griindeten: «In the discus-
sion of the Orient, the orient is all absence, whereas one feels the Orientalist and
what he says as presence.»'

Der Diskurs, den der «Okzident» iiber den «Orient» seit der Aufkldrung ge-
fiihrt hat, ist laut Said in hegemoniale Machtstrukturen eingebettet, in denen der
Westen ein Autoritétsprinzip iiber den Orient beansprucht. Die Islamistik, als der
wichtigste Zweig der Orientwissenschaften wurde mit europdischen Vorstellun-
gen von Gott, Mensch und Natur erforscht. Man hatte klare Ansichten davon,
wie Religionen entstehen und in welche Richtung sich Gesellschaften entwickeln
miissen. Islamischen, sowie indischen und chinesischen Wissenschaften wurde
die Legitimation abgesprochen und der «wissenschaftliche Orientalismus» wurde
zu einem eigenem System von Lehrmethoden, Kommunikationsnetzwerken und
einer eigenen Form der Wissenstradierung. Er brachte eine Denkart und Analy-
semethode hervor, die auf einer ontologischen Unterscheidung zwischen West
und Ost griindete.”

Die Kritik an westlichen Darstellungen des Orients ist — auch in Anbetracht
einseitiger Diskussionen iiber den Islam in Europa heute — sehr nachvollziehbar.
Der Orientalismus ist jedoch nicht als unwandelbarer, monolithischer Diskurs zu
begreifen, ohne dabei starken Reduktionen Vorschub zu leisten. Auf diesen
Punkt bezieht sich die Kritik an Saids Analysen, in denen eine einheitliche west-
liche Identitdt beschrieben wird, die von der Antike bis zum 20. Jahrhundert
reicht und sich in grundsitzlich unverinderbaren Werten manifestiert.”

' Vgl. Anouar Abdel-Malek, Civilizsation and Social Theory, Vol. 1 of Social Dialectic, Lon-
don 1981.

'* Edward Said, Orientalism, New York 1978.

" Edward Said, excerpt from «Orientalismy, in: Chrisman/Williams (Hg.), Colonial Discourse
and Postcolonial Theory (wie Anm. 11), 28.

? Siehe Ziauddin Sardar, Der fremde Orient. Geschichte eines Vorurteils, Berlin 2002.

*! Siehe Chrisman/Williams (Hg.), Colonial Discourse and Postcolonia (wie Anm. 11).



182 Ariane Sadjed

Von diesen Uberlegungen ausgehend, méchte ich nun einige ausgewibhlte
Beispiele zum Orientalismus-Diskurs anfiihren. Lisa Lowe hat in Analysen der
europiischen Literatur und Philosophie des 18. und 19. Jahrhunderts Bilder vom
«orientalischen Menschen» herausgearbeitet. Dabei stellte sie fest, dass der ori-
entalische Mann flir seinen faulen Lebenswandel und die Versklavung von Frau-
en getadelt wird.”* Die islamische Frau war in den Augen des europiischen Be-
trachters noch viel orientalischer als der Mann. In Gustave Flauberts Briefen
reprisentiert sie «a masculine fantasy of pure erotic service in the industrialized
age of French imperialism».” Er versah sie mit der Befahigung, sexuelles Ver-
gniigen zu erzeugen, wihrend sie selbst — bei Unerschopflichkeit ihrer Ressour-
cen — passiv und anspruchslos war. Bei Montesquieu findet Lowe den beharr-
lichen Gegensatz von Orient und Okzident, an dem der Diskurs der Klassen-
hierarchie und Ungleichheit der Geschlechter haftet. Auch bei Jean Jaques Rous-
seau und Arthur Schopenhauer werden exotisierende Beschreibungen deutlich.
Das gezihmte, unterworfene, unwissende «Andere» als Gegensatz zum befrei-
ten, unabhéngigen und erleuchteten westlichen Selbst diente dabei als moralische
Stiitze, um kolonialistische Machtbeziehungen zu legitimieren. Die Verurteilung
des Islam fiir seinen Umgang mit Frauen ging mit einer Nachsichtigkeit gegen-
iiber der damaligen Situation der Frauen, in Bezug auf den Harem, die Ver-
schleierung und Polygamie einher.** Haideh Moghissi sieht darin einen Doppel-
standard, der dazu beigetragen hat, auch die sexuelle und kulturelle Repression
von Frauen in Europa zu verschleiem.” Das europiische Patriarchat habe sich
den Feminismus angeeignet und gegen andere Kulturen verwendet. Dieser «ko-
loniale Feminismus» diente zur Legitimation des europiischen Zivilisationsauf-
trages. Der englische Kolonialverwalter Lord Cromer gibt dafiir ein glinzendes
Beispiel ab. In seiner Heimat musste der Feminismus, der eine Gefahr fiir die
Minnerwelt darstellte, unterdriickt und abgewehrt werden. Er wurde aber — des-
sen ungeachtet — ins Ausland getragen und gegen andere, kolonisierte Kulturen
gerichtet. Die Analyse von Leila Ahmed enthiillt ein kurioses Geschlechter-
Paradox in Cromers Geschlechterpolitik in England und Agypten: Cromer ver-
urteilte den Islam in erster Linie flir seine Behandlung von Frauen. Um sich geis-
tig und moralisch zu entwickeln, sollte Agypten den Ausschluss von Frauen in
der Offentlichkeit und den Schleier abschaffen. In England freilich war Cromer
ein Griindungsmitglied und zeitweiliger Prisident der «<Men’s League for Oppo-
sing Women’s Suffrage».”®

** Lisa Lowe, Rereadings in Orientalism: Oriental Inventions and Inventions of the Orient in
Montesquieu’s Lettres Persanes, in: Cultural Critique, 19 (1990), 115-44.

> Ebenda.

** Moghissi, Feminism and Islamic Fundamentalism (wie Anm. 23).

5 Ebenda.

% Leila Ahmed, Western Ethnocentrism and Perceptions of the Harem, Feminist Studies, 8,3
(Fall 1982), 521-534. Siehe auch: Moghissi, Feminism and Islamic Fundamentalism (wie
Anm. 23), 17.



Islamische Frauen in der Diaspora 183

Die Konstruktion der «orientalischen» Frau

In der Malerei, Mode, Philosophie und Literatur des 19. Jahrhunderts wird die
Orientalin zum Objekt erotischen Begehrens europdischer Ménner. Vor allem da-
durch, dass sich ihre Wirklichkeit den unbefugten Blicken entzog, wurde sie ge-
heimnisvoll und begehrenswert. Im 19. Jahrhundert standen die erotischen
Qualitdten der orientalischen Frau im Mittelpunkt vieler europdischer literari-
scher Werke.”” Dieses Interesse fiir eine unbeherrscht ausgelebte «orientalische»
Sexualitdt erklart sich aus dem Kontext der damaligen Sexualititsnormen Euro-
pas: Das Weiblichkeitsideal im viktorianischen Zeitalter war die keusche und
zuriickhaltende Frau. Orientalinnen dagegen wurden in der Malerei, Literatur
und Mirchen wie «Tausend und eine Nacht» als exotisch und erotisch anziehend
beschrieben. Das besondere Interesse der minnlichen Orientalisten und Dichter
galt dem erotischen Haremsleben, das in zahllosen Reiseerzihlungen ausgiebig
geschildert wird.”® Da minnliche Reisende bis auf sehr wenige Ausnahmen, wie
z.B. Arzte, keinen Zugang zu den Frauengemidchern der osmanischen Herrscher
erhielten, konnen diese Erzdhlungen als reine Médnnerphantasien betrachtet wer-
den. Handlungen, die im puritanischen Zeitalter offiziell verboten waren, konn-
ten auf diese Weise in den Orient verlagert werden. Diese Phantasien, die Helma
Lutz auch in den Werken Goethes und Baudelaires entdeckt, lebten sich in der
Beherrschung des weiblichen Kdorpers der Orientalin aus.”’ Orientzeitschriften,
Boulevardzeitschriften oder deutsche Frauenzeitschriften dusserten sich zu der
Frage, wie die tiirkische Frau sich aus ihrer Lage emanzipieren kénne.

Weiterhin ldsst sich in der wissenschaftlichen Literatur iiber tiirkische Mi-
grantinnen der letzten zwanzig Jahre eine Weiterfithrung des Orientalismus-Para-
digmas erkennen.’® Zwar gibt es Verschiebungen und Verinderungen, aber es
wird immer wieder von der fundamentalen Andersartigkeit des Orients und sei-
ner Kultur ausgegangen. So beinhalten verschiedene Darstellungen tiirkischer
Migrantinnen Themen wie Frauenunterdriickung, Patriarchat, getrennte Lebens-
welten und soziale Rdume von Ménnern und Frauen. Diese Themen werden klar
aus dem Islam abgeleitet und mit den Suren des Koran belegt. Dadurch wird der
[slam zu einem dominanten Erkldrungsprinzip fiir die Unterdriickung der Frau,
wobei implizit — und explizit — die christliche, westliche Kultur den Massstab
bildet. Vieles weist darauf hin, dass sich die Vorstellungen und Bilder von un-
serer westlichen Weiblichkeit geradezu tiber die Abgrenzung der westlichen Frau
gegeniiber der Orientalin konstituieren. Bilder und Selbstbilder iiber «unsere»
Emanzipation bendétigen sozusagen die tiagliche Rekonstruktion der Unterdriic-
kung und Riickstindigkeit islamischer Frauen.’'

*’ Siehe Lutz, Rassismus und Sexismus (wie Anm. 4).

* Siehe Lowe, Rereadings in Orientalism (wie Anm. 22).

* Meral Akkent/Gaby Franger, in: Foitzik/Leiprecht/Marvakis/Seid, Ein Herrenvolk von Un-

_ tertanen (wie Anm. 27).

* Otyakmaz, Auf allen Stiihlen (wie Anm. 5).

*! Siehe Birgit Rommelspacher, Dominanzkultur. Texte zu Fremdheit und Macht, Berlin 1995;
dies., Anerkennung und Ausgrenzung. Deutschland als multikulturelle Gesellschaft, Frank-
furt a.M. 2002.



184 Ariane Sadjed

Auch fiir europdische Ménner ist «die Tiirkin» eine willkommene Negativ-
folie: Sie kénnen sich iiber die Abgrenzung gegen den despotischen, tiirkischen
Patriarchen ihrer eigenen Fortschrittlichkeit vergewissern. Orientalismus kann
deshalb als eine besondere Form der kulturellen Unterdriickung bezeichnet wer-
den, die in unseren Tagen eine Wiederbelebung erlebt. Verfasser von Mediendis-
kursen, die heute einen Artikel iiber tiirkische Frauen schreiben wollen, miissen
die Begriindungsmuster fiir ihre Unterdriickung nicht erfinden, denn die wissen-
schaftliche Literatur, die den Markt beherrscht, gibt genug Unterstiitzung. Aus-
grenzung und Vorurteile in europdischen Gesellschaften hingegen werden nur in
dusserst wenigen Analysen als wesentliches Element fiir die Unterdriickung der
tiirkischen Frauen erkannt.*?

Das Frauenbild aus islamischer Sicht

«lIn fact, veiling and nakedness are two sides of the
same coin. Both mean that women are bodies with-
out a mind and should be covered or uncovered in
order to suit national or international capitalist
interests.»”

Die Verhiillung von Frauen war urspriinglich nicht islam-spezifisch, sondern als
Reprasentation des Status einer Frau im alten Persien sowie Teilen des ostrémi-
schen Reiches Byzanz verbreitet.”* Es war zu der damaligen Zeit iiblich, dass
Frauen auf der Strasse beldstigt und zum Beischlaf gedrdngt wurden. Diesen
Ubergriffen konnten sich nur jene Frauen entziehen, die einer gehobenen sozia-
len Schicht angehérten. Dieser soziale Status manifestierte sich iiber den Schlei-
er. Nur Bettlerinnen und Sklavinnen gingen ohne Verhiillung an die Offentlich-
keit und galten dadurch als schutzlos.

Die Begriindung besonderer Kleidungsformen im Islam beruht auf Aussprii-
chen im Zuge der Offenbarung des Propheten Mohammed. Die Verschleierung
wurde folglich erst nach seiner Offenbarung zu einem religiosen Symbol. Die
ersten Frauen, die den Schleier in diesem Sinne trugen, waren die Frauen des
Propheten selbst. Sie waren wegen ihrer Befahigung, die Schriften Mohammeds
auszulegen, der Offentlichkeit stark ausgesetzt und wurden von vielen Glaubigen
zu Hause und auf der Strasse aufgesucht. Um ihre Privatsphére zu wahren, began-
nen sie sich zu verhiillen. Diese Praxis wurde spiter auf alle Frauen ausgedehnt.”

Wihrend in der Debatte um den Islam in Europa heute der Schleier zu einem
politisch- ideologischen Symbol hochstilisiert wird, erfahrt man kaum etwas dar-
tiber, wofiir dieses Symbol eigentlich stehen soll. Im Folgenden sollen die viel-
schichtigen Griinde fur dic Entscheidung, ein Kopftuch zu tragen, beleuchtet
werden.

* Siehe Lutz, Rassismus und Sexismus (wie Anm. 4).

** Nawal El Sadaawi, Fundamentalismus gegen Frauen. Die Lowin vom Nil und ihr Kampf fiir
die Menschenrechte der Frau, Miinchen 2002, 26.

;: Siehe Claudia Knieps, Geschichte der Verschleierung der Frau im Islam, Wiirzburg 1993.
Ebenda.



Islamische Frauen in der Diaspora 185

Ein Korper ist nie rein «privat», sondern steht als Zeichen und Instrument
symbolischer Auseinandersetzungen in der Gesellschaft.”® Der Verschleierung
liegen so viele verschiedenste Motivationen zu Grunde, dass schwer ein allge-
meiner Schluss daraus gezogen werden kann. Es gibt religiose Frauen, die ihren
Kopf nicht bedecken, Frauen, die sich nur dann verschleiern, wenn sie eine Mo-
schee betreten oder Frauen, die es ausschliesslich wihrend des Fastenmonats Ra-
madan tun. Die Farbe und Beschaffenheit des Tuches, wie das weisse oder ge-
bliimte Tuch, das im Nacken zusammengebunden wird, ldsst weniger auf eine re-
ligiose Affiliation, als auf die bauerliche Herkunft anatolischer Frauen schlies-
sen. Im Unterschied dazu kann das grosse Tuch, das an den Schldfen eingeschla-
gen wird und Kopf und Hals bedeckt als direktes Bekenntnis zum Glauben ge-
deutet werden. Das Kopftuch ist flir viele Muslime auch zum Symbol einer be-
wussten Auseinandersetzung mit dem Islam geworden. Junge Muslima entschei-
den sich heute — im Gegensatz zu der Generation ihrer Miitter, in der viele den
Schleier als Symbol weiblicher Unterwerfung ablegten — als Zeichen eines neu
gewonnenen Selbstbewusstseins wieder dafiir.”” Monika Héglinger ist den Griin-
den, die moslemische Frauen zur Verschleierung bewegen, nachgegangen.” Sie
konnte feststellen, dass es fiir manche die Ubernahme einer Tradition bedeutet,
in der sie sozialisiert wurden. Die religiose Bedeutung tritt dabei gegentiber der
sozialen in den Hintergrund. Fiir andere stellt es eine Entscheidung dar, die sie
im Erwachsenenalter aus religiosen Griinden getroften haben. Andere wiederum
setzen sich z.B. in Osterreich nach ihrer Flucht aus Bosnien-Herzegowina mit
threm Glauben auseinander und finden darin Schutz und Trost. Das Kopftuch
symbolisiert diesen Schutz auch auf der gesellschaftlichen Ebene. Es ist Aus-
druck muslimischer Identitdt und signalisiert Stolz und Selbstbewusstsein. Fiir
viele Muslime und Musliminnen in der Migration ist der Islam nicht einfach
«Gesetzesreligion», nicht nur soziokultureller Rahmen, der emotionalen Riick-
halt gibt, sondern etwas, wofiir oder wogegen man sich bewusst entscheidet.”

Als Ubertritt zu einem anderen Leben markiert das Kopftuch fiir die Frauen
ritualisierte Uberginge*’ die notwendig sind, um den Wechsel von einer Gruppe
zur anderen und von einer sozialen Situation zur anderen zum Ausdruck zu brin-
gen. Auch im Fall der Interviewten handelt es sich um Trennungs- und Anglie-
derungsriten, in denen das Kopftuch eine symbolische Ausdrucksform fur die
Zugehorigkeit zu einer muslimischen Gesellschaft markiert und zugleich die
Trennung von nicht-muslimischen Frauen vollzieht. Wihrend die unverschleierte
Muslimin in Europa als Gradmesser flir eine moderne Gesellschaft gilt, ist die
Bekleidung der Frauen in vielen islamischen Lindern zu einer wesentlichen Aus-
drucksform islamischer Widerstands- und Befreiungsbewegungen gegen koloni-
ale und neokoloniale Unterdriickung geworden. Der Schleier steht fiir Eigenstéin-

Siehe Hoglinger, Verschleierte Lebenswelten (wie Anm. 3).

Ebenda.

* Ebenda.

* Ebenda.

“ Arnold Van Gennep bezeichnet sie als «rites de passage», vgl.: Arnold Van Gennep, Les ri-
tes de passage, Paris 1909.



186 Ariane Sadjed

digkeit und Selbstbehauptung der islamischen Welt und fiir die Aufwertung all
dessen, was vom Westen abgewertet wird."'

Als ein Instrument politischer und kultureller Selbstversicherung, in welcher
der Status der Frau, ihre Rechte und auch das Verhiltnis zwischen den Ge-
schlechtern definiert werden sollen, wurde und wird der Schleier von konser-
vativ-islamistischer Seite jedoch auch instrumentalisiert. Dabei wird die Ver-
schleierung als ein Instrument der Befreiung der Frau dargestellt, mit dem An-
spruch, thren Subjektstatus iiber die Existenz als Objekt der Begierde hinaus zu
starken. Dieses Argument ist jedoch im Hinblick auf die Tatsache, dass die Be-
deckung nur fur Frauen gilt, fraglich. Damit wird namlich impliziert, dass dem
ménnlichen Begehren Vorrang gegeben wird, wihrend die vermeintlich schwa-
chen Frauen vor demselben geschiitzt werden sollen.*

Der Schleier erfiillt dennoch seine symbolische Funktion, mit der die Uber-
windung der traditionellen Gesellschaftsordnung und thre Einbindung in eine an-
dere gesellschaftliche Ordnung erreicht werden soll, in der die Gleichstellung mit
dem Mann gefordert wird. Durch die Verschleierung ihrer Weiblichkeit wollen
islamische Frauen die Erhebung der biologischen zu einer gesellschaftlichen Ka-
tegorie verhindern. Sie wollen nicht auf ihren Korper reduziert werden und in-
dem sie ihn verhiillen, wollen sie die Aufmerksamkeit ihres Gegeniibers durch
das Ausschalten sexueller Reize auf ihren Charakter lenken. Damit ist gleich-
zeitig einer der Kritikpunkte verbunden, die von islamsicher Seite an der westli-
chen Emanzipation geiibt werden: Die scheinbare sexuelle Freiheit habe die euro-
péischen Frauen entfremdet, indem sie zu puren Objekten erotischer Begierde ge-
macht wurden. Diesem korperlichen Ideal seien westliche Frauen unterworfen.*

Doch das vollige Verdriangen sexueller Reize durch den Schleier hat ihn auch
zu einem Ort jahrhundertealter Zwangsvorstellungen gemacht. Viele moderne 1s-
lamische Frauen wehren sich trotzdem gegen eine Ubernahme von Gebriuchen,
die ihnen durch die Ubertragung eines fremden Kulturmodells aufgezwungen
wurden, eines Modells, das sich als universeller Ausdruck des Fortschritts und
der Modernitt prisentiert.*!

Im tiirkischen Kontext betrachtet, stosst man auf weitere Dimensionen des
Kopftuchs. Dort unterscheidet man Frauen, die einen sogenannten tiirban tragen,
von jenen, die ein traditionelles Kopftuch tragen. Das Tragen des fiirban ist in
der Tiirkei an vielen Orten verboten bzw. unerwiinscht, womit die «Wieder-Ver-
schleierung» im sozio-politischen Kontext der modernen Tiirkei als 6ffentliche
Konfrontation und Aufséssigkeit gesehen werden kann. Diese Frauen treten fiir
die Re-Islamisierung des tlirkischen Staates ein. Im Iran und einigen Lindern des
Mashriq (ost-arabische Lander) hingegen gehort die islamische Bekleidungsvor-
schrift fiir Frauen aus gesetzlichen Griinden zu ithrem Leben und ist daher nicht

*' Ebenda.

2 Zur Frage des Kopftuchs sieche Moghissi, Feminism and Islamic Fundamentalism (wie Anm.
23). Sie stellt die These auf, dass eine dusserlich tabuisierte Sexualitdt den Reiz derselben
eher verstirkt.

2 Moghissi, Feminism and Islamic Fundamentalism (wie Anm. 23).

* Hoglinger, Verschleierte Lebenswelten (wie Anm. 3).



Islamische Frauen in der Diaspora 187

per se als ein Zeichen von Frommigkeit oder wachsender politisierter islamischer
Identitit zu deuten.*’

Blicken wir zuriick auf die kulturelle Verzahnung wihrend der Ara des Ko-
lonialismus, wie sie im ersten Kapitel erldutert wurde, ldsst sich der Streit um das
islamische Kopftuch auch als eine postkoloniale Situation lesen, in der die Front-
bildung zwischen der sidkularisierten Gesellschaft und religioser Deklaration in
einer Tradition des Kampfes des westlichen Universalismus gegen nicht-west-
liche Partikularitit steht.*® Mit Fanon zeigt Christian Krawagna am Beispiel
Algerienes, dass die visuelle Politik des Kolonialismus in hohem Masse von
einer Durchdringung der Eroberung von Raum und mit der symbolischen Ero-
berung der kolonisierten Frau gekennzeichnet war.*’ Zu der Rolle der Befreier
gehorte demnach auch die «Befreiung» der Frauen. Die verschleierte Frau sym-
bolisierte dabei, dass sie etwas verheimlicht, und dieses Geheimnis wollte man
freilegen, ithren Widerstand brechen, sie fiir Abenteuer zugidnglich machen. Sie
sieht, ohne gesehen zu werden — der Européer jedoch will sehen und reagiert auf
die Grenzen seiner Wahrnehmung aggressiv. Der Européer, dessen Programm es
ist, alles zu erforschen, zu entdecken, zu erkldren, in Kategorien zu bringen und
dadurch zu beherrschen, entwickelte eine Frustration, weil ihm der Wille zum
Wissen, zum Sehen, vorenthalten wurde. Die Unsichtbarkeit der verschleierten
Frau markierte dabei eine Grenze der Reprasentation und somit eine Grenze der
Machtausiibung. Sie hat das exotische visuelle Begehren provoziert und stand
zugleich fiir die «Zurickgebliebenheit» anderer Kulturen. Die verschleierte Frau
l6ste demzufolge bei den Kolonialherren eine Mischung aus Begehren und Ag-
gressivitdt aus. Krawagna zeigt auf, wie die franzosische Kolonialmacht im Be-
freiungskampf um Algerien hinter dem sichtbaren Patriarchat eine Herrschaft der
Frauen entdeckte. Der Einfluss weiblicher Erziehungspersonen auf die Kinder
und ihr damit verbundener gesellschaftlicher Stellenwert machte sie zu dem Bin-
deglied, das unter den Strukturen des Patriarchats fungierte. Um die Struktur der
algerischen Gesellschaft zu untergraben, wollten die Kolonialherren die Macht
der Frauen brechen. Durch den Zwang ihren Schleier — der zu einem Bestandteil
ihres Stolzes und ihrer Identitit gehorte — abzulegen, gelang ihnen dies.*®

Moslemische Frauen in Europa stehen heute unter starkem Rechtfertigungs-
zwang fiir ihre religiose Uberzeugung und damit verbundene kulturelle Prakti-
ken. Moghissi fiihrt dies auf den {iberwiltigenden Drang des Westens zuriick, «to
demonize the Muslims and Arabs for what it saw as the high-point of their dif-
ferrence with the West: «Islamic»> gender politics and practices».*’ Die Annahme,
dass der Umgang mit Weiblichkeit im Islam eng mit Symbolen islamischer Iden-
titdt, Wiirde und kultureller Kontinuitdt zusammenhéngt, ist naheliegend. Der

* Barbara Pusch (Hg.), Die neue Muslimische Frau. Standpunkte & Analysen, Wiirzburg

2001.

Christian Krawagna hielt im Sommersemester 2004 an der Akademie der bildenden Kiinste

Wien die Vorlesung «Der Kopftuchstreit im Kontext des Postkolonialismus».

‘7 Siehe Frantz Fanon, Black Skin, White Masks, London 1996; Krawagna, Vorlesung «Der
Kopftuchstreit im Kontext des Postkolonialismus».

* Frantz Fanon, Aspekte der algerischen Revolution, Frankfurt am Main 1969.

9 Moghissi, Feminism and Islamic Fundamentalism (wie Anm. 23), 36.

46



188 Ariane Sadjed

Schutz dieser Symbole erfolgt tiber das Verstecken der Frauen vor den Blicken
des westlichen Betrachters, das Bewahren threr Korper und ihres Geistes vor
dem Eindringen des Fremden. Die Bedeutung der Sexualitdt moslemischer Frau-
en und ihre Ubersetzung in islamische Institutionen, Politiken und legale
Praktiken sowie Symbole des personlichen Status, welche die Lebensmoglich-
keiten der Frau und den Grad ihrer Beteiligung am offentlichen Leben mitbe-
stimmen, hat auf symbolischer Ebene die wesentliche Funktion der Abgrenzung
zu der nicht-moslemischen Kultur. Es ist eine Art des Widerstands islamischer
Gesellschaften, die Reaktion einer Kultur, die wie keine andere fiir ihren Um-
gang mit Frauen schamlos stereotypisiert und marginalisiert wurde. Der Zusam-
menhang zwischen dem Beharren auf Praktiken wie der Verschleierung und ge-
schlechtlicher Segregation einerseits und kolonialer Herrschaft in diesen Regio-
nen auf der anderen Seite konnte in verschiedenen Studien bestitigt werden.”

In Anbetracht der Auswirkungen des Kolonialismus auf Frauen in islamischen
Lédndern haben Analysen der Geschlechterfrage im Islam die schwierige Aufga-
be, anti- moslemische Vorurteile und neo-orientalistische Reprédsentationen zu
dekonstruieren, ohne in eine entschuldigende Haltung der Verteidigung islami-
scher Geschlechterpraktiken zu verfallen oder die repressiven Diskurse und
Praktiken islamistischer Ideologien zu rechtfertigen. Diese Herausforderung wird
in Hinblick auf einen kulturellen Relativismus formuliert, der in manchen antiko-
lonialistischen und anti-orientalistischen Schriften erscheint und durch eine un-
kritische Beurteilung des kulturell «Exotischen» gekennzeichnet ist.”' Fiir diese
Haltung ist eine niedrigere moralische Erwartung gegeniiber «einfacheren» Ge-
sellschaften charakteristisch, in dem man in Bezug auf Werte wie Freiheit und
Unterdriickung nicht dieselben Massstidbe anwendet, wie bei der eigenen Gesell-
schaft. Dieser Versuch, ein Gegenpol zum westlichen Universalismus zu sein,
scheitert an der Annahme, dass Menschenrechte kulturspezifisch seien. Indem
man behauptet, dass es keinen universellen Standard fiir die menschliche Ent-
wicklung gibt und dass sich Gesellschaften mit verschiedener Geschwindigkeit
und auf unterschiedliche Art und Weise entwickeln, tibergeht man namlich die
grundlegende Frage, warum die vorgestellten Normen in postkolonialen Lédndern
nicht funktionieren.

Indem man lokale, indigene Lebenswelten beleuchtet, ist zu beachten, sich
nicht in Fantasien der Uberbetonung kultureller Praktiken zu verlieren, die exo-
tisch oder einfach anders sind.

Neben der Kritik an «westlichen» Reprasentationen des Islam, die ich in den
vorangegangenen Abschnitten ausgefiihrt habe, mochte ich die Aufmerksamkeit
nun — sozusagen als Kontrast — auf jene Stromungen richten, die sich flir die
Rechte und die Emanzipation der Frauen innerhalb des islamischen Bezugssys-
tems einsetzen.

0 Leila Ahmed, Women and Gender in Islam: The Historical Roots of a Modern Debate, Kairo
1998, 36.
- Moghissi, Feminism and Islamic Fundamentalism (wie Anm. 23).



Islamische Frauen in der Diaspora 189

Islamischer Feminismus

Feministische Bewegungen kénnen verschiedene Formen annehmen, je nachdem
in welchem sozialen, 6konomischen oder kulturellen System sie artikuliert wer-
den. Frauen, die sich auf das islamische Bezugssystem stiitzen, argumentieren,
dass sie davon profitieren, wenn sie zu den Quellen des Islam zuriickkehren. Der
[slam beachte im Gegensatz zu vielen feministischen Diskursen des «Westens»
die Signifikanz weiblicher Lebenszyklen, indem er die verschiedenen Rollen und
Verantwortungen im Leben einer Frau wiirdige. Thre Ziele sind demnach die Ent-
wicklung einer neuen islamischen Kultur und die Gleichheit zwischen den Ge-
schlechtern. Indem die Frauen die Nachahmung des Westlichen ablehnen, ver-
werfen sie die Idee des universellen Modells, das sich tendenziell als Bezugs-
modell durchsetzt. Sie wollen ihr Projekt zu einer neuen Form der Moderne fiih-
ren, mit dem Prinzip der religiésen Transzendenz des Islams als Glauben, gesell-
schaftlicher Ordnung und Gemeinschaft. Die islamische Frauenbewegung ist so-
mit nicht aus einem vormodernem Zeitalter, vielmehr ist sie gleichzeitig Produkt
und Infragestellung der Moderne.”

Im postrevolutiondren Iran der 1980er Jahre formulierten feministische Frau-
en und einige wenige Minner einen neuen Feminismus, der als islamischer Fe-
minismus bezeichnet wird. Das Ziel dieses aufstrebenden feministischen Diskur-
ses ist die Gleichberechtigung der Geschlechter und beruht auf neuen Lesearten
des Korans.>

Der Feminismus wurde lange Zeit sowohl von sdkularen als auch von reli-
giosen Frauen des islamischen Kulturkreises abgelehnt. Einerseits wurde er als
postkoloniales Projekt verurteilt, andererseits wurde thm nachgesagt, er schiire
die Feindschaft zwischen Frauen und Ménnern und propagiere promiskuitives
Verhalten.> Durch den Aufstieg des politischen Islam war jedoch ein Raum
geschaffen worden, innerhalb dessen sich ein Geschlechterdiskurs etablieren
konnte, der in seinen Zielen und Forderungen feministisch, hinsichtlich seiner
Sprache und Legitimationsquellen islamisch ist.

Die Emanzipation der Frau stellt in vielen Gesellschaften und ihrer Politik die
bevorzugte Reprisentation eines neuen Gesellschaftsentwurfs dar.” Diese Art
der Politisierung kommt jedoch nicht allein den Interessen der Frauen zugute,
sondern wird auf anderen Ebenen auch fiir (ménnliche) Machtinteressen instru-
mentalisiert. Wihrend Atatiirk in der Tiirkei oder Bourguiba in Tunesien die
Emanzipation und Entschleierung zum strategisch geniitzten Symbol der moder-

** Siehe besonders: Claudia Schoning-Kalender/Ayla Neuse/Mechthild Jansen (Hg.), Feminis-
mus, Islam, Nation: Frauenbewegungen im Maghreb, in Zentralasien und in der Tirkei,

__ Frankfurt a.M. 1997.

“ Margot Badran, Zur Verortung von Feminismen: Die Vermischung von sikularen und reli-
giosen Diskursen im Mashrig, der Tiirkei und dem Iran, in: Pusch (Hg.), Die neue Musli-
mische Frau (wie Anm. 46), 224.

* Ebenda.

 Zeyneb Samandi, Die islamistische Frauenbewegung: Zur Problematik des Identititsan-
satzes, in: Schoning-Kalender/Neuse/Jansen (Hg.), Feminismus, Islam, Nation (wie Anm. 1),
305-330.



190 Ariane Sadjed

nen Gesellschaft machten, ist es fiir radikale Islamisten heute genauso eine Stra-
tegie, die Frauen mit dem Schleier zu uniformieren. Die entschleierte Frau hat
ebenso wie die mit dem Schleier uniformierte Frau innerhalb des gesellschaft-
lichen Transformationsprozesses eine strategische Bedeutung. Sie reprisentiert
den symbolischen Ort, an dem sich die Konfrontation zwischen zwei Ideologien
manifestiert, «die sich eigentlich kaum unterscheiden, sich aber auf Ebene des
Referenzsystems unvereinbar gegeniiberstehen».”® In der Tiirkei, dem Iran und
dem Mashriq hat auch der Aufstieg sdkularer nationalistischer Bewegungen fiir
die ebenfalls aufstrebenden feministischen Bewegungen einen wichtigen Rah-
mendiskurs erdffnet. Der sdkular-nationalistische Diskurs war dabei jedoch oft-
mals in schwierige Debatten iber Modernitit, kulturelle Authentizitit und den
(kolonisierenden) Westen verstrickt. Im Iran und in der Tiirkei waren Frauen je-
doch weniger die Initiatoren dieses feministischen Wandels, da der Siaat eine
filhrende Rolle bei der Formulierung und Durchfithrung feministischer Projekte
einnahm und «somit selbst zur Vermischung der Kategorien Feminismus, Mo-
dernitit, Sakularitit und Verwestlichung beitrugy.”’

Margot Badran unterscheidet die den verschiedenen feministischen Diskursen
tibergeordneten Diskurse daher in sidkulare und religiose. Diese Dichotomie sieht
sie aber durch das Aufkommen eines «holistisch-kulturellen Feminismus»®
langsam zusammenbrechen. Obwohl sie davon ausgeht, dass der «islamische Fe-
minismus» mit der Zeit immer sdkularer werden wird, sieht sie fiir die unmittel-
bare Zukunft eher eine Bewegung ins Gegenteil: «Als neuer radikaler feminis-
tischer Diskurs im ex-kolonialisierten Mashriq wird er sich, so weit er kann, vom
sakularen Diskurs abzusetzen versuchen und um die Entwicklung seiner eigenen
Theorie und Methodologie bemiiht sein.»*’

Nadje Al-Ali bezeichnet die Dichotomie zwischen sdkularen und islamischen
Feministinnen eher als zweil Extreme auf einem Kontinuum, an deren Ende sich
jeweils eine Minoritiit befindet.*” Die Positionierung von arabischen Frauen in-
nerhalb eines religiosen Rahmens und die Zuordnung zu bestimmten politischen
Bewegungen anhand der jeweiligen Kleidung — westliche Kleidung auf der ei-
nen, islamischer Schleier auf der anderen Seite — sei eine orientalistische Sicht-
weise, die westliche Stereotypen reproduziert, wihrend politische, soziale und
6konomische Kategorien ausgeklammert wiirden.

Von einem «islamischen Feminismus» zu sprechen impliziert auch die Prob-
lematik der Reduktion islamischer Frauen auf ihre islamische Identitit, die sug-
geriert, dass alle Frauen die in islamischen Staaten leben, weniger Subjekte in
einem islamischen Staat, sondern vielmehr alle aktive Glaubige sind. Eine so-
ziale Bewegung auf ein ideologisches Bezugssystem zu reduzieren erlaubt es

*% Ebenda, 311.

*” Ebenda, 213.

>* Ebenda, 214.

* Ebenda, 221.

% Nadje Al-Ali, auf der Konferenz «Frauenbewegung und Zivilgesellschaft in der arabischen
Welt», April 2003 im Rahmen des Programms DisORIENTation im Haus der Kulturen der
Welt in Berlin. Siehe: «www.qantara.de/webcom/show_article.php/ ¢-502/ nr-5/_p-1/i.html>
(30. Juni 2005).



Islamische Frauen in der Diaspora 191

jedoch nicht, «die Bewegung in ihrem ganzen gesellschaftlichen Ausmass mit
ihrer produktiven Dynamik der unterschiedlichen Praktiken, der Debatten und
Entwicklungen zu verstehen, sie wiirde nicht erlauben, den Bruch zu begreifen
und die religidse Innovation aufzudecken, die sich hinter der traditionellen Form
verbirgt».’'

Der «islamische Feminismus» wird jedoch auch unter dem Banner des Islam
priasentiert, um den Kampf der Frauen dieser Region fiir Gerechtigkeit und
Gleichberechtigung in den Dienst politischer Machtinteressen zu stellen. Die po-
litische Mobilisierung der Frauen in verschiedenen islamischen Gesellschaften
(z.B. im Iran) hat dabei oft die Realitdt ihrer Unterdriickung und sozialen Segre-
gation verschleiert.”” Regionale nationale Bewegungen haben die Belange der
Frauen nicht thematisiert und die Beziehung zwischen den Geschlechtern nicht
demokratisieren konnen. Diese Bewegungen haben nicht unbedingt das Bewusst-
sein und den Widerstand gegen die Unterdriickung von Klasse und Geschlecht
erhoht, sondern eher das Gegenteil bewirkt. Studien iiber den politischen Kampf
von Frauen in konfliktreichen Zeiten haben den besonderen Widerspruch zwi-
schen sozialen Bewegungen und ihrem konservativen Charakter in Bezug auf
Forderungen der Frauen aufgedeckt: Nationale Bewegungen haben immer wie-
der die Interessen der Frauen untergeordnet. Besonders in Zeiten nationaler Kon-
flikte, wenn Frauen die Moglichkeit haben, sich politisch auszudriicken, «men
step up their efforts to control women and try to reinforce the boundary that se-
perates the domestic from the public sphere».®’

Iranische Frauen etwa hatten entscheidenden Anteil an der Revolution und
waren nicht nur thre «Opfer». Sie haben die Revolution mitgestaltet, nicht nur
als Protestbewegung gegen die herrschende Macht, sondern auch als Werkzeug
zur Schaffung einer anderen gesellschaftlichen Ordnung und einer neuen weibli-
chen Identitdt. Aber wie die Geschichte gezeigt hat, kann das Engagement der
Frauen thnen selbst nicht garantieren, dass die daraus hervorgehende gesell-
schaftliche Ordnung zu ihren Gunsten sein wird.**

Die aus dem Diskurs in Bezug auf das Verhiltnis der Frauen zum Islamismus
immer wieder hervorgehende These von der grundlegenden Unvereinbarkeit
weiblicher Emanzipation und Islamismus liefert weder eine Erklirung fiir das
Paradox einer breiten weiblichern Anhéngerschaft dieser Bewegung, noch ldsst
er thr Handeln und ihre Rolle in der Bewegung erkennen. Ein Aspekt der die
Frauen bewegt, sich in der i1slamischen Politik zu engagieren, ist die Méglichkeit
der Selbstbestitigung durch ihr Auftreten in der Offentlichkeit, sowie eine Stei-
gerung ihres Selbstwertgefiihls als Modell und Avantgarde im Rahmen einer

! Nilufer Géle, Femismus, Islamismus, Postmodernismus, in: Schoning-Kalender/Neuse/Jan-
sen (Hg.), Feminismus, Islam, Nation (wie Anm. 1), 33-54.

% Marie Aimee Helie-Lucas, Strategien von Frauen und Frauenbewegungen in der moslemi-
schen Welt, in: Beitrdge zur feministischen Theorie und Praxis, Nr. 28, KéIn 1990.

% Haideh Moghissi, Populism and Feminism in Iran: Women’s Struggle in a Male-Defined
Revolutionary Movement, London 1994, 147.

" Vgl. Barbara Epstein/Joan Acker/Hester Eisenstein, Ansatzpunkte feministischer Kimpfe,
politische Koalitionen und Perspektiven — eine Diskussion, in: Das Argument 259. Zeit-
schrift fur Philosophie und Sozialwissenschaften, Hamburg 2005, 93-107.



192 Ariane Sadjed

allgemeinen Aufwertung islamischer Identitdt. Ebenso zdhlen dazu psycholo-
gische und moralische Griinde wie die moralische Stiitze und Befriedigung, die
sie aus diesem Engagement ziehen. Aus der Sicht vieler moslemischer Frauen
zwingt sie die Emanzipation westlichen Zuschnitts zu einem Bruch mit ihren
Werten. Der Islamismus, so Mohammed Arkoun, «scheint eine Abwehrreaktion
zu sein auf die aggressiven Formen der Modernitit».*

Durch ihre Weigerung, sich aus dem religiésen Bezugssystem zu 6sen, ist ihr
Handeln weitgehend von islamischen Gesetzen inspiriert, was sie jedoch nicht
daran hindert, sie zu threm Vorteil zu nutzen und eine modernistische Leseart der
religiosen Vorschriften zu verbreiten. Der Kenntnis der heiligen Texte wird eine
vorrangige Bedeutung zugewiesen, indem sich die Frauen in Beziehung zum
gottlichen Wort setzen. Dies erlaubt ihnen, sich den Islam anzueignen und ihre
eigenie Argumentation zu entwickeln. Zum ersten Mal findet eine Abiehnung der
historischen Besetzung religiéser Angelegenheiten durch die Minner statt, for-
muliert als politische Forderung. Die Frauen treten so in der Position des Sub-
jekts der religiosen Rede auf. Damit eignen sie sich das Werkzeug an, um das is-
lamische Bezugssystem zu benutzen und zu kontrollieren. Die islamische Ideolo-
gie ist fiir sie eine Gelegenheit, ihre Position in der Gesellschaft durch ihre wich-
tige Prisenz in der Offentlichkeit zu stirken und sich politisch zu engagieren.®
Religiose Aktivitdten verhelfen den Frauen zu dieser Priasenz im o6ffentlichen
Raum und festigen damit ihre gesellschaftliche Rolle. Sie unterwerfen sich nicht
mehr der médnnlichen Konzeption des Islam, sondern fordern eigenen Status und
Rechte. Damit die Gleichberechtigung der Frau zu einem fest verwurzelten Teil
des gesellschaftlichen Selbstverstindnisses wird, verlangen viele eine Gesetzge-
bung, die ihren Fokus auf die Rechte der Frauen richtet. Diese Rechte wollen die
Frauen eher durch einen neuen Status erreichen, als mit der Forderung nach einer
Reihe von speziellen Rechten.®’

Die Aneignung der Interpretationsmacht iiber den Koran ist ein wichtiges
Mittel fur sie, innerhalb eines anerkannten Rahmens zu agieren. Fiir sie liegen
die Grundlagen der Unterdriickung in traditionellen Auslegungen islamischer
Schriften, wie zum Beispiel der Scharia. Den Diskurs iiber Rechte und Pflichten
von Frauen, der sich auf diese islamischen Gesetze griindet, wollen sie zugunsten
von Frauen mitbestimmen. «We are compelled to redefine both feminism and the
Shari’a, since Shari’a distinguishes between the rights of human beings on the
basis of sex (and religion). The Shari’a unapologetically discriminates against
women and religious minorities. If the principles of the Shari’a are to be main-
tained, women cannot be treated any better. Women cannot enjoy equality before
the law and in law.»*® Fiir Haideh Moghissi ist die Anerkennung der fundamen-
talen Gesetze des Glaubens, des Koran und der Gesetze der Schaiia gleichbedeu-
tend mit der Untergrabung der rechtlichen Gleichstellung von Frauen im Fami-
lienrecht und anderen zivilen Gesetzen. Fragen nach der Gleichberechtigung

% Mohammed Arkoun, Rethinking Islam, Oxford 1994.

% Siehe Schoéning-Kalender/Neuse/Jansen (Hg.), Feminismus, Islam, Nation (wie Anm.1).
% Ebenda.

% Moghissi, Feminism and Islamic Fundamentalism (wie Anm. 23), 141.



Islamische Frauen in der Diaspora 193

stiinden damit jenseits der Moglichkeiten menschlicher Intervention. Verdnde-
rung beruht fiir Moghissi auf einem demokratischen Rechtssystem und der Tren-
nung von Staat und Religion. Demnach ist der Islam nur mit dem Feminismus zu
vereinbaren, wenn die islamische oder moslemische Identitdt auf eine rein spiri-
tuelle und kulturelle Sache reduziert wird.*” Eine islamische Feministin, der es
wichtig ist, religiose Regeln einzuhalten, beruft sich jedoch auf den Koran, um
zu zeigen, dass der Islam die Gleichheit der Geschlechter beflirwortet und be-
stimmte Praktiken, die als «islamisch» gelten, eine «Fehlinterpretation der isla-
mischen Religion» sind.”

Die Entscheidung fiir eine Artikulation von Forderungen innerhalb des islami-
schen Bezugssystems kann im Lichte der stindigen Abwertung des sdkularen
Diskurses iiber die Gleichberechtigung zwischen den Geschlechtern als «elitdr»
und «weiss» als ein wirksames Mittel zur Selbstverteidigung gesehen werden.
Die vorherrschende Meinung besagt, dass man seinen Glauben vertiefen miisste,
um iiberhaupt etwas iiber die Stellung der Frau in islamischen Gesellschaften sa-
gen zu konnen: «To secure credibility one should choose Islam over modernity,
pretend that one has done so and always use Islam as an analytical category, a
political ideology and a cultural identity before even starting to discuss women’s
status in Islamic societies.»’' Fiir Moghissi ist diese Entscheidung zu respek-
tieren, solange dadurch nicht Versprechungen unterstiitzt wiirden, die auf fal-
schen Tatsachen und verschleierten Realitdten beruhten. Thre Kritik richtet sich
darauf, dass in feministischen Analysen unter dem Regime des islamischen Fun-
damentalismus soziale, kulturelle und politische Parameter, die feministischen
Aktivitaten entgegenarbeiten, keine Erwdhnung finden. Die Verschleierung von
Offensichtlichem, wie sie in der iranischen Geschlechterpolitik geschehe, nehme
den Menschen die Moglichkeit, fiir sich selbst zu entscheiden, und rechtfertige
die Taten der Machthaber, welche die Selbstbestimmung der Frauen untergraben.

Wenn man das Verhiltnis der Frauen zum Islam als ein Biindel von Praktiken
betrachtet, enthiillt sich eine aktive weibliche Intervention, die soziale und poli-
tische Bestitigung hervorruft und einige etablierte Vorstellungen umstosst. Setzt
man die Unterdriickung der Frauen im mittleren Osten in Bezug zu anderen
Formen der Unterdriickung versteht man, warum viele Frauen in dieser Region
einen grossen Teil ihrer Energien in revolutiondre Aktivitdten investieren, um
zentrale politische und 6konomische Systeme zu verindern.”” Sexualitit und Ge-
schlechterkategorien als Grundlage weiblicher Unterdriickung sind so eng mit
rassistischer, nationaler und Klassenunterdriickung verbunden und die Méglich-
keiten zur Bemichtigung so eng mit dem Fehlen 6konomischer und politischer
Macht, dass die Vorstellung, eine Stirkung weiblicher Interessen sei allein ge-
geniiber den Miannern zu verteidigen, laut Moghissi wenig sinnvoll erscheint.”

% Chantal Mouftfe, Jirgen Trinks, Feministische Perspektiven, Wien 2000, 11-22.

" Ebenda.

7 Moghissi, Feminism and Islamic Fundamentalism (wie Anm. 23), 135.

"2 Ebenda.

" Die Kritik an der fehlenden Berticksichtigung der Auswirkungen von Ethnie und Klasse auf
Frauenrechte wurde v.a. vom dekonstruktiven Feminismus und den Postcolonial Studies for-
muliert. Siehe Francis Barker (Hg.), Colonial Discourse, Postcolonial Theory, Mancester



194 Ariane Sadjed

Weibliche Identitdt in der Diaspora

Das griechische Wort diaspora bedeutet «Zerstreuung». Seit dem spiten zwan-
zigsten Jahrhundert werden damit Menschen oder ethnische Gruppen charakte-
risiert, die zwangsweise oder freiwillig ihre ethnische Heimat verliessen und sich
tiber andere Teile der Welt zerstreut haben. Im vorliegenden Artikel wird mit
diesem Begriff die Minderheitensituation einer Religionsgruppe bezeichnet.
Diaspora meint sowohl den Prozess der Zerstreuung wie auch die zerstreute Be-
volkerungsgruppe selbst.

In der Bundesrepublik Deutschland leben insgesamt rund 3,7 Moslems.™ Die
Tiirken und Tiirkinnen bilden dabei mit mehr als zwei Millionen die grosste
Gruppe. In Osterreich leben derzeit etwa 350°000, in der Schweiz 250000 Mus-
lime und in ganz Europa sind es circa 15 Millionen.” Unter den tiirkischen Ar-
beitsmigrantinnen und -migranten sind zwei Drittel Manner, von denen die erste
Generation zu 85% aus armen, lindlichen Gebieten kommt.” Seit den 1980er
Jahren hat hier eine Veridnderung stattgefunden, durch politische Verfolgungen
gibt es nun Flichtlinge aus allen Schichten. In Deutschland sind sie hauptsich-
lich in der Dienstleistungsbranche oder Industrie beschiftigt. Sie werden als un-
und angelernte Arbeitskrifte eingesetzt, leiden oft unter korperlicher und psy-
chischer Belastung und haben geringe Aufstiegschancen. Ausldnderrechtliche
Regelungen verkniipfen die Arbeitserlaubnis mit der Aufenthaltsgenehmigung.
Denjenigen, die am Arbeitsmarkt nicht mehr benétigt werden, kann damit das
Aufenthaltsrecht entzogen werden. Neben materiellen Problemen stellt sich in
der Diasporasituation die Frage der kulturellen Identitdt. Freiwillige oder er-
zwungene Abgrenzung und die Assimilation bis zum Verlust der eigenen Wur-
zeln sind die Extreme, zwischen denen Diasporabevolkerungen ithren Weg su-
chen.”

Oft entwickeln sie durch die Vermischung mit einem neuen Umfeld im Ver-
gleich zu der ethnischen Heimat neue Wertmassstibe und Normen. Dabei erle-
ben Mosleme und Mosleminnen als Folge der Migration, «ein Gefiihl der Dis-
tanz zu oder gar einen Bruch mit ihrer gesellschaftlichen Herkunft. Daher sind
ihre religiésen Erfahrungen von einer neuen Qualitdt, weil aller theologischen,
gemeindlichen und staatlichen Bindungen beraubt. Religiositit wird stattdessen
zu einer Form der persénlichen Sinnstiftung in der Fremde.»'® Solche Verinde-
rungsprozesse und die daraus resultierenden Lebensgewohnheiten sind in der
Aufnahmegesellschaft kaum bekannt. Oftmals wird von einzelnen Elementen
wie dem Kopftuch ausgehend generalisiert und Vorurteile ausgelebt. Die islami-

1996 und Renate Kroll (Hg.), Metzler Lexikon Gender Studies — Geschlechterforschung.
Ansitze — Personen — Grundbegriffe, Stuttgart 2002.

™ (http://www.cia.gov/cia/publications/factbook/geos/gm.html> (12. Juli 2005).

” Bundeszentrale fiir politische Bildung: <http://www.bpb.de> (25. Juli 2005).

& <http://www.bamf.de> (25. Juli 2005) sowie: Hoglinger(Hg.), Verschleierte Lebenswelten
(wie Anm. 3).

"7 Siehe Hoglinger, Verschleierte Lebenswelten (wie Anm. 3).

’8 Nilufer Gole, Moderne Frauen tragen Kopftuch. Islamismus als Bruch mit der Tradition und
Produkt der Entwurzelung — Ein Kommentar der anderen, in: <http://www.diestandard.at,
22. Januar 2004.



Islamische Frauen in der Diaspora 195

sche Kultur wird dabei gewissermassen mit der Unterdriickung der Frau gleich-
gesetzt. Dem wird implizit oder explizit die deutsche Kultur gegeniibergestellt,
die deutschen Frauen mehr Moéglichkeiten zur Emanzipation, Selbstindigkeit,
sexueller Freiheit gewihre.”

Dieser eurozentristische Blick auf Kultur- und Identititskonzepte setzt euro-
pdische Werte als Analysekategorien eines iibergeordneten Systems, eines Ideal-
typus, voraus. Andere Lebenspraktiken werden nicht nur zu normaler Abwei-
chung, sondern zu einer noch nicht entwickelten Form degradiert. Kleidungs-
stiicke werden zu Symbolen, die als zentrale Attribute fiir emanzipatorisches
Handeln auf der einen und Unterdriickung auf der anderen Seite stehen. In
solchen Grundannahmen spiegelt sich ein starres Kulturmodell, indem der Kul-
turkonflikt als zentrales Problem bestechen bleibt. Das darin beinhaltete bipolare
Wertesystem ist die Kluft, innerhalb derer die Identitdtsentwicklung von Migran-
tinnen und Migranten als gechemmt wahrgenommen wird.

Otyakmaz versteht dagegen Kultur als ein dynamisches Feld von Moglich-
keiten, in dem unterschiedliche kulturelle Traditionen, Normen und Symboliken
im Idealfall einen gleichberechtigten Austausch gewihrleisten. Die durch Migra-
tionsbewegungen seit Jahrhunderten gewonnenen Erfahrungen «kénnen wertvoll
sein fiir eine Welt, in der kulturelle Vielfalt zur Normalsituation wird»™, so
Otyakmaz. Zudem gilt es besonders auf jene ldentitdtskonzepte zu fokussieren,
die widerspriichliche Erfahrungen nicht nur als Problem definieren. Eurozentris-
tisches Denken jedoch leitet im Bezug auf Migrantinnen eine Erwartungshaltung
ab, die unter «Integration» die komplette Assimilation an diesen Massstab ver-
steht. Auch fiir Steven Vertovec und Alisdair Rogers®' basieren solche Einstel-
lungen nicht auf dem realen Erleben von Migrantinnen und Migranten. Sie schla-
gen ebenfalls alternative Identititskonzepte vor, die das Verstehen von Multipli-
zitdt beinhalten. Jugendliche der zweiten Generation besitzen demnach «multiple
kulturelle Kompetenzen», d.h. sie wihlen und kombinieren je nach den gegebe-
nen Kontexten verschiedene Lebensweisen miteinander: «Cultural complexity
brings about the potential, in every person, for a co-existing multiplicity of
worldviews and ways of being.»"

Ein wesentliches Kriterium fiir neu entstehende Zugehdrigkeiten ist, dass
diese immer wieder neu verhandelt werden und Briicken zwischen den Tradi-
tionen, Werten der Elterngeneration und einem sich entwickelnden européischen
Islam geschlagen werden.

" Birigt Rommelspacher, Fremd- und Selbstbilder in der Dominanzkultur, in: Annegret Fried-
rich et. al. (Hg.), Projektionen. Rassismus und Sexismus in der visuellen Kultur, Marburg
1997, 31-40.

- Otyakmaz, Auf allen Stiithlen (wie Anm. 5), 87.

! Steven Vertovec/Alisdair Rogers (Hg.), Muslim European Youth. Reproducing Ethnicity,

. Religion, Culture, Ashgate 1998.

%2 Vgl. Hubert Hermans/H.J.G. Kempen/R. van Loon, The Dialogical Self: Beyond Individua-
lism and Rationalism. American Psychologist 47.1 (Jan. 1992), 23-33 und Kien Nghi Ha,
Ethnizitit und Migration RELOADED. Kulturelle Identitit, Differenz und Hybriditit im
postkolonialen Diskurs. Wissenschaftlicher Verlag Berlin 2004



196 Ariane Sadjed

Die Grundlage dafiir bilden zum Teil vertraute Werte, die in einem verin-
derten Lebenskontext umgedeutet, neu bewertet und zusammengesetzt werden.
Die vertraute und die fremde Kultur fliessen in die Konstituierung des Selbst ein
und daraus entwickelt sich eine Identitdt mit mehreren Pfeilern: Als Abgrenzung
gegen vereinheitlichende Fremdzuschreibungen, wie z.B. das klischeehafte Bild
von Religion und von der unterdriickten Muslima. Als eine Art Gegenkultur zu
dem von Eltern oder anderen Vorbildern, wie muslimischen Migrantinnen in
Osterreich, gelebten, traditionellen Islam, die ebenfalls ein verdndertes Weiblich-
keitsmodell beinhaltet.*> Die Abgrenzung gegeniiber Fremdbildern ist fiir viele
der jungen Muslima sehr wichtig. Sie fiihlen sich weder als Opfer noch als
Anhédngerinnen eines extremen, «fundamentalistischen» Islam, sondern sehen
sich eher als Teil der deutschen Gesellschaft, akzeptieren deren Grundwerte wie
Demokratie, fordern aber gleichzeitig ein Recht auf Differenz ein, indem sie
thren Glauben so ausiiben mochten, wie es ihre Religion fiir sie vorzusehen
scheint. Das eigene Erleben steht dabei im Widerspruch zu dem Klischeebild der
unterdriickten Muslima.*® Fiir die sogenannte «Mehrheitsgesellschaft» scheint
jedoch eine wesentliche Schwierigkeit darin zu liegen, den Widerstand gegen
ihre Vorstellungen von Emanzipation selbst als emanzipatorisch wahrzunehmen,
wihrend andererseits das eigene Emanzipationskonzept repressive Ziige aufweisen
kann, indem es «unabhéngig von der Lebenslage und den kulturellen Traditionen,
anderen die eigenen Vorstellungen iiberstiilpen méchte und so im Namen von Frei-
heit und Gleichheit eigentlich nichts anderes als Unterwerfung einfordert».*

Ein weiterer Aspekt, der in dieses Bild passt, eroffnet, sich durch die Inter-
views, die Monika Hoglinger mit islamischen Frauen in Osterreich gefiihrt hat.*
In diesen Interviews wird die Verwendung gewisser sprachlicher Ausdriicke er-
kennbar. Ein zentrales Motiv ist dabei immer wieder die Betonung der Freiwil-
ligkeit des Kopftuchs. Jede Frau will klarstellen, dass sie weder von Seiten der
Eltern noch des Ehemanns dazu gezwungen werde. Ohne diese Freiwilligkeit
unbedingt in Frage stellen zu wollen, schliesst Hoglinger jedoch dadurch, dass
sie so betont und herausgestrichen wird, auf die «Unfreiwilligkeit» dieses iiber
sich selbst gefiihrten Diskurses.?’” Dies fiihrt sie darauf zuriick, dass die Frauen
aufgrund eines «hegemonialen Reprisentationsdiskurses»™, der sie zum Objekt
der Fremddefinition macht, dazu gezwungen werden, sich in ihrer Sprache und
in threm Erzéhlen iiber sich permanent zu rechtfertigen und zu wehren.

Der Islam bietet durch seine Regulierungen «ein nahezu perfektes Geriist, um
eine eigene Kultur aufzubauen. [...] Bei der Kreierung eines spezifischen Lebens-
stils fungiert der moderate Islam als kulturelles Kapital und liefert die Kompo-

% Iris Safwat, Die Stellung der Frau im Islam, in: A. Vauti, M. Sulzbacher (Hg.), Frauen in
islamischen Welten. Eine Debatte zur Rolle der Frau in Gesellschaft, Politik und Religion.
Frankfurt/Mam 1999. Vgl. Héglinger, Verschleierte Lebenswelten (wie Anm. 3), 116.
Hoglmger Verschlelerte Lebenswelten (wie Anm. 3), 116.

Blrglt Rommelspacher (2002), in: «(www.al-sakina.de> (29. Juni 2005).

Hoglmger Verschleierte Lebenswelten (wie Anm. 3).

7 Ebenda, 115 und Sigrid Nokel, Die Tochter der Gastarbeiter und der Islam. Zur Soziologie
alltagsweltllcher Anerkennungspolitiken, Bielefeld, 2002.

Hoglmger Verschleierte Lebenswelten (wie Anm. 3).



Islamische Frauen in der Diaspora 197

nenten fiir eine Gegenkultur, die aus der niedrig bewerteten Gastarbeiter-Kultur
nicht zu ziehen sind.»*” In Kontrast zu dem schlechten Image, das der Islam
innerhalb der deutschen und Osterreichischen Gesellschaft hat, erschaffen die
Muslima der zweiten Generation eine Kultur, die hoher steht, als die thnen ver-
traute Gastarbeiter-Kultur. Dieser neue Lebensstil gibt Halt, Zugehorigkeit und
hilft ihnen, einen Sinn in threm Leben zu finden sowie sich gegeniiber der
Familie und der Aussenwelt zu positionieren. So erméglicht der Islam, Vertrauen
in sich selbst zu erlangen.”

Der «neue» [slam kann zwar als Gegenmodell zu bekannten Lebensmodellen
verstanden werden, kombiniert aber vertraute Elemente sowohl der Mehrheitsge-
sellschaft als auch des eigenen kulturellen Hintergrundes. Die Frauen wéhlen
von beiden Kulturen aus, was sie brauchen kénnen, und erschaffen in Kombi-
nation mit dem skripturalen Islam etwas Neues.”'

Das Kopftuch kann auf personlicher Ebene als Symbol fiir die neu entstehen-
de Identitit in der Fremde verstanden werden, die sich stark auf den Islam be-
zieht. Auf lokaler Ebene beschreibt das Symbol des Schleiers die Zugehorigkeit
zu einer religiosen Minderheit in Deutschland und die Sichtbarmachung dersel-
ben im 6ffentlichen Raum. Es ist zugleich Teil einer Differenzierungs- und Iden-
tifizierungsstrategie, die Musliminnen innerhalb ihrer Gruppe Respekt und Aner-
kennung verschafft.”

Eveline Viehbéck und Ljubomir Bratic” sehen die religiose Neubesinnung
unter muslimischen Arbeitsmigrantlnnen in Zusammenhang mit in der Migration
erlittenen Enttduschungen. Die Welt des Islams biete ihnen eine spirituelle und
soziale Heimat. Der Schleier, vormals Merkmal der Zusammengehérigkeit in
einer bestimmten Gruppe, wandle sich in der Diaspora zu einem Zeichen eines
bestimmten Weltbildes, mit dem sich die Tragerinnen von den Einheimischen
unterschieden.

Durch nicht-islamische Lebenskontexte in der Diaspora wird ein neuer Islam
beeinflusst, bei dem durch die Bildung eines «Diasporabewusstseins»’® eine
Neubewertung von Tradition und Kultur erfolgt. Der Schleier macht die Zuge-
horigkeit zu einer diskreditierten Minderheit 6ffentlich, indem die Frauen selbst-
bewusst ihre Position damit zur Schau tragen. Auf diese Weise ist das Kopftuch
auch die Umwandlung eines Stigmas: Wahrend die Diskriminierung verinner-
licht wird, gelangt die diskriminierte Identitdt ins Bewusstsein. Die Frauen wer-
den ohnehin fast immer als «Andere» behandelt und wollen daher «ihre Diffe-
renz freiwillig deutlich machen, indem sie ihre muslimische Identifikation 6f-

* Ebenda.

* Nancy Venel, Musulmans et citoyens. Francais d’origine maghrébine Identité ethnique, Paris
2004.

. Vgl. Ruth Klein-Hessling/Sigrid Nokel/Karin Werner (Hg.), Der neue Islam der Frauen.
Weibliche Lebenspraxis in der globalisierten Modeme. Fallstudien aus Afrika, Asien und
Europa, Bielefeld 1991 und Nokel, Die Tochter der Gastarbeiter (wie Anm. 89).

2 Klein-Hessling/Nokel/Werner (Hg.), Der neue Islam der Frauen (wie Anm. 91).

> Ebenda, 125.

* Vertovec/Rogers (Hg.), Muslim European Youth (wie Anm. 81), 215.



198 Ariane Sadjed

fentlich einklagen».” Sie fordern das Recht, am 6ffentlichen Leben teilzuneh-
men und ihr Leben nach ihren Vorstellungen zu organisieren. Ein Verzicht auf
das Kopftuch wiirde die Anpassung an die Mehrheitskultur bedeuten und die
komplette Aufgabe einer innen Uberzeugung. «Der Schleier ist in diesem Fall
also die Weigerung, Identitit in der Offentlichkeit zu verschleiern.»” Der «sa-
krosankte» Korper wird zum «o6ffentlichen» Korper, der Schleier macht sichtbar,
was unsichtbar bleiben soll. Dadurch wird der weibliche «islamische» Korper
nahezu 6ffentlicher als jeder westliche Frauenkérper. In diesem Sinn ist der pri-
vate Korper nicht nur als ein 6ffentlicher, sondern auch als ein politischer zu ver-
stehen. Die Frauen erfiillen damit die Forderung des Feminismus: «das Private
ist politisch».”’

Der «globale islamische Raum»’® wird in der Diaspora durch Unterstiitzungs-
systeme wie z.B. das Internet definiert und hilft damit islamischen Jugendlichen,
sich von ihrer gesellschaftlichen Isolation zu befreien. Fiir Frauenaktivistinnen
bietet das Internet zudem die Moglichkeit Frauenthemen, die bislang tabuisiert
waren, zu verbreiten und sich mit anderen Aktivistinnen zu vernetzen. Globale
Bezugssysteme (wie die Frauenzeitschrift HUDA) kénnen es besonders Frauen
erleichtern, ihre «Wirklichkeit» des Islam bestdtigt zu wissen und diese in der
Diaspora zu leben.” Andererseits vermittelt die Zugehorigkeit zu einem «Welt-
islam» den Gegenpol zum westlichen Universalismus und stellt ein globales
Symbol des Widerstands gegen den westlich-politischen und kulturellen Imperi-
alismus und die damit einhergehende Fremdenfeindlichkeit dar.'®

Das Bild der modernen islamischen Frau ruft auch kritische Stimmen hervor,
wie die Soziologin Nilufer Gole am Beispiel von Studentinnen in der Tiirkei
zeigt. Diese 16sen sich zwar als neue, urbanisierte soziale Gruppen von den tradi-
tionellen, volkstiimlichen Deutungen und Praktiken ab und politisieren die Reli-
gion, um sich kollektiv gegen die Moderne zu behaupten. Dies sei jedoch nicht
Ausdruck einer individuellen Wahl, sondemn eine gezielte Strategie der Anhénger
der Scharia.'® Auch Haideh Moghissi warnt vor der «neuen moslemischen
Fraun, wie sie in orthodox-religiosen Kreisen proklamiert wird. Sie soll ein
indigenes, nicht verwestlichtes Modell der befreiten Frau darstellen. Ein solches
Frauenbild werde jedoch fiir einen politischen und kulturellen Kampf instrumen-
talisiert und sei «as essentializing and as irrelevant to the realities of the over-
whelming majority of women in these countries as it was in typical Orientalist
writingsy.'"*

 Venel, Musulmans et citoyens (wie Anm. 90).

% Monika Salzbrunn, Zwischen kreativen Eigenwelten und Republikanischem Druck. Westa-
frikanische muslimische Migrantinnen in Frankreich, in: Klein-Hessling/Nokel/Werner
(Hg.), Der Neue Islam der Frauen (wie Anm. 91), 62-80.

N Hoglinger, Verschleierte Lebenswelten (wie Anm. 3), 82.

% Klein-Hessling/Nokel/Werner, Der Neue Islam der Frauen (wie Anm. 91).

% Z.B.: <http://www.huda.de>, <http://www.quantara.de>, <http:/www.muslimat-berlin.de>, <http://
www.al-sakina.de> (3. September 2005).

"9 Nokel, Die Tochter der Gastarbeiter (wie Anm. 89).

"' Niliifer Géle, The Forbidden Modern. Civilization and Veiling, Michigan 1996 sowie Mo-
ghissi, Feminism and Islamic Fundamentalism (wie Anm. 23).

102 Moghissi, Feminism and Islamic Fundamentalism (wie Anm. 23), 41.



Islamische Frauen in der Diaspora 199

Der Wandel religioser Tradition zeigt sich auch in der Konkurrenz um die
Auslegung der Uberlieferungen. In Berlin konkurrieren islamische Gemeinden
um die verschiedenen Interpretationen der islamischen Tradition. Hier sind Stim-
men glaubiger Frauen zu vernehmen, die das Recht auf die Vermittlung der reli-
gi6sen Schriften und damit ihre symbolische Reprisentation beanspruchen.'” In
England gibt es seit kurzem das «Muslim Council of Britain», in dem zum ersten
Mal Frauen und Minner die Moglichkeit haben, gemeinsam eine Imam-Ausbil-
dung zu absolvieren. Der Direktor der Schule begriindet diese Entscheidung da-
mit, dass viele Imame zu radikal eingestellt seien und mit der englischen Kultur
nicht genug verbunden wiren.'®

Die Verschiebung der Machtbalancen zwischen den Geschlechtern — zu Gun-
sten der jungen Frauen — hat Sigrid Nokel verfolgt. In Anlehnung an Pierre
Bourdieu'” deutet sie Islamisierung im Kontext der symbolischen Klassenaus-
einandersetzung um soziale Ringe. Unter den Interviews mit jungen Muslima,
deren Eltern als Gastarbeiter nach Deutschland gekommen sind, seien viele, die
zielstrebig an akademischen Abschliissen arbeiteten und zu der ersten Generation
der vollstandig hier sozialisierten Frauen gehérten. Bikulturalitat und Bildungs-
karrieren definieren demnach ihre spezifische, von der ersten Generation deutlich
unterscheidbare soziale Situierung. Mit dem Gastarbeiter-Stigma konfrontiert,
setzen sie im Rahmen der Selbstbehauptung Reprisentationspolitiken ein, «die
einerseits darauf abzielen, die herabsctzenden Fremddefinitionen abzuwehren,
und andererseits eine deutlich konturierte und unverwechselbare eigene Identitét
aufzubauen».'” Nokel legt dar, wie sie ihren Eltern fehlendes religioses Wissen
und die versiumte oder unzureichende Weitergabe der islamischen Kultur vor-
werfen.'”” Trotz Absenz von Religion oder einer wachsenden Distanz zu der el-
terlichen Religiositdt konnte bei Frauen etwa um das 18. Lebensjahr ein starkes
Interesse am Islam festgestellt werden. Sie versuchten demnach, eine Kombina-
tion von Religiositit und modernen Lebensauffassungen zu leben. Religiositit
sei fiir sie die individuelle Entwicklung eines systematischen islamischen Le-
bensstils und die Verkniipfung mit den jeweils gegebenen alltagsweltlichen
Strukturen. Bei den Abwigungen flir oder gegen das Kopftuch «relativieren [sie
die] Gefahr der Ausgrenzungen durch Erfahrungen, dass habituelle Assimilation
auch kein Garant fiir Anerkennung ist».'”™ Das Kopftuch werde oft zum Ent-
setzen der Eltern getragen, die fur ihre Tochter eher Anpassung und damit beruf-
lichen Erfolg bevorzugten und das Kopftuch nicht als Akt persénlicher Autono-
mie erkennen wiirden. Thr Mut, «die eigene Authentizitdt offen zu zeigen, sich
als <Andere> zu prisentieren und sich von aufoktroyierten Normen und Werten,
die zum Massstab fiir soziale Rangzuordnung und damit zum Instrument fiir ein

' vgl. Hoglinger, Verschleierte Lebenswelten (wie Anm. 3).

' Bericht auf CNN vom 29. Oktober 2004.

' Nokel, Die Tochter der Gastarbeiter (wie Anm. 89).

'% Peter Berger/Thomas Luckmann, Modernitit, Pluralismus und Sinnkrise. Die Orientierung
des modernen Menschen, Giitersloh 1995.

97 Nokel, Die Tochter der Gastarbeiter (wie Anm. 89).

' Ebenda, 128.



200 Ariane Sadjed
Spiel von Anpassung und Unerreichbarkeit gemacht werden, zu befreien»'”,
werde von den Eltern oft nicht geschitzt.

Als Akteurinnen im Prozess der Selbstaffirmation wehren sie sich einerseits
gegen eine Abwertung der ethnischen Kultur, iibernehmen aber gleichzeitig auch
das negative Bild der Gastarbeiter-Kultur, weil deren einzelnen Komponenten
schwer falsifizierbar sind. Durch den Gegensatz zwischen einer «niedrigen, par-
tikularen Kultur, die lebensweltlich diffus ist und einer hohen universalen Kul-
tur, die diskursfdhig ist und sich institutionell [...] durch nachvollziehbare Werte
und Normen auszeichnet»''”, entsteht eine spannende Ambivalenz. Der Islam
dient in diesem Fall zur Herstellung eimner gleichberechtigten Beziehung zu der
anderen, universalen Kultur und wird als vergleichbare hohe Kultur rekonstru-
iert. Dies erreichen die Frauen nicht durch Konkurrenz der Ideologien, sondern
auf Basis einer Selbsttechnologie, die unmittelbar an ihnen selbst ansetzt und ein
cigenverantwortliches Selbst als universalistisches Ideal anstrebt.''" Der Prozess
der Selbstkonstitution ist interaktiv, es geht um eine eigenstiandige, die Fremd-
definition entmachtende Definition des Selbst, die im stindigen Dialog mit der
Aussenwelt steht. Anstelle der Assimilierung riickt die Asthetisierung des Leibes
und die Aristokratisierung des Verhaltens. Das dsthetische Bewusstsein unter-
scheidet sich stark von dem européischen, die Kleidung ist abgenabelt von lokalen
Traditionen und lisst Spielrdume fir individuelle Ausgestaltungen.''? Die sorgfil-
tige Ordnung des Korpers verweist auf eine kultivierte innere Ordnung, auf Isla-
mischsein als individuelles Projekt und nicht als Effekt von Fremdkontrolle.

Eine Schwierigkeit der in Deutschland aufgewachsenen Muslima stellt sich
laut Nokel durch die Ortung und Definition eines authentischen islamischen
Habitus. Dabei werde die Elterngeneration flir das schlechte Image des Islams im
Westen verantwortlich gemacht. Die jungen Frauen strebten im Gegensatz dazu
einen intellektuell-rationalen, als «méannlich» charakterisierten Umgang mit den
Quellen des Islam an und disziplinierten sich als Mittel zur Konstruktion eines
Respekt einfordernden, Autonomie beanspruchenden Selbst.'"? Elterliche Autori-
tat wird auf Basis des Gegensatzes zwischen wahren islamischen und scheinbar
islamischen bzw. traditionellen Regeln demontiert, wodurch sich das Feld der
Auseinandersetzungen verlagert: Tochter erzielen Macht- und Legitimationsge-
winne durch den Bezug auf den skripturalen Islam und heilige, unbestreitbare
Quellen. «Mit der Anerkennung ihrer Glaubigkeit verbinden die To6chter zu-
gleich die Anerkennung als selbstbestimmte Persénlichkeiten, denen aufgrund
threr Vernunft, Moral und Selbstkontrolle grossere Handlungs- und Entschei-
dungsspielriume zustehen. Sie kombinieren das Angebot einer hochwertigen
Selbstkontrolle mit der Reduktion der minderwertigen Aussenkontrolle.»''* Fiir
ihre Eltern reduzieren sich dadurch radikaie Konfliktformen, was aber zugieich
den Nachteil hat, dass thnen die Konditionen fiir diese Achtung diktiert werden:

' Ebenda.

"% Ebenda, 129.

ALl Nokel, Die Tochter der Gastarbeiter (wie Anm. 89).
"2 Ebenda.

% Ebenda

""" Ebenda, 135.



Islamische Frauen in der Diaspora 201

Eine verniinftige, dem Islam gemisse Ausiibung elterlicher Autoritdt, welche die
Wahrung der Personlichkeitsrechte der Tochter mit einschliesst. Fiir viele Eltern
ist dies ein universalistischer Diskurs, in den sie sich nicht ohne weiteres einklin-
ken konnen, weil sie sich mit den islamischen Grundlagen auf diese Art nicht be-
schiftigt haben.'"”

Unter Bezug auf den Islam wird die traditionelle Hierarchie scheinbar besta-
tigt und zugleich demontiert. Da sie sich auf aus islamischer Moral resultierende
Eigenverantwortlichkeit berufen, konnen sie auch Alter und Reife in die Waag-
schale werfen, um personliche Autonomie zu entwickeln. Sie beherrschen die
deutsche Sprache besser und helfen bei Behérdengingen. Durch diese Art der
Partizipation wird das Autorititsgefille untergraben. Dieses verdndert sich Nokel
zufolge auch zwischen den Geschlechtern, insofern den Minnern nun auch
Pflichten zugewiesen werden, wie die, den Lebensstandard der Frau in der Ehe
aufrecht zu erhalten. Die Erwartungen eines gleichen Bildungs- und Berufsstatus
sowie gleiche umfassende Kenntnisse der islamischen Prinzipien sind Mittel um
sicherzustellen, dass die mannliche Autoritit nicht einseitig ausgenutzt wird."'"®
Dariiber hinaus hat sich der Prozess der Entscheidungsfindung grossteils auf
beide Brautleute verschoben. Diese Prozesse zeigen, dass [slamisierungsprozesse
nicht zwangsldufig in Desintegration und die Errichtung einer Parallelgesell-
schaft miinden. Sie kdnnen ebenso gut, auf den Riicken der einzelnen, hochinte-
grative und produktive Projekte hervorbringen.

Die Behauptung, der moderne Islamismus sei eine riickschrittliche Bewegung
zuriick zu archaischen Traditionen kann nicht als Ersatz fiir eine Analyse stehen,
die das Augenmerk auch auf die Beweggriinde der Akteurinnen richtet. Die viel-
schichtigen Faktoren, die zu dem Selbstverstdndnis islamischer Frauen in der
Diaspora beitragen einzubeziehen, bedeutet auch, die Verdanderungen und Ent-
wicklungen in diesen Prozessen wahmehmen zu konnen und wechselnde, flies-
sende Identitdten eher als Chance denn als Problem zu begreifen.

Islamische Frauen in der Diaspora. Eine Untersuchung von Emanzipationskonzepten

Uber den islamischen Kulturkreis gibt es massenweise Informationen und Berichte, die
meist nur bestimmte Aspekte aufzeigen. Doch was steht hinter den Bildern, die im «Wes-
ten» iiber den «Orient» produziert werden? Geht man dieser Frage nach zeigt sich, wie
schwierig es oft ist, den Widerstand gegen eigene Vorstellungen von «Entwicklung» und
«Freiheit» selbst als emanzipatorisch wahrzunehmen. In dem folgenden Artikel werden
Positionen islamischer Frauen auf eine Weise dargestellt, die ihre Selbstbestimmung nicht
verleugnet. Denn viele Muslima in der Diaspora grenzen sich bewusst von der Lebens-
weise threr Elterngeneration ab und entwickeln ein neues Selbstverstindnis. Diese Veridn-
derungen werden in der breiten Offentlichkeit jedoch kaum wahrgenommen oder mit den
immer gleichen Stereotypen und Erkldrungsmustern in Verbindung gebracht.

Dabei stehen die Prozesse der Neupositionierung in enger Wechselwirkung mit der
Aufnahmegesellschaft, die mit ihrer Haltung dazu beitrigt, ob es die Méglichkeit fiir ein
Emanzipationsmodell gibt, das von allen Mitgliedern einer Gesellschaft in gleichem Mas-
se getragen wird.

Ha Nokel, Die Tochter der Gastarbeiter (wie Anm. 89).
'"® Ebenda.



202 Ariane Sadjed

Islamic Women in the Diaspora. An Investigation of Concepts of Emancipation

Although enormous amounts of information and many reports are available concerning
Islamic cultures, these sources tend to focus narrowly on specific aspects. What lies be-
hind the images of the Orient which are produced in the West? An investigation of this
question shows how difficult it can often be to perceive as emancipatory a resistance to a
culture’s own concepts of development or freedom. This article portrays positions taken
by Islamic women in such a way that their emancipation is not denied. Many Muslim
women living in the diaspora distance themselves consciously from the ways in which
their parents’ generation have lived and are developing a new understanding of them-
selves. These changes are either largely ignored by the wider public or else are explained
away with recourse to familiar stereotypes and explanatory schemes.

The processes leading to this new positioning depend on a close interrelationship
between these women and the society they live in, which contributes through the position
it takes on the question of whether there can be a model of emancipation which is
supported by all members of a society to an equal extent.

Les femmes islamiques de la diaspora. Une recherche sur les concepts d'émancipation

Il existe de nombreuses informations et analyses concernant le milieu culturel islamique,
mais celles-ci ne présentent en général que certains aspects de la question. Que se cache-t-
il derri¢re les images que I’Occident produit au sujet de 1'Orient? Si I’on tente de répondre
a cette question, il apparait rapidement a quel point il est difficile de faire abstraction de
ses propres représentations du «développement» et de la «liberté» dans le contexte de
I’émancipation. Dans cet article, la situation des femmes musulmanes est présentée d’une
fagcon qui respecte leurs propres criteres d’autodéfinition. En effet, de nombreuses musul-
manes de la diaspora se distancient volontairement du mode de vie de leurs parents et éla-
borent une nouvelle définition d’elles-mémes. Le grand public ne pergoit cependant que
rarement ces changements, et quand 1l les percgoit, ceux-ci sont souvent interprétés a tra-
vers le prisme de stéréotypes et de vieux schémas explicatifs.

De plus, il existe une étroite interaction entre ces processus de repositionnement et la
société d’accueil, qui donne la possibilité ou non de développer un modéle d’émanci-
pation qui soit par la suite assimilé de la méme maniére par tous les membres d’une
SOCIELE.

Schliisselbegriffe — Keywords — Mots clés

Feminismus — feminism — feminisme, Islam — islamisme — islamisme, Postkolonialismus
— postcolonialism — postcolonialisme, Eurozentrismus — eurocentrism — eurocentrisme,
Orientalismus — orientalism — orientalisme, Diaspora, Kulturelle Identitit — cultural
identity — identité culturelle, Hybriditdt — hybridity — hybridité

Ariane Sadjed, Mag®, Mitarbeiterin an einem anti-rassistischen Curriculum fiir die Bildungs-
beratung von Migrantinnen beim Verein MAIZ in Linz, Forchung zum Thema «Zivilge-
sellschaft, Widerstiandigkeit und Identititsentwicklung im modernen Iran», Wien/Berlin.



	Islamische Frauen in der Diaspora : eine Untersuchung von Emanzipationskonzepten

