Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift fur Religions- und Kulturgeschichte = Revue
suisse d'histoire religieuse et culturelle = Rivista svizzera di storia
religiosa e culturale

Herausgeber: Vereinigung fur Schweizerische Kirchengeschichte
Band: 99 (2005)

Artikel: Theologie und Politik : Beginn und Konkretisierung des christlich-
judischen Dialoges in der Schweiz

Autor: Keller, Zsolt

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-130355

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-130355
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Theologie und Politik —
Beginn und Konkretisierung des christlich-jiidischen
Dialoges in der Schweiz

Zsolt Keller

Die Entwicklungslinien des christlich-jiidischen «Dialoges» sind mehrdimensio-
nal.' Aus theologischer und philosophischer Perspektive und damit auf einer the-
oretischen Ebene ist der Austausch zwischen Judentum und Christentum von
zaghafter Kontinuitdat und schmerzlichen Briichen gekennzeichnet. Im 20. Jahr-
hundert vermochten die Werke von Franz Rosenzweig, Martin Buber, Jules
Isaac, John M. Oesterreicher” und Gregory Baum intellektuelle Briicken zwi-
schen dem Judentum und dem Christentum zu schlagen. Auf praktisch- instituti-
oneller Ebene liegen die Anfinge des respektive eines christlich-jiidischen Dialo-
ges’ in den Vereinigten Staaten von Amerika, wo 1927 die «National Conference

: Grundlage dieses Textes bildet mein Vortrag, den ich an der Jahresversammlung der «Ver-

einigung fiir Schweizerische Kirchengeschichte» am 24. April 2004 in Bern halten durfte.
Eine kiirzere Fassung ohne wissenschaftlichen Apparat und in weiten Teilen weniger aus-
geflihrt findet sich, in: Lamed. Zeitschrift fiir Kirche und Judentum; Nr. 1, 2005, 9-13, unter
dem Titel «Zwischen politischem Kampf und theologischer Anndherung. Die Anfinge der
Christlich-Jidischen Arbeitsgemeinschaft in der Schweiz». Im Rahmen meiner Dissertation
gehe ich v.a. der Frage nach der Zusammenarbeit zwischen dem Schweizerischen Israeliti-
schen Gemeindebund und der Christlich-jiidischen Arbeitsgemeinschaft in vertiefter Form
nach. — Ein eigentliches historisches Archiv der «Christlich-jiidischen Arbeitsgemeinschaft»
(CJA) existiert meines Wissens nicht. Bei meinen Forschungen habe ich versucht, die einzel-
nen Uberlieferungsstringe zu rekonstruieren. In den Nachldssen von Paul Vogt, Gertrud
Kurz, Jean Nordmann und Ernst Ludwig Ehrlich lassen sich geschichtliche Spuren finden.
Eine gute Dokumentation beherbergen auch die Archive des «Schweizerischen Israelitischen
Gemeindebundes» (SIG) und das Archiv der Pressestelle der «Jiidischen Nachrichten»
(JUNA). Alle diese Bestinde befinden sich im «Archiv fiir Zeitgeschichte an der Eidgends-
sisch Technischen Hochschule Ziirich» (AfZ; unter <http://www.afz.ethz.chs kann ein Uber-
blick iiber den Inhalt der Nachlasse und institutionellen Bestinde gewonnen werden). Eine
vollstindige Sammlung der Druckschriften, die sich mittlerweile auch im AfZ befindet,
stammt von Pfarrer Eduard Gerber, dem ich an dieser Stelle herzlich danke.
* Zur bislang eher unbekannten Initiative Oesterreichers in der Schweiz: Victor Conzemius,
Bilanz und Ausblick, in: ders. (Hg.), Schweizer Katholizismus 1933-1945. Eine Konfessi-
onskultur zwischen Abkapselung und Solidaritit, Ziirich 2001, 651-672, bes. 661-663.
Clemens Thoma, Art. Dialog, in: Jakob J. Petuchowski, Clemens Thoma (Hg.), Lexikon der
Judisch-christlichen Begegnung. Hintergriinde, Kldrungen, Perspektiven, Freiburg/Basel/Wien

SZRKG, 99 (2005), 157-175



158 Zsolt Keller

for Christians and Jews» gegriindet wurde®, eine Organisation, die u.a. vom
wachsenden Einfluss des Ku-Klux-Klan® aufgeschreckt nach Wegen suchte, um
die Beziehungen zwischen den einzelnen sozialen und religiésen Bevolkerungs-
gruppen Amerikas zu normalisieren und von Vorurteilen und Hass zu befreien.
In den 1920er und 1930er Jahren stand neben dem Kampf gegen antisemitische
Stromungen besonders das Eintreten gegen Ressentiments, unter denen Katholi-
ken zu leiden hatten, im Vordergrund der Bestrebungen.® Mit dem Aufkommen
der Nationalsozialisten in Deutschland, der Machtergreifung Hitlers und
schliesslich dem Mord an den europiischen Jiidinnen und Juden, der Shoah, wur-
de der Antisemitismus europdischer Prigung und Tradition’ zu einer letalen
Trennlinie zwischen Jidinnen und Juden und Christinnen und Christen. Nach
den Wirren des Krieges sollte diese durch einen Dialog tiberwunden werden. Be-
reits im Sommer 1944 wurde von der amerikanischen Vereinigung angeregt, eine
internationale Konferenz abzuhalten. Diese fand im Sommer 1946 in Oxford®
statt, wo u.a. beschlossen wurde «eine internationale Dachorganisation der
christlich-jiidischen Vereinigungen der ganzen Welt zu schaffen, sowie eine
Dringlichkeitskonferenz zur Behandlung des Antisemitismus in Europa einzube-
rufen».” Beide Beschliisse wurden in der Schweiz umgesetzt. 1947 fand die
«Dringlichkeitskonferenz gegen den Antisemitismus» in Seelisberg statt.'” Ein

1997, 35-39, zit. 35. Dokumente: Rolf Rendtorff/Hans Hermann Henrix (Hg.), Die Kirche
und das Judentum. Dokumente von 1945-1985. Gemeinsame Veroffentlichung der
Studienkommission Kirche und Judentum der Evangelischen Kirche in Deutschland und der
Arbeitsgruppe fiir Fragen des Judentums der Okumene-Kommission der Deutschen Bi-
schofskonferenz, Band I, Miinchen 1987; Hans Hermann Henrix/Wolfgang Kraus (Hg.), Die
Kirche und das Judentum. Dokumente von 1986-2000, Band 1I, Paderborn 2001.
[s.a.], Introduction au rapport de Seelisberg, in: Conseil International de Chrétiens et Juifs
(Hg.), L’Antisémitisme. Résultats d’une conférence internationale de Chrétiens et Juifs,
Seelisberg 1947, 3. Das Griindungsjahr des «National Conference for Christians and Jews»
wird in der Broschiire filschlicherweise mit 1928 angegeben. Auf der Web-Page der Nach-
folgeorganisation (Namensinderung 1998 in: «The National Conference for Community and
Justice») wird das Griindungsjahr 1927 genannt (URL: <http://www.nccj.org»).
In der Zwischenkriegszeit wuchs die Zahl der Anhanger des Ku-Klux-Klan am starksten im
mittleren Westen der USA. Seine Opfer waren mehr und mehr Juden und Katholiken. Vgl.
Paul Willi (Hg.), Die Vereinigten Staaten von Amerika, Frankfurt 2003, 289; Jurgen
Heideking, Geschichte der USA, Tiibingen/Basel 21999, 283; Mary Beth Norton et al., A
People and A Nation, A History of the United States, Boston/New York 2001, 681.
Vgl. Geoffrey Wigoder, Jewish-Christian relations since the Second World War, Manches-
ter/New York, 1988, 3.
Mit den Worten von Geoffrey Wigoder: «Only at this time, as the full horror and impli-
cations of the Holocaust dawned, did Christians begin a serious revision of their thinking
concerning Jews, and this process was gradual.» (Wigoder, Relations (wie Anm. 6), 5.)
The Council of Christians & Jews (Hg.), Freedom, Justice and Responsibility. Reports and
Recommendations of the international conference of Christians and Jews, Oxford 1946, 5.
Aus der Schweiz nahmen Erich Bickel, Ch. Friedenthal, Emnst Ludwig Ehrlich, Hans Orn-
stein und Zwi Taubes an der Oxforder Konferenz teil (Ebenda, 35-44).
AfZ, NL Jean Nordmann, CJA, Ornstein an Nordmann, [24.] Juni 1948 [ohne Signatur].
' Vgl. David Farbstein, Zur christlich-jiidischen Verstindigung, in: Israelitisches Wochenblatt,
Nr. 36, 5. September 1947 (Sonderdruck); Alexandre Safran, «Den Flammen entrissen». Die

9



Theologie und Politik 159

Jahr spiter. 1948, wurde eine internationale Konferenz an der Universitidt Frei-
burg einberufen, an der unter amerikanischer und britischer Federfiihrung der
«International Council of Christians and Jews» gegriindet wurde."

Anfinge des jiidisch-christlichen Dialoges in der Schweiz

Geprigt vom Elend der heimatlosen Fliichtlinge, setzte sich besonders in protes-
tantischen Kreisen der Schweiz mehr und mehr die schmerzliche Erkenntnis
durch, dass der Antisemitismus nicht iberwunden sei und dass besonders im
jiidisch-christlichen Dialog'> Wege zur Bekidmpfung desselben gesucht werden
miissten. Die ersten konkreten Spuren einer Vereinigung, die den Dialog zwi-
schen Jidinnen und Juden und Christinnen und Christen in der Schweiz zu ithrem
Ziel haben sollte, lassen sich im evangelischen Sozial- respektive Fliichtlings-
heim «Sonnenblick» im appenzellischen Walzenhausen (AR) finden, das in den
Kriegs- und unmittelbaren Nachkriegsjahren unter der Obhut des Fliichtlings-
pfarrers Paul Vogt'" stand. In einem Riickblick aus dem Jahre 1964 berichtete
Paul Vogt von einer Zusammenkunft von 34 Juden und Christen, die sich vom
19. bis zum 26. November 1945 zusammenfanden, «um sich miteinander zu be-
sinnen und zu fragen, was als Frucht gemeinsam erlittener Not und gemeinsam
erfahrener Rettung und was fiir Juden und Christen in der Schweiz als Konse-
quenz aus dem grauenhaften Erleben im 20. Jahrhundert hervorgehen sollte»."
Das Ergebnis dieser Studienwoche war eine «Erklarung der Arbeitsgemeinschaft

jiidische Gemeinde in Ruminien 1939-1947. Erinnerungen, Tiibingen/Bern 1996, 223;
Gerhart M. Riegner, Ne jamais désespérer. Soixante années au service du peuple juif et des
droits de I’homme, Paris 1998, 351-352; Urs Altermatt, Katholizismus und Antisemitismus.
Mentalitiaten, Kontinuititen, Ambivalenzen. Zur Kulturgeschichte der Schweiz 1918-1945,
Frauenfeld/Stuttgart/Wien1999, 95-96, 312.

AfZ, JUNA-Achiv, Philosemitismus und Dialog mit anderen Religionen, Christlich-Jiidische
Arbeitsgemeinschaft (CJA), Korrespondenz Rabbiner Eugen Messinger, 1949, Ornstein an
Messinger, Alexander Saffran [sic!], Prof. Dr. Zwierzinski, Genf, 26. Juni 1950 [ohne
Signatur]. Vgl. AfZ, NL Jean Nordmann, CJA, Unterlagen zur Conférence international de
Chrétiens et Juifs, 21.-27. Juli 1948 a Fribourg [ohne Signatur].

Vgl. v.a. Alfred A. Hisler, Die dlteren Briider. Juden und Christen gestern und heute, Ziirich
1986; Clemens Thoma, Das Einrenken des Ausgerenkten. Beurteilung der jidisch-christ-
lichen Dialog-Geschichte seit dem Ende des Zweiten Weltkrieges, in: Bulletin der Schwei-
zerischen Gesellschaft fiir Judaistische Forschung SGJF, 7 (1998), 2—16; ders., Der jiidisch-
christliche Dialog. Bilanz und Aussichten an der Jahrtausendwende, in: Judaica. Beitrage
zum Verstehen des Judentums, 56 (2000), 76-89; Christina Kurth/Peter Schmid (Hg.), Das
christlich-jiidische Gesprich. Standortbestimmungen, Stuttgart 2000; Ekkehard W. Stegemann,
«Dabru Emet — Redet Wahrheit». Eine Reflexion auf einige konstitutive Bedingungen des
christlich-jiidischen Gespriches, in: Jidische Lebenswelt Schweiz — Vie et culture juives en
Suisse. 100 Jahre Schweizerischer Israelitischer Gemeindebund (S1G), Ziirich 2004, 284-296.
"> Zur Person: Heinrich Rusterholz/Theres Schmid-Ackeret/Ruedi Reich, Ohne Wenn und
Aber dem Gewissen verpflichtet. Flijchtlings]pfarrer Paul Vogt (1900-1984), Rotkreuz-
schwester Elsbeth Kasser (1910-1992), Ziirich “2000.

Paul Vogt, Historische Riickblende auf die Anfange der Christlich-Jiidischen Arbeitsgemein-
schaft in der Schweiz, in: Christlich-jidisches Forum, Nummer 34, November 1964, 4249,
zit. 46. Siehe auch: Heinrich O. Kiihner, Die Christlich-Jiidische Arbeitsgemeinschaft in der
Schweiz, in: RL. Zeitschrift fir Religionsunterricht und Lebenskunde, 11 (1982), Nr. 2, 28.



160 Zsolt Keller

von Christen und Juden», die den Antisemitismus aufs Schirfste verurteilte,
Punkt 2 der Erklarung sollte fortan als Fundament der noch zu griindenden
christlich-jiidischen Arbeitsgemeinschaft dienen: «Alle Teilnehmer der Studien-
woche vereinigen sich in diesem Vorschlag, es sei der Antisemitismus jeder Art
in feierlicher Form durch die Zustindigen Autorititen sowohl der katholischen
als auch der evangelischen Kirchen als unchristlich zu erkliren und zu dchten.»"”

Im Fall der Schweiz erstaunt es nicht, dass die Initiative zur Griindung einer
christlich-jiidischen Arbeitsgemeinschaft aus den Reihen der im Zweiten Welt-
krieg konfessionell organisierten Fliichtlingshilfe'® kam und von zwei dusserst
engagieren evangelischen Personlichkeiten, nimlich vom bereits erwihnten Paul
Vogt und von der oft als «Fliichtlingsmutter» bezeichneten Gertrud Kurz getra-
gen wurde. In ihren Korrespondenzen kommt dem human-ethischen Moment be-
sonders grosse Bedeutung zu. Den geistigen Horizont des christlich-jiidischen
Dialoges — und dies erscheint mir wichtig — bildete kein schematisches Hand-
lungskonzept, kein politisches Programm, sondern vielmehr die Suche nach neu-
en Denkmoglichkeiten respektive nach der Uberwindung alt hergebrachter Res-
sentiments.'” Wo in den Briefen von Handlungskonzepten gesprochen wurde,
blieben diese vage. Beziiglich der Organisationsform ist in den Korrespondenzen
die Rede von einer «Gesellschaft der Freunde des jiidischen Volkes» — analog
zur Gesellschaft der Freunde der USA oder der UdSSR. Das Ziel sei es, «auf-
klirend zu wirken, namentlich Wissen iiber das Judentum, iiber jiidische Ge-
schichte, tiber die wichtigsten jiidischen Probleme zu verbreiten».'® Die grosse
Gemeinsamkeit dieses Strebens nach einem gegenseitigen Dialog wurde sowohl
auf jlidischer wie auch auf christlicher Seite im «Kampf gegen den Antisemi-
tismus»'’ gesehen. Auch wenn der Antisemitismus in der Schweiz’® zwischen
1933 und 1945 keine eliminatorische Dimension (Daniel Goldhagen) annahm, so
war er doch in vielen gesellschaftlichen Kreisen latent vorhanden. Das Urteil der
Unabhingigen Expertenkommission Schweiz — Zweiter Weltkrieg (UEK) fiel in

'* AfZ, NL Paul Vogt, 4.2.6. Christlich-jiidische Organisationen in der Schweiz, Erklarung der
Arbeitsgemeinschaft von Christen und Juden, Walzenhausen, den 25. November 1945.

'® Vgl. u.a. Unabhingige Expertenkommission Schweiz — Zweiter Weltkrieg (Hg.), Die
Schweiz und die Fliichtlinge zur Zeit des Nationalsozialismus, Ziirich 2001; Hermann Ko-
cher, Rationierte Menschlichkeit. Schweizerischer Protestantismus im Spannungsfeld von
Fliichtlingsnot und offentlicher Fliichtlingspolitik der Schweiz 1933-1948, Ziirich 1996;
Jacques Picard, Die Schweiz und die Juden 1933-1945. Schweizerischer Antisemitismus,
judische Abwehr und internationale Migrations- und Fliichtlingspolitik, Ziirich 1997; Jonas
Armold, Der Schweizerische Caritasverband 1933-1945, in: Von der katholischen Milieu-
organisation zum sozialen Hilfswerk — 100 Jahre Caritas Schweiz, Luzern 2002, 105-160.

'7 Vgl. Gabriella Gelardini/Peter Schmid (Hg.), Theoriebildung im christlich-jiidischen Dialog.
Kulturwissenschaftliche Reflexion zur Deutung, Verhiéltnisbestimmungen und Diskursfihig-
keit von Religionen, Stuttgart 2004.

'* AfZ, NL Gertrud Kurz, 1.8. Antisemitismus 1945 und friiher, Einladung: Nicolas Lambert,
[1945/46] [ohne Signatur].

" AfZ, NL Paul Vogt, 1.4.2. Briefe an Paul Vogt, 19381945, Lilly Wolffers an Paul Vogt, 24.
Januar 1945.

** Zum Antisemitismus in der Schweiz: Aaron Kamis-Miiller, Antisemitismus in der Schweiz
1900-1930; Picard, Die Schweiz und die Juden (wie Anm. 16); Aram Mattioli, Antisemi-
tismus in der Schweiz 1848—1960. Mit einem Vorwort von Alfred A. Hisler, Ziirich 1998.



Theologie und Politik 161

dieser Hinsicht klar — wenn auch provokativ pauschal — aus. Der Schlussbericht
hielt fest, dass «antisemitische Vorurteile und christlich geprigte Judenfeind-
schaft auch in der Schweizer Bevélkerung allgemein iiblich» waren.”' Der Histo-
riker Jacques Picard spricht von einer «Verschweizerung» des Antisemitismus®?,
der einer Tabuisierung unterlag und eine Art gesellschaftlichen Code darstellte.*
Ahnlich interpretierte auch Gerhart M. Riegner den helvetischen Antisemitis-
mus, den er mit den Attribut «vorbeugend» oder «prophylaktisch» versah: Man
«liess die Juden nicht in die zentralen Stellen der Schweizer Politik, der Schwei-
zer Presse, der Schweizer Wirtschaft hinein, dann brauchte man sie nachher auch
nicht aus diesen Stellen rauszuschmeissen.»”* Golo Mann qualifizierte 1960 den
Antisemitismus der Schweizer als «iiberaus diskret und in sicheren Grenzen ge-
halten». Zynisch hielt er fest: « Wenn Antisemitismus sein muss, dann ist der An-
tisemitismus schweizerischer Art wohl der ertriaglichste, zivilisierteste. Nun, in
der Schweiz hat eben alles eine menschliche Dimension.»” Die wissenschaft-
liche Aufarbeitung des Schweizer Nachkriegs-Antisemitismus bleibt weitgehend
ein Desiderat der Forschung.*

In Anlehnung an Fritz Stern, kann von einem «feinen Schweigen» gesprochen
werden, das auch in der Schweiz wihrend des Zweiten Weltkrieges und bis weit
in die Nachkriegszeit das gesellschaftliche Klima prigte. Eine Art indifferentes
Schweigen, das dem Wegsehen gegeniiber dem Elend Vorschub leistete und eine
klare Stellungnahme gegen die Shoah und den Antisemitismus behinderte.’’ Im
«feinen Schweigen» verbarg sich auch die mentale Disposition zur Verdriangung
und Tabuisierung der Shoah, die Urs Altermatt im Zusammenhang mit der
schweizerischen Vergangenheitsbewiltigung als «Exterritorialisierung»®® be-

- Unabhiéngige Expertenkommission Schweiz — Zweiter Weltkrieg (UEK), Die Schweiz, der
Nationalsozialismus und der Zweite Weltkrieg. Schlussbericht, Ziirich 2002, 150.

“ Picard, Die Schweiz und die Juden (wie Anm. 16), 38—40.

* Mit den Worten von J. Picard: «Fiir den kulturell gehobenen Schweizer galt es nicht als fein,

fiir den patriotischen Geist als «unschweizerischy, sich mit dem lirmigen Radau-Antisemi-

tismus einzulassen. Man hatte feinere und bedeutsamere Codes: Antisemitismus war also

beileibe kein Kompliment, doch dies brauchte nicht zu bedeuten, dass in Gesprichen iiber

Juden nicht die vertrauten und handlichen Symbole der Ablehnung assoziiert wurden.» (Pi-

card, Die Schweiz und die Juden (wie Anm. 16), 43).

Gerhart M. Riegner, Vorbeugender Antisemitismus, in: Madeleine Dreyfus/Jiirg Fischer

(Hg.), Manifest vom 21. Januar 1997. Geschichtsbilder und Antisemitismus in der Schweiz,

Ziirich 1997, 49-56, zit. 50.

= Golo Mann, Uber Antisemitismus [1960], in: ders., Geschichte und Geschichten, Frankfurt
a.M. 1961, 169-201, hier 196. — Ich danke Uriel Gast und Christiane Uhlig fiir den Hinweis.

= Ich hoffe, mit meiner Dissertation hier eine Liicke zu schliessen. Bislang hat sich u.a. Georg

Kreis diesem Thema angenommen: Georg Kreis, Offentlicher Antisemitismus in der

Schweiz nach 1945, in: Mattioli, Antisemitismus in der Schweiz (wie Anm. 20), 555-576; in

einer iliberarbeiteten Version auch abgedruckt in: ders., Antisemitismus in der Schweiz nach

1945, in: Christina Tuor-Kurth (Hg.), Neuer Antisemitismus — alte Vorurteile?, Stuttgart

2001, 53-63.

Fritz Stern, Das feine Schweigen und seine Folgen, in: ders., Das feine Schweigen. Histo-

rische Essays. Miinchen 1999, 158-173, bes. 158-160.

“ Urs Altermatt fiihrt in einem Referat aus, dass der «Sonderfall» es vielen Schweizern
ermoglichte, sich von den Verbrechen des Nationalsozialismus zu distanzieren und eine Ver-
strickung der Schweiz von sich zu weisen. «In einem gewissen Sinne konnte man also



162 Zsolt Keller

zeichnet hat. Ein Schweigen, das erst Jahrzehnte spater als Reaktion auf den
Ausspruch von Pascal Delamuraz: «Auschwitz liegt nicht in der Schweiz»™
durchbrochen wurde und in eine Geschichtsdebatte miindete. Die christlich-
jildische Arbeitsgemeinschaft wollte bereits in der unmittelbaren Nachkriegszeit
das «feine Schweigen» durchbrechen und damit den latenten Antisemitismus zu
iberwinden versuchen.

Griindung der Christlich-Jiidischen Arbeitsgemeinschaft zur Bekdimpfung des
Antisemitismus

Die am 28. April 1946 in Ziirich offiziell ins Leben gerufene «Christlich-judi-
sche Arbeitsgemeinschaft» trug in ihrem Titel einen Zusatz und hiess: «Christ-
lich-jiidische Arbeitsgemeinschaft zur Bekdmpfung des Antisemitismus» (CJA).
Dem ersten Vorstand gehorten vier christliche und drei jiidische Mitglieder™ an,
auf jidischer Seite waren dies der Zircher Rabbiner Zwi Taubes und Georg
Guggenheim, Mitglied der Geschifisleitung des Schweizerischen Israelitischen
Gemeindebundes (SIG) und Leiter des Ressorts «Abwehr und Aufklarung»’' so-
wie Hans Omstein’’, ein aus Wien geflohener jidischer Anwalt, der bereits vor

Schuld und Mitverantwortung exterritorialisieren.» (Urs Altermatt, Die Mdoglichkeit zum
Dialog, in: Schweizerischer Israelitischer Gemeindebund/Jiidische Rundschau (Hg.), Die
Zukunft der Vergangenheit. Beitrige zum Symposium des Schweizerischen Israelitischen
Gemeindebundes vom 7. Oktober 1999 an der Universitit Freiburg, 11-14, 12). Urs Alter-
matt, Katholizismus und Antisemitismus (wie Anm. 10), 21; ders., Verspatete Thematisie-
rung des Holocaust in der Schweiz, in: Georg Kreis (Hg.), Erinnern und Verarbeiten. Zur
Schweiz in den Jahren 1933-1945, Itinera Fasc. 25 (2004), Basel 2004, 31-55. Siehe auch:
Franziska Metzger, Schweizer Katholizismus zur Zeit des Nationalsozialismus: Ideen, Dis-
kurse, Mentalititen. Ein Forschungsbericht, in: Ethica 2003. Jahrbuch des Instituts fiir Reli-
gion und Frieden, Wien 2003, 242-253. Zur schweizerischen «Geschichts-Debatte» siehe:
Thomas Maissen, Verweigerte Erinnerung. Nachrichtenlose Vermogen und Schweizer Welt-
kriegsdebatte 1989-2004, Ziirich 2005.

Adolf Muschg replizierte in einer seiner fiint Reden, die den Umgang der Schweiz mit ihrer
Vergangenheit zum Thema hatten, auf eine Aussage des damaligen Bundesprisidenten, Pas-
cal Delamuraz, der im Zusammenhang mit der «Raubgold-Debatte» die Meinung gedussert
hatte, dass Auschwitz nicht in der Schweiz liege (vgl. Adolf Muschg, Wenn Auschwitz in
der Schweiz liegt. Fiinf Reden eines Schweizers an seine und keine Nation, Frankfurt aM
1997, 7).

Es waren dies: Erich Bickel (prot.), Georg Guggenheim (jiid.), Gertrud Kurz (prot.), Hans
Meili (prot.), Hans Ornstein (jiid.), Zwi Taubes (jiid.) sowie Paul Vogt (prot.).

Nach dem Ende des Zweiten Weltkrieges registrierte der SIG eine Zunahme des Antisemi-
tismus und intensivierte seine Abwehrtitigkeit. Neben der JUNA und dem Ressort «Abwehr
und Aufklarung» wurde eine «Kommission zur Bekdmpfung des Antisemitismus» einge-
setzt, die bei antisemitischen Erscheinungen und Aktionen rasch und kompetent handeln
sollte. Bereits wihrend der Kriegsjahre hatte der Gemeindebund konstatiert, dass eine defensiv
gefithrte Abwehr stets der Dynamik des Antisemitismus hinterherlaufen wiirde (vgl. AfZ, 1B
SIG-Archiv, 1.3.1. Protokolle der Delegiertenversammlung, DV vom 10. Mai 1945, 3).

Hans Omstein kam am 5. Februar 1893 in Wien als Sohn des Josef Ornstein und der Emma
Ornstein geborene Wolf auf die Welt, er studierte Rechtswissenschaften, promovierte zum
Dr. iur. und wurde Rechtsanwalt. Nach dem «Anschluss» Osterreichs wurde er in ein Kon-
zentrationslager gebracht. Am 21. August 1939 emigrierte er nach Ziirich, wo er am 4. De-
zember 1952 verstarb. In seinem publizistischen Werk beschiftigte er sich mit Themen aus

30

31



Theologie und Politik 163

dem eigentlichen Griindungsakt die Verbindung zum SIG herstellte und als ers-
ter Zentralsekretiar der Arbeitgemeinschaft gewonnen werden konnte. Prisident
der neu gegriindeten CJA wurde — nach langeren im Vorfeld der Griindungsver-
sammlung gefiihrten Diskussionen — Erich Bickel, der eine Professur fiir Werk-
zeugmaschinen und Fertigungstechnik an der ETH Ziirich innehatte.

In seiner Griindungsansprache vom 28. April 1946 verdeutlichte Bickel die
Beweggriinde und Ziele der Arbeitsgemeinschaft. Sein Umgang mit der jiingsten
Vergangenheit war erstaunlich offen und deutlich. Gleich zu Beginn sprach er
vom Versagen der Schweizer Politik und der Kirchen und prangerte die «promi-
nenten schweizerischen Frontenfithrer»” an. Den Antisemitismus begriff er als
«Gift» und sah in ithm primir eine «Verletzung der grundlegenden Gebote der
Gottes- und Nichstenliebex». Der zu fiihrende «Kampf» gelte — so Bickel weiter
— dem «latenten Antisemitismus» der christlich-abendlindischen Kultur, der
durch «verbrecherische Politiker» zum Mord an den européischen Jiidinnen und
Juden gefiihrt habe. Im Anschluss pladierte er an das christliche Gewissen sowie
an das politische und demokratische Empfinden und den Verstand seiner christ-
lichen Zuhorerschaft: «Wir haben sie [die Shoah; ZK] als Zeitgenossen erlebt,
und darum zwingen uns auch unsere Vernunft und unser Verstand dazu, die Ur-
sachen dieses Wahnsinns an der Wurzel auszurotten, d.h. beim latenten Antise-
mitismus.»”> In diesen Zeilen, in denen Bickel den Gebrauch der Vernunft und
des Verstandes betonte, zeigte sich seine Nahe zum liberal-aufgeklirten Gedan-
kengut. So waren es auch vorwiegend Personlichkeiten des Freisinns, die sich fiir
eine lockere Mitarbeit gewinnen liessen. Die jlidischen Zuhérerinnen und Zuho-
rer bat er, den Ursachen des Antisemitismus auch in den eigenen Reihen nachzu-
spiiren sowie sie dort zu bekdmpfen und ihre «zweifellos vorhandene Uberem-
pfindlichkeit»’® abzulegen. Das Pridikat «christlich-jiidisch» im Namen der Ar-
beitsgemeinschaft begriindete Bickel folgendermassen: Priméar sah er in der Be-
kampfung des Antisemitismus eine fiir die Christen verpflichtende Aufgabe (des-
halb die Nennung der Christen vor den Juden); zweitens weise die Bezeichnung
«christlich-jiidisch» darauf hin, dass eine freundschaftliche Zusammenarbeit zwi-
schen Juden und Christen méglich und erstrebenswert sei und schliesslich sorge

dem Gebiete der Ethik, der Nationalokonomie, Soziologie, der Staatswissenschaften sowie
mit dem Phianomen des Antisemitismus.

Ansprache von Prof. Dr. Bickel zur Griindungsversammlung der «Christlich-Jiidischen Ar-
beitsgemeinschaft zur Bekdmpfung des Antisemitismus» in Ziirich am 28. April 1946, 1.
Bickel, Griindungsversammlung (wie Anm. 33), 1. Siehe auch: Vom christlich-jiidischen
Kampf gegen den Antisemitismus, in: JUNA (Hg.), Bulletin Nr. 47/1, 3. Februar 1947, 5;
Hans Ornstein, Probleme der christlich-jidischen Zusammenarbeit. Nach einem am 6. Miirz
1947 in Ziirich gehaltenen Vortrag; Paul Vogt, Von der Notwendigkeit christlich-jiidischer
Zusammenarbeit. Vortrag gehalten an der Generalversammlung der «Christlich-jiidischen
Arbeitsgemeinschaft in der Schweiz» vom 7. Mirz 1948; Trudi Nielsen-Marti, Aufgabe und
Ziel der christlich-jadischen Arbeitsgemeinschaft in der Schweiz. Kurzvortrag im Rahmen
der Sendung «Von Frau zu Frau» Studio Ziirich vom 12. Januar 1951, abgedruckt in: Mittei-
lungsblatt der christlich-jidischen Arbeitsgemeinschaft, Nr. 5, April 1951, 1-2.

i Bickel, Griindungsversammlung (wie Anm. 33), 2.

** Ebenda, 2.

33



164 Zsolt Keller

dieses Pridikat dafiir, dass der Gegenpropaganda, die Arbeitsgemeinschaft sei
eine «jiidische Mache», von Anfang an der Riegel geschoben wiirde.’

Die Arbeitgemeinschaft verstand sich von Anfang an als ein tberparteilicher
und tberkonfessioneller Verein von Gleichgesinnten. Nach Ansicht der Griin-
dungsmitglieder war die Schweiz «auf Grund ihrer Lage inmitten Europas und in
Anbetracht ihrer humanitiren Traditionen besonders berufen», um im Bereich
des christlich-jiidischen Dialoges Pionierarbeit zu leisten.”® Die protestantische
Seite war signifikant stirker und gewichtiger vertreten als die katholische.’” Der
Vorstand suchte lange nach einer katholischen Personlichkeit, die bereit war, in
der Vereinsleitung mitzuwirken. Erst zwei Jahre nach ihrer Griindung trat 1948
mit Leonhard Weber" der erste Katholik in den Vorstand der Arbeitsgemein-
schaft ein. Weber war kein Theologe, sondern lehrte an der Universitdt Freiburg
Mineralogie und Petrographie und leitete auch das entsprechende Institut. Der
Umstand, dass Weber an einer «katholischen Universitit» lehrte und vor seiner
naturwissenschaftlichen Karriere 1907 an der pdpstlichen Universitidt Gregoriana
in Rom mit einer Arbeit iiber «Allgemein giiltige Erfahrungsurteile» zum Doktor
der Philosophie promoviert hatte, legitimierte ihn als Vertreter des «katholischen
Lagers». Zudem galt er als Vertrauensmann von Bischof Frangois Charriére®',
dem Didzesanbischof des Bistums Freiburg, Lausanne und Genf. Der Eintritt
Webers markierte in den Augen Ornsteins und des Schweizerischen Israeliti-
schen Gemeindebundes einen Meilenstein im Aufbau der CJA.* Mit Leonhard
Weber waren nun beide «grossen» christlichen Konfessionen der Schweiz im
Vorstand vertreten. Zu erwihnen ist, dass Ornstein bereits im November 1947

*” Ebenda, 3.

% AfZ, IB JUNA-Archiv, Philosemitismus und Dialog mit anderen Religionen, Christlich-Jiidi-
sche Arbeitsgemeinschaft (CJA), 1. Jahresbericht der christlich-jidischen Arbeitsgemein-
schaft zur Bekdmpfung des Antisemitismus in der Schweiz, 2. Mirz 1947.

Die Mitgliederzahl der CJA stieg in den ersten Jahren rasch an: Im Jahre 1948 verzeichnete
die Arbeitsgemeinschaft ca. 450 aktive Mitglieder. Der Jahresbericht von 1952 wies 901
Aktive auf, wovon 490 Protestanten, 75 Katholiken, 279 jiidischer Konfession waren und 57
sich mit «konfessionslos» bezeichneten. Eine interne Statistik vom 6. November 1959 wies
die Mitglieder nach Konfessionen wie folgt aus: protestantisch: 471; romisch-katholisch: 79
(wovon 2 griechisch-orthodox); jiidisch: 268; ohne Konfessionsangabe: 48. Zusammen: 866
(AfZ, NL Jean Nordmann, CJA [ohne Signatur)).

Zur Person: Adolf Faller, Honorarprofessor Leonhard Weber (1883—-1968), in: Universitas
friburgensis. Hochschulnachrichten, 26 (1968), Nr. 3, 90-93; Erwin Nickel: Institut fiir Mi-
neralogie und Petrographie, in: Geschichte der Universitit Freiburg Schweiz 1889-1989. In-
stitutionen, Lehre und Forschungsbereiche, Bd. 2, hg. von Roland Ruffieux et al., Frei-
burg/Schweiz 1991, 829-834, bes. 830-832.

Anlisslich des Besuches von Chaim Weizmann vom 12. September 1949 an der Universitiit
Freiburg verurteilte Bischof Charriere den Antisemitismus, was auf jiidischer Seite anerken-
nend bemerkt wurde (vgl. Bischof Charriére verurteilt den Antisemitismus, in: JUNA (Hg.),
Bulletin Nr. 49/6, 22. September 1949, 1-2). Zur Person: Victor Conzemius, Art. Charriére,
Frangois, in: Historisches Lexikon der Schweiz [elektronische Publikation], Version vom 5.
November 2003.

Vgl. AfZ, IB SIG-Archiv, 1.4.1. Protokolle des Cental-Comités des Schweizerischen-Israe-
litischen Gemeindebundes, Sitzung des CC vom 17. Februar 1949, 12; AfZ, JUNA-Archiv,
Philosemitismus und Dialog mit anderen Religionen, Christlich-Jiidische Arbeitsgemein-
schaft (CJA), Korrespondenz Rabbiner Eugen Messinger, 1949, Omstein an Messinger, 9.
Februar 1949, [ohne Signatur].

39

40

41



Theologie und Politik 165

den Bischof der Di6zese Basel, Franziskus von Streng, besucht hatte und bei ihm
um eine Mitarbeit warb. Obwohl von Streng die Arbeit der CJA auch vom katho-
lischen Standpunkt aus gut hiess, kam es zu keinem Engagement von offizieller
Seite, geschweige denn zu einer Zusammenarbeit. Im gleichen Schreiben berich-
tete Ornstein, dass er seit lingerem mit Herbert Haag", «einem sehr sympathi-
schen Weltgeistlichen» in Kontakt stehe, dem es wegen der «wungeklirten Lage»
in Paldstina» verboten worden war, der Arbeitsgemeinschaft beizutreten. Ein
Brief Ornsteins in dieser Sache an den Generalvikar des Bistums Basel, Gustav
Lisibach*, blieb ohne Antwort.*’

In der Vorstandssitzung vom 20. November 1950 beklagte sich Rabbiner Eu-
gen Messinger abermals dariiber, dass sich katholische Kreise — sowohl Geist-
liche als auch Laien — nur sehr schwer fiir eine Mitarbeit in der Arbeitsgemein-
schaft gewinnen liessen. Bei Anfragen stosse er «auf sehr starke Zuriickhal-
tung».*® Die Hemmnisse auf katholischer Seite lagen nicht zuletzt im Selbstver-
standnis respektive der dogmatischen Konstitution der rémisch-katholischen Kir-
che. Das «Lexikon fiir Theologie und Kirche» (LThK), ein weit verbreitetes
kirchliches «Handlexikon», flihrte in einer neubearbeiteten Ausgabe aus dem
Jahre 1936 im Artikel iiber die «Religionsfreiheit» u.a. aus: «Die kath. Kirche
kann ihren Anspruch, die allein wahre, von Christus fur alle Menschen gestiftete
Kirche zu sein, nicht aufgeben. Von diesem Standpunkt aus betrachtet sie das
Nebeneinander von verschiedenen Religionen u. Bekenntnisse als ein Ubel
[...]»" Der Autor des Artikels zum Begriff «Konfession» zeigte sich gar dariiber
erstaunt, dass die Bezeichnung «Konfession», die von den Protestanten gepragt
worden sei, selbst auf nichtchristliche Religionsgemeinschaften «z. B. die jidi-
sche» bezogen werde.” Die grosse Zuriickhaltung war u.a. auf ein doppeltes
Spannungsverhiltnis der «Una Sancta» gegeniiber einem christlich-jiidischen Di-
alog zuriickzufiihren: Die katholische Kirche konnte einerseits aus dogmatischer
Sicht die «Protestanten» als christliche Partner auf christlicher Seite nicht akzep-
tieren, da sie die Reformation als einen «Unfall» der Geschichte interpretierte.
Anderseits konnte sie auch mit dem Judentum nicht direkt in einen Dialog treten,
da sie sich auch der jiidischen Religion gegeniiber als einzig wahre «Heilsver-
mittlerin» verstand und zum Judentum ein von Ressentiments und offener Feind-

# Zur Person: Victor Conzemius, Art. Haag, Herbert, in: Historisches Lexikon der Schweiz
[elektronische Publikation], Version vom 21. Dezember 2004.

* Zur Person: [s.a.], t Mgr Gustav Lisibach. Sénateur honoraire de I’université, ancien Prési-
dent des amis de I'université, in: Universitas friburgensis. Hochschulnachrichten, 26 (1968),
Nr. 1, 18-19.

* AfZ, JUNA-Archiv, Philosemitismus und Dialog mit anderen Religionen, Christlich-Jiidi-
sche Arbeitsgemeinschaft (CJA), Korrespondenz Rabbiner Eugen Messinger, 1949, Omstein
an Messinger, 5. Juli 1949 [ohne Signatur].

* AfZ, NL Jean Nordmann, CJA, Protokoll der Vorstandssitzung vom 20. November 1950, 2
[ohne Signatur].

7 Anton Scharnagl, Art. Religionsfreiheit, in: Lexikon fir Theologie und Kirche [LThK].
Zweite, Neubearbeitete Auflage des kirchlichen Handlexikons, Bd. VIII, Freiburg i. Br.
1936, Sp. 774.

* Konr.[ad?] Hofmann, Art. Konfession in: Lexikon fiir Theologie und Kirche [LThK]. Zweite,
Neubearbeitete Auflage des kirchlichen Handlexikons, Bd. VI, Freiburg i. Br. 1934, Sp. 114.



166 Zsolt Keller

schaft geprigtes Verhiltnis hatte.”” Erst das Zweite Vatikanische Konzil, wih-
rend dem «Dialog» zu einem «prigenden Stichwort»’ wurde, vermochte den
theoretischen Boden fiir ein Gespriach zwischen dem Protestantismus und der ro-
misch-katholischen Kirche und mit dem Judentum zu bereiten.”’

Zwischen theologischem Dialog und politischem Aktivismus

Nach Meinung der Vorstandsmitglieder war fiir ein effizientes Auftreten der
CJA die Mitarbeit von Theologen™ sowie das Werben um prominente Mitbiir-
ger, die allfillige Aktionen moralisch unterstiitzen konnten, unentbehrlich. Das
Titigkeitsfeld war breit abgesteckt: «[1.] Bekdmpfung des Antisemitismus in der
Politik, in der Presse, in der Schule. [2.] Ausarbeitung von Bitten und Vorschldgen
an die Parteien, die poiitischen und die Schulbehérden, die Kirchen.» Und etwas
vage: «[3.] Vorschldge dariiber, wie von dort aus in unserem Sinne gewirkt werden
kénnte, [4.] Fihlungnahme mit der Lehrerschaft und den Schulpflegen.»™

Den letzen beiden Punkten lag die Einsicht zu Grunde, dass die Bekampfung des
Antisemitismus «eine erzieherische, eine volkserzieherische Aufgabe» sei.”* Nach
dieser Auflistung der Arbeitsfelder trat Bickel in seiner Griindungsansprache eupho-

¥ Zum katholischen Antisemitismus: Altermatt, Katholizismus und Antisemitismus (wie Anm.
10); Olaf Blaschke/Aram Mattioli (Hg.), Katholischer Antisemitismus im 19. Jahrhundert.
Ursachen und Traditionen im internationalen Vergleich, Ziirich 2000.
3% S0 im Urteil von Albert Gasser und Lukas Vischer: Albert Gasser/Lukas Vischer, Von 1945
bis zur Gegenwart, in: Lukas Vischer/Lukas Schenker/Rudolf Dellsperger (Hg.), Okume-
nische Kirchengeschichte der Schweiz, Freiburg/Schweiz 1994, 278-3 10, zit. 288-289.
1971 wurde das «International Catholic-Jewish Liaison Committee» geschaffen. Vgl. Inter-
national Catholic-Jewish Liaison Committee (Hg.), Fifteen Years of Catholic-Jewish Dia-
logue 1970-1985. Selected Papers, Citta del Vaticano 1988.
%2 1945 erregte besonders die Schrift von Walter Hoch, «Kompass durch die Judenfrage», Zii-
rich 1944 die Gemiiter. Der SIG sah sich gezwungen, eine (Sub-)Kommission einzusetzen,
die die Abfassung einer Gegenschrift von David Farbstein zu begutachten hatte (David Farb-
stein, Walter Hoch’s «Kompass durch die Judenfrage». Eine Widerlegung, Ziirich, 1946).
Ernst Jucker, der die Schrift Hoch’s fiir das «Biicherblatt» rezensiert hatte, urteilte klar: «Es
ist nicht klar, ob es Absicht oder Zufall ist, wenn der Verfasser immer wieder Dinge
aufwirmt, die leider nur zu sattsam aus antisemitischen Propagandazentren bekannt wurden.
[...] Zu einer Zeit, da Millionen Juden auf das scheuBlichste gequilt und gemordet wurden,
sollte man es in unserem Lande nicht fir méglich halten, daBl in einem Buche, das
wissenschaftlich und objektiv sein mochte, so viele billige, unbewiesene und boshafte
Behauptungen gegen ein Volk gerichtet werden, dem wir ehrliches Mitgefiihl, wirkliche Ob-
jektivitidt und Gerechtigkeit schuldig sind.» (Ernst Jucker, Rez. Walter Hoch, Kompass durch
die Judenfrage, Ziirich 1944, in: Das Biicherblatt, Mai 1945). Vgl. Hanna Zweig, David Farb-
stein (1868-1953). Jidischer Sozialist — sozialistischer Jude, Ziirich 2002, 194-198.
Bickel, Griindungsversammlung (wie Anm. 33), 3-4.
Ebenda, 4. Siehe auch: Paul Vogt, Die Uberwindung des Antisemitismus durch Religions-
unterricht, Ziirich 1948. 1962 schrieb Georg Guggenheim, Leiter des Ressorts «Abwehr und
Aufkliarung» beim SIG, in einem Bericht iiber den Antisemitismus in der Schweiz an die
European Division des World Jewish Congress (WJC) nach London: «Eine der Hauptur-
sachen des in der Schweiz noch bestehenden Antisemitismus ist auf den Religionsunterricht
zuriickzufiihren, wobei die Passionsgeschichte bekanntlich eine unheilvolle Rolle spielt.»
(Vgl. AfZ, 1B SIG-Archiv, Bericht von Dr. Georg Guggenheim an die European Division
des WIC, «Antisemitismus in der Schweiz» vom 20. August 1962 (Abschrift fiir die Mit-
glieder der Geschiftsleitung) [ohne Signatur]).

51

53
54



Theologie und Politik 167

risch mit der Anregung an sein Publikum: «Wir kénnten z.B. auch erst einmal ge-
meinsam klaren: Was ist Antisemitismus?» Der Vorstand der CJA bekundete jedoch
Miihe, sich auf eine einheitliche Definition des Antisemitismusbegriffs zu einigen.
Dieses Unvermaogen fiihrte immer wieder zu Zerreissproben und belastete die Arbeit.

Gegen den theologisch-konfessionellen Ansatz bei der Bekdmpfung des
Antisemitismus wurden schon vor der Griindung kritische Stimmen laut. Jakob
Zucker, Mitglied der Geschiftsleitung des Verbandes Schweizerischer Jidischer
Fliichtlingshilfen (VSJF), wurde 1946 von Bickel eingeladen, an der konstituie-
renden Versammlung der CJA teilzunehmen. In einem Brief vom 26. April 1946
legte Zucker seine Beweggriinde dar, wieso er der Versammlung fernbleiben
werde. In diesem Schreiben dusserte er die Meinung, dass er sich nichts vom
Kampt gegen den Antisemitismus verspreche, wenn er auf konfessioneller Basis
gefiihrt werde. Er fiihrte aus: «Fiir uns sind Juden, die zum Christentum {iber-
treten, Abtrinnige. Fur die christliche Kirche sind Juden, die zum Christentum
tibertreten, Bekehrte. So lange die christliche Kirche und damit die Theologen,
die es ernst meinen, von solchen Auffassungen geleitet sind, ist nach meiner
Auffassung eine Vereinigung gegen den Antisemitismus auf christlich-jiidischer,
d.h. konfessioneller Basis, unmdglich. [...] Wenn dieser Kampf nicht auf einer
politischen Basis geflihrt wird, dann wird man nur gegen Symptome anrennen
und niemals die Wurzel treffen.»” Die Bedenken Zuckers wurden vom Vorstand
der CJA nicht ernst genommen, man sah in thnen lediglich die Meinung eines lin-
ken Zionisten. Vom Zionismus, den auch die meisten Mitglieder der CJA als links,
kommunistisch und somit staatsfeindlich ansahen, galt es sich zu distanzieren.™®

Bereits in der weiter oben zitierten Griindungsansprache Bickels wurde deut-
lich, dass die Arbeitsgemeinschaft den Antisemitismus in einem religiosen Hori-
zont, als eine «Verletzung und Verleumdung der grundlegenden Gebote der Got-
tes- und Nichstenliebe»’’ interpretierte. Diese Sichtweise war nicht ohne Konse-
quenzen: Sie machte einerseits die Mitarbeit von Theologen unentbehrlich, be-
hinderte aber anderseits die Partizipation anderer, besonders juristisch geschulter —
und somit im politischen Kampf versierter Personlichkeiten — wie z.B. aktiver
Zionisten (wie der bereits erwihnte Jacob Zucker, Veit Wyler u.a.)’, die sich ji-
discherseits besonders engagierten. Die theologische Basis der Arbeit erschwerte
{iberdies auch die Mobilisierung sozialdemokratischer Politiker, die sich in ihrer
politischen Arbeit fiir die Rechte von Minderheiten sensibel zeigten. Lediglich
theologisches Spezialwissen sollte fiir die Arbeit der CJA bestimmend sein. Poli-
tische Agitation hatte hinten anzustehen.

** AfZ, IB JUNA-Archiv, Philosemitismus und Dialog mit anderen Religionen, Christlich-Jiidi-

_sche Arbeitsgemeinschaft (CJA), Jakob Zucker an Erich Bickel 26. April 1946 [ohne Signatur].

°® Zum nicht immer spannungsfreien Verhiltnis des SIG zum «Zionismus» siehe: Zweig,
Farbstein (wie Anm. 52), 65-66. Fiir die Nachkriegszeit verweise ich auf die Diskussion um
die zionistische Jugendorganisation «Haschomer Hazair»: Elisabeth Eggimann-Gerber, Jiidi-
sche Jugend in der Schweiz um 1950: Streiflicht auf einen Diskurs um Zugehorigkeits-
fragen, in: Elke Huwiler/Nicole Wachter (Hg.), Integrationen des Widerldufigen. Ein Streif-
zug durch geistes- und kulturwissenschaftliche Forschungsfelder, Ziirich 2004, 273-282.

*7 Bickel, Griindungsversammlung (wie Anm. 33), 1.

*® Eine Ausnahme war in dieser Hinsicht z.B. David Farbstein (vgl. Zweig, Farbstein (wie
Anm. 52), 194-198). B. Sagalowitz war quasi ex officio Mitglied der CJA.



168 Zsolt Keller

Die Bekdmpfung des Antisemitismus

Erst nach der Griindung suchte der Vorstand nach Moglichkeiten, seiner selbst
auferlegten Hauptaufgabe, der Bekdampfung des Antisemitismus, gerecht zu wer-
den. Bei diesem Bestreben stand die Beobachtung der Presse sowie der politi-
schen und wirtschaftlichen Offentlichkeit im Vordergrund (Punkt 1 und 2 der
Tatigkeitstelder). Unterstiitzt wurde die CJA hierbei von der Jiidischen Nach-
richtenagentur (JUNA), die 1936 als Pressestelle des Schweizerischen Israeliti-
schen Gemeindebundes mit dem Ziel gegriindet wurde, dem zunehmenden Anti-
semitismus publizistisch entgegenzuwirken. lhre Leitung oblag ab 1938 Benja-
min Sagalowitz™, der die neu gegriindete Arbeitsgemeinschaft mit seinem publi-
zistischen Know-how versah und die nétigen Verbindungen zu den Redaktionen
der einzelnen «fehlbaren» Zeitungen, aber auch zu fithrenden Personlichkeiten
herstellte. An dieser Art der Zusammenarbeit war auch der SIG interessiert, er-
laubte sie thm doch ein gewichtigeres und — falls notig — verdecktes Auftreten.
Fir die JUNA war es nun vermehrt moglich, indirekt zu agieren, d.h. einen
antisemitischen Angriff in der Presse zu ichten, ohne sich in der Offentlichkeit
exponieren zu miissen.”’ Diese Aufgabe nahm die CJA wahr. Das Resultat der
ersten Zusammenarbeit waren einige durchschlagende publizistische Erfolge, die
vom Vorstand der Arbeitsgemeinschaft jedoch als «Nadelstichpolitik» oder gar
unniitze Polemik abgetan wurden. Sie strebten nach einer systematischen und
fundamentalen Art der Bekdmpfung. In einem Schreiben an Sagalowitz betonte
Bickel deshalb: «Gelingt es uns, die massgebenden Presseleute zusammenzu-
bringen und dort die Uberzeugung zu wecken, dass die Presse dem antisemiti-
schen Gift vermehrte Aufmerksamkeit schenken muss, so haben wir viel gewon-
nen, mehr als mit kleinen laufenden Polemiken.»®' Doch gerade diese Interventi-
onspolitik hatte in den Kriegsjahren die Unabhingigkeit der Schweizer Juden
bewahrt. Mit unzihligen kleinen Aktionen konnte Sagalowitz den Schweizer Ju-
den eine Stimme verschaffen, die einiges an Gewicht hatte.®> Diese Interventi-

** Vgl. Michael Funk/Zsolt Keller, Gegen eine «Politik des Schweigens». Zum 100. Geburtstag
von Benjamin Sagalowitz, in: Neue Ziircher Zeitung, 2./3. Juni 2001.
% In der Zeit der Krise von 1933 bis 1945 forderten prominente Stimmen innerhalb des SIG,
unter ihnen Saly Mayer, der damalige Prisident des Gemeindebundes, Einigkeit und Diszi-
plin aller jiidischen Krifte sowie den Riickzug aus der Offentlichkeit. Vgl. Michael Funk/
Uriel Gast/Zsolt Keller, Eine kleine Geschichte des Schweizerischen Israelitischen Gemein-
debundes, in: Jidische Lebenswelt Schweiz — Vie et culture juives en Suisse. 100 Jahre
Schweizerischer Israelitischer Gemeindebund (S1G), Ziirich 2004, 23-55, 35; Zsolt Keller,
Der Eidgenossische Bettag als Plattform nationaler Identitit der jidischen und der katho-
lischen Schweizer, in: Urs Altermatt (Hg.), Katholische Denk- und Lebenswelten. Beitriige
zur Kultur- und Sozialgeschichte des Schweizer Katholizismus im 20. Jahrhundert, Frei-
burg/Schweiz 2003, 135-150.
AfZ, IB JUNA-Archiv, Philosemitismus und Dialog mit anderen Religionen, Christlich-Jiidi-
sche Arbeitsgemeinschaft (CJA), Erich Bickel an Benjamin Sagalowitz, 39. September 1946.
Bei der Diskussion um den Film «Rommel der Wiistenfuchs» (siehe weiter unten) fiel der
Begriff der «Nadelstich-Taktik» abermals (vgl. AfZ, NL Jean Nordmann, CJA, Traktanden
der Sitzung der Vorstandsmitglieder der CJA vom 13. Mai 1952, Anlage I [ohne Signatur]).
%2 Vgl. Michasel Funk, «Warum sollen wir die Sprache erst wieder finden, wenn wir geschla-
gen werden?». Die Offentlichkeitsarbeit des Schweizerischen Israelitischen Gemeindebun-

61



Theologie und Politik 169

onspolitik, die immer mehr auch zur politischen Exponierung und damit verbun-
den zu Anfeindungen gegeniiber der CJA fiihrte, erweckte den Unmut der Theo-
logen, die sich an den Rand gedriangt sahen. 1948 beantragte der Vorstand eine
Statutenidnderung: Der Zusatz im Vereinsnamen «zur Bekdampfung des Antisemi-
tismus» sei ersatzlos zu streichen. Begriindet wurde der Antrag mit dem Hin-
weis, dass «neben der Bekampfung des Antisemitismus auch die positive Arbeit
zur Herbeiflihrung eines besseren Verstdndnisses zwischen Christen und Juden»
zu den Hauptaufgaben der Arbeitsgemeinschaft gehdre.*’ In der Folge wurde die
Arbeit der CJA von zwei Fraktionen bestimmt. Von einer theologischen Frakti-
on, die sich auf die Suche nach einem Dialog mit den jiidischen «Briidern und
Schwestern» machte und einer Gruppe, die in der CJA ein politisches Instrument
zur Bekdmpfung des Antisemitismus sah.

Wie fundamental unterschiedlich die beiden Fraktionen waren, verdeutlicht
u.a. folgende Begebenheit: 1949 veroffentlichte Hans Ornstein eine Schrift mit
dem Titel: «Der antijiidische Komplex. Versuch einer Analyse»®, in der er den
Ursachen des Antisemitismus nachging. Dieses von Emil Oprecht im Ziircher
Europa-Verlag verlegte Buch fand eine relativ grosse Verbreitung, aber — seiner
komplizierten Sprache wegen — wenig Beachtung. Zweifellos war es aber das
Verdienst Ornsteins, das Phdnomen des Antisemitismus von einem rein theologi-
schen Interpretationsrahmen getrennt und thn u.a. auch psychologisch gedeutet
zu haben. So definierte Ormnstein den Antisemitismus als «Vorurteil», als «fixe
Idee» oder «Hass». Neid, Angst und Furcht, Verachtung, Antipathie und Wider-
willen legte er dem Antisemitismus als mogliche Motive zu Grunde. Das Phéno-
men «Antisemitismus» begriff er in seiner Schrift als «Mythus», «Ideologie»
oder «Komplex»®. Die Rezensionen der theologischen Zeitschriften vielen ne-
ben anerkennenden Worten auch kritisch aus. Ein Umstand, der Ornstein beweg-
te, die Meinung von Paul Vogt einzuholen. In seiner Antwort fithrte Vogt, nach-
dem er einen der Rezensenten vehement verteidigt hatte, aus: «Und hinzu kommt
der Riesenunterschied, der mir aufs Neue bewusst wird, in Ihrer Begriindung des
Antisemitismus und unserer theologischen Begriindung. Wir sehen die Begriin-
dung des Antisemitismus in der Revolution gegen den lebendigen Gott der Bibel
[des] alten und neuen Testamentes. Weil er aber abgelehnt wird, wird auch sein

des von 1933 bis 1945, Liz. phil. Freiburg/Schweiz 2002; Jacques Picard, Juden in der
Schweiz (wie Anm. 16).

' AfZ, 1B JUNA-Archiv, Philosemitismus und Dialog mit anderen Religionen, Christlich-Judi-
sche Arbeitsgemeinschaft (CJA), Einladung zur ordentlichen Generalversammlung [der
CJA] vom 7. Mirz1948 [ohne Signatur].

# Hans Ornstein, Der antijiidische Komplex. Versuch einer Analyse, Ziirich 1949. Vgl. auch:
ders., Der Antisemitismus. Deutung und Uberwindung. Ein Versuch, Ziirich 1946; Presse-
stimmen [zu: Hans Ornstein, Der antijiidische Komplex], in: Mitteilungsblatt der christlich-
judischen Arbeitsgemeinschaft i.d. Schweiz, Nr. 4, Oktober 1950.

% Ormnstein geht davon aus, dass sich Vorurteile wie «fixe Ideen» fast unmerklich zu Kom-
plexen verhirten. Im Unterschied zur Ideologie habe — so Ornstein — der Komplex seinen
Kern im Gefiihl. Etwas Zwanghaftes sei fiir das Wesen des Komplexes typisch (Ornstein,
Komplex (wie Anm. 54), 28-29). Siehe auch: Rudolf G. Zipkes, Gelebtes Leben. Jude sein
in einer weltoffenen Zeit, Ziirich 2005, 368—-369.



170 Zsolt Keller

Werkzeug der Offenbarung, das Volk Israel, abgelehnt und erbittert bekampft.»*
Der Theologe, so Vogt weiter, lehne es eben ab, Antisemitismus nur wissen-
schaftlich, psychologisch oder wie immer auf der Ebene des nur-Humanen erkli-
ren und tiberwinden zu wollen.

Ein weiteres Beispiel vermag diese theologische Sichtweise zu illustrieren:
1945 berichtete Georges Brunschvig, nicht ohne Befremden, tiber eine Unterre-
dung mit Leonhard Ragaz, in der auch tiber die «Judenfrage»®” gesprochen wur-
de. Brunschvig schrieb in seiner Aktennotiz: «Er [Ragaz; ZK] glaubt, dass in den
letzten Jahrzehnten nur noch der Antisemitismus die Judenheit zusammenge-
halten hat. Obwohl der Antisemitismus keineswegs verschwinden wird, diirfte
nach den Verfolgungen noch eine weitgehende Entspannung eintreten, die zum
Zerfall des judischen Volkes fiihren koénnte, wenn nicht die seit 500 Jahren
failige Erneuerung der jiidischen Lehre erfolge. Er habe gehofft, dass nach dieser
Katastrophe ein jiidischer Prophet aufstehen werde, wic ¢inst ein Amos und ¢in
Jesaia nach dhnlichen Katastrophen ithre Worte riefen, und bis vor kurzen ge-
glaubt, dass dieser Prophet vielleicht in Martin Buber vorhanden wiire.»"*

Diese Auseinandersetzung zwischen theologischer Anndherung respektive Er-
neuerung und politischem Aktivismus sollte zu Beginn der 1950er Jahre ihren
Hohepunkt finden. Dabei standen zwei Ereignisse im Zentrum der Diskussionen.
Zum ersten ein Schreiben an den Deutschen Bundeskanzler Konrad Adenauer;
zum zweiten eine Intervention gegen die Filmproduktion der 20th Century-Fox
aus dem Jahre 1951 mit dem Titel «The Desert Fox: The Story of Rommel»
(deutsch: «Rommel der Wiistenfuchs»).

Richtungsstreitigkeiten

1950 gelangte ein Mitglied der Luzerner Gruppe der CJA ganz spontan und ohne
das Wissen des Vorstandes an das israelische Aussenamt in Tel Aviv und bot
dem Ministerium die Hilfe der CJA an, bei der Herstellung der bisher fehlenden
Beziehungen zwischen der deutschen und der israelischen Regierung behilflich
zu sein.” Die Antwort des Direktors der westeuropiischen Abteilung im israeli-
schen Aussenministerium fiel vage, aber doch positiv aus. Die Regierung Israels
begriisste die Initiative, betonte aber ihrerseits, dass keine Aktion, die unternom-
men werden wiirde, als von thr erméchtigt, veranlasst, beauftragt oder initiiert
oder inspiriert anzusehen sei.”’ Doch auch diese vage Zusage weckte den Akti-
vismus Ornsteins, der trotz der Opposition einiger Vorstandsmitglieder auf eine

% AfZ, NL Paul Vogt, 1.4.1. Briefe von Paul Vogt, 1946-1981, Paul Vogt an Hans Omstein, 9.
September.1950.

7 Zum Begriff und seiner Geschichte siehe: Alex Bein, Die Judenfrage. Biographie eines
Weltproblems, Band I, Stuttgart 1980.

% AfZ, IB SIG-Archiv, Kommission Abwehr und Aufklirung, G. Brunschvig an die Mitglieder
der Kommission zur Bekdmpfung des Antisemitismus, 16. Juni 1945 [ohne Signatur].

% AfZ, NL Jean Nordmann, CJA, Hans Ornstein an den Vorstand der CJA, 11. Februar 1951
[ohne Signatur].

’® AfZ, NL Jean Nordmann, CJA, Protokoll der Vorstandssitzung vom 18. Februar 1951 (Aus-
zug Traktandum 2, S. 1-2) [ohne Signatur]



Theologie und Politik 171

internationale Ausrichtung der Arbeitsgemeinschaft dringte. Ornstein stellte er-
folgreich Kontakte zu fiihrenden Politikern der CDU und der SPD im deutschen
Bundestag her, die die Initiative zu Gunsten einer moralischen Wiedergutma-
chung gerne unterstiitzten.”' Zudem liess er dem Deutschen Bundeskanzler, Kon-
rad Adenauer, als dieser auf dem Biirgenstock im Urlaub weilte, ein Aide-mé-
moire {ibergeben, in dem er seine Gedanken zu einer moralischen Wiedergutma-
chung kundtat.”* Im Juli 1952 kam es schliesslich zu einem offiziellen Schreiben
der CJA an die Adresse Adenauers.” Das Dokument, das innerhalb des Vorstan-
des nicht unumstritten war, wurde nur von den christlichen Mitgliedern des Vor-
standes unterzeichnet. Rabbiner Eugen Messinger und Jean Normann, der Gug-
genheim in den Vorstand gefolgt war, verweigerten thre Unterschrift. Nordmann
fihrte aus: «Ich bin der Meinung, dass wir in der Schweiz, wie unser Titel lautet,
genug zu tun haben, ohne uns auf den gefihrlichen Boden der Aussenpolitik zu
begeben.» ™ Auch andere Mitglieder plidierten vehement dafiir, sich nicht in die
Interessen fremder Staaten einzumischen. Das von einigen Vorstandsmitgliedern
internalisierte Neutralititsgebot der schweizerischen Aussenpolitik fand somit
auch in der Arbeit der CJA ihren Niederschlag. Die Antwort Adenauers fiel di-
plomatisch niichtern aus: Der Bundeskanzler versprach, die angesprochenen
Fragen zu beherzigen.” Fiir die CJA war dies jedoch eine erste und erfolgreiche
aussenpolitische Aktion.”

1952 lief der Film «Rommel der Wiistenfuchs»'’ in den Basler und Ziircher
Kinos an und erntete in der lokalen Presse viel Beifall. Das Filmplakat (siehe
Abbildung) stellte Rommel als siegreichen Feldherrn der deutschen Wehrmacht
und pflichtbewussten Ehemann dar und pries den Film als ein cineastisches

" AfZ, NL Jean Nordmann, CJA, Hans Ornstein an den Vorstand der CJA, 20. Februar 1951;
Hans Ornstein an den Vorstand der CJA, 13. April 1951 — 1. Bericht 1951; Hans Ornstein an
den Vorstand der CJA, 20. Juni 1951 — 2. Bericht 1951 [ohne Signatur].

> AfZ, NL Jean Nordmann, CJA, Hans Ornstein an den Vorstand der CJA, 26. August 1951 —
3. Bericht [ohne Signatur].

" AfZ, NL Jean Nordmann, CJA, Hans Ornstein an den Vorstand der CJA, 11. Juli 1952:

Entwurf eines Briefes, den auf Antrag des Basler Arbeitsausschusses der Zentralvorstand der

«Arbeitsgemeinschaft» an Bundeskanzler Dr. Adenauer richten soll, wenn sich dieser dem-

néchst auf dem Biirgenstock aufhalten wird, [s.d.] [ohne Signatur]. Brief abgedruckt in: In-

tervention der «Arbeitsgemeinschaft» bei Bundeskanzler Dr. Adenauer, in: Mitteilungsblatt
der christlich-jiidischen Arbeitsgemeinschaft 1.d. Schweiz, Nr. 8, Oktober 1952; Rundbrief
zur Forderung der Freundschaft zwischen dem Alten und dem Neuen Gottesvolk — im Geiste

der beiden Testamente, Nr. 17/18, August 1952, 30-31.

AfZ, NL Jean Nordmann, CJA, Jean Nordmann an Hans Ornstein, 23. Juli 1952 [ohne Sig-

natur].

«Im Auftrage des Hermn Bundeskanzlers bestitige ich dankend den Eingang Thres Schreibens

vom 5. August 1952 nebst Anlage. Sie diirfen davon tiberzeugt sein, dass der Herr Bundeskanz-

ler entschlossen ist, die von Thnen berithrten Fragen in dem Sinne zu l6sen, wie er es seinerzeit
erklart hat. Dass es sich dabei um sehr schwierige Probleme handelt, ist auch Thnen bewusst,
wie aus lhrem Schreiben hervorgeht» (AfZ, NL Jean Nordmann, CJA, Der Staatssekretir des

Bundeskanzleramtes, Dr. Sir, an Hans Omstein, 15. August 1952. [ohne Signatur]).

1959 gelangte die CJA, diesmal unter der Federfithrung von Ernst Ludwig Ehrlich, an Bun-

deskanzler Adenauer. Korrespondenz abgedruckt in: Mitteilungsblatt der christlich-jidi-

schen Arbeitsgemeinschaft in der Schweiz, Nr. 21, September1959, 6-7.

7 Vgl. URL: <http://www.imdb.com» (Abfrage: «Desert Fox » vom 3. Januar 2005).

74

75

76



172 Zsolt Keller

Werk, das man gesehen haben miisse. Eine kritische Auseinandersetzung mit der
Rolle General Erwin Rommels’™, der sich bei der militirischen Expansion des
Dritten Reiches besonders verdient gemacht hatte, wurde weder in der Presse
noch in der Offentlichkeit gefiihrt.”” Von der JUNA verstiindigt rief Ornstein den
Basler Ausschuss der CJA zu einer Intervention auf. Die Frage, ob eine solche
seitens der Arbeitsgemeinschaft angebracht sei oder nicht, erhitzte die Gemiiter.
Wihrend Ornstein auf die Rolle Rommels als Hitlers «Lieblingsgeneral» hinwies
und aufgebracht zu bedenken gab: «Rommel ist in der Zeit, da man unsere
Miitter in die Gaskammern schleppte™, fiir Hitler von Sieg zu Sieg geschritten.
Es ist nicht zumutbar, und unertriglich, es verstosst gegen die primitivsten Ge-
fithle, so einen Kerl nun als Filmhelden vorgefiihrt zu sehen.»®' Andere forderten
den Vorstand auf, die Zweckbestimmungen der Statuten einzuhalten und drohten
im Fall einer Intervention mit threm Austritt. Die fundamentale Frage, die es in
diesem Zusammenhang zu kliren galt, war die, ob die CJA auch den Neofaschis-
mus zu bekdmpfen habe: «Wenn Schweizerbtirger in ihrer Eigenart als Antimili-
taristen oder als <Antifaschisten» [...] gegen diesen Film protestieren wollen, so
ist das ihr gutes Recht. [...] Unsere Arbeitsgemeinschaft als solche jedoch hat
damit statutengemdss nichts zu tun. Wenn wir mit der Motivierung, man miisse
«die Krisenursachen an der Wurzel anfassen>, behaupten, den Antisemitismus in
Gestalt dieses Filmes zu bekdmpfen, dann ist nicht einzusehen, wo es noch ein
Halten geben soll; dann werden wir aus der «Christlich-jidischen Arbeitsgemein-
schaft> mit den oben zitierten Zwecken eine solche fiir Antifaschismus.»®* Hier
offenbarte sich ein blinder Fleck, und zwar dergestalt, dass die theologische
Fraktion keinerlei Verbindung zwischen dem Antisemitismus und dem Neofa-
schismus respektive Neonazismus sah und auf die Einhaltung der Statuten, die
ihrerseits wiederum interpretationsbediirftig waren, pochte. Auf jidischer Seite
wurde Benjamin Sagalowitz nicht miide, auf den fundamentalen Zusammenhang
zwischen dem Nationalsozialismus respektive Faschismus und dem Antisemitis-
mus hinzuweisen. Bereits 1947 hielt Sagalowitz in einer leider nie publizierten

’® Zur Person: Wolfgang Benz/Hermann Graml/Hermann WeiB (Hg.), Enzyklopidie des Natio-
nalsozialismus, Miinchen 1998, u.a. 875.

7 vgl. ua.: Die Wahrheit iiber Rommel? Betrachtungen zu einem Film, in: JUNA (Hg.),
Bulletin Nr. 52/2, 12. Mai 1952, 7-8.

% In der Datenbank «Namentliche Erfassung der osterreichischen Holocaustopfer» der Doku-

mentationsstelle des osterreichischen Widerstandes in Wien (URL: <http://www.doew.at/cgi-

bin/shoah/shoah.pl> — Abfrage vom 9. Februar 2005) lisst sich der Eintrag zu Emma Om-

stein finden. Emma Ormnstein wurde am 23. November 1869 geboren und am 28. Juni 1942,

d.h. 73jdhrig, von Wien nach Theresienstadt deportiert. Sie starb im Konzentrationsiager

Treblinka. Zu Josef Omstein sind zwei Eintrdge aktenkundig: Der am 7. Juni 1863 geborene

Josef Omstein (mit grosser Wahrscheinlichkeit der Vater von Hans Omstein) wurde am 14.

Juli 1942 deportiert und verstarb in Theresienstadt. Der am 14. April 1890 geborene Josef

Ornstein — Hans Ornstein berichtete von einem &lteren Bruder — wurde am 28. November

1941 von Wien nach Minsk deportiert. Sein Todestag ist unbekannt.

AfZ, NL Jean Nordmann, CJA, Traktanden der Sitzung der Vorstandsmitglieder der CJA

vom 13. Mai 1952, Anlage I [ohne Signatur].

AfZ, NL Jean Nordmann, CJA, Prof. Dr. Karl Thieme an den Vorstand der CJA, 3. Mai

1952 [ohne Signatur].

81



Theologie und Politik 173

Schrift, in der er die Entrechtung, Verfolgung und Ermordung der europiischen
Juden nachzeichnete, fest: «Nationalsozialismus und Antisemitismus sind un-
trennbar.»™ In den Quellen lisst sich noch ein anderer Grund fiir diese harte
Reaktion finden. Sie scheint im Umstand zu liegen, dass die Amerikaner in
Deutschland die «Gesellschaften fiir christlich-jiidische Zusammenarbeit» gezielt
in solche fiir «Antibolschewismus» zu verwandeln suchten.®® Gegen diese politi-
sche, ja gar ideologische Vereinnahmung wollte man sich in der Schweiz zur
Wehr setzen. Das theologische Proprium galt es zu betonen. Der Abschluss der
Diskussion iiber den «Rommel-Film» forderte im Votum von Hans Ornstein den
uniiberwindbaren Graben nochmals deutlich zu Tage: «Wir haben jederzeit dem
religids-Theologischen weiten Raum in unserer Arbeit eingerdumt, in Erkenntnis
seiner ausserordentlich grossen Wichtigkeit. [...]. Doch zahlreiche Mitglieder,
darunter ausgezeichnete Menschen, sehen unsere Problematik unter anderen Ge-
sichtspunkten: soziologisch, 6konomisch, psychologisch, nicht zuletzt politisch.
Eine einseitige Fiihrung unserer Arbeit wire ruinds. Daran bitte ich, zu denken.»™

Am 4. Dezember 1952 starb Hans Ornstein iiberraschend. Mit seinem Tod
finden auch die Richtungsstreitigkeiten innerhalb der CJA ihr Ende. Die nun an-
brechenden Aren unter Emnst von Schenk und Emst Ludwig Ehrlich waren von
einem konsequenteren Riickzug in eine theologische Binnendiskussion gekenn-
zeichnet. Das politische Interesse des SIG an der christlich-jiidischen Arbeitsge-
meinschaft als Partner bei der Bekdmpfung des Antisemitismus nahm zuneh-
mend ab. Damit war auch ein Verlust der politischen Schlagkraft der CJA ver-
bunden, da ihr die Kommunikationskanidle der JUNA und des SIG nicht mehr
vollumfinglich zur Verfligung standen. Dies hiess aber nicht, dass sich die CJA
vollig zuriickzog und sich gesellschaftlich nicht mehr profilierte. In Anlehnung
an den Begriff der «Verkirchlichung», die sich im Bereich der Katholischen
Kirche Mitte des letzten Jahrhunderts durchsetzte®, kann von einer «Vertheolo-
gisierung» des christlich-jiidischen Dialoges, die den Dialog zeitgleich mehr und
mehr auf die Ebene eines interreligiosen Dialoges mit theologischen Inhalten
transponierte, gesprochen werden.

Zwischen dem SIG und der CJA stellte sich ein courant normal ein, der die
Arbeitsgemeinschaft als unterstiitzungswiirdiges Forum des religiosen Dialoges
ansah. Anderseits forderten die Goldenen Fiinfziger-Jahre die Akzeptanz des
Schweizerischen Israelitischen Gemeindebundes als politisches Organ der jii-
dischen Schweiz nachhaltig.®” Der Gemeindebund konnte antisemitischen

* Benjamin Sagalowitz, Der Weg nach Majdanek [Der Vemichtungsfeldzug gegen die Juden
Europas] 1933-1945, Teil I, Ziirich 1947 (unpubliziertes Manuskript resp. Druckfahne), 15.

* AfZ, NL Jean Nordmann, CJA, Prof. Dr. Karl Thieme an den Vorstand der CJA, 3. Mai
1952. Vgl. auch: Ebenda, Hans Omstein an den Vorstand der CJA, 7. Mai 1952 [ohne Signatur].

* AfZ, NL Jean Nordmann, CJA, Hans Ornstein an den Vorstand der CJA, 7. Mai 1952 [ohne
Signatur].

% Vgl. Heinz Hiirten, Deutscher Katholizismus im 19. Jahrhundert. Positionsbestimmung und
Selbstbehauptung, in: ders. (Hg.), Katholiken, Kirche und Staat als Problem der Historie.
Ausgewihlte Aufsatze 1963—-1992, Paderborn/Miinchen/Wien/Ziirich 1994, 33-50, 47.

% Funk/Gast/Keller, Geschichte des Schwelzenschen Israelitischen Gemeindebundes (wie Anm.
60), 41-42.



174 Zsolt Keller

Tendenzen als eigenstindiger Akteur entgegentreten und diese unverdeckt auch
in der politischen und gesellschaftlichen Offentlichkeit bekdmpfen. Mit dem ara-
bischen Terrorismus und dem aufkommenden Antizionismus verliessen juden-
feindliche Diskussionen das theologische Feld endgiltig, auch wenn sie sich
im theologischen Kontext hartnickig halten konnten.*

il

. Der Film, den die Weit mit Spannung-erwartet! 4

Abbildung: Filmwerbung fiir den «Rommel-Film»

Zwischen Theologie und Politik. Beginn und Konkretisierung des christlich-jiidischen
Dialoges in der Schweiz
Die Entwicklungslinien des christlich-jiidischen Dialoges sind mehirdimensional. Wih-
rend auf einer theoretischen Ebene der Austausch zwischen Judentum und Christentum
von zaghafter Kontinuitdt und schmerzhaften Briichen gekennzeichnet war, stellte sich
auf einer praktisch-institutionellen Ebene zu Beginn des 20. Jahrhundert ein Dialog zwi-
schen Juden und Christen ein. Nach den Wirren des Krieges, der die «eliminatorische
Dimension» (Daniel Goldhagen) des Antisemitismus europdischer Prigung und Tradition
in der Shoah zu Tage forderte, setzte sich auch in protestantischen Kreisen der Schweiz
die Einsicht durch, dass das «feine Schweigen» (Fritz Stern), das ein Eintreten gegen den
Antisemitismus behinderte, aufgebrochen werden musste.

Am 28. April 1946 wurde die «Christlich-Jiidische Arbeitsgemeinschaft» (CJA) ge-
griindet. Die Anfinge der Arbeitsgemeinschaft waren von publizistischen Erfolgen gegen
antisemitische Tendenzen in Presse und politischer Offentlichkeit gekennzeichnet, die sie

* Vgl. u.a. Charlotte Klein, Theologie und Anti-Judaismus. Eine Studie zur theologischen Li-
teratur der Gegenwart, Miinchen 1975.



Theologie und Politik 175

dank der Zusammenarbeit mit der Pressstelle des Schweizerischen Israelitischen Ge-
meindebundes, der JUNA, erzielen konnte. Doch bald kam es zu Spannungen zwischen
zwei sich gegeniiber stehenden Gruppierungen. Eine theologische Fraktion wollte dem
Antisemitismus mit theologischen Argumenten entgegentreten. lhr gegeniiber verstand
eine politische Fraktion die CJA als politische Gemeinschaft, die sich in ihren Interventio-
nen zu profilieren hatte. Zu Beginn der 1950er Jahre kam es zu Richtungsstreitigkeiten.

Between Theology and Politics. Beginnings and Concretisation of the Christian-Jewish
Dialogue

Development of the Jewish-Christian dialogue 1s multi-facetted. At a theoretical level, the
exchange between Jews and Christians was continuous, albeit cautious and beset by pain-
ful ruptures; on a practical and institutional level, a dialogue was in place between the two
at the beginning of the 20" century. After the turmoil of World War II had unveiled the
«eliminationist dimension» (Daniel Goldhagen) in the character and tradition of European
anti-Semitism, Protestant circles in Switzerland also vowed to break the «feine Schwei-
gen» (Fritz Stern) that had permitted anti-Semitism’s rapid rise.

The Christian-Jewish working group, or CJA, was founded on April 28, 1946. Helped
by its cooperation with the «Swiss Federation of Jewish Communities» press office, or
JUNA, the CJA’s early years were marked by editorial success against anti-Semitic lea-
nings in the press as well as increasing public awareness. But two opposing factions
emerged within the CJA and relations soon became strained. One bloc wanted to combat
anti-Semitism with theological argumentation, while an opposing side advocated a
political approach. The beginning of the 1950s was characterized by infighting over the
organization’s direction.

Entre théclogie et politique. Commencement et concrétisation du dialogue judéo-chrétien
en Suisse
L'évolution du dialogue judéo-chrétien se déroule sur plusieurs niveaux. Alors que sur le
plan théorique les échanges entre judaisme et christianisme ont €été marqués par une timi-
de continuité et de douloureuses ruptures, sur le plan institutionnel et pratique un dialogue
a réussi a s’installer dés le début du 20°™ siecle. Apres les turpitudes de la guerre, qui,
avec la Shoah, avait fait éclater au grand jour la «dimension éliminatrice» (Daniel Gold-
hagen) de I’antisémitisme de tradition et d’ imprégnation européenne, 1'idée que le «feine
Schweigen» (Fritz Stern), qui empéchait un engagement concret contre |’antisémitisme,
devait enfin étre rompu s’est finalement imposée dans les milieux protestants de Suisse.
Le 28 avril 1946, la «Christlich-Jidische Arbeitsgemeinschaft» (CJA) est fondée. Les
débuts de ce groupe de travail furent couronnés de succes a travers des publications com-
battant les tendances antisémites dans la presse et dans le monde politique. Ces succés ont
notamment pu étre réalisés grace a la collaboration avec le service de presse de la
«Fédération Suisse des Communautés Israélites». Cependant, des tensions sont rapide-
ment apparues entre deux groupes en présence. Une fraction theologlque voulait combat-
tre I’antisémitisme avec des arguments théologiques, alors qu’une autre fraction entendait,
par ses interventions, profiler la CJA plus clairement en tant que communauté politique.
Des le début des années 1950, des divergences d’orientation sont donc apparues.

Schliisselbegriffe — Keywords — Mots clés

Christlich-jiidischer Dialog — Christian-Jewish Dialogue - dialogue judéo-chrétien,
Nachkriegszeit — postwar period — période d’apres-guerre, Theologie — theology —
théologie, Politik — politics — politique, Antisemitismus — antisemitism — antisémitisme

Zsolt Keller, lic. sc. rel., Assistent am Seminar fiir Zeitgeschichte an der Universitit Frei-
burg und ehemaliger Mitarbeiter der Dokumentationsstelle fiir Jiidische Zeitgeschichte am
Archiv fiir Zeitgeschichte an der ETH Ziirich



	Theologie und Politik : Beginn und Konkretisierung des christlich-jüdischen Dialoges in der Schweiz

