Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift fur Religions- und Kulturgeschichte = Revue

suisse d'histoire religieuse et culturelle = Rivista svizzera di storia
religiosa e culturale

Herausgeber: Vereinigung fur Schweizerische Kirchengeschichte
Band: 99 (2005)

Artikel: Devianz und Pluralismus : Wahrnehmungswandel religitser
Andersartigkeit im kirchlichen Protestantismus

Autor: Kienzle, Claudius

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-130354

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-130354
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Devianz und Pluralismus
Wahmehmungswandel religidser Andersartigkeit
im kirchlichen Protestantismus

Claudius Kienzle

Der «Religionswissenschaftliche Medien- und Informationsdienst» REMID se-
ziert die gegenwartige religiose Anatomie Deutschlands in sieben grosse Religi-
onssysteme.' Neben die drei christlichen Konfessionen des Katholizismus, des
Protestantismus und der orthodoxen bzw. orientalischen Traditionen treten das
Judentum sowie islamische, hinduistische und buddhistische Glaubenslehren.
Zusitzlich werden 32 neuere religiose Bewegungen identifiziert, die sich keiner
der so genannten Weltreligionen zuordnen lassen.

Allein fiir den Bereich des Protestantismus kennt REMID 50 Kirchen, Frei-
kirchen und Sondergemeinschaften. Dabei sind freilich neben evangelischen
Landeskirchen und den bundesweiten Zusammenschliissen etwa baptistischer,
methodistischer oder pentekostaler Gemeinden auch zahlreiche Gemeinschaften
mit lediglich lokaler Verbreitung aufgelistet. Dennoch ist die Zusammenstellung
von REMID ein eindrucksvolles Indiz fiir religiésen Pluralismus in Deutschland.
Die christlichen Kirchen haben, so scheint es, ihr religidses Deutungsmonopol
verloren. Ein Monopol, um dessen Aufrechterhaltung sie sich viele Jahrhunderte
eifrig bemiihten. Zundchst mit Hilfe der apologetischen Rede, wo es die politi-
schen und sozialen Verhiltnisse zuliessen durchaus auch mit physischer Gewalt
oder sozialer Repression. Die Christentumsgeschichte kennt viele Beispiele, in
denen die Entwicklung religidser Alternativen von den jeweiligen Monopolisten
als deviantes Verhalten, als Ketzerei oder Hiresie, als Schwirmerei oder Sepa-
ratismus gedeutet und bekdmpft wurde. Stets deuteten die theologischen Fiihrer
und Kirchenleitungen religiose Andersartigkeit als Abfall von der Kirche und
damit als Abfall von Gott.

Religiositit ausserhalb kirchlicher Aufsicht wurde unter den Bedingungen des
neuzeitlichen Europas zur illegitimen Unmoglichkeit erklirt.” Wo sie vor allem
bei fortschreitender gesellschaftlicher Modernisierung dennoch stattfand, sah

1

Vgl. <http://www.remid.de/remid_info_zahlen.htm> (Stand vom 4.11.2004).

* Bis ins 19. Jahrhundert hinein gehen dabei nicht nur in Wiirttemberg religiése und obrig-
keitliche Normen konform, so dass ausserkirchliche Religiositit auch staatlich negativ sank-
tioniert war. Siehe dazu: Sabine Holtz, Vom Umgang mit der Obrigkeit. Zum Verhiltnis von

SZRKG, 99 (2005), 127-155



128 Claudius Kienzle

man sie wie im wilhelminischen Deutschland zunehmend kulturkritisch als Symp-
tom fiir eine Gesellschaftskrise ungeheuren Ausmasses, ohne nach den sozialen
Ursachen, nach Protesthaltungen oder kirchenkritischen Motiven der Renegaten
zu fragen.’ Die Auseinandersetzung und Deutung religitser Devianz fand, bis
weit ins 19. Jahrhundert hinein, entlang theologischer Kategorien statt.

Die Kirchen im Kaiserreich befanden sich in der Selbstwahrnehmung, so Kurt
Nowak, im «Kampf um die Leitkultur».* Obwohl sich ihre Vertreter immer deut-
licher mit einer religiés und soziologisch pluralen Umwelt konfrontiert sahen,
zeichneten sie sich in der Mehrheit durch gesellschaftliche Indolenz aus. Zu Be-
ginn der Weimarer Republik potenzierte sich im deutschen Protestantismus nicht
nur bei Theologen das Gefiihl, es drohe die Gefahr im religiésen «Chaos»’ unter-
zugehen. Freilich reichten diese Szenarien weder fiir das Kaiserreich noch fiir die
Weimarer Republik auch nur anndhernd an die geselischaftliche Wirklichkeit
heran.® Verglichen mit den oben genannten Zahlen von 2004 war der Grad des
religidsen Pluralismus in den 1920er Jahren dusserst gering.

Doch anders als zu jener Zeit bleiben heute die Klagelieder der Kirchenfiihrer
aus. Die Trompeten der Apologie bleiben stumm. Die Existenz ausserkirchli-
cher’ Protestantismen und freier Religiositit ist lingst zur akzeptierten Norma-
litdit geworden und wird den kirchlichen Eliten allenfalls unter dem okonomi-
schen Diktat sinkender Kirchensteuereinnahmen schmerzlich bewusst.

In diesem Aufsatz wird am Beispiel von zwei der angesprochenen 50 protes-
tantischen Gruppierungen analysiert, wie religiose Andersartigkeit innerhalb des
kirchlichen Protestantismus im westlichen Deutschland wahrgenommen wurde.
Dabei, so die These, dnderte sich die Deutung der religiosen Umwelt von der
Charakterisierung andersartiger Religionsorganisationen als religiose Devianz
hin zur Akzeptanz eines religiosen Pluralismus. Dieser Wandel vollzog sich in
der Bundesrepublik Deutschland in der zweiten Hélfte des 20. Jahrhunderts.

Kirche und Staat im Herzogtum Wiirttemberg, in: Zeitschrift fir Wiirttembergische Landes-
geschichte, 55 (1996), 131-159.

Siehe dazu Lucian Holscher, Weltgericht oder Revolution. Protestantische und sozialistische
Zukunftsvorstellungen im deutschen Kaiserreich, Stuttgart 1989, 104—126.

Kurt Nowak, Geschichte des Christentums in Deutschland. Religion, Politik und Gesell-
schaft vom Ende der Aufklirung bis zur Mitte des 20. Jahrhunderts, Miinchen 1995, 149.
Horst Stephan verwendet diesen Begriff, um die verschiedenen «Sondergiiter» allein des von
thm so genannten «Neuprotestantismus» zu charakterisieren. Dieser stiinde jedoch vor dem
Historiker als ein «Torso», an den erst noch «gestaltende[] Hand» gelegt werden miisse, um
das «Chaos» fassen zu konnen. Horst Stephan, Die heutige Auffassung vom Neuprotestan-
tismus, Giessen 1911, 7.

Weder Hoélscher, Weltgericht (wie Anm. 3), 105 fiir das Kaiserreich noch Matthias Poh!-
mann, Kampf der Geister. Die Publizistik der «Apologetischen Centrale» (1921-1937),
Stuttgart/Berlin/Kéln 1998, 39 fiir die Weimarer Republik messen dem «Sektenwesen» eine
bedeutende Rolle zu.

Unter «ausserkirchlich» ist in diesem Zusammenhang die Religiositit ausserhalb der Sozi-
alform «Evangelische Landeskirche in Wiirttemberg» zu verstehen. Eine solche Verwendung
des Begriffs entspricht der im Aufsatz untersuchten Perspektive aus dem kirchlichen Protes-
tantismus heraus auf sein gesellschaftliches Umfeld. Sie impliziert keinen dogmatischen Kir-
chenbegrift, der zwischen «Kirche» und anderen Formen der religiosen Vergemeinschaftung
hierarchisch oder wertend unterscheiden wiirde.



Devianz und Pluralismus 129

Exemplarisch soll diese Frage anhand dreier evangelischer Kirchenbezirke in
der wiirttembergischen Industrieregion um Stuttgart beantwortet werden, na-
mentlich der Dekanate Esslingen, Schorndorf und Waiblingen. Die Region um
das Rems- und Neckartal ist gekennzeichnet von einer ausgepragten Konfessi-
onskultur® einerseits und verschiedenen Traditionen religiéser Devianz anderer-
seits.” Der Begriff «kirchlicher Protestantismus» verbindet die Tatsache, dass
«Protestantismus» zwar ein Kulturphdanomen ist, das iiber die verfasste Kirche
hinausgeht, im vorliegenden Fall jedoch auf die Gesellschaftswahrnehmung der
kirchlichen Funktionseliten — also der Pfarrer — reduziert wird. Diese Perspektive
beruht weitgehend auf der Analyse von Pfarrberichten der 1940 bis 1970er Jahre,
die zur Vorbereitung einer «Visitation» verfasst wurden und somit innerkirch-
liche Kommunikationskanile bildeten.'

Die Pfarrberichte beschrieben das dorfliche Milieu, das bis zum Ende des
Zweiten Weltkriegs tiberwiegend ein protestantisches Milieu war.'' Die Wahr-
nehmung religioser Andersartigkeit beschriankte sich bis dato naturgeméss auf
die Auseinandersetzung mit verschiedenen inner- und ausserkirchlichen Protes-
tantismen. Dabei galten die pietistischen Gemeinschaftskreise als milieustabili-
sierende Faktoren, wihrend religidse Dissenter, die eine ausserkirchliche protes-

* Anzutreffen ist eine Vielzahl pietistischer Gemeinschaften, die sich in den verschiedenen
hier relevanten Traditionen weitestgehend als zur Landeskirche gehorig definierten.

° Hierzu sind die pietistischen Separatisten des 18. Jahrhunderts genauso zu rechnen wie etwa

die ersten wesleyanischen methodistischen Gemeinden im 19. Jahrhundert oder die pfingst-

lerische Gemeinde Gottes. Siehe Eberhard Fritz, Radikaler Pietismus in Wiirttemberg. Reli-

giose Ideale im Konflikt mit gesellschaftlichen Realititen, Epfendorf 2003, 56, 311-315,

355-356; Patrick Ph. Streiff, Der Methodismus in Europa im 19. und 20. Jahrhundert,

Rieden 2003, 70—-80, 104—115; Friedemann Burkhardt, Christoph Gottlob Miiller und die

Anfinge des Methodismus in Deutschland, Géttingen 2003, v.a. 52—68; Paul Schmidgall,

Von Oslo nach Berlin. Die Pfingstbewegung in Europa, Erzhausen 2003, 95-96.

Die Visitation ist ein Dienstaufsichtsbesuch des Dekans in den Gemeinden seines Bezirks.

Im Vorfeld der in drei- bis sechsjahrigem Turnus stattfindenden Visitation wird jeweils ein

ausfiihrlicher Pfarrbericht verfasst. Ergidnzt wurde dieses Perspektive durch Akten der

Kirchenleitung, die sich generell mit «Freikirchen und Sekten» beschiftigen oder Einzelfille

behandeln.

" Das in der Katholizismusforschung erfolgreich angewandte Milieumodell erfihrt zunehmend
auch fiir die Erforschung konfessionell protestantischer Lebenswelten und Sozialmilieus Be-
achtung. In ganz unterschiedlicher Akzentuierung ist dies etwa bei Olaf Blaschke/Frank-Mi-
chael Kuhlemann, Wolthart Beck oder im Widerspruch v.a. zu Blaschke zuletzt bei Tobias
Dietrich der Fall gewesen. Dabei scheint sich vor allem Becks offener und prozessualer Mi-
lieubegriff fiir die Protestantismusforschung als fruchtbar zu erweisen. Dietrichs Vorschlag,
den «Milieubegriff» fir Analysen im Mikrobereich zu verwerfen und durch den iiberkom-
menen Begriff der «Kirchen-gemeinde» zu ersetzen ist jedoch nicht hilfreich. Gerade im Be-
reich des Protestantismus umfasst das «konfessionelle Netzwerk» (Dietrich) mehr als die
Kirchengemeinde, nimlich die verschiedenen Formen inner- wie ausserkirchlicher Protestan-
tismen. Olaf Blaschke/Frank-Michael Kuhlemann, Religion in Geschichte und Gesellschaft.
Sozialgeschichtliche Perspektiven fiir die vergleichende Erforschung religidser Mentalititen
und Milieus, in: dies. (Hg.), Religion im Kaiserreich. Milieus — Mentalitidten — Krisen, Gii-
tersloh 1996, 7-56; Wolfhart Beck, Westfilische Protestanten auf dem Weg in die Moderne.
Die evangelischen Gemeinden des Kirchenkreises Liibbecke zwischen Kaiserreich und Bun-
desrepublik, Paderborn 2002; Tobias Dietrich, Konfession im Dorf. Westeuropdische Erfah-
rungen im 19. Jahrhundert, Kéln/Weimar/Wien 2004, hier 22.

10



130 Claudius Kienzle

tantische Frommigkeit pflegten, desintegrierend aut das protestantische Milieu
wirkten. Anders war es mit dem Katholizismus, der durch die Migrationsstréme
der 1940er und 1950er Jahre zur ernstzunehmenden Grosse aut Gemeindebene
wurde. Er wurde als «konfessioneller Gegner» wahrgenommen, aber er gefihr-
dete nicht den Bestand des protestantischen Milieus, da er lediglich als exogener
Zuwachs zur 6rtlichen Sozialstruktur betrachtet wurde.'> Der Ort, der die konfes-
sionellen Milieugrenzen in Frage stellte, waren die «Mischehen». Diese «Fackel
der Zwietracht»'’ loderte mit dem anhaltenden Zuzug von Katholiken und den da-
mit ansteigenden konfessionsverschiedenen Ehen in den 1950er Jahren erneut auf.
Unter dem Aspekt der Bestandserhaltung spielten sie aber erst in der nachwachsen-
den Generation, nimlich in der Frage der religiosen Kindererziehung, eine Rolle.

Daher beschrianke ich mich darauf zu analysieren, wie sich die Einstellung der
Geistlichen vor Ort zu anderen religidsen Gruppierungen im protestantischen
Milieu verandert hat, namlich zu den methodistischen Gemeinden zum einen und
der pentekostalen «Gemeinde Gottes (Cleveland)» zum andern. Die Methodisten
zdhlten wihrend des Untersuchungszeitraums bereits zu den etablierten Freikir-
chen, wihrend die Gemeinde Gottes in Deutschland eine Neugriindung der spé-
ten 1930er Jahre darstellte und daher bis in die 1960er Jahre unter dem Stigma
der «Sekte»'* betrachtet wurde.

Wahrnehmungen werden von Mentalititen geprigt. Durch die milieuinternen
und binnenkirchlichen Sozialisationswege der Pfarrer werden ihnen Denkmuster
der «longue durée» vermittelt. Es miissen also zunichst die Wahmehmungspra-
gungen der Geistlichen rekonstruiert werden. Dabei wird sowohl der Wandel der
apologetischen Arbeit der Evangelischen Kirchen im 20. Jahrhundert im Ganzen
beleuchtet, als auch die konkrete Veranderung in der fuir die pfarramtliche Arbeit
relevanten «Sektenliteratur». In einem weiteren Schritt werden die weniger of-
fensichtlichen Wahmehmungsraster aufgezeigt, die den Pfarrern durch Formula-
re und Aktenpldne vorgegeben sind. Der Erfahrungsraum der Pfarrer konstituiert
sich dabei fiir die Anfangsjahre der Bundesrepublik Deutschland in der Zeit der
1910er bis 1930er Jahre. Daher muss bei der Rekonstruktion der Mentalitdtsmus-
ter auch auf die erste Hilfte des 20. Jahrhunderts zuriickgegriffen werden.

' Zum Umgang mit dem fiir viele wiirttembergische Pfarrer des Untersuchungsgebietes im
Nahbereich neuen Katholizismus siehe Claudius Kienzle, Kirchlichkeit und Entkirchlichung,.
Perzeption und Deutung des gesellschaftlichen Wandels der Nachkriegszeit in der Pfarrer-
schaft des Dekanats Esslingen, in: Blatter fiir wiirttembergische Kirchengeschichte, 103
(2003), 323—360, hier 337-341.

' Tillmann Bendikowski, «Eine Fackel der Zwietracht». Katholisch-evangelische Mischehen
im 19. und 20. Jahrhundert, in: Olaf Blaschke (Hg.), Konfessionen und Konflikte. Deutsch-
land zwischen 1800 und 1970. Ein zweites konfessionelles Zeitalter, Géttingen 2002, 215-241.

'* Der Begriff der «Sekte» ist den Quellen entnommen. Er besitzt im allgemeinen Sprach-
gebrauch eine pejorative Konnotation und impliziert zudem eine Ungleichheit von Religi-
onen. Hilfreicher wire es, von «neuen religiosen Bewegungen» zu sprechen. Dennoch wird
der Quellenbegriff in der vorliegenden Arbeit, die ja die Perspektive des kirchlichen Pro-
testantismus thematisiert, beibehalten, auch um beim «Beobachten des Beobachters» einen
eventuellen Umschwung in der Wahrnehmung der religidosen Bewegungen differenziert auf-
nehmen zu kénnen. Siehe dazu Glinter Kehrer, Sekte, in: Hubert Cancik/Burkhard Gladi-
gow/Karl-Heinz Kohl (Hrsg.), Handworterbuch religionswissenschaftlicher Grundbegriffe,
Bd. V, Stuttgart 2001, 56—59.



Devianz und Pluralismus 131

Von Polemik zu Dialog. Die institutionalisierte Auseinandersetzung mit religiésem
Pluralismus

Die intellektuelle Auseinandersetzung mit neuen Formen religidser Praxis verlief
im Protestantismus des 19. Jahrhunderts denkbar einfach. Es wurde ein «Kon-
flikt des Unglaubens und Glaubens»' stilisiert. Jede ausserkirchliche Religiositit
wurde als Bedrohung fiir den personellen Bestand der protestantischen Kirchen
und den Erhalt der religiosen Monopolsituation gewertet, so dass unausgespro-
chenes Ziel jeder apologetischen Arbeit die «angstbesetzte Marginalisierung von
neuen Hiretikern»'® war. Eine positive, systematische Beschiftigung erschien
schon aufgrund der staatlichen Privilegierung der Kirchen zumindest bis zu den
Dissentergesetzen der 1870er Jahre nicht notwendig. Dass sich schon vor den
strukturelien Verdnderungen die Frommigkeitsformen in erheblichem Masse plu-
ralisiert hatten und auch verschiedene Formen religidser Vergemeinschaftung an
Bedeutung gewannen, wurde in Kirchenkreisen nicht erkannt, da sich das theolo-
gische Bewusstsein «den tatsdchlichen Verhiltnissen mit einer Phasenverzoge-
rung» erst langsam anpasste.'” In diesem Bewusstsein «erhielt sich das Staatskir-
chentum weit {iber sein formales Ende im Jahre 1919 bis in die Dreissiger Jahre
und dariiber hinaus».'® Andere Kreise des deutschen Protestantismus folgten
einer umgekehrten Gesellschaftswahrmehmung und betrachteten Deutschland am
Ende des Ersten Weltkriegs als «Missionsland».'” Aus dieser Krisenwahrneh-
mung heraus wurde in Konfrontation mit anderen religiésen Gruppen 1921 bei
der «Inneren Mission» die «Apologetische Centrale» institutionalisiert.*
Vokabeln wie «Kampf», «Gegner» oder «Hauptkampfgebiet» boten in den
Jahren nach dem Ersten Weltkrieg semantische Ankniipfungspunkte fiir die Ver-
deutlichung der vermeintlich ernsten Lage und spiegelten somit die Stimmung
im deutschen Protestantismus wider. Es galt, sich im Kampf der Weltanschau-
ungen zu behaupten. Kirche sollte eine «kidmpfende Kirche» sein.”' Waffe in
diesem Kampf war in erster Linie die Polemik. Um diese Waffe anwenden zu
konnen entwickelte Carl Gunther Schweitzer, der erste Leiter der «Apologeti-
schen Centrale», ein Konzept, mit dem er eine «Antwort des Glaubens»™ geben
wollte. «Die liberalistischen «zersetzenden> Ideen mussten in einer gesamtgesell-

" Christoph Ernst Luthardt, Apologetische Vortrige iiber die Grundwahrheiten des Christen-
tums, Leipzig 1865, 1, 3, zitiert nach Richard Ziegert, Der Christ als Apologet. Zu den
Wandlungen im Grundverstindnis kirchlicher «Sektenarbeit», in: Kirchliche Zeitgeschichte,
12 (1999), 240273, hier 245.

' Ziegert, Apologet (wie Anm. 15), 247.

' Siegfried von Kortzfleisch, Dienst des Denkens. Das neue Konzept der Apologetik, in: Hans
Schulze/Hans Schwarz (Hrsg.), Christsein in einer pluralistischen Gesellschaft (FS Walter
Kiinneth), Hamburg 1971, 241259, hier S. 248.

'* Kortzfleisch, Dienst des Denkens (wie Anm. 17), 249.

" Gerhard Hilpert, Volksmission und Innere Mission, Leipzig 1917, 4.

* Umfassend dazu Péhlmann, Geister (wie Anm. 6).

*! Ebenda, 74.

2 Carl Gunther Schweitzer, Antwort des Glaubens. Handbuch der neuen Apologetik, Schwerin
“1929.



132 Claudius Kienzle

schaftlich wirkenden, umfassenden «Volkskirchlichkeit> {iberwunden werden.»*
Damit wurde zum einen die institutionelle Verankerung bedient und der Logik der
«Inneren Mission» Folge geleistet, zum anderen wurde im Riickgriff auf alte Re-
flexe versucht, der angeblichen Uniiberschaubarkeit der religiésen (und politischen)
Gegenwartslage eine einheitliche christliche Weltanschauung gegeniiberzustellen.

Aufgabe der Apologetik war es dementsprechend, die «Absolutheit des Chris-
tentums» nachzuweisen.”® Dieser Anspruch brachte die «Apologetische Centra-
le» tiber die Auseinandersetzung mit Rosenbergs «Mythus des 20. Jahrhunderts»
in Konflikt mit dem Nationalsozialismus. 1937 wurde die Einrichtung von
Staatswegen aufgelost.

Nach dem Zweiten Weltkrieg wurde das alte Frontdenken reaktiviert. Kurt
Hutten diagnostizierte eine «Explosion der Sekten»®’ und legte eine weiterhin
traditions- und abgrenzungsorientierte Sektenkunde vor.*® Ausdruck dieses Be-
wusstseins ist ein Diktum Karl Heims, es ginge um den «gewaltigen Kampf
zwischen dem Christentum und dem Materialismus».”’ Dieser Kampf wurde
allerdings mit leiseren Tonen fortgefiihrt. Richard Zlegerts Einschitzung von der
«Stillegung der kirchlichen Apologetik nach 1945»™ diirfte etwas zu ausgreifend
sein. Deutlich ist jedoch, dass die Vision einer «christlich durchformten Einheits-
gesellschaft»® nach dem gescheiterten Entwurf der nationalsozialistischen
«Volksgemeinschaft» nicht mehr aufrecht erhalten wurde und somit einer der
Pfeiler im Konzept von Schweitzers apologetischer Arbeit wegbrach. Zudem war
der Begriff der Apologetik theologisch diskreditiert. Folgerichtig wurde beim
Neubeginn der Arbeit 1960 der Institution ein neuer Name gegeben: «Evangelische
Zentralstelle fiir Weltanschauungsfragen» (EZW). Aufgabe war es unter anderem
ganz allgemein, das «5ffentliche Leben» zu beobachten.™ Inhaltlich verlagerte sich
die Arbeit vor allem auf die Auseinandersetzung mit der Pfingstbewegung und in
den 1970er Jahren auf die «neue Religiositdt» der Jugendreligionen.

Siegfried von Kortzfleisch, neben Kurt Hutten zweiter hauptamtlicher Mitar-
beiter der EZW, setzte 1969 konzeptionell neue Akzente: Zunichst rechnete er
mit der Vorkriegsapologetik ab, die die «Fortsetzung der Inquisition mit anderen
Mitteln»’' betrieben habe. Im Gegensatz dazu habe sich die Einsicht durchge-

* Rainer Lichele, Apologetik zwischen Konfrontation und Dialog. Von der Apologetischen
Centrale zur Evangelischen Zentralstelle fir Weltanschauungsfragen, in: Blitter fiir wiirt-
temberglsche Kirchengeschichte, 95 (1995), 232—262, hier 236.

A Kortzfleisch, Dienst des Denkens (wie Anm. 17), 250.

>3 Zitiert nach Kortzfleisch, Dienst des Denkens (wie Anm. 17), 251.

* Amd Heling, Vom Weltanschauungskampf zum Dialog. Anmerkungen zum Bedeutungs-
wandel der Apologetik im 20. Jahrhundert, in: Hans-Christoph GoBmann/Gabriele Lade-
mann-Priemer/Jorn Moller (Hrsg.), Identitat und Dialog. Christliche Identitdt im religios-
weltanschauhchen Pluralismus, Hamburg 1995, 91-105, hier 98.

7 Karl Heim, Ich gedenke der vorigen Zeit, Hamburg 1957 294,

2 Zlegert Apologet (wie Anm. 15), 265.

= Helmg, Weltanschauungskampf (wie Anm. 26), 101.
° Matthias P6hlmann, Evangelische Apologetik im Wandel der Zeit. Von der Apologetischen
Centrale zur Evangelischen Zentralstelle fir Weltanschauungsfragen, in: ders./Hans-Jiirgen
Ruppert/Reinhard Hempelmann, Die EZW im Zuge der Zeit. Beitrige zu Geschichte und
Auftrag evangelischer Weltanschauungsarbeit (EZW-Texte 154), Berlin 2000, 2—17, hier
12—13.

¥ Zitate im Folgenden bei Kortzfleisch, Dienst des Denkens (wie Anm. 17), 247—-248.



Devianz und Pluralismus 133

setzt, dass sich Glaube nicht durch die Macht der Argumente erzwingen lasse,
als sei er «denknotwendig». Die «arrogante Selbstgefilligkeit», die zwischen
«Haben» und «Nicht-Haben» trenne, sei iiberwunden. Die blosse Stigmatisie-
rung oder bestenfalls apologetische Abgrenzung von fremden und neuen religi-
Osen Bewegungen reichte nicht mehr aus.

Kortzfleisch forderte stattdessen die «Einbeziehung des Gegeniiber in alles
theologische Denken», sowie die «dialogische Hinflihrung zur Bezeugung des
Glaubens» und steuerte damit auf die Zentralpunkte seines Konzeptes hin.”* Ein
Konzept, in dem, wie Rainer Lachele betont, «der <Dialog», die «Offenheit> und
die Weiterentwicklung des <theologischen Bewusstseins» zu tragenden Begriffen
wurden».” Apologetik miisse kirchenkritisch sein und dafiir sorgen, dass die
Reste des «Thron- und Altar-Denkens», das als «verklarte Situation» in die kir-
chenpolitische Wirklichkeit der ausgehenden 1960er Jahre hineinragte, abgebaut
wiirden. Dieses Konzept, das statt auf Polemik und Konfrontation auf den Dialog
mit anderen Religionen und Religionsformen abzielte und von der «Miindig-
keit»’* der Menschen ausging, hat iiber die institutionellen Grenzen der EZW
auch in der protestantischen Theologie Anerkennung gefunden.”

Von «Sekten» zu «religiosen Bewegungen». Die Wahrnehmungsprégung durch
die Literatur

Die Sensibilisierung der protestantischen Geistlichkeit in Wiirttemberg fiir religi-
Ose Andersartigkeit wurde im 20. Jahrhundert gepriagt von zwei Kompendien zur
zeitgendssischen «Sektenkunde».

Zunichst stellte das 1912 erschienene Buch des Tailfinger Pfarrers Paul
Scheurlen «Die Sekten der Gegenwart»36 das Standardwerk dar, das bis 1930
vier Auflagen erfuhr. Scheurlen hatte dem auf iiber 400 Seiten angewachsenen
Opus bereits 1922 — inzwischen war er zum Dekan in Biberach beférdert worden
— mit dem «Kleine[n] Sektenbiichlein»’’ ein Handbuch fiir den alltiglichen pfarr-
amtlichen Gebrauch beigegeben.

Scheurlens Anliegen war es, in einem «volkstiimliche[n] [...] Sektenbuch»
eine «gemeinverstindliche[] Aufkldrung iiber die verbreitetsten Sekten der Ge-

3 Kortzfleisch, Dienst des Denkens (wie Anm. 17), 253.

** Lichele, Apologetik (wie Anm. 23), 257.

** Arnd Heling sieht darin eine Nachwirkung der Theologie Dietrich Bonhoeftfers, Heling,
Weltanschauungskampf (wie Anm. 26), 99.

** Walter Sparn, Religiose Aufklirung. Krise und Transformation der christlichen Apologetik
im Weltanschauungskampf der Moderne (Teil I+1I), in: Glaube und Denken, 5 (1992), 77—
105, 155—164.

% Paul Scheurlen, Die Sekten der Gegenwart, Stuttgart '1912. Freilich gab es bereits im 19.
Jahrhundert erste Handreichungen fur die Pfarrer, die versuchten in wissenschaftlichen Dar-
stellungen Religion ausserhalb der Amtskirche darzustellen. Eine davon ist die posthum
herausgegebene Vorlesung des Tiibinger Theologieprofessors Christian Palmer, tiber «Die
Gemeinschaften und Sekten Wiirttembergs». Palmer stellte darin die verschiedenen in Wiirt-
temberg auftretenden «Sekten» vor, worunter er u.a. die Methodisten qualifiziert. Siehe
Christian Palmer, Die Gemeinschaften und Sekten Wiirttembergs, Tiibingen 1877.

%7 Paul Scheurlen, Das kleine Sektenbiichlein, Stuttgart 1922, *1927, *1933.



134 Claudius Kienzle

genwart»”® zu geben. Dies sollte ohne Polemik, aber in klarer apologetischer Ab-
sicht geschehen, indem die «religiose Physiognomie» der «Sekten» als theolo-
gieloses System entlarvt wurde. Zudem sollten die Amtsbriider zu einem selbst-
bewussten, aber behutsamen Umgang mit der Sinndeutungskonkurrenz ermun-
tert werden.

Fiir Scheurlen war die «Sektiererei» zwar eine «Gefahr» fiir die evangelische
Kirche, die ihr Ende bedeuten kénnte, gleichwohl sei sie moglicher Ausdruck der
lutherischen Gewissensfreiheit. «Aber auf die Einmiitigkeit, die nur um den Preis
der Gewissensfreiheit erkauft werden kann, wollen wir gerne verzichten.»’’ Ge-
fahrlich seien die andersartigen religiosen Gemeinschaften, weil sie in «unbe-
lehrbarem Eigensinn», unter Berufung auf ihre «biblische Grundlage», kirchliche
Dogmata zumindest partiell in Frage stellten. Gleichzeitig griffen sie — und damit
forderten sie die Beharrungskraft kirchlich-religéser Formen heraus — in «geist-
lichem Hochmut» die religiosen Bediirfnisse der Zeitgenossen auf, die Scheurlen
als «religiose Neuerungs- und GenuBsucht» anprangerte. lhr Gefahrenpotential
liege darin, dass sie sich die «Spannung zwischen dem Ideal und der Wirklich-
keit der Kirche» zu Nutze machten.

In seiner Beschreibung listet Scheurlen zunéchst die «Sonderbildungen eng-
lisch-amerikanischer Herkunft» auf. Darunter fallen der in vorliegendem Aufsatz
untersuchte Methodismus inklusive der «Evangelischen Gemeinschaft», der Bap-
tismus und auch die Pfingstbewegung. Es folgt ein Abschnitt tiber die «Sonder-
bildungen deutschen Ursprungs». Dann stellt Scheurlen «religiose Gemeinschaften
mit geringem christlichen Einschlag» dar, namentlich den Spiritismus, «Gesundde-
nker»*” und die Mormonen. Dabei entwickelt er zunichst jeweils ihre Entstehungs-
geschichte, ihre Verfassung und Lehre und lieferte seinen Lesern dann eine Beur-
teilung aus der Sicht des landeskirchlichen Protestantismus.

In der zweiten umgearbeiteten Auflage gibt Scheurlen sein Schema auf. «Aus-
serkirchliche Gemeinschaften» wie die Methodisten und Baptisten, wohl auch
die Pfingstbewegung, die er bei der Neuauflage zwei Jahre spiter allerdings er-
neut als «Sekte» einstuft,’’ wollte er in einem Extraband behandeln. Uberdies
verzichtete er auf eine Systematisierung der verschiedenen Gruppierungen nach
geogenealogischen oder theologischen Kriterien. Erklartes Ziel des Apologeten
blieb es, «die Sekten von ihrem Irrtum zu iiberzeugen».*

Die vierte, 1930 erschienene Auflage wurde ergidnzt durch Gemeinschaften,
die erst in den 1920er Jahren entstanden waren. Deren Einordnung fiel Scheuer-
len erkennbar schwer. Diese Unsicherheit wird in der Ausweitung des Titels
deutlich, wonach nun nicht mehr nur «Sekten der Gegenwart», sondern auch
andere «Weltanschauungsgebilde» beschrieben wurden.*

# Zitate im Folgenden: Scheurlen, Sekten (wie Anm. 36), 5f.

%% Scheurlen, Sekten (wie Anm. 36), 7.

“ Gemeint ist die «Christliche Wissenschaft».

! Paul Scheurlen, Die Sekten der Gegenwart, Stuttgart 219211923,

2 Scheuerlen, “Sekten (wie Anm. 41), 6.

¥ faul Scheurlen, Die Sekten der Gegenwart und neuere Weltanschauungsgebilde, Stuttgart
1930.



Devianz und Pluralismus 135

Gleichzeitig trug die Begriffserweiterung der neuen Situation der Weimarer
Republik Rechnung: Das Ende der Staatskirche erlaubte es nicht ldanger, religiose
Gemeinschaften jenseits der etablierten Konfessionen unter Riickgriff auf das
Verfassungsrecht als «Sekte» zu denunzieren. Auch das Anlegen einer theologi-
schen Richtschnur und die Kennzeichnung dogmatischer Abweichung boten bei
der Unterschiedlichkeit protestantischer Theologien keine prizisen Kategorien. In
Bezugnahme auf Luthers Ekklesiologie und dem universalistischen Anspruch des
Leitbegriffs der «Volkskirche» entwickelte Scheurlen dann Exklusivitit und Ab-
grenzung zum zentralen Unterscheidungsmerkmal zwischen Kirche und «Sekten».

Ausschlaggebend sind somit nicht juristische oder theologische Argumente,
sondern soziologische. Es sei nicht die «Lehrform»*, sondern die «Lebens-
form», das «soziale Moment», das die «Sekten», unterstiitzt vom organisations-
skeptischen Zeitgeist, attraktiv mache. Bei Sektenstiftern, komme es nicht auf
das «Was seiner Botschaft», sondern auf das «Wie seines Auftretens» an. Auf
den ersten Blick scheint Scheuerlen sein Buch mit dieser Diagnose fiir tiber-
fliissig zu erkldren, zielte es doch auf eine theologische Auseinandersetzung mit
der «Lehrform» der «Sekten» und auf religionskundlich verschleierte Apologe-
tik. Durch die Vermittlung von religiosem Wissen sollte versucht werden, «un-
absehbaren Schaden» vom «Volk» abzuwenden. Eine Beschiftigung mit der
«Lebensform» unter Beachtung des «sozialen Moments» unterblieb.

Auf den zweiten Blick ist die Konzeption des Bandes jedoch stimmig. Die
beschriebenen «Sekten» konnten in der Logik des wiirttembergischen Geistli-
chen gar keine dogmatische Alternative zu der als «Wahrheit» erkannten Lehre
des verfassten Protestantismus darstellen, denn «nur ein Unbelehrbarer kann
blind sein gegen den Segen der Volkskirche, die [...] mit der Macht des Evan-
geliums als des Wortes vom Kreuz das Volk der Getauften umfasst».* Unter die-
sem Blickwinkel erschien alle religiose Andersartigkeit als Devianz, die es als ille-
gitim oder zumindest als krankhaften Ausdruck des Zeitgeistes zu entlarven galt.

In der jungen Bundesrepublik konnte das im Kaiserreich konzipierte und seit-
her lediglich modifizierte und aktualisierte Werk nicht mehr iiberzeugen.** «In-
zwischen sind Welten aufgestanden und zerbrochen» formuliert Kurt Hutten, der
Autor des neuen Standardwerkes zur Sektenkunde «Seher — Griibler — Enthusias-
ten».*’” Hutten, der sein Buch bewusst als «apologetische Literatur»* begreift,
wirft einen differenzierten Sektenbegriff auf, der im Untertitel «Sekten und reli-
giose Sondergemeinschaften der Gegenwart» anklingt.*’ Zwar scheut er sich,

4“_’ Wortzitate siche im Folgenden Scheurlen, Sekten (wie Anm. 43), 11-15.

* Scheurlen, Sekten (wie Anm. 43), 35.

* Das hatte auch der Pfarrkonvent Waiblingen erkannt, der den OKR mit Schreiben vom 25.
Juni 1951 bat, doch ein neues «Kleines Sektenbiichlein» herauszugeben. Alle angegebenen
Archivalien stammen aus dem Landeskirchlichen Archiv Stuttgart. Hier: A126, Nr. 1208.

7 Kurt Hutten, Seher — Griibler — Enthusiasten. Sekten und Religiose Sondergemeinschaften
der Gegenwart, Stuttgart '1950, 5.

* Wortzitate im Folgenden Hutten, Seher (wie Anm. 47), 7.

* Bezeichnend fiir die Unklarheit des Sektenbegrifts und der Uneindeutigkeit der Ausrichtung
des Buches ist die Divergenz zwischen dem Untertitel auf der Umschlagseite und dem fiir
die bibliothekarische Notation massgeblichen Titelblatt. Auf dem dusseren Umschlag tragt
das Buch den Untertitel «Das Buch der Sekten» wihrend im innenliegenden Titelblatt der



136 Claudius Kienzle

eine Grenze zwischen «Sekte» und Glaubensgemeinschaft zu ziehen, dennoch
warnt er davor, Gemeinschaften, die «von einem lebendigen 6kumenischen Ver-
antwortungsbewuftsein» erfiillt seien, mit dem pejorativ konnotierten «Sekten»-
Begriff zu belegen. Dieser Begrift sollte fiir solche Gemeinschaften Verwendung
finden, die sich von der Kirche gelost hatten und neben der dogmatischen und
organisatorischen Konkurrenz auch antikirchliche Agitation betrieben.

Schon Scheurlen hatte in allen seinen Werken darauf hingewiesen, dass die
Existenz anderer religioser Gemeinschaften Defizite in der kirchlichen Arbeit
aufdecken kann. Hutten wies den «Sekten» gar ein gottliches «Amt»™ zu und
verlieh thnen damit eine eigene Existenzberechtigung. Aus den Erfahrungen der
innerkirchlichen Auseinandersetzungen der 1930er Jahre heraus resultierte beli
Hutten eine gewisse Unsicherheit zu beurteilen, wo reformatorisch legitime
evangelische Freiheit aufhort und wo religiose Devianz beginnt. Gleichwohl war
diese Unsicherheit nicht tiber einer grundsétzlichen Akzeptanz von religiosem
Pluralismus entstanden, schliesslich wurden den meisten «Sekten» und «Sonder-
gemeinschaften» religiose Motive erst in zweiter Linie zugestanden. Im Vorder-
grund stiinden, so wurde unterstellt, «Geltungssucht, Rechthaberei, fleischliches
Denken, Sicherungsbediirfnis und anderes mehr».”!

Dementsprechend werden die theologischen Unterschiede zu den religiosen
Bewegungen in Huttens Gliederung kaum akzentuiert. Lediglich bei der Beschrei-
bung der Heiligungsbewegung und der fiir die Einordnung der hier behandelten
Gemeinde Gottes massgeblichen Pfingstbewegung deutete Hutten die dogmatische
Differenz zum landeskirchlichen Protestantismus an. Sie wurden unter der Ab-
schnittstiberschrift «Der Schritt tiber die Rechtfertigung hinaus» geschildert.

Huttens Buch war schnell vergriften, so dass bereits 1950 eine zweite Auflage
notig wurde. Bis 1968 erschien das Werk in elf Auflagen, 1997 — Hutten war be-
reits 1979 verstorben — erschien die 15. Auflage. Hutten wollte keine «Sekten-
kunde» im wissenschaftlichen Sinn vorlegen, sondern schrieb als wiirttember-
gischer Pfarrer vom Standpunkt eines kirchlichen Praktikers. Er sah sich als
Apologet und als Verteidiger der «Wahrheit». Dennoch versuchte er den Rat,
den er den «Sekten» im Vorwort zur 8. Auflage 1962 gab, auch an seine Leser
weiterzugeben und auf deren Umgang mit den neuen religiosen Gemeinschaften
auszudehnen, ndmlich den Anderen «nicht von vornherein mit dem Pauschalur-
teil abzutun, er sei wie alle Andersglaubigen ein Abgefallener oder gar ein Werk-
zeug teuflischer Geister und konne deshalb auch nur falsche oder teuflische
Gedanken denken».> Damit vollzieht sich bei Hutten ein wesentlicher Wandel in
der Wahrnehmung religidser Andersartigkeit, die — wie zu zeigen sein wird — in
der Folge von den kirchlichen Funktionseliten auf den unteren Ebenen landes-
kirchlicher Strukturen iibernommen wurde.

differenzierende Untertitel «Sekten und religiése Sondergemeinschaften der Gegenwart» zu
finden ist.

** Hutten, Seher (wie Anm. 47), 6.

*' Ebenda, 8.

** Kurt Hutten, Seher — Griibler — Enthusiasten. Sekten und Religiose Sondergemeinschaften
der Gegenwart, Stuttgart *1962, 6.



Devianz und Pluralismus 137

Von Devianz zu Ignoranz. Formen biirokratischer Wahrnehmung

Pfarrer sind in ihrer eigenen Zuschreibung zunichst und zuerst Theologen. In
ihrer kognitiven Weltsicht orientieren sie sich an ihrem angeeigneten, reflektier-
ten und durchrationalisierten Wissen.”> Doch Pfarrer sind in ihrem aus der Zeit
der Verbindung von Thron und Altar abgeleiteten Selbstverstindnis bis in die
friihe Bundesrepublik auch Amtspersonen. Ihre Perzeption von gesellschaftlicher
Wirklichkeit ist also nicht nur durch die «Wahrnehmungsfilter»™ des theologi-
schen Vorverstindnisses geprigt, sondern auch durch die Vorgaben biirokrati-
scher Standardisierungen.

Die analysierten Pfarrberichte wurden entlang vorgefertigter Anleitungen for-
muliert. Fiir die bis 1949 verfassten Pfarrberichte stammte das Wahrnehmungs-
muster noch aus der Kaiserzeit. Das Formularblatt — ein gegliederter Frageka-
talog — war seit 1910 in Gebrauch.> Es hatte dasjenige aus dem Jahr 1855 jedoch
lediglich graduell modifiziert.*®

Dort gab es fiir die Beobachtung der «Besonderen Erscheinungen auf reli-
giosem Gebiet» drei Dimensionen, und zwar die meist innerkirchliche Frommig-
keit der «Gemeinschaften», weiter die diffuse Religiositit der «Secten», und drit-
tens sollte schliesslich der Einfluss der «Spotter und Religionsverichter» festge-
stellt werden. Separat dazu wurde in einem Extrapunkt das «Verhiltnis zu ande-
ren Konfessionen» unter dem Aspekt beleuchtet, ob juristische oder soziale Kon-
flikte virulent geworden waren. Diese begriffliche Rasterung der religiosen To-
pografie der Gemeinden wurde bis in die Bundesrepublik beibehalten.

Im Mai 1950 wurden neue Formulare fiir die Pfarrberichte ausgegeben.’’
Erstmals wurde darin zwischen «Biirgerliche[r] Gemeinde» und «Kirchenge-
meinde» differenziert. Damit folgte es nicht nur den politischen Entwicklungen,
ndmlich der in der Zwischenzeit — also in der Zeit seit 1910 — erfolgten Trennung
von Kirche und Staat, sondern es formulierte auch eine neue Bewertung iiber den
gesellschaftlichen Ort von «Kirche». Diese Einschiatzung ordnet Religion und
damit auch «Kirche» als Subsystem neben anderen Subsystemen in das System
der Gesamtgesellschaft ein.

Folgerichtig erfuhr das Teilsystem Religion gesonderte Aufmerksamkeit. Es
wurde deutlich zwischen der Zugehorigkeit zum Bestand der Kirchengemeinde
und den «Anderen» unterschieden. Die meist pietistischen Gemeinschaften wur-
den zur Landeskirche gerechnet. Fiir das Verhiltnis zu den «Anderen», die nicht

> Volker Sellin, Mentalititen und Mentalitdtsgeschichte, in: Historische Zeitschrift, 241
(1985), 555—598, hier 573.

* Rolf Schieder, Predigtgeschichte als Mentalititsgeschichte. Analyse einer protestantischen
Rundfunkpredigt aus dem Jahre 1932, in: Friedrich Wilhelm Graf/Klaus Tanner (Hg.), Pro-
testantische Identitit heute, Giitersloh 1992, 176—191, hier 178.

* Synodalerlass vom 26. November 1909/3. Mai 1910, Amtsblatt des wiirttembergischen
Evangelischen Konsistoriums und des Synodus, Bd. XV, 379.

** Amtsblatt des wiirttembergischen Evangelischen Konsistoriums und des Synodus, Bd. I, Nr.
3/1855.

%7 Erlass des Evangelischen Oberkirchenrates (OKR) vom 3. Mai 1950, Nr. A. 6068/4. A 126,
Alt-Reg. Bd. 299.



138 Claudius Kienzle

zum Bestand der Landeskirche gerechnet wurden, sah das Formular einen Extra-
punkt vor, unter dem «Katholische Kirche», «Freikirchen», «Sekten», «Andere
Weltanschauungsgruppen» und «Freidenker und Konfessionslose» subsumiert wur-
den. Die Fragerichtung des Merkblattes zielte darauf ab, ob und bis zu welchem
Grad jene Gruppen die Erhaltung des landeskirchlichen Bestandes gefihrdeten.

Die wachsende Zahl an Katholiken in Wiirttemberg und ihr zunehmender
Organisationsgrad bedeutete eine ernstzunehmende Konkurrenz in der religidsen
Meinungsfiihrerschaft und bei 6ffentlichen Sinngebungserklarungen. Der Perso-
nenbestand der evangelischen Kirchengemeinden war dadurch jedoch kaum ge-
fahrdet. Eine viel grossere Gefidhrdung fiir den Bestand der Landeskirche stellte
die Existenz von Freikirchen dar, da sich die Mitglieder solcher Gemeinden
meist aus ehemaligen landeskirchlichen Christen rekrutierten. Dies galt auch fir
die Wahrmehmung der «Sekten», deren Werbetitigkeit zudem von den Geistli-
chen beobachtet werden sollte.™

Ein Wandel in der Einschatzung der Freikirchen zeichnet sich bei der Neu-
auflage des Merkblattes im Jahr 1959 ab.” Dezidiert wird nach verschiedenen
Formen 6kumenischer Zusammenarbeit mit den Freikirchen gefragt. 1975 wurde
eine neue Visitationsordnung beraten, die auch die Berichtstruktur reformierte.*
Weite Teile des Vordruckes zum Bericht zur Visitation sind in Fragebogen- und
Tabellenform gehalten. Die Wahrnehmung einer religiés pluralen Gesellschaft
erfolgte in drei Kreisen. Der erste Kreis umfasste die «Gemeinschaften innerhalb
der Landeskirche», die unter der Rubrik Kirchengemeinde behandelt wurden.
Der zweite Kreis verliess den engen Raum der Kirchengemeinde und richtete
den Blick im Zusammenhang von «Mission und Okumene» auf «Zwischenkirch-
liche Beziehungen und okumenische Zusammenarbeit». Hierbei wurde aus-
driicklich gefragt, «wodurch das Bewusstsein der Einheit der Kirche und der
weltweiten Zusammengehorigkeit der Christen gestiarkt» werde. In diese Zusam-
mengehorigkeit fielen konkret die «Evangelischen Freikirchen», die «romisch-
katholische Kirche» sowie «Orthodoxe und Altkatholiken». Der Fokus richtete
sich hierbei auf die 6kumenische Zusammenarbeit etwa im «Weltgebetstag der
Frauen» oder der «Evangelischen Allianz». Die Frage nach etwaigen Konflikten
wird zwar gestellt, bleibt aber schon allein durch die grafische Gliederung nach-
rangig. Der dritte Kreis wendet sich wiederum dem Nahbereich zu, jetzt aber
ausserhalb der Grenzen des Christentums, und fragte nach dem Vorhandensein
«weltanschaulicher oder fremdreligioser Gruppen» am Ort. Der umstrittene Sek-
tenbegriff wurde an keiner Stelle verwendet. Entscheidendes Kriterium fiir die
Wahrnehmung religioser Bewegungen war die Selbstzuordnung der Gruppe zum

*® Aus religionssoziologischer Sicht betont Giinter Kehrer die Bedeutung der «non-competi-
tion» Situation fiir das Verhiltnis von Religionen. Diese fithrt wenn nicht zu religiosem Plu-
ralismus, so doch zumindest zur «tolerierten Religion» neben den etablierten Kirchen. Siehe
Giinter Kehrer, Soziale Bedingungen flir nicht-kirchliche religiése Gruppen in der Bundesre-
publik, in: ders. (Hg.), Zur Religionsgeschichte der Bundesrepublik Deutschland, Miinchen
1980, 93—11, hier 102f.

* Erlass des OKR vom 8. Juni 1959, Nr. A. 7121/4. A 126, Alt-Reg. Bd. 299.

% Verhandlungen der 8. Evangelischen Landessynode, Beilagen Bd. V, 825-832.



Devianz und Pluralismus 139

Christentum und gleichzeitig deren Bereitschaft zur Teilnahme an i(iberregional
institutionalisierten Foren des 6kumenischen Dialogs. Christliche Bewegungen,
die kein Interesse am Dialog haben, wie etwa die Neuapostolische Kirche, wur-
den mit biirokratischer Ignoranz belegt.

Neben diesen Anleitungen zu den Pfarrberichten gibt ein Blick in die Akten-
pliane der wirttembergischen Landeskirche Auskuntt iiber die Mentalitdtsmuster,
in denen sich der kirchliche Protestantismus bewegte. Der erstmals 1901 kon-
zipierte Aktenplan fiir Pfarramter®' stufte die Gemeinschaften, dem Vereinsbe-
griff des 19. Jahrhunderts folgend, in der Aktengruppe «kirchliches Leben» ein.
Schriftstiicke, die das Verhiltnis zur «Katholischen Kirche, Freikirchen und Sekten
und zu Dissidenten» betrafen, sollten von den Pfarrern in die Aktengruppe ein-
gegliedert werden, in der die Aussenbeziechungen der Kirchengemeinde festge-
halten wurden. Damit folgte der Aktenplan konsequenter als die Pfarrberichtsan-
leitung der Trennung zwischen ausserkirchlicher und innerkirchlicher Religiositat.

Der 1967 eingefithrte Einheitsaktenplan® differenzierte noch weiter. AZ 17
«Andere christliche Kirche und Gruppen. Nichtchristliche Religionsgemein-
schaften» facherte sich auf zwischen der romisch-katholischen Kirche, «religi-
0se[n] und weltanschauliche[n] Gruppen, Sekten, Israeliten» und erstmals auch
nichtchristlichen Gemeinschaften. Freikirchen bekamen unter der Aktengross-
gruppe «Kirchliche Zusammenschliisse» ein eigenes Aktenzeichen. Der heute
giiltige Aktenplan von 1998 behilt diese Einordnung bei. Mit einer bezeichnen-
den Ausnahme: Das AZ 17.3 «Sekten» gibt es nicht mehr. Im Index wird beim
Stichwort «Sekte» auf die Eintragung zu «religiose und weltanschauliche Grup-
pen» verwiesen. «Sekten» sind als spezielle Kategorie aus der Wahrnehmung der
Kirchenbiirokratie verschwunden.

Vom «Nebenbuhler» zum «Bundesgenossen». Die Wahrnehmung methodisti-
scher Gemeinden im protestantischen Milieu

Bereits in der ersten Hilfte des 19. Jahrhunderts begannen die verschiedenen
methodistischen Traditionen im deutschsprachigen Raum mit der Mission. Ge-
meinhin wird der wesleyanische Missionar Christian Gottlob Miiller, der 1830
im wiirttembergischen Winnenden eine «Erweckung» innerhalb pietistischer
Kreise angestossen hatte, als Begriinder des Methodismus in Deutschland be-
zeichnet.”® In dem im Dekanat Waiblingen liegenden Winnenden wurden metho-
distische Versammlungen mit Unterstiitzung der zustidndigen kirchlichen Stellen
als Gemeinschaftsstunden innerhalb der Landeskirche abgehalten. Winnenden
wurde zur methodistischen Missionsstation.

°' Amtsblatt des wiirttembergischen Evangelischen Konsistoriums und der Synode in Kirchen-
und Schulsachen Bd. XV, Nr. 35 vom 24. September 1901.

@ Wiirttembergische Evangelische Landeskirche (Hg.), Einheits-Aktenplan 1967, Beiblatt Nr.
2 zum Amtblatt Bd. 42, [Stuttgart] 1967 und Evangelische Landeskirche in Wiirttemberg
(Hg.), Aktenplan fiir Dekanat- und Pfarrimter, Stuttgart *1998.

® Burkhardt, Methodismus (wie Anm. 9), 410.



140 Claudius Kienzle

Ab den 1850er Jahren hatten mit der «Bischoflichen Methodistenkirche», der
«Evangelischen Gemeinschaft» und spiter den «Vereinigten Bridern in Christo»
auch die drei amerikanischen Methodistenkirchen Deutschland als Missionsfeld
entdeckt. In Wiirttemberg waren nur die «Evangelische Gemeinschaft» und die
«Wesleyaner» titig, die sich spéter mit den «Bischoflichen» und den «Vereinig-
ten Briidern» zur «Bischéflichen Methodistenkirche» zusammenschlossen.®* Bei-
de Traditionen blieben zunichst innerhalb der Landeskirche, besuchten den lan-
deskirchlichen Hauptgottesdienst und unterliessen eigene Amtshandlungen. Erst
nachdem das wiirttembergische Dissentergesetz 1872% Kirchenbildungen neben
der Landeskirche ermdglicht hatte, konstituierten sich die «Wesleyanischen
Methodisten» als eigene Kirche mit ordinierten Predigern und der Verwaltung
von Sakramenten. Die «Evangelische Gemeinschaft» verzichtete dagegen zu-
ndchst auf den formellen Schritt, gestaltete ithre Arbeit aber weitgehend selbstidn-
dig. Beide Auspriagungen des Methodismus wurden daher wie oben ausgefiihrt
im literarischen Umgang mit religidoser Andersartigkeit als «Sekten» eingestuft.

In der Weimarer Republik orientierten sich die protestantischen Landeskir-
chen in threm Verhiltnis zu den methodistischen Kirchen neu. Der Ulmer Prilat
Heinrich Planck sah in ihnen einerseits «Bundesgenossen», andererseits aber
auch «Nebenbuhler und Konkurrenten».®® In Wiirttemberg wurden beiden me-
thodistischen Kirchen im Mirz 1924 die Korperschaftsrechte verliehen, so dass
sie rechtlich der Landeskirche gleichgestellt waren. In der Folge wurde zwischen
der Landeskirche und der «Evangelischen Gemeinschaft» eine Vereinbarung ge-
troffen, die unter anderem eine angestrebte Beendigung der hiufig vorkommen-
den Doppelmitgliedschaften in beiden Kirchen, Regelung iiber Amtshandlungen
bei konfessionsverschiedenen Ehen und den Besuch des evangelischen Religi-
onsunterrichts beinhaltete. Diese Vereinbarung flihrte zu einer Entspannung im
Verhiltnis beider Kirchen. Eine gleichlautende Vereinbarung mit der «Bischofli-
chen Methodistenkirche» scheiterte an der Frage des Ubertritts bzw. der Dop-
pelmitgliedschaft.®’

Nach dem Ende des Zweiten Weltkriegs zédhlten die methodistischen Kirchen
zu den etablierten Freikirchen. Beide traten 1946 dem «Hilfswerk der Evange-
lischen Kirchen in Deutschland»®® bei, beteiligten sich an der Griindung der «Ar-
beitsgemeinschaft christlicher Kirchen» 1948 und riefen gemeinsam mit den pro-
testantischen Landeskirchen 1959 die Aktion «Brot fiir die Welt» sowie 1960 die

8 Streiff, Methodismus (wie Anm. 9), 104—117.

% Siehe dazu Friedrich Fritz, Das Eindringen des Methodismus in Wilittemberg, Stuttgari
1927, 96—-104.

% Zitiert nach Birgit Deiss-Niethammer, Das Verhiltnis der methodistischen Freikirchen in
Deutschland zu Staat und Gesellschaft in der Zeit der Weimarer Republik, Stuttgart 1985,
40.

%7 Gunter Stemmler, Eine Kirche in Bewegung. Die Bischofliche Methodistenkirche im Deut-
schen Reich wihrend der Weimarer Republik, Stuttgart 1987, 77 und Deiss-Niethammer,
Verhiltnis (wie Anm. 66), 41.

® Johannes Michael Wischnath, Kirche in Aktion. Das Evangelische Hilfswerk 1945—1957
und sein Verhiltnis zu Kirche und Innerer Mission, Gottingen 1986, 106.



Devianz und Pluralismus 141

Arbeitsgemeinschaft «Dienste in Ubersee» ins Leben.®” Als sich beide methodis-
tischen Kirchen 1968 zur «Evangelisch-methodistischen Kirche» zusammen-
schlossen, waren sie fiir die Landeskirchen zum erprobten Partner in der kume-
nischen Zusammenarbeit geworden.”

Auf Gemeindeebene gestaltete sich das beiderseitige Verhiltnis unterschied-
lich. In 30 der 63 untersuchten Gemeinden gab es methodistische Gemeinden
oder zumindest Versammlungen.”' Dabei wurden die Methodisten in den analy-
sierten Pfarrberichten durchweg als Freikirche eingestuft, anders als beispiels-
weise baptistische Gemeinden, die mehrmals pejorativ mit dem Etikett der «Sek-
te» belegt wurden und anders als dies noch in der Weimarer Republik war, als
auch die Methodisten mit diesem Label leben mussten.

Durch die Foren tiberregionaler Zusammenarbeit beider Kirchen vor allem in
der «Evangelischen Allianz» konnten viele Pfarrer die methodistischen Gemein-
den als Teil des protestantischen Milieus akzeptieren, zumal ihnen das spezifi-
sche theologische Profil des Methodismus und dogmatische Unterschiede zum
landeskirchlichem Protestantismus unklar blieben.

Oftmals standen die methodistischen Gemeinden den Geistlichen ndher als die
bisweilen rigoristisch argumentierenden innerkirchlichen Gruppierungen. Der
Rommelshauser Pfarrer Otto Majer etwa vermerkte erfreut, dass ein theolo-
gisches Gespridch eher mit seinem methodistischen Kollegen, dessen Handbiblio-
thek auch kritische Bibelkommentare umfassie, moglich sei, als mit dem Pre-
diger der landeskirchlichen Gemeinschaft, der zu sehr von seinem Status als
«Wiedergeborener»’* iiberzeugt sei.

Die Gegeniiberstellung von landeskirchlichen Gemeinschaften und methodisti-
schen Gemeinden findet sich auch andemorts. In Korb empfand Pfarrer Artur
Eisenschmid die Methodisten als «nicht storend»’’, im Gegensatz zur landeskirch-
lichen Munderschen Stunde, in der er die eigentliche Konkurrenz zur eigenen Ar-
beit sah, weil sie sich aus der religiosen Ritual- und Kommunikationsgemeinschaft
des Milieus zuriickziehen wollten: «Es geht ithnen um eine eigene Kirche.»

Diese Trennung war von den methodistischen Gemeinden organisatorisch be-
reits vollzogen worden. Wurde sie von den landeskirchlichen Pfarrern akzeptiert,
konnten die Methodisten weiterhin im Milieu integriert bleiben. Thre Kinder be-
suchten den kirchlichen Unterricht des Pfarrers, und es gehorte zum «gute[n]

 Streiff, Methodismus (wie Anm. 9), 272. Jorg Kibitzki, Zwischen Restauration und
Erneuerung. Die Bischofliche Methodistenkirche in Deutschland von 1945—1968, Stuttgart
1990, 55.

" Zur Vereinigung beider Kirchen siehe Herman Sticher, Die Kirchenbereinigung in der Bun-
desrepublik Deutschland und in der Deutschen Demokratischen Republik, in: Karl Steckel/
C. Ernst Sommer, Geschichte der Evangelisch-methodistischen Kirche. Weg, Wesen und
Auftrag des Methodismus unter besonderer Beriicksichtigung der deutschsprachigen Lander
Europas, Stuttgart 1982, 213-235.

"' Die «Evangelische Gemeinschaft» war lediglich im Dekanat Esslingen verbreitet, wihrend
die Bischoflich-Methodistische Kirche in den Dekanaten Waiblingen und Schorndorf ihren
Schwerpunkt hatte.

”> PfB Rommelshausen 1963.

7 Siehe im Folgenden PfB Korb 1952.



142 Claudius Kienzle

Ton»'*, dass sich treue Landeskirchenchristen und Methodisten gegenseitig «im
Sinne der Okumene»” zu den Veranstaltungen besuchten oder gar Vortragsver-
anstaltungen der Methodisten im Gottesdienst der Landeskirche verkiindet wur-
den.” Die Kommunikationsgemeinschaft wurde zudem durch die Rezeption me-
thodistischer Publizistik in landeskirchlichen Familien gestirkt.

Die Akzeptanz der Methodistischen Gemeinden als Milieupartner fiel in
Ortschaften wie Winnenden, Schorndorf, Esslingen, Plochingen oder Kongen
mit einer langen Tradition methodistischer Religiositdt leichter. Hier war das
religiose Krifteverhiltnis bereits in der ersten Halfte des 20. Jahrhunderts ausge-
handelt worden. Die Polemik’’ war zunichst einer gewissen Ignoranz und dann
der Zusammenarbeit gewichen und man war bemiiht, durch Absprachen eine
«Marktsituation»™ zu vermeiden. Eine hinreichende Grosse der genannten Stid-
te begiinstigte die konfliktfreie Wahrnehmung religioser Pluralitit. Ab Anfang
der 1960er Jahre dnderten auch die Pfarrer der kleineren Gemeinden ihre Ein-
stellung zu den methodistischen Gemeinden, und Allianzveranstaltungen fanden
auch hier statt.

Die Einstufung der religiosen Andersartigkeit durch die landeskirchlichen
Pfarrer hing fiir sie auch davon ab, inwieweit die methodistischen Gemeinden
bereit waren, sich in den Milieuzusammenhang einzuordnen. Der Vergleich von
Pfarrer Herbert Kraus aus Buoch charakterisiert dieses Verstdandnis einer asym-
metrischen Beziehung: «Das Verhiltnis ist dhnlich wie wenn die Methodisten
eine landeskirchliche Gemeinschaft wiren.»”” Wo diese Bereitschaft der klag-
losen Integration ins protestantische Milieu nicht aufgebracht wurde und gleich-
zeitig die kleinrdumige Siedlungsstruktur eine religiése Konkurrenzsituation fast
unumginglich machte, wurden das Deutungsmuster der Devianz und der Sepa-
rationsvorwurf beibehalten.

So hielt Pfarrer Adolf Armbruster aus Hegnach der 6rtlichen methodistischen
Gemeinde vor, sie habe sich 1898 zundchst in Tauschungsabsicht als «neue
Gemeinschaft innerhalb der ev[angelischen] Kirche»® prisentiert, miisse sich
aber die Verantwortung fiir die «Spaltung» des kleinen Dorfes zuschreiben las-
sen. Die Methodisten begannen eigene Kulthandlungen zu vollziehen, ohne je-
doch formal aus der Landeskirche auszutreten, um besser «unter den Evangeli-
schen werben» zu konnen, wie Armbruster argwohnte. Er schilderte den Aufbau
der methodistischen Gemeinde mit einem sich ausweitenden Gemeindeleben und
ab 1928 mit eigener Predigtstelle. Dies sei keinesfalls den landeskirchlichen
Pfarrern anzulasten, die, ob «liberal» oder «glaubig», stets auf Polemik gegen die

™ PfB GroBheppach 1949.

> PfB Korb 1952,

'° PfB Weiler/Rems 1964.

77 Zur landeskirchlichen Polemik gegen methodistische Gemeinden siehe Ulrike Schuler, Die
Evangelische Gemeinschaft. Missionarische Aufbriiche und gesellschaftspolitische Umbrii-
che, Stuttgart 1998, 141—159.

® Beispielsweise wurden in Schorndorf Evangelisationszelte nur abwechselnd zwischen den
verschiedenen Freikirchen und der Landeskirche in 2-jihrigem Abstand aufgestellt. PfB
Schorndort 1961.

" PfB Buoch 1954.

* Siehe zum Folgenden PfB Hegnach 1958.



Devianz und Pluralismus 143

Gemeinschaft verzichtet und den Methodisten statt dessen den «Riickweg zur
Landeskirche» offen gehalten hitten. Doch diesen «Riickweg» wollten die Me-
thodisten nicht gehen. Indem Armbruster hier «geschiftliche Interessen» unter-
stellt, nimmt er eine Zuschreibung Kurt Huttens auf, die dieser freilich auf «Sek-
ten» und andere Sondergemeinschaften bezogen hatte. Besonders deutlich schien
Armbruster dies bei den konfessionsverschiedenen Ehen, die eine deutliche Ne-
gativbilanz zuungunsten der Landeskirche aufwiesen. Hilfesuchend bat er den
Oberkirchenrat in Stuttgart, um eine Kldarung auf Ebene der Kirchenleitung be-
ziiglich der Frage von Eheschliessungen innerhalb von Allianzkirchen zu errei-
chen. Dort zeigte man jedoch wenig Verstiandnis fiir das eifersiichtige Insistieren
Armbrusters. Offenbar besidsse die methodistische Gemeinde eben eine starke
Attraktivitdt, «die zu spiirbaren Verlusten der landeskirchlichen Gemeinde» fiihr-
ten. Dies zu dndern wire eine «Frage an die landeskirchliche Gemeinde» vor Ort
und deren «Kraft ihres Glaubens». Augenscheinlich fiel es der Kirchenleitung
leichter als den Gliederungen auf der Mikroebene, sich den pluralen Gesell-
schaftsstrukturen zu stellen. Auf Ortsebene war der Kampf um das religiése Mo-
nopol ausgepragter.

Armbruster hingegen erschlossen sich die Spielregeln des religiosen Pluralis-
mus nicht. Seine Argumente gegen die Methodisten sind repridsentativ flir ein
Denken, das von der Einheit einer evangelischen Christenheit ausgeht und sich
diese Einheit nur innerhalb der Landeskirche vorstellen kann: Die Methodisten
hatten leichtfertig eine Spaltung der Kirche herbeigefiihrt und sihen sich jetzt als
die besseren Christen.®' Thre Mitarbeit in der «Evangelischen Allianz» sei nur
Taktik, um vordergriindig zu demonstrieren, dass man den «geistlichen Besitz-
stand» des anderen achte, «hintenherum» ziehe man aktive Gemeindeglieder auf
seine Seite. Zwei protestantische Kirchen seien zuviel flir ein kleines Dorf und
wirkten sich schlecht aus, schliesslich brauche man fiir «Mannigfaltigkeit» keine
gesonderte Kirchenorganisation, die konne man auch innerhalb der Landeskirche
haben. Ahnlich sah es der Hebsacker Kirchengemeinderat: Eine Zusammenarbeit
mit den Methodisten sei moglich — «wenn sich die Evang|elische] Gemeinschaft
als eine Gemeinschaft in der Kirche verstehen konnte, etwa so wie die Hahnsche
Gemeinschaft, die eine Vertiefung der Predigt in kleinem Kreise anstrebe, aber
keine Alternative darstellen mochte.»"

Ein weiteres Konfliktpotential im Verhiltnis zu den methodistischen Freikir-
chen stellte der Besuch des Kindergottesdienstes dar. Im Steinenberger Filial
Asperglen besuchten die landeskirchlichen Kinder die methodistische Sonntags-
schule teilweise zusitzlich zum Kindergottesdienst im Mutterort. Pfarrer Konrad
Dietrich ging die Verzahnung von Kirchengemeinde und methodistischer Ge-
meinde zu weit. Eine Verzahnung, die nach seiner Wahmehmung eine deutliche
Unschirfe in der Identitit seiner Gemeindeglieder zur Folge hatte: Diese niitzten
die Angebote des methodistischen Predigers nach dem Motto: «Es ist doch

*! So auch beispielsweise der GroBheppacher Pfarrer Eduard Mildenberger: «Im iibrigen halten
sich die Methodisten stets fiir die besseren und iiberlegeneren Christen und sehen auf die

_ Kirche doch recht mitleidig herab.» Siehe PfB GroBheppach 1949.

%2 Bericht von Vikar Dr. Wilhelm, 30. Oktober 1964, DA Schorndorf, Nr. 410.



144 Claudius Kienzle

gleich, zu wem man geht.»83 In den Augen von Pfarrer Dietrich wurde landeskir-
chlicher Besitzstand angegriffen. Der im Filial wohnende Prediger wurde nicht
als dkumenischer Partner begriffen, sondern als direkter Konkurrent, der im
«Karpfenteich»™ fischte. Gleichzeitig verdeutlicht die Pfarrei Steinenberg den
Zusammenhang zwischen Ortlicher Pridsenz des Pfarrers und dem Erfolg anderer
religioser Gemeinschaften. Sie bestand aus acht Filialen und drei separaten Ho-
fen. Der Pfarrer konnte sich nicht allen Teilen seines stark parzellierten Kirch-
spiels gleichermassen zuwenden und reagierte dementsprechend empfindlich auf
die in seinen Augen unfaire Arbeit der freikirchlichen Gemeinden. Resigniert
stellte Dietrich wenige Jahre spiter fest: «Das Problem in Asperglen ist seine
kirchliche Zerrissenheit. Vor 60 Jahre kamen die Methodisten, vor 40 Jahren
fand der Miiller Fischer dort seine Anhénger, die sich zu den Darbysten rechnen,
vor 20 Jahren kam Herman Lauster mit der Gemeinde Gottes! Weithin ist man
nicht aus der Kirche ausgetreten, aber einmal geht man da hin, einmal dorthin.»*
Dietrichs Nachfolger Gottfried Pfeiffer wollte sich dieser Larmoyanz nicht
anschliessen. Er berichtete positiv iber abwechselnd gehaltene Gottesdienste von
Landeskirche, Methodisten und Baptisten in Asperglen.*® Diese unterschiedli-
chen Einschédtzungen resultieren auch aus unterschiedlichen generationellen Pri-
gungen, auf die hier nur am Rande hingewiesen werden kann. Konrad Dietrich
(1927-2004) gehorte einer Generation an, die in der unmittelbaren Nachkriegs-
zeit studiert hatte, deren Lehrer die Weltsicht der Zeit der Weimarer Republik
vermittelten und die ihre erste Pfarrstelle in den 1950er Jahren antraten. Gottfried
Pfeiffer (*1942) studierte Ende der 1960er Jahre und trat seine erste stindige
Stelle 1973 in Steinenberg an. Er gehorte einer Generation an, die andere Fragen
an ithr Berufsbild stellten als die der Besitzstandswahrung.

Die Moglichkeit der Doppelmitgliedschaft schuf den Freikirchen neben dem
Dach der «Evangelischen Allianz» eine Legitimitét, die ihnen von einigen lan-
deskirchlichen Pfarrern nicht zugestanden wurde. Die Diskussion um die Dop-
pelmitgliedschaften®” verdeutlicht, dass den Geistlichen die Verortung der frei-
kirchlichen Gemeinden schwer fiel. Einerseits konnten aktive Gemeindeglieder
dadurch innerhalb des Milieukerns gehalten werden, andererseits zog die unklare
Zugehorigkeit in den Augen der Ortspfarrer eine zentripetale Bewegung zum
Rand des Milieus nach sich. Dort gehorten sie freilich noch immer zum protes-
tantischen Milieu, entzogen sich aber der Aufsicht des Pfarrers als Milieumode-
rators” und landeskirchlichen Besitzstandwahrers.

5 PfB Steinenberg 1957.

* Ebenda. Haufig wird auch das Bild des «Fischens im Fischkasten» verwendet.

% PfB Steinenberg 1964.

% PfB Steinenberg 1976.

% Diese Diskussionen wurden auch auf den Ebenen der Kirchenleitungen gefiihrt. Dazu lud die
Evangelische Akademie Bad Boll ab 1953 zu mehreren Gespriachsrunden zwischen Landes-
kirche und Freikirchen ein. Bereits 1951 hatte der OKR in einem Erlass iiber den «Gebrauch
der Begriffe «Freikirche» und «Sekte>» unter Verweis auf die weltweite Okumene fiir einen
grossziigigeren Umgang mit den freikirchlichen Gemeinden geworben. Amtsblatt der evan-
gelischen Landeskirche in Wiirttemberg (Bd. 34, Nr. 32) vom 8. Juni 1951, 275-280.

% Das von Olaf Blaschke fiir das katholische Milieu eingefiihrte Konzept des «Milieumana-
gers» kann fur die Protestantismusforschung ebenso wenig ohne Veridnderung iibernommen
werden, wie Siegfried Weichleins Charakterisierung von Geistlichen als «Multifunktioni-



Devianz und Pluralismus 145

In den 1970er Jahren mehren sich die Beispiele, die eine Zusammenarbeit der
beiden Kirchen auf der Ebene der Gruppenarbeit, des Gottesdienstes oder wie in
Berkheim der kirchenleitenden Gremien hervorhoben. Dort hatten der protestan-
tischen Kirchengemeinderat und die Gemeindeleiter der Methodisten gemeinsam
getagt.”’ In Bezug auf die etablierten Freikirchen war religiéser Pluralismus zu
einer akzeptierten Vorstellung gesellschaftlicher Ordnung geworden.

Von Alarmiertheit zur Gewohnung. Die Wahrnehmung pentekostaler Frommig-
keit der Gemeinde Gottes

Anders stellte sich das zunidchst flir die von Scheurlen noch als Sekte eingestufte
und von Hutten mit theologischen Argumenten kritisierte Pfingstbewegung dar.
Diese nahm nach dem Griindungsmythos ihren Anfang in einer «Erweckungy,
die 1906 in der Azusa-Street in Los Angeles fiir erheblichen Aufruhr gesorgt
hatte.”” In Deutschland nahmen die glossolalischen und ekstatischen Frommig-
keitspratiken unwesentlich frither von Miilheim an der Ruhr ihren Ausgang.
Wihrend die «Pentecostals» in Amerika als sozio-kulturelle Protestbewegung
afroamerikanischer Sozialmilieus anzusehen sind,”' stehen sie in Deutschland
unter anderem in der Tradition der pietistisch orientierten Gemeinschaftsbewe-
gung — eine Tradition, die jene nicht anerkennen wollte und sich 1909 mit der
«Berliner Erklarung» von der pfingstlerischen Frommigkeit distanzierte.

Seit 1937 ist eine der pentekostalen Kirchen Nordamerikas, die Church of
God (Cleveland) in Deutschland aktiv. Ihr Missionar Herman Lauster (1901
1964), ein gebiirtiger Stuttgarter, liess sich nach einem zehnjdhrigen Amerika-

ren». Die Stellung des protestantischen Pfarrers innerhalb seines Milieus kann auch dann
nicht mit jener katholischer Priester verglichen werden, wenn man die evangelischen Lan-
deskirchen als «Pastorenkirchen» charakterisiert. Zwar kommt ihnen dieselbe «wichtige in-
termedidre Funktion zwischen Amtskirche und Gldubigen» zu, wie sie von Urs Altermatt
und Franziska Metzger fiir den Bereich des Katholizismus formuliert wurde, dennoch gibt es
im wiirttembergischen Protestantismus mit seiner starken pietistischen Konfessionskultur
auch noch andere Kommunikationskanile, die «flir die Verbreitung weltanschaulicher In-
halte und religioser Praxis» und fiir die Bildung relativ eigenstindiger Teilmilieus sorgten.
Olaf Blaschke, Die Kolonialisierung der Laienwelt. Priester als Milieumanager und die Ka-
nale klerikaler Kuratel, in: ders./Frank-Michael Kuhlemann (Hrsg.), Religion im Kaiserreich.
Milieus — Mentalititen — Krisen, Giitersloh 1996, 93—135; Siegfried Weichlein, Multifunk-
tiondre und Parteieliten in Katholizismus und Sozialdemokratie zwischen Kaiserreich und
Republik, in: Dieter Dowe/Jirgen Kocka/Heinrich-August Winkler (Hrsg.), Parteien im
Wandel von Kaiserreich zur Weimarer Republik. Rekrutierung — Qualifizierung — Karrieren,
Miinchen 1999, 183-209; Urs Altermatt/Franziska Metzger, Religion und Kultur — zeitge-
schichtliche Perspektiven, in: Schweizerische Zeitschrift fir Religions- und Kulturge-
schichte, 98 (2004), 185-208, hier 192.

* PfB Berkheim 1971.

% Zu den Ereignissen siche Walter J. Hollenweger, Enthusiastisches Christentum. Die Pfingst-

bewegung in Geschichte und Gegenwart, Wuppertal/Ziirich 1969, 22-25 und Paul Fleisch,

Die Pfingstbewegung in Deutschland. Thr Wesen und ihre Geschichte in 50 Jahren, Hanno-

ver 1957, 7-14.

Siehe dazu Mickey Crews, The Church of God. A social history, Knoxville 1990 und Ros-

with Gerloff, Der Heilige Geist und die afrikanische Diaspora. Spirituelle, kulturelle und so-

ziale Wurzeln und Traditionen schwarzer Pfingstkirchen, in: Pastoraltheologie, 84 (1995),

184—198.

9



146 Claudius Kienzle

aufenthalt in Krehwinkel bei Schorndorf nieder und griindete von dort aus ver-
schiedene Gemeinden.” 1938 geriet er mit den nationalsozialistischen Behérden
in Konflikt.”> Die Gestapo hatte die Versammlungen der Gemeinde Gottes ver-
boten. Weil Lauster sich nicht an das Verbot hielt, wurde er einige Monate im
«Polizeigefingnis» Welzheim inhaftiert. Nach dem Ende des Zweiten Welt-
kriegs, den Lauster als Soldat auf Guernsey und spiter als britischer Kriegsge-
fangener erlebte, setzten erste Verkirchlichungsprozesse ein. Die Aktivitdten
wurden auf andere Bundeslinder ausgedehnt, eine eigene Zeitschrift und 1958
ein Bibelseminar, das spéter im Untersuchungsbiet in Rudersberg untergebracht
war, wurden gegriindet.”* Die Gemeinde Gottes war in 16 Gemeinden der un-
tersuchten Kirchenbezirke aktiv. Dabei wurde sie von den landeskirchlichen
Pfarrern durchweg als «Sekte» charakterisiert.

Als erster landeskirchlicher Pfarrer war Adolf Hummel aus Steinenberg mit
der Gemeinde Gottes konfrontiert. Daher kommt seiner Stellungnahme im Pfarr-
bericht von 1938 eine fiir die Kirchenleitung besonders wichtige Bedeutung zu.
Zunichst versuchte Hummel, die theologische Position der Gemeinschaft zu
umreissen: «Welcher Richtung er eigentlich angehort, konnte ich bis jetzt nicht
herausbringen; da in den Versammlungen viel gestikuliert und Halleluja gerufen
wird, scheint das Ganze eine Abart der Pfingstler zu sein, zumal durch Hinde-
empor-strecken und ekstatisches Verhalten der Heilige Geist herabgezwungen
werden soll. [...] Er [Lauster, CK] verlangt den Zehnten und fordert zu reich-
lichem Opfer auf, die er fiir sich selber verwendet.»”” Versammlungen wihrend
der Gottesdienstzeit machten die grundsitzlich kirchenoppositionelle Haltung
Lausters deutlich. Gleichwohl beschwichtigt Hummel: «Es ist eine unniichterne,
seelisch-schwiarmerische Sache und wird meines Erachtens nicht von langem
Bestand sein.» Wihrend des Zweiten Weltkriegs schien die Gruppe tatsichlich
keine Gefahr fiir den Bestand der Landeskirche darzustellen, nicht zuletzt wegen
des Versammlungsverbots durch die Gestapo. Nach Kriegsende verfasste Hum-
mel auf Bitten des Dekans einen ausfiihrlichen Bericht zur «Laustersekte».”
Dieser Bericht ist symptomatisch fiir die Auseinandersetzung landeskirchlicher
Stellen mit dem Phidnomen der ausserkirchlichen Frommigkeit. Zundchst wurde
iiber den biirgerlichen Beruf des Religionsfithrers Herman Lauster spekuliert.
Das zustindige standesamtliche Register fiihrte ihn als «Missionar, freireligios»,
eine Berufsbezeichnung, die den biirgerlichen Ordnungsvorstellungen Hummels
keinesfalls ausreichte. So sei Lauster schon Bierfiihrer in Schorndorf und Farmer
in Amerika gewesen und habe wohl in irgendeiner Weise «etwas Landwirtschaft

* Die Church of God (Cleveland) beruft sich nicht auf die Vorginge in der Azusa-Street,
sondern betrachtet eine «Erweckung» von 1896 in Camp Creek/Tennessee als ihr Stiftungs-
ereignis. Dirk Spornhauer, Die Charismatische Bewegung in der Bundesrepublik Deutsch-
land. Thre Geschichte und Theologie, Miinster 2001, 66.

** Siehe Sonja-Maria Bauer, Zwischen Demokratie und Diktatur. Die Jahre 1919—1945, in:
Sonke Lorenz/Andreas Schmauder, Rudersberg. Das mittlere Wieslauftal und seine Ort-
schaften, Sigmaringen 1995, 207-247, hier 231-233.

** Schmidgall, Oslo (wie Anm. 9), 95f.

 Alle Zitate PfB Steinenberg 1938.

* Siehe im Folgenden Bericht des Pfarramtes Steinenberg an das Dekanat Schorndorf vom 6.
August 1947. DA Schorndorf, Nr. 526.



Devianz und Pluralismus 147

erlernt». Jedoch sei die «korperliche Arbeit» nicht seine Sache, «was an dem ver-
unkrauteten Gértchen seines Hauses» festzustellen sei. Die Predigtitigkeit Laus-
ters wurde unter 6konomischen Motiven beurteilt und er selbst als Kronzeuge
herangezogen.

Lauster, der einer der amerikanischen «church[es] of God» angehdére, hitte
nach Kriegsende keinen Kontakt mit dem Ortspfarrer mehr gehalten, wohl aus
schlechtem Gewissen wegen seiner zum Teil derben, in schwiébischem Idiom
vorgetragenen antikirchlichen Agitation. Hummel stellte Lauster und seine
Anhinger als unlautere Menschen dar, mit denen eine argumentative Auseinan-
dersetzung nicht moglich sei. «Sie wissen alles besser und lassen sich weder
durch die Bibel noch durch helle klare Griinde der Vernunft tiberzeugen.» Der
theologische Schwerpunkt liege bei Lauster auf der «Geisttaufe». «Von den
Friichten des Geistes» merke man jedoch nicht viel. Vielmehr arbeite Lauster mit
fingierten Krankenheilungen, «marktschreierische[m] Getue» und «grossen Ver-
sprechungen». Daher erziele er auch nur unter Leuten Erfolge, «auf die kein Ver-
lass war». «Dass er auch unter jungen Leuten seinen Anhang hat, hat meines Er-
achtens mit seinen Grund im Erotischen.» Lauster kokettiere damit, dass es bel
ihnen «die schonsten Madchen» gibe.

Schliesslich gerieten Lausters Kontakte nach Amerika in Hummels argwoh-
nisches Blickfeld. Finanzielle Unterstiitzung und «100 Care-Pakete», die er ei-
gens bei seiner Kirchenleitung angefordert habe, verstirkten die Attraktivitit der
«Gemeinde Gottes». Neidvoll wurden auch die Kontakte Lausters zu den ameri-
kanischen Besatzungskriften kommentiert: «Unter dem Militar der amerikani-
schen Besatzung hat er offenbar auch Glaubensgenossen, die ihn unterstiitzen
und ihm den Riicken stirken, und durch die er wohl auch das Benzin erhilt fiir
sein Motorrad, mit dem er durch die Lande braust. Auch sonst scheint es ithm
nicht schlecht zu gehen, denn er sieht so gut und wohlgendhrt aus wie keiner von
uns Pfarrern des Bezirks.»

Dekan Josenhans Begleitschreiben an den Oberkirchenrat ging iiber die per-
sonlich gehaltenen Wertungen des Ortspfarrers hinaus und reflektierten die Wir-
kung auch theologisch. «Das Gefihrliche an Lauster ist, dass er nicht wenig Gu-
tes in seiner Verkiindigung hat und dass er dadurch gerade suchende Menschen aus
Kirche und Gemeinschaft anlockt.»”” Theologisch miisse man der «Schwarmgeis-
terei» mit dem fiir die Menschen verstiandlichen Versuch eines Ausgleiches zwi-
schen «subjektive[m] Frommigkeitserlebnis und objektive[r] Heilstat» begegnen.

Anlass des Berichts waren Bemiihungen Lausters mit Hilfe von Empfehlungs-
schreiben des amerikanischen Militargeistlichen Chaplain Walter Ptashnik,
kirchliche Raume fiir seine Missions- und Gemeindeveranstaltungen zu erhalten.
Der Stuttgarter Oberkirchenrat betonte in Reaktion auf diese Forderungen, dass
die «schwirmerischen Grundsitze» der Gemeinde Gottes «mit dem Bekenntnis
der Landeskirche und ev. Glaubenshaltung nicht vereinbar» seien.”® Gleichzeitig
formulierte die Kirchenbehorde ihr Dilemma: Lausters Verkiindigung sei in
vielen Punkten gut, «aber er vertritt die Lehre von der Geistestaufe, verwirft

°7 Alle Zitate im Schreiben des Dekanats Schorndorf an den OKR vom 15. August 1947. A126,
Nr. 1292.
% Schreiben des OKR an das Dekanat Schorndorf vom 26. Juni 1947. A126, Nr. 1292,



148 Claudius Kienzle

Kindertaufe und Konfirmation und beschimpft ofters die Geistlichen beider Kon-
fessionen».” Theologisch bewegte sich Lauster offenbar innerhalb des Rahmens
des dogmatisch pleomorphen Protestantismus. Es war die Ablehnung der lan-
deskirchlichen Ritualpraxis und die Polemik gegen die Reprisentanten der
Kirchen, die den Oberkirchenrat zu einer dringenden Warnung vor «der Person
dieses Missionars» veranlasste. Verbunden wurde diese Warnung mit dem er-
neuten Hinweis auf die Kontakte zur Besatzungsmacht. «Er spricht, da er langere
Zeit in Amerika war, perfekt amerikanisch und hat deshalb Beziehungen zu
amerikanischen Feldgeistlichen.» Lausters Herkunft und der Charakter der
Pfingstbewegung als einer transnationalen Religion, der unter anderem durch
den Einsatz «auslindische[r] Evangelisten»'™ zum Ausdruck kam, aktivierten
die nationalen und — so kurz nach dem Ende des Nationalsozialismus — die ras-
sistischen Identifikationsmuster im kirchlichen Protestantismus. Pfarrer Hummel
hatte sich nach seinem Bericht an den Oberkirchenrat weiter iiber die Gemeinde
Gottes erkundigt: «Wie wir aus Briefen aus Amerika erfahren haben, besteht die-
se Gemeinde Gottes dort in der Hauptsache aus Negern, und Lausters Methode
ist in der Tat eine Niggermethode, exaltiert und mit groBem Geschrei.»'"'

Damit ist ein weiterer Topos genannt, der in den Abgrenzungsstrategien zur
Pfingstbewegung im Allgemeinen und zur Gemeinde Gottes im Besonderen eine
wesentliche Rolle spielt: «Larm»'"! Wegen «ihres lauten Wesens»'” wurden sie
nicht nur in Winnenden und Oberurbach «Deckelpatscher»'® genannt — eine Be-
zeichnung, die in der Variante «Fliigelpatscher» sogar Einzug in Huttens «Seher
— Griibler — Enthusiasten» erhielt, «weil in ihren Versammlungen das Hénde-
klatschen iiblich ist».'

Die offensiven und in nicht abgegrenzter Offentlichkeit abgehaltenen Missi-
onsveranstaltungen wurden von den Geistlichen als ungeheure Provokation
empfunden. Dass «die Gruppe [...] mit lirmenden Szenen auf der Strasse er-
schienen»'” war und Lauster dabei auch «wie ein Ekstatiker treppelte und fort-
gesetzt Halleluja»'”” schrie, fand in den Erfahrungswelten der wiirttembergi-
schen Geistlichen keine Entsprechung. Weder die pietistischen Privatversamm-
lungen der vorhergehenden Jahrhunderte, die missionarischen Evangelisations-
veranstaltungen der landeskirchlichen Gemeinschaften in der ersten Hilfte des
20. Jahrhunderts oder die eifrigen Haustiirwerber der «Zeugen Jehovas» noch die
gezielten Aktionen der «Neuapostolischen Kirche» hatten sie auf die Methoden
der Pentekostalen vorbereitet. Die Pfarrer hatten niichterne Ordnungsvorstellun-

% Schreiben des OKR an das Pfarramt Bad Bol! vom 23. Juni 1947. A126, Nr. 1292,

1% pfB Winnenden 1959.

9! pfB Steinenberg 1948.

'2 PfB Winterbach 1957.

' pfB Winnenden 1959.

'% PfB Oberurbach 1972.

' Kurt Hutten, Seher — Griibler — Enthusiasten. Sekten und Religiose Sondergemeinschaften
der Gegenwart, Stuttgart 1953, 376.

"% PfB Weiler 1951.

"7 PfB Oppelsbohm 1949.



Devianz und Pluralismus 149

gen mit disziplinierter Gottesdienstform internalisiert und begegneten solcher
«religiosen Gymnastik»'™® mit angewiderter Alarmiertheit.

Das unbequeme Auftreten verstorte nicht nur die Geistlichen, sondern auch
viele Dorfbewohner. Pfarrer Walter Stihle berichtet 1951 an den Oberkirchenrat
in Stuttgart von einer Zeltmission in Endersbach:'® Zur «Propaganda» war Laus-
ter im «feudalen Amerikanerwagen mit Lautsprecher durch Endersbach [ge-
fahren]. (Er hitte keine wirkungsvollere Propaganda gegen sich machen konnen
als so.)» Die anwesenden Jugendlichen machten sich «aus dem Ganzen einen
willkommenen Scherz» und warfen «Knallfrésche ins Zelt hinein», so dass deut-
sche und amerikanische Polizei eingesetzt werden musste. «Den Gesang (die ty-
pischen englischen Melodien mit ithrem Marschrhythmus und Tanzrhythmus) be-
gieitete [...] die Jugend mit Klatschen. [...]» Stidhle zeigte sich iiber die Wirkung
Lausters auf seine Gemeindeglieder erfreut. Die allermeisten seien dadurch wohl
«froh tber die Zucht und Ordnung und Ruhe und Stille unserer Gottesdienste.
Wenn Lauster iiberall so auftritt wie hier, ist er nicht zu firchten. Zu fiirchten
wire er nur dann, wenn seine Art des Auftretens unsere Art wire.»

Stidhles Charakterisierung der Zeltbesucher verweist auf eine Gesellschaftsse-
miotik, die bereits in der frithen Neuzeit Normverstdsse und sozialen Protest co-
dierte.'"” Es ist die mannliche Jugend, die auf den Versammlungen der Gemein-
de Gottes auftaucht. Neben der mannlichen Jugend gehdren zur Klientel des ge-
sellschaftlichen Aussenseiters «Midels, die auf dem Heiratsmarkte nicht unter-
kommen»''" und dann mit den «Lausteranhingern» verkuppelt werden, letztend-
lich also unbestdndige, unreife Menschen, die in der Entstehungszeit dieser Co-
dierung eben nicht vollwertiges Mitglied der Gesellschaft gewesen waren. Mit
diesen Schilderungen wollten die Geistlichen die Marginalitit der Pfingstgrup-
pierung signalisieren.

Der Problemanzeige folgte damit gleich die Entwarnung. Das protestantische
Milieu, so die Aussage, wurde zwar gestort, aber es «funktionierte» weiterhin. In
diesen Zusammenhang ist auch ein Bericht von Pfarrer Paul Wohr aus Baiereck
einzuordnen, der dem Oberkirchenrat 1953 eine «unbefugte Einmischung d[es]
H[erman] Lauster in Angelegenheiten der Landeskirche in Schlichten»,''? einem
Filial seiner Pfarrei, anzeigte. Konkret ging es um die «Beerdigung eines Ge-
meindegliedes und Kirchengemeinderates». Matthdus Auwirter, dessen Frau und
Kinder der Gemeinde Gottes angehorten, lag nach einem Schlaganfall im Ster-
ben. Wihrend dieser Zeit wurde er sowohl vom Pfarrer als auch von Herman
Lauster und anderen «Briidern» besucht. Wenige Tage nach seinem Schlaganfall
starb Auwirter. Als Pfarrer Wohr, der nicht im Filial wohnte, am darauf folgen-
den Tag informiert werden sollte, war er ortsabwesend. Das nahmen die Ange-

' Bericht von Oberkirchenrat Wolfgang Metzger iiber die «Glaubensheilung». A126, Nr. 1214

' Siehe im Folgenden Schreiben des Pfarramtes Endersbach an den OKR vom 8. November
1951, A126, Nr. 1294.

"% Siehe etwa Achim Landwehr. Policey im Alltag. Die Implementation frithneuzeitlicher Poli-
ceyordnungen in Leonberg, Franfurt 2000.

"' PfB Steinenberg 1953.

"> Siehe im Folgenden Schreiben des Pfarramt Baiereck an den OKR vom 8. Mirz 1953.
A126, Nr. 1294,



150 Claudius Kienzle

horigen «als Zeichen», dass nicht Wohr, sondern Lauster die Beerdigung vorneh-
men sollte. Am nichsten Tag besuchte Wohr die Angehorigen, da er deren Inter-
pretation nicht kannte, um die Trauerfeier vorzubereiten und wurde dort abge-
wiesen. Sein Argument, dass der Verstorbene Mitglied der Landeskirche gewesen
sei und deswegen von ihm, dem Pfarrer, beerdigt werden miisse, wurde dadurch
entkriftet, dass Lauster und die Briider den Kranken aus seinem «verlorenen Zu-
stand» «herausgebetet» hatten und somit der Kranke als bekehrt anzusehen sei.

Fiir denselben Abend rief Pfarrer Wohr zu einer Gemeindeversammlung in
die Kirche. Wihrend der Unterredung sandte die Gemeindeversammlung Emis-
sire ins Trauerhaus, die dort jedoch abgewiesen wurden. Darauthin wurde be-
schlossen, «der Sache den Lauf zu lassen» und «zum Zeichen, dass die Ge-
meinde die Beerdigung [...] nicht anerkenne», nach dem sonntiglichen Gottes-
dienst eine «kirchliche Trauerfeier» abzuhalten. Die Bestattung, bei der die Ge-
meindeglieder «ihren Unwillen zeigten und anfingen wegzulauten», wurde durch
Lauster deswegen friihzeitig beendet. Die kirchliche Trauerfeier hingegen war
«bis auf den letzten Platz» besetzt. Herman Lauster habe, so das Fazit Wohrs,
«sehr verloren und verspielt durch diese Vorkommnisse».

Wohrs Vergemeinschaftungsstrategie durch die Einberufung der Gemeinde-
versammlung war aufgegangen. Dass diese Zusammenkunft im 6rtlichen Kir-
chengebdude als der symbolischen Reprisentanz des protestantischen Milieus
stattfand, unterstreicht die Integrationsleistung des Pfarrers. Die Gemeinde Got-
tes blieb aus der dorflichen Lebenswelt Schlichtens ausgeschlossen.

Die Mechanismen von Exklusion und Inklusion griffen jedoch nicht mehr
tiberall. In Weiler gehorte ein Kirchengemeinderat, der friihere Jiinglingsvereins-
vorstand Emil Kiser, zur Gemeinde Gottes. Kiser trennte sich jedoch nicht von
der Landeskirche, und die Kirchengemeinderite wollten den ehemaligen Kolle-
gen, der als ortlicher Bicker vollstindig ins Dorfleben integriert war, nicht ex-
kommunizieren, «um ihm die Riickkehr zur Gemeinde nicht zu verbauen».'"
Die Kongruenz zwischen dorflicher Lebenswelt und protestantischem Milieu
war aufgehoben, aber weil die dorfliche Gesellschaftsstruktur durch die verschie-
denen religitsen Teilsysteme nur wenig desintegriert war, wurde auf kirchen-
rechtliche Sanktionen verzichtet.

Bei der «Abwehr schwiarmerischer Bewegungen» mass die Kirchenleitung
den verschiedenen innerkirchlichen Gemeinschafien grosse Bedeutung bei. In
einer gemeinsamen Besprechung berieten Kollegiumsmitglieder des Oberkir-
chenrats, Pfarrer und vor allem Vertreter der Gemeinschaften 1948 dariiber, was
gegen die verschiedenen als pfingstlerisch, gesetzlich-perfektionistisch bzw. apo-
kalyptisch bezeichneten Bewegungen unternommen werden konnte.''* Der Be-
richterstatter Pfarrer Max Fischer geht auf das theologische Selbstverstidndnis der
Pentekostalen ein, die «iiber sich selbst urteilen, ein tieferes Schriftverstindnis
als alle Kirchenviter, Reformatoren und Bekenntnisschriften zu haben, und mehr
zu sein als Kirche und Gemeinschaftsbewegung, ndmlich die Wiederverwirkli-

'3 PfB Weiler 1951.
"4 A126, Nr. 1208.



Devianz und Pluralismus 151

chung des Christentums der apostolischen Zeit». Dekan Martin Plieninger pflich-
tete Fischer bei. Die Pfingstbewegung gehe hinter die Rechtfertigungslehre zu-
riick, da sie das «sola fide» preisgidbe. Plieninger begniigte sich nicht damit, die
Pfingstbewegung aus dem kulturellen Rahmen des Protestantismus zu stossen,
indem er sie am Kernstiick der protestantisch-theologischen Identitit orientierte,
sondern attestierte zudem, dass hier der «Geist des Fanatismus» wirke.

Die Kirchenfiihrer hatten erkannt, dass die von der Pfingstbewegung hervor-
gebrachten religiosen Praktiken zwar systemimmanent waren und mit dem theo-
retisch-ideologischen Rahmen konform gingen, jedoch weder den eigenen kultu-
rellen Erfahrungen noch den von Seiten des kirchlichen Protestantismus sankti-
onierten Frommigkeitsnormen entsprachen. In der Objektsprache: Auch die
Evangelische Landeskirche in Wiirttemberg konnte dem «Heiligen Geist» nicht
vorschreiben, wie er zu wirken habe, aber so konnte es keinesfalls richtig sein.
Indem man Didmonien und einen Geist der «Unordnung, der Unkeuschheit, der
Liige und Irrefiihrung» am Werk sah, stellte man sich in die Tradition der Ber-
liner Erkldrung von 1909 an, die in der Pfingstbewegung einen Geist «von un-
ten» am Wirken sah.'"’

Doch schon Ende der 1950er Jahre begann die aufgeregte Alarmiertheit der
Pfarrer des Kirchenbezirks Schorndorf zu verebben. Dekan Paul Lutz hatte be-
reits im Pfarrbericht von 1954 die Richtung vorgegeben. Die Gemeinde Gottes
spiele in Schorndorf keine Rolle. Sein Nachfolger Rudelf Brezger konnte die
Gruppe in seinem Bericht von 1961 schlichtweg ignorieren. Das Bedrohungsge-
fiihl hatte sich gelegt und die Etablierung als ortliche religiose Gemeinschaft
wurde in den meisten Pfarrberichten mit grossziigiger Schweigsamkeit geduldet.
Der weltkriegserprobte Pfarrer Gerhard Holzapfel bemerkte lakonisch: «Stel-
lungskrieg. Die Fronten sind fast vollig erstarrt. Ganz wenige Ubertritte.»''®

Auch in den beiden Zentren der Gemeinde Gottes normalisierte sich das
Verhiltnis der landeskirchlichen Kirchengemeinde zu der sich auf dem Weg zur
pfingstlerischen Freikirche befindlichen religiosen Bewegung. Das Steinenberger
Filial Krehwinkel bestand aus zwei Drittel Landeskirchlichmitgliedern und
einem Drittel Anhdnger der Gemeinde Gottes. Die Relation der schulpflichtigen
Kinder fiel beinahe paritatisch aus. Da dieses Verhéltnis jedoch hauptsédchlich
durch Zuzug von aussen zustande kam und die Zahlen bei der angestammten
Bevolkerung weitgehend konstant blieben, konnten die Proportionen von den
landeskirchlichen Stellen gelassener beurteilt werden. «Man hat sich aneinander
gewohnt»''’, konstatierte Pfarrer Konrad Dietrich.

In Oberurbach hatte sich die Gemeinde Gottes ein Verwaltungszentrum ge-
schaffen und im ehemaligen ortlichen Kino einen Versammlungsraum eingerich-
tet.''® Trotz dieses Zentrumscharakters fand sie im Pfarrbericht von 1972 lediglich
statistischen Niederschlag — eine Beobachtung, die fiir alle analysierten Pfarrbe-

" Der Text der Berliner Erklirung ist abgedruckt bei: Ernst Giese, Und flicken die Netze. Do-
kumente zur Erweckungsgeschichte des 20. Jahrhunderts, Marburg 1976, 126f.

"' PfB Schornbach 1964.

"7 PfB Steinenberg 1957.

"' PfB Oberurbach 1962.



152 Claudius Kienzle

richte zutrifft. Die Pfingstbewegungen verschwanden nach Jahrzehnten der aufgereg-
ten Beobachtung in den 1970er Jahren aus dem Wahrmehmungshorizont der Pfarrer.

Begiinstigt wurde diese Entwicklung auch durch Verkirchlichungsprozesse
bei der Gemeinde Gottes. Zudem hatte nach der Ablosung und dem Tod des kon-
frontativen «Religionsgriinders» Herman Lausters die antiklerikale Polemik
nachgelassen. Die «radikalsten Elemente» hatten sich in der Wahmehmung des
Weiler Pfarrers Walter Irion aus der Gemeinde Gottes separiert, so dass auch die
bauliche Prisenz der Gemeinde am Ort nicht mehr stérte.''? Beides, der Prozess
der Verkirchlichung wie auch das Abklingen der zum Teil aggressiven Werbe-
methoden,'*’ deuten auf eine Verlagerung in endogene Rekrutierungsmuster und
damit auf eine Verringerung des religiosen Wettbewerbs hin."”'

Fazit

Religioser Pluralismus wurde im kirchlichen Protestantismus in der zweiten
Hilfte des 20. Jahrhunderts als kulturelle Tatsache akzeptiert. Die Wahrnehmung
religioser Andersartigkeit hatte sich auf allen Ebenen des kirchlichen Protes-
tantismus verdndert. Dabei vermochten sich die fiir « Weltanschauungsfragen»
zustdndigen Stellen der EKD stidrker noch als die «Sektenliteratur», die in erster
Linie einen Uberblick iiber den «Markt der Religionen» geben wollte, auf einen
soziologisch addquaten Umgang mit einer pluralen Gesellschaft und damit auch
mit religiosem Pluralismus einzulassen. Durch die Abkehr von einem theolo-
gisch motivierten Denken, das holistische Ordnungsvorstellungen von Offent-
lichkeit und Gesellschaft aufrechtzuerhalten versuchte, wurde eine neue Wahr-
nehmung unterschiedlicher Protestantismen moglich. Diese Abkehr begann be-
reits in den 1920er Jahren und vollzog sich in den theologischen, literarischen
und biirokratischen Kanilen binnenkirchlicher Wahrnehmungskuratel in unter-
schiedlicher Geschwindigkeit, so dass die 1970er Jahre endgiiltig einen anderen
Blick auf die Gesellschaft zuliessen.

Dieser Blick war den kirchlichen Funktionseliten auf der gesellschaftlichen
Mikroebene zunichst jedoch verstellt. Eine einheitliche religidse Landschaft ge-
wohnt, sahen sie die Kohdsionsfahigkeit des protestantischen Milieus durch die
Konfrontation mit religidser Andersartigkeit gefidhrdet und orientierten sich an
ihren Erfahrungswelten und Mentalititspragungen. Wer sich, wie die methodis-
tischen Gemeinden, den Vergemeinschaftungsstrategien der Milieumoderatoren
widersetzte, musste sich den larmoyanten Wilderei-Vorwurf gefallen lassen. Erst
als «Okumene» zum Leitbegriff konfessioneller Annihrung erhoben wurde und
damit in den Kirchengemeinden der Blick fiir die weltweite Christenheit ge-
scharft wurde, konnten auch die «alten Bekannten» im religiGsen Nahbereich
gelassener wahrgenommen werden.

""" PfB Weiler 1955.

' pfarrer Hans Lempp weist im Pfarrbericht 1967 explizit darauf hin, dass die missionarische
Aktivitdt der Gemeinde Gottes langst nicht mehr so stark sei, «wie in den bewegten
Griindungszeiten». PfB Denkendorf 1967.

! Zum Zusammenhang von Rekrutierungsmustern und «religiésem Frieden» siche Kehrer,
Soziale Bedingungen (Anm. 58), 102.



Devianz und Pluralismus 153

Fiir die Wahrmehmung der pfingstbewegten Gemeinde Gottes ist dieser Um-
schwung deutlicher und innerhalb kiirzerer Zeit bemerkbar, fillt jedoch ebenfalls
in die 1970er Jahre. Deren deviantes religioses Verhalten wurde anfangs als Teil
eines kulturellen Imports der Besatzungsmaichte gedeutet. Mit der zunehmenden
Westernisierung'** der westdeutschen Gesellschaft verunméglichte sich die De-
nunziation der Pfingstbewegung als «amerikanisch». Hinzu kam, dass vor allem
innerhalb der Wiirttembergischen Landeskirche versucht wurde, sich auf eine
Neudefinition von protestantischer Identitdt zu verstandigen. In diesen Verstdn-
digungsprozessen kamen mitunter solche Protestantismen zum Vorschein, die
phdanomenologisch den vormals als deviant eingestuften Frommigkeitsvorstel-
lungen nicht undhnlich waren. Beispielsweise trdgt die innerhalb der protestan-
tischen Kirchen angesiedelte «Geistliche Glaubenserneuerung» deutlich pente-
kostal-charismatische Ziige.'” Zudem trug die «evangelikale Wende» der Evan-
gelischen Allianz, die 1972 eine neue Glaubensbasis formulierte, zu einer Annihe-
rung landeskirchlicher Gruppierung und freikirchlicher Gemeinden bei.'** Uber-
dies verwischte mit einem Generationenwechsel in der Pfarrerschaft ein theolo-
gisches Profil, das sich an der Theologie Karl Barths, threm christologischen Ak-
zent und ihrem speziellen ekklesiologischen Verstindnis orientiert hatte.'*’

Nachdem die Pfarrer eine begrenzte Anziehungskraft der Gemeinde Gottes
festgestellt hatten, erkannten sie auch die «notorische Unmdglichkeit»'*® der
Majorisierung des protestantischen Milieus durch die rigoristische Gruppierung.
Formen der Zusammenarbeit entwickelten sich indes erst zum Ende des Jahrhun-
derts, doch das Gezeter des kirchlichen Protestantismus tber religiose Andersar-
tigkeit war schon ldanger verstummt. Die Tatsache des religidsen Pluralismus war
ins eigene Weltbild und in den Prozess protestantischer Identititskonstruktion
integriert worden.

'** Zum Konzept der Westernisierung und zur Bedeutung des kulturellen Transfers siche An-
selm Doering-Manteuffel, Wie westlich sind die Deutschen? Amerikanisierung und Wester-

__ nisierung im 20. Jahrhundert, Géttingen 1999, besonders S. 34—43.

' Siehe dazu Peter Zimmerling, Die charismatischen Bewegungen. Theologie, Spiritualitit,
Anstosse zum Gesprich, Gottingen 2001, 46-50. Friedhelm Jung, Die deutsche

_evangelikale Bewegung. Grundlinien ihrer Geschichte und Theologie, Frankfurt 1992, 8f.

'** Eine genaue Darstellung der «evangelikalen Wende» muss hier leider unterbleiben. Es kann
nur auf die deskriptive Arbeit von Jung verwiesen werden, die ohne weitere analytische
Interessen die Entwicklung der Evangelischen Allianz in der zweiten Halfte des 20.

__ Jahrhunderts aufzeigt. Jung (Anm. 123), 44-87.

':’ Zimmerling, Bewegung (wie Anm. 123), 56.

** Burkhard Gladigow, Rigoristische Haltungen und kulturelle Rahmenbedingungen, in: Gun-
ter Klosinski (Hg.), Religion als Chance oder Risiko. Entwicklungsfordernde und entwick-
lungshemmende Aspekte religioser Erziehung, Bern u.a. 1994, 56.



154 Claudius Kienzle

Devianz und Pluralismus. Wahrnehmungswandel religioser Andersartigkeit im kirchli-
chen Protestantismus

Im «kirchlichen Protestantismus» Deutschlands verindert sich wihrend der zweiten Half-
te des 20. Jahrhunderts die Wahrmehmung religiéser Andersartigkeit von Devianz zu Plu-
ralismus. Der Begriff «kirchlicher Protestantismus» verbindet die Tatsache, dass «Protes-
tantismus» zwar ein Kulturphdnomen ist, das iber die verfasste Kirche hinausgeht, im
vorliegenden Artikel jedoch die Perspektive wiirttembergischer Pfarrer eingenommen
wird. Es wird gezeigt, wie die Geistlichen andere religiose Gemeinschaften und Bewe-
gungen innerhalb des protestantischen Milieus wahrgenommen haben.

Wahrmehmungen sind geprigt von Mentalititen, die wiederum stark von Denkmustern
der «longue durée» beeinflusst sind. In den apologetischen Einrichtungen der Kirchen 16s-
te der Dialog die Polemik ab, die «Sektenliteratur» schirfte ihren Blick auf die unter-
schiedlichen Protestantismen und die biirokratische Wahrnehmung ignorierte zunehmend
die religidse Vielschichtigkeit.

Die pastorale Wahrmehmung der methodistischen Kirchen und der pentekostalen
Gemeinde Gottes verdnderte sich im Untersuchungszeitraum. Zuerst wurden die Metho-
disten als Rivalen, dann verstdrkt als 6kumenischer Partner, betrachtet. Die Pfingstler
pflegten eine ungewohnte Frommigkeitspraxis. Sie wurden als «Amerikaner» und zu-
gleich auf eine paradoxe Weise als «Betriiger» und «Schwirmer» abgestempelt. Diese
Deutungsmuster verschwanden unter dem Westernisierungsprozess der westdeutschen
Gesellschaft. So konnten die Pfarrer religiésen Pluralismus akzeptieren und beendeten die
weinerliche Klage iiber religiose Andersartigkeit.

Deviation and Pluralism. Change of Perception of Religious Difference in Ecclesiastical
Protestantism

The perception of religious dissenters shifted in German «ecclesiastical Protestantlsm»
between deviation and pluralism. It has changed in the second half of the 20" century.
The term «ecclesiastical Protestantism» describes the perspective of pastors on society,
though «Protestantism» is a cultural phenomena that goes beyond the church. The article
shows how Wuerttembergian pastors perceive other religious communities and move-
ments within the Protestant «milieuy.

Perception is highly influenced by mentalities that are characterised by the «longue
durée», along which these lines of disposition are drawn. The apologetic institutions
moved their attitude from polemic to dialogue, the ‘sect’-literature sharpened its view on
different types of Protestantism and the bureaucratic perception increasingly ignored
religious heterodoxy.

The clerical perception of the Methodist churches and the Pentecostal Church of God
(Cleveland) altered in the analyzed period. First the Methodists were seen as a competitor,
then more and more as an ecumenical partner. The Pentecostals practised a strange piety.
They were denounced as «American» and were also attacked in a paradox way as «swind-
lers» and «heretics». These motives vanished while German society became westernized.
Thus the pastors could accept religious pluralism and stopped lamenting over religious
dissenters.

Déviance et pluralisme. Changement de la percepticn de la différence religieuse dans le
protestantisme ecclésiastique

La perception des dissidents religieux par le «protestantisme ecclésiastique» est passée de
la déviance au pluralisme. Ce changement s’est produit dans la seconde moitié du 20"
siecle. La notion de «protestantisme ecclésiastique» désigne la perception de la société par
les pasteurs, bien que le «protestantisme» soit un phénomeéne culturel qui aille au-dela de
I’église elle-méme. Cet article montre de quelle maniere les pasteurs du Land de Wur-
temberg en Allemagne percoivent les autres communautés et mouvements religieux au
sein du milieu protestant.

La perception est fortement influencée par les mentalités, qui elles-mémes s’inscrivent
dans la «longue durée» dont sont tirées les diverses conceptions religieuses. Les institu-
tions apologétiques sont passées de la polémique au dialogue, la littérature sur les sectes a
revu son opinion sur autres protestantismes et la perception bureaucratique a de plus en
plus ignoré cette hétérodoxie religieuse.



Devianz und Pluralismus 155

La perception cléricale de I'Eglise méthodiste et des Pentecotistes de I'Eglise de Dieu
(Cleveland) s’est modifiée durant la période analysée. Les Méthodistes ont tout d’abord
€té considérés comme des rivaux, avant d’étre de plus acceptés comme des partenaires
cecuméniques. Les Pentecotistes faisaient preuve d’une piété inhabituelle. On leur a re-
proché d’étre des «Américains» et ils furent paradoxalement accusés d’étre des «escrocs»
et des «hérétiques». Ces accusations cesserent avec le «Westernisierung» de 1’ Allemagne.
Ainsi, les pasteurs accepterent le pluralisme religieux et cessérent de se lamenter a propos
des dissidents religieux.

Schliisselbegriffe — Kevwords — Mots clés

Kirchlicher Protestantismus — Ecclesiastical Protestantism — protestantisme ecclésiastique,
Mentalitdit — mentality — mentalité, Methodismus — Methodism — Eglise méthodiste,
Pentekostalismus — Pentecostal movement — Pentecotisme, Protestantisches Milieu —
protestant milieu — milieu protestant, Religioser Pluralismus — religious pluralism —
pluralisme religieux, Wahrnehmungswandel — change of perception — changement de la
perception

Claudius Kienzle, M.A., Doktorand am Seminar flir Zeitgeschichte Tiibingen, derzeit am
Institut flir Européische Geschichte Mainz



	Devianz und Pluralismus : Wahrnehmungswandel religiöser Andersartigkeit im kirchlichen Protestantismus

