
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Religions- und Kulturgeschichte = Revue
suisse d'histoire religieuse et culturelle = Rivista svizzera di storia
religiosa e culturale

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 99 (2005)

Artikel: Devianz und Pluralismus : Wahrnehmungswandel religiöser
Andersartigkeit im kirchlichen Protestantismus

Autor: Kienzle, Claudius

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-130354

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-130354
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Devianz und Pluralismus
Wahrnehmungswandel religiöser Andersartigkeit
im kirchlichen Protestantismus

Claudius Kienzle

Der «Religionswissenschaftliche Medien- und Informationsdienst» REMID
seziert die gegenwärtige religiöse Anatomie Deutschlands in sieben grosse
Religionssysteme.' Neben die drei christlichen Konfessionen des Katholizismus, des

Protestantismus und der orthodoxen bzw. orientalischen Traditionen treten das

Judentum sowie islamische, hinduistische und buddhistische Glaubenslehren.
Zusätzlich werden 32 neuere religiöse Bewegungen identifiziert, die sich keiner
der so genannten Weltreligionen zuordnen lassen.

Allein für den Bereich des Protestantismus kennt REMID 50 Kirchen,
Freikirchen und Sondergemeinschaften. Dabei sind freilich neben evangelischen
Landeskirchen und den bundesweiten Zusammenschlüssen etwa baptistischer,
methodistischer oder pentekostaler Gemeinden auch zahlreiche Gemeinschaften
mit lediglich lokaler Verbreitung aufgelistet. Dennoch ist die Zusammenstellung
von REMID ein eindrucksvolles Indiz für religiösen Pluralismus in Deutschland.
Die christlichen Kirchen haben, so scheint es, ihr religiöses Deutungsmonopol
verloren. Ein Monopol, um dessen Aufrechterhaltung sie sich viele Jahrhunderte
eifrig bemühten. Zunächst mit Hilfe der apologetischen Rede, wo es die politischen

und sozialen Verhältnisse zuliessen durchaus auch mit physischer Gewalt
oder sozialer Repression. Die Christentumsgeschichte kennt viele Beispiele, in
denen die Entwicklung religiöser Alternativen von den jeweiligen Monopolisten
als déviantes Verhalten, als Ketzerei oder Häresie, als Schwärmerei oder
Separatismus gedeutet und bekämpft wurde. Stets deuteten die theologischen Führer
und Kirchenleitungen religiöse Andersartigkeit als Abfall von der Kirche und
damit als Abfall von Gott.

Religiosität ausserhalb kirchlicher Aufsicht wurde unter den Bedingungen des

neuzeitlichen Europas zur illegitimen Unmöglichkeit erklärt.2 Wo sie vor allem
bei fortschreitender gesellschaftlicher Modernisierung dennoch stattfand, sah

Vgl. <http://www.remid.de/remidjnfo_zahlen.htm> (Stand vom 4.11.2004).
Bis ins 19. Jahrhundert hinein gehen dabei nicht nur in Württemberg religiöse und
obrigkeitliche Normen konform, so dass ausserkirchliche Religiosität auch staatlich negativ
sanktioniert war. Siehe dazu: Sabine Holtz, Vom Umgang mit der Obrigkeit. Zum Verhältnis von

SZRKG, 99(2005), 127-155



128 Claudius Kienzle

man sie wie im wilhelminischen Deutschland zunehmend kulturkritisch als Symptom

für eine Gesellschaftskrise ungeheuren Ausmasses. ohne nach den sozialen
Ursachen, nach Protesthaltungen oder kirchenkritischen Motiven der Renegaten
zu fragen.' Die Auseinandersetzung und Deutung religiöser Devianz fand, bis

weit ins 19. Jahrhundert hinein, entlang theologischer Kategorien statt.
Die Kirchen im Kaiserreich befanden sich in der Selbsfwahrnehmung, so Kurt

Nowak, im «Kampf um die Leitkultur».4 Obwohl sich ihre Vertreter immer
deutlicher mit einer religiös und soziologisch pluralen Umwelt konfrontiert sahen,
zeichneten sie sich in der Mehrheit durch gesellschaftliche Indolenz aus. Zu
Beginn der Weimarer Republik potenzierte sich im deutschen Protestantismus nicht
nur bei Theologen das Gefühl, es drohe die Gefahr im religiösen «Chaos»5

unterzugehen. Freilich reichten diese Szenarien weder für das Kaiserreich noch für die

Weimarer Republik auch nur annähernd an die gesellschaftliche Wirklichkeit
heran.6 Verglichen mit den oben genannten Zahlen von 2004 war der Grad des

religiösen Pluralismus in den 1920er Jahren äusserst gering.
Doch anders als zu jener Zeit bleiben heute die Klagelieder der Kirchenfiihrer

aus. Die Trompeten der Apologie bleiben stumm. Die Existenz ausserkirchli-
cher Protestantismen und freier Religiosität ist längst zur akzeptierten Normalität

geworden und wird den kirchlichen Eliten allenfalls unter dem ökonomischen

Diktat sinkender Kirchensteuereinnahmen schmerzlich bewusst.
In diesem Aufsatz wird am Beispiel von zwei der angesprochenen 50

protestantischen Gruppierungen analysiert, wie religiöse Andersartigkeit innerhalb des

kirchlichen Protestantismus im westlichen Deutschland wahrgenommen wurde.
Dabei, so die These, änderte sich die Deutung der religiösen Umwelt von der

Charakterisierung andersartiger Religionsorganisationen als religiöse Devianz
hin zur Akzeptanz eines religiösen Pluralismus. Dieser Wandel vollzog sich in
der Bundesrepublik Deutschland in der zweiten Hälfte des 20. Jahrhunderts.

Kirche und Staat im Herzogtum Württemberg, in: Zeitschrift für Württembergische
Landesgeschichte, 55(1996), 131-159.
Siehe dazu Lucian Hölscher, Weltgericht oder Revolution. Protestantische und sozialistische
Zukunftsvorstellungen im deutschen Kaiserreich. Stuttgart 1989, 104—126.

Kurt Nowak, Geschichte des Christentums in Deutschland. Religion. Politik und Gesellschaft

vom Ende der Aufklärung bis zur Mitte des 20. Jahrhunderts, München 1995, 149.
Horst Stephan verwendet diesen Begriff, um die verschiedenen «Sondergüter» allein des von
ihm so genannten «Neuprotestantismus» zu charakterisieren. Dieser stünde jedoch vor dem
Historiker als ein «Torso», an den erst noch «gestaltende!] Hand» gelegt werden müsse, um
das «Chaos» fassen zu können. Horst Stephan. Die heutige Auffassung vom Neuprotestantismus.

Giessen 1911, 7.

Weder Hölscher, Weltgericht (wie Anm 3). 105 tur das Kaiserreich noch Matthias Pöhl-

mann, Kampf der Geister. Die Publizistik der «Apologetischen Centrale» (1921 — 1937),
Stuttgart/Berlin/Köln 1998, 39 für die Weimarer Republik messen dem «Sektenwesen» eine
bedeutende Rolle zu.
Unter «ausserkirchlich» ist in diesem Zusammenhang die Religiosität ausserhalb der
Sozialform «Evangelische Landeskirche in Württemberg» zu verstehen. Eine solche Verwendung
des Begriffs entspricht der im Aufsatz untersuchten Perspektive aus dem kirchlichen
Protestantismus heraus aufsein gesellschaftliches Umfeld. Sie impliziert keinen dogmatischen
Kirchenbegriff, der zwischen «Kirche» und anderen Formen der religiösen Vergemeinschaftung
hierarchisch oder wertend unterscheiden würde.



Devianz und Pluralismus 129

Exemplarisch soll diese Frage anhand dreier evangelischer Kirchenbezirke in

der württembergischen Industrieregion um Stuttgart beantwortet werden,
namentlich der Dekanate Esslingen, Schorndorf und Waiblingen. Die Region um
das Rems- und Neckartal ist gekennzeichnet von einer ausgeprägten
Konfessionskultur8 einerseits und verschiedenen Traditionen religiöser Devianz andererseits.9

Der Begriff «kirchlicher Protestantismus» verbindet die Tatsache, dass

«Protestantismus» zwar ein Kulturphänomen ist, das über die verfasste Kirche
hinausgeht, im vorliegenden Fall jedoch auf die Gesellschaftswahtnehmung der
kirchlichen Funktionseliten - also der Pfarrer - reduziert wird. Diese Perspektive
beruht weitgehend auf der Analyse von Pfarrberichten der 1940 bis 1970er Jahre,
die zur Vorbereitung einer «Visitation» verfasst wurden und somit innerkirchliche

Kommunikationskanäle bildeten.10

Die Pfarrberichte beschrieben das dörfliche Milieu, das bis zum Ende des

Zweiten Weltkriegs überwiegend ein protestantisches Milieu war. Die
Wahrnehmung religiöser Andersartigkeit beschränkte sich bis dato naturgemäss auf
die Auseinandersetzung mit verschiedenen inner- und ausserkirchlichen
Protestantismen. Dabei galten die pietistischen Gemeinschaftskreise als milieustabili-
sierende Faktoren, während religiöse Dissenter, die eine ausserkirchliche protes-

Anzutreffen ist eine Vielzahl pietistischer Gemeinschaften, die sich in den verschiedenen
hier relevanten Traditionen weitestgehend als zur Landeskirche gehörig definierten.
Hierzu sind die pietistischen Separatisten des 18. Jahrhunderts genauso zu rechnen wie etwa
die ersten wesleyanischen methodistischen Gemeinden im 19. Jahrhundert oder die pfingst-
lensche Gemeinde Gottes. Siehe Eberhard Fritz. Radikaler Pietismus in Württemberg.
Religiöse Ideale im Konflikt mit gesellschaftlichen Realitäten, Epfendorf 2003, 56, 311—315.

355—356; Patrick Ph. Streiff, Der Methodismus in Europa im 19. und 20. Jahrhundert.
Rieden 2003, 70-80, 104-115; Friedemann Burkhardt, Christoph Gottlob Müller und die

Anfange des Methodismus in Deutschland, Göttingen 2003, v.a. 52—68; Paul Schmidgall,
Von Oslo nach Berlin. Die Pfingstbewegung in Europa, Erzhausen 2003, 95—96.

' Die Visitation ist ein Dienstaufsichtsbesuch des Dekans in den Gemeinden seines Bezirks.
Im Vorfeld der in drei- bis sechsjährigem Turnus stattfindenden Visitation wird jeweils ein
ausführlicher Pfarrbericht verfasst. Ergänzt wurde dieses Perspektive durch Akten der

Kirchenleitung, die sich generell mit «Freikirchen und Sekten» beschäftigen oder Einzelfälle
behandeln.
Das in der Katholizismusforschung erfolgreich angewandte Milieumodell erfahrt zunehmend
auch für die Erforschung konfessionell protestantischer Lebenswelten und Sozialmilieus
Beachtung. In ganz unterschiedlicher Akzentuierung ist dies etwa bei Olaf Blaschke/Frank-Mi-
chael Kuhlemann, Wolfhart Beck oder im Widerspruch v.a. zu Blaschke zuletzt bei Tobias
Dietrich der Fall gewesen. Dabei scheint sich vor allem Becks offener und prozessualer
Milieubegriff für die Protestantismusforschung als fruchtbar zu erweisen. Dietrichs Vorschlag,
den «Milieubegriff» für Analysen im Mikrobereich zu verwerfen und durch den überkommenen

Begriff der «Kirchen-gemeinde» zu ersetzen ist jedoch nicht hilfreich. Gerade im
Bereich des Protestantismus umfasst das «konfessionelle Netzwerk» (Dietrich) mehr als die

Kirchengemeinde, nämlich die verschiedenen Formen inner- wie ausserkirchlicher Protestantismen.

Olaf Blaschke/Frank-Michael Kuhlemann, Religion in Geschichte und Gesellschaft.
Sozialgeschichtliche Perspektiven für die vergleichende Erforschung religiöser Mentalitäten
und Milieus, in: dies. (Hg.), Religion im Kaiserreich. Milieus - Mentalitäten - Krisen,
Gütersloh 1996, 7—56; Wolfhart Beck, Westfälische Protestanten auf dem Weg in die Moderne.
Die evangelischen Gemeinden des Kirchenkreises Lübbecke zwischen Kaiserreich und
Bundesrepublik, Paderborn 2002; Tobias Dietrich, Konfession im Dorf. Westeuropäische
Erfahrungen im 19. Jahrhundert, Köln/Weimar/Wien 2004, hier 22.



1 30 Claudius Kienzle

tantische Frömmigkeit pflegten, desintegrierend auf das protestantische Milieu
wirkten. Anders war es mit dem Katholizismus, der durch die Migrationsströme
der 1940er und 1950er Jahre zur emstzunehmenden Grösse auf Gemeindebene
wurde. Er wurde als «konfessioneller Gegner» wahrgenommen, aber er gefährdete

nicht den Bestand des protestantischen Milieus, da er lediglich als exogener
Zuwachs zur örtlichen Sozialstruktur betrachtet wurde.12 Der Ort, der die
konfessionellen Milieugrenzen in Frage stellte, waren die «Mischehen». Diese «Fackel
der Zwietracht»13 loderte mit dem anhaltenden Zuzug von Katholiken und den
damit ansteigenden konfessionsverschiedenen Ehen in den 1950er Jahren erneut auf.

Unter dem Aspekt der Bestandserhaltung spielten sie aber erst in der nachwachsenden

Generation, nämlich in der Frage der religiösen Kindererziehung, eine Rolle.
Daher beschränke ich mich darauf zu analysieren, wie sich die Einstellung der

Geistlichen vor Ort zu anderen religiösen Gruppierungen im protestantischen
Milieu verändert hat, nämlich zu den methodistischen Gemeinden zum einen und
der pentekostalen «Gemeinde Gottes (Cleveland)» zum andern. Die Methodisten
zählten während des Untersuchungszeitraums bereits zu den etablierten Freikirchen,

während die Gemeinde Gottes in Deutschland eine Neugründung der späten

1930er Jahre darstellte und daher bis in die 1960er Jahre unter dem Stigma
der «Sekte»14 betrachtet wurde.

Wahrnehmungen werden von Mentalitäten geprägt. Durch die milieuinternen
und binnenkirchlichen Sozialisationswege der Pfarrer werden ihnen Denkmuster
der «longue durée» vermittelt. Es müssen also zunächst die Wahrnehmungsprägungen

der Geistlichen rekonstruiert werden. Dabei wird sowohl der Wandel der

apologetischen Arbeit der Evangelischen Kirchen im 20. Jahrhundert im Ganzen

beleuchtet, als auch die konkrete Veränderung in der für die pfarramtliche Arbeit
relevanten «Sektenliteratur». In einem weiteren Schritt werden die weniger
offensichtlichen Wahrnehmungsraster aufgezeigt, die den Pfarrern durch Formulare

und Aktenpläne vorgegeben sind. Der Erfahrungsraum der Pfarrer konstituiert
sich dabei für die Anfangsjahre der Bundesrepublik Deutschland in der Zeit der
1910er bis 1930er Jahre. Daher muss bei der Rekonstruktion der Mentalitätsmuster

auch auf die erste Hälfte des 20. Jahrhunderts zurückgegriffen werden.

12 Zum Umgang mit dem für viele württembergische Pfarrer des Untersuchungsgebietes im
Nahbereich neuen Katholizismus siehe Claudius Kienzle, Kirchlichkeit und Entkirchlichung.
Perzeption und Deutung des gesellschaftlichen Wandels der Nachkriegszeit in der Pfarrer-
schaft des Dekanats Esslingen, in: Blätter für württembergische Kirchengeschichte, 103

(2003), 323-360, hier 337-341.
13 Tillmann Bendikowski, «Eine Fackel der Zwietracht». Katholisch-evangelische Mischehen

im 19. und 20. Jahrhundert, in: Olaf Blaschke (Hg.), Konfessionen und Konflikte. Deutschland

zwischen 1800 und 1970. Ein zweites konfessionelles Zeitalter, Göttingen 2002, 215—241.
14 Der Begriff der «Sekte» ist den Quellen entnommen. Er besitzt im allgemeinen

Sprachgebrauch eine pejorative Konnotation und impliziert zudem eine Ungleichheit von Religionen.

Hilfreicher wäre es, von «neuen religiösen Bewegungen» zu sprechen. Dennoch wird
der Quellenbegriff in der vorliegenden Arbeit, die ja die Perspektive des kirchlichen
Protestantismus thematisiert, beibehalten, auch um beim «Beobachten des Beobachters» einen
eventuellen Umschwung in der Wahrnehmung der religiösen Bewegungen differenziert
aufnehmen zu können. Siehe dazu Günter Kehrer, Sekte, in: Hubert Cancik/Burkhard Gladi-
gow/Karl-Heinz Kohl (Hrsg.), Handwörterbuch religionswissenschaftlicher Grundbegriffe.
Bd. V, Stuttgart 2001, 56-59.



Devianz und Pluralismus 131

Von Polemik zu Dialog. Die institutionalisierte Auseinandersetzung mit religiösem
Pluralismus

Die intellektuelle Auseinandersetzung mit neuen Formen religiöser Praxis verlief
im Protestantismus des 19. Jahrhunderts denkbar einfach. Es wurde ein «Konflikt

des Unglaubens und Glaubens»15 stilisiert. Jede ausserkirchliche Religiosität
wurde als Bedrohung für den personellen Bestand der protestantischen Kirchen
und den Erhalt der religiösen Monopolsituation gewertet, so dass unausgesprochenes

Ziel jeder apologetischen Arbeit die «angstbesetzte Marginalisierung von
neuen Häretikern»16 war. Eine positive, systematische Beschäftigung erschien
schon aufgrund der staatlichen Privilegierung der Kirchen zumindest bis zu den

Dissentergesetzen der 1870er Jahre nicht notwendig. Dass sich schon vor den

strukturellen Veränderungen die Frömmigkeitsfonnen in erheblichem Masse plu-
ralisiert hatten und auch verschiedene Formen religiöser Vergemeinschaftung an

Bedeutung gewannen, wurde in Kirchenkreisen nicht erkannt, da sich das theologische

Bewusstsein «den tatsächlichen Verhältnissen mit einer Phasenverzögerung»

erst langsam anpasste.17 In diesem Bewusstsein «erhielt sich das Staatskir-
chentum weit über sein formales Ende im Jahre 1919 bis in die Dreissiger Jahre
und darüber hinaus».'8 Andere Kreise des deutschen Protestantismus folgten
einer umgekehrten Gesellschaftswahrnehmung und betrachteten Deutschland am
Ende des Ersten Weltkriegs als «Missionsland».19 Aus dieser Krisenwahrnehmung

heraus wurde in Konfrontation mit anderen religiösen Gruppen 1921 bei
der «Inneren Mission» die «Apologetische Centrale» institutionalisiert.20

Vokabeln wie «Kampf», «Gegner» oder «Hauptkampfgebiet» boten in den
Jahren nach dem Ersten Weltkrieg semantische Anknüpfungspunkte für die
Verdeutlichung der vermeintlich ernsten Lage und spiegelten somit die Stimmung
im deutschen Protestantismus wider. Es galt, sich im Kampf der Weltanschauungen

zu behaupten. Kirche sollte eine «kämpfende Kirche» sein.2' Waffe in
diesem Kampf war in erster Linie die Polemik. Um diese Waffe anwenden zu
können entwickelte Carl Günther Schweitzer, der erste Leiter der «Apologetischen

Centrale», ein Konzept, mit dem er eine «Antwort des Glaubens»"" geben
wollte. «Die liberalistischen (zersetzenden) Ideen mussten in einer gesamtgesell-

Christoph Ernst Luthardt, Apologetische Vorträge über die Grundwahrheiten des Christentums,

Leipzig 1865, 1, 3, zitiert nach Richard Ziegert, Der Christ als Apologet. Zu den

Wandlungen im Grundverständnis kirchlicher «Sektenarbeit», in: Kirchliche Zeitgeschichte,
12 (1999). 240-273, hier 245.

16
Ziegert, Apologet (wie Anm. 15), 247.

17
Siegfried von Kortzfleisch, Dienst des Denkens. Das neue Konzept der Apologetik, in: Hans
Schulze/Hans Schwarz (Hrsg.), Christsein in einer pluralistischen Gesellschaft (FS Walter
Künneth). Hamburg 1971, 241-259, hier S. 248.

18
Kortzfleisch. Dienst des Denkens (wie Anm. 17), 249.

'' Gerhard Hilpert, Volksmission und Innere Mission, Leipzig 1917, 4.
20 Umfassend dazu Pöhlmann, Geister (wie Anm. 6).
;' Ebenda, 74.
"" Carl Günther Schweitzer, Antwort des Glaubens. Handbuch der neuen Apologetik, Schwerin



132 Claudius Kienzle

schaftlich wirkenden, umfassenden <Volkskirchlichkeit> überwunden werden.»"'
Damit wurde zum einen die institutionelle Verankerung bedient und der Logik der
«Inneren Mission» Folge geleistet, zum anderen wurde im Rückgriff auf alte
Reflexe versucht, der angeblichen Unüberschaubarkeit der religiösen (und politischen)
Gegenwartslage eine einheitliche christliche Weltanschauung gegenüberzustellen.

Aufgabe der Apologetik war es dementsprechend, die «Absolutheit des

Christentums» nachzuweisen." Dieser Anspruch brachte die «Apologetische Centrale»

über die Auseinandersetzung mit Rosenbergs «Mythus des 20. Jahrhunderts»
in Konflikt mit dem Nationalsozialismus. 1937 wurde die Einrichtung von
Staatswegen aufgelöst.

Nach dem Zweiten Weltkrieg wurde das alte Frontdenken reaktiviert. Kurt
Hütten diagnostizierte eine «Explosion der Sekten»" und legte eine weiterhin
traditions- und abgrenzungsorientierte Sektenkunde vor."6 Ausdruck dieses Be-
wusstseins ist ein Diktum Karl Heims, es ginge um den «gewaltigen Kampf
zwischen dem Christentum und dem Materialismus».27 Dieser Kampf wurde
allerdings mit leiseren Tönen fortgeführt. Richard Ziegerts Einschätzung von der

«Stillegung der kirchlichen Apologetik nach I945»"8 dürfte etwas zu ausgreifend
sein. Deutlich ist jedoch, dass die Vision einer «christlich durchformten
Einheitsgesellschaft»29 nach dem gescheiterten Entwurf der nationalsozialistischen
«Volksgemeinschaft» nicht mehr aufrecht erhalten wurde und somit einer der
Pfeiler im Konzept von Schweitzers apologetischer Arbeit wegbrach. Zudem war
der Begriff der Apologetik theologisch diskreditiert. Folgerichtig wurde beim
Neubeginn der Arbeit 1960 der Institution ein neuer Name gegeben: «Evangelische
Zentralstelle für Weltanschauungsfragen» (EZW). Aufgabe war es unter anderem

ganz allgemein, das «öffentliche Leben» zu beobachten.30 Inhaltlich verlagerte sich
die Arbeit vor allem auf die Auseinandersetzung mit der Pfingstbewegung und in
den 1970er Jahren auf die «neue Religiosität» der Jugendreligionen.

Siegfried von Kortzfleisch, neben Kurt Hütten zweiter hauptamtlicher Mitarbeiter

der EZW, setzte 1969 konzeptionell neue Akzente: Zunächst rechnete er
mit der Vorkriegsapologetik ab, die die «Fortsetzung der Inquisition mit anderen
Mitteln»31 betrieben habe. Im Gegensatz dazu habe sich die Einsicht durchge-

Rainer Lächele, Apologetik zwischen Konfrontation und Dialog. Von der Apologetischen
Centrale zur Evangelischen Zentralstelle für Weltanschauungsfragen, in: Blätter für
württembergische Kirchengeschichte, 95 (1995), 232—262, hier 236.

24
Kortzfleisch, Dienst des Denkens (wie Anm. 17), 250.

25 Zitiert nach Kortzfleisch, Dienst des Denkens (wie Anm. 17), 251.
26 Arnd Heling, Vom Weltanschauungskampf zum Dialog. Anmerkungen zum Bedeutungswandel

der Apologetik im 20. Jahrhundert, in: Hans-Christoph Goßmann/Gabriele Lade-
mann-Priemer/Jöm Möller (Hrsg.), Identität und Dialog. Christliche Identität im
religiösweltanschaulichen Pluralismus, Hamburg 1995. 91 — 105, hier 98.
Karl Heim, Ich gedenke der vorigen Zeit, Hamburg 1957, 294.

Ziegert, Apologet (wie Anm. 15), 265.

Heling, Weltanschauungskampf (wie Anm. 26), 101.
Matthias Pöhlmann, Evangelische Apologetik im Wandel der Zeit. Von der Apologetischen
Centrale zur Evangelischen Zentralstelle für Weltanschauungsfragen, in: ders./Hans-Jürgen
Ruppert/Reinhard Hempelmann, Die EZW im Zuge der Zeit. Beiträge zu Geschichte und
Auftrag evangelischer Weltanschauungsarbeit (EZW-Texte 154), Berlin 2000, 2—17, hier
12-13.
Zitate im Folgenden bei Kortzfleisch, Dienst des Denkens (wie Anm. 17), 247—248.



Devianz und Pluralismus 133

setzt, dass sich Glaube nicht durch die Macht der Argumente erzwingen lasse,

als sei er «denknotwendig». Die «arrogante Selbstgefälligkeit», die zwischen
«Haben» und «Nicht-Haben» trenne, sei überwunden. Die blosse Stigmatisierung

oder bestenfalls apologetische Abgrenzung von fremden und neuen religiösen

Bewegungen reichte nicht mehr aus.
Kortzfleisch forderte stattdessen die «Einbeziehung des Gegenüber in alles

theologische Denken», sowie die «dialogische Hinführung zur Bezeugung des

Glaubens» und steuerte damit auf die Zentralpunkte seines Konzeptes hin. " Ein

Konzept, in dem, wie Rainer Lächele betont, «der <Dialog>, die <Offenheit> und
die Weiterentwicklung des (theologischen Bewusstseins> zu tragenden Begriffen
wurden». Apologetik müsse kirchenkritisch sein und dafür sorgen, dass die
Reste des «Thron- und Altar-Denkens», das als «verklärte Situation» in die
kirchenpolitische Wirklichkeit der ausgehenden 1960er Jahre hineinragte, abgebaut
würden. Dieses Konzept, das statt auf Polemik und Konfrontation auf den Dialog
mit anderen Religionen und Religionsformen abzielte und von der «Mündigkeit»34

der Menschen ausging, hat über die institutionellen Grenzen der EZW
auch in der protestantischen Theologie Anerkennung gefunden.

Von «Sekten» zu «religiösen Bewegungen». Die Wahrnehmungsprägung durch
die Literatur

Die Sensibilisierung der protestantischen Geistlichkeit in Württemberg für religiöse

Andersartigkeit wurde im 20. Jahrhundert geprägt von zwei Kompendien zur
zeitgenössischen «Sektenkunde».

Zunächst stellte das 1912 erschienene Buch des Tailfinger Pfarrers Paul
Scheurlen «Die Sekten der Gegenwart»36 das Standardwerk dar, das bis 1930

vier Auflagen erfuhr. Scheurlen hatte dem auf über 400 Seiten angewachsenen
Opus bereits 1922 - inzwischen war er zum Dekan in Biberach befördert worden

- mit dem «Kleine[n] Sektenbüchlein»37 ein Handbuch für den alltäglichen
pfarramtlichen Gebrauch beigegeben.

Scheurlens Anliegen war es, in einem «volkstümliche[n] [...] Sektenbuch»
eine «gemeinverständlichen Aufklärung über die verbreitetsten Sekten der Ge-

32
Kortzfleisch, Dienst des Denkens (wie Anm. 17). 253.
Lächele, Apologetik (wie Anm. 23), 257.

34 Arnd Heling sieht dann eine Nachwirkung der Theologie Dietrich Bonhoeffers, Heling,
Weltanschauungskampf (wie Anm. 26), 99.
Walter Sparn, Religiöse Aufklärung. Krise und Transformation der christlichen Apologetik
im Weltanschauungskampf der Moderne (Teil I+II), in: Glaube und Denken, 5 (1992), 77-
105, 155-164.

36 Paul Scheurlen, Die Sekten der Gegenwart, Stuttgart '1912. Freilich gab es bereits im 19.

Jahrhundert erste Handreichungen für die Pfarrer, die versuchten in wissenschaftlichen
Darstellungen Religion ausserhalb der Amtskirche darzustellen. Eine davon ist die posthum
herausgegebene Vorlesung des Tübinger Theologieprofessors Christian Palmer, über «Die
Gemeinschaften und Sekten Württembergs». Palmer stellte darin die verschiedenen in
Württemberg auftretenden «Sekten» vor, worunter er u.a. die Methodisten qualifiziert. Siehe
Christian Palmer, Die Gemeinschaften und Sekten Württembergs, Tübingen 1877.

37 Paul Scheurlen, Das kleine Sektenbüchlein, Stuttgart 1922,21927,31933.



134 Claudius Kienzle

genwart»38 zu geben. Dies sollte ohne Polemik, aber in klarer apologetischer
Absicht geschehen, indem die «religiöse Physiognomie» der «Sekten» als
theologieloses System entlarvt wurde. Zudem sollten die Amtsbrüder zu einem selbst-
bewussten, aber behutsamen Umgang mit der Sinndeutungskonkurrenz ermuntert

werden.
Für Scheurlen war die «Sektiererei» zwar eine «Gefahr» für die evangelische

Kirche, die ihr Ende bedeuten könnte, gleichwohl sei sie möglicher Ausdruck der
lutherischen Gewissensfreiheit. «Aber auf die Einmütigkeit, die nur um den Preis
der Gewissensfreiheit erkauft werden kann, wollen wir gerne verzichten.»
Gefährlich seien die andersartigen religiösen Gemeinschaften, weil sie in
«unbelehrbarem Eigensinn», unter Berufung auf ihre «biblische Grundlage», kirchliche
Dogmata zumindest partiell in Frage stellten. Gleichzeitig griffen sie - und damit
forderten sie die Beharrungskraft kirchlich-reiigöser Formen heraus - in
«geistlichem Hochmut» die religiösen Bedürfnisse der Zeitgenossen auf, die Scheurlen
als «religiöse Neuerungs- und Genußsucht» anprangerte. Ihr Gefahrenpotential
liege darin, dass sie sich die «Spannung zwischen dem Ideal und der Wirklichkeit

der Kirche» zu Nutze machten.
In seiner Beschreibung listet Scheurlen zunächst die «Sonderbildungen

englisch-amerikanischer Herkunft» auf. Darunter fallen der in vorliegendem Aufsatz
untersuchte Methodismus inklusive der «Evangelischen Gemeinschaft», der
Baptismus und auch die Pfingstbewegung. Es folgt ein Abschnitt über die
«Sonderbildungen deutschen Ursprungs». Dann stellt Scheurlen «religiöse Gemeinschaften
mit geringem christlichen Einschlag» dar, namentlich den Spiritismus, «Gesunddenker»40

und die Mormonen. Dabei entwickelt er zunächst jeweils ihre Entstehungsgeschichte,

ihre Verfassung und Lehre und lieferte seinen Lesern dann eine
Beurteilung aus der Sicht des landeskirchlichen Protestantismus.

In der zweiten umgearbeiteten Auflage gibt Scheurlen sein Schema auf. «Aus-
serkirchliche Gemeinschaften» wie die Methodisten und Baptisten, wohl auch
die Pfingstbewegung, die er bei der Neuauflage zwei Jahre später allerdings
erneut als «Sekte» einstuft,4' wollte er in einem Extraband behandeln. Überdies
verzichtete er auf eine Systematisierung der verschiedenen Gruppierungen nach

geogenealogischen oder theologischen Kriterien. Erklärtes Ziel des Apologeten
blieb es, «die Sekten von ihrem Irrtum zu überzeugen».42

Die vierte, 1930 erschienene Auflage wurde ergänzt durch Gemeinschaften,
die erst in den 1920er Jahren entstanden waren. Deren Einordnung fiel Scheuerlen

erkennbar schwer. Diese Unsicherheit wird in der Ausweitung des Titels
deutlich, wonach nun nicht mehr nur «Sekten der Gegenwart», sondern auch
andere «Weltanschauungsgebilde» beschrieben wurden.43

Zitate im Folgenden: Scheurlen, Sekten (wie Anm. 36), 5f.
Scheurlen, Sekten (wie Anm. 36), 7.

Gemeint ist die «Christliche Wissenschaft».
Paul Scheurlen, Die Sekten der Gegenwart, Stuttgart 21921/31923.

Scheuerlen. "Sekten (wie Anm. 41 6.
Paul Scheurlen, Die Sekten der Gegenwart und neuere Weltanschauungsgeblide, Stuttgart
41930.



Devianz und Pluralismus 13 5

Gleichzeitig trug die Begriffserweiterung der neuen Situation der Weimarer
Republik Rechnung: Das Ende der Staatskirche erlaubte es nicht länger, religiöse
Gemeinschaften jenseits der etablierten Konfessionen unter Rückgriff auf das

Verfassungsrecht als «Sekte» zu denunzieren. Auch das Anlegen einer theologischen

Richtschnur und die Kennzeichnung dogmatischer Abweichung boten bei
der Unterschiedlichkeit protestantischer Theologien keine präzisen Kategorien. In

Bezugnahme auf Luthers Ekklesiologie und dem universalistischen Anspruch des

Leitbegriffs der «Volkskirche» entwickelte Scheurlen dann Exklusivität und

Abgrenzung zum zentralen Unterscheidungsmerkmal zwischen Kirche und «Sekten».

Ausschlaggebend sind somit nicht juristische oder theologische Argumente,
sondern soziologische. Es sei nicht die «Lehrform»44, sondern die «Lebensform»,

das «soziale Moment», das die «Sekten», unterstützt vom organisationsskeptischen

Zeitgeist, attraktiv mache. Bei Sektenstiftern, komme es nicht auf
das «Was seiner Botschaft», sondern auf das «Wie seines Auftretens» an. Auf
den ersten Blick scheint Scheuerlen sein Buch mit dieser Diagnose für
überflüssig zu erklären, zielte es doch auf eine theologische Auseinandersetzung mit
der «Lehrform» der «Sekten» und auf religionskundlich verschleierte Apologetik.

Durch die Vermittlung von religiösem Wissen sollte versucht werden,
«unabsehbaren Schaden» vom «Volk» abzuwenden. Eine Beschäftigung mit der
«Lebensform» unter Beachtung des «sozialen Moments» unterblieb.

Auf den zweiten Blick ist die Konzeption des Bandes jedoch stimmig. Die
beschriebenen «Sekten» konnten in der Logik des württembergischen Geistlichen

gar keine dogmatische Alternative zu der als «Wahrheit» erkannten Lehre
des verfassten Protestantismus darstellen, denn «nur ein Unbelehrbarer kann
blind sein gegen den Segen der Volkskirche, die [...] mit der Macht des

Evangeliums als des Wortes vom Kreuz das Volk der Getauften umfasst».45 Unter
diesem Blickwinkel erschien alle religiöse Andersartigkeit als Devianz, die es als

illegitim oder zumindest als krankhaften Ausdruck des Zeitgeistes zu entlarven galt.
In der jungen Bundesrepublik konnte das im Kaiserreich konzipierte und seither

lediglich modifizierte und aktualisierte Werk nicht mehr überzeugen.46
«Inzwischen sind Welten aufgestanden und zerbrochen» formuliert Kurt Hütten, der
Autor des neuen Standardwerkes zur Sektenkunde «Seher - Grübler - Enthusiasten».

Hütten, der sein Buch bewusst als «apologetische Literatur»48 begreift,
wirft einen differenzierten Sektenbegriff auf, der im Untertitel «Sekten und
religiöse Sondergemeinschaften der Gegenwart» anklingt.49 Zwar scheut er sich,

Wortzitate siehe im Folgenden Scheurlen. Sekten (wie Anm. 43). 11—15.
4 Scheurlen. Sekten (wie Anm. 43). 35.

Das hatte auch der Pfarrkonvent Waiblingen erkannt, der den OKR mit Schreiben vom 25.
Juni 1951 bat. doch ein neues «Kleines Sektenbüchlein» herauszugeben. Alle angegebenen
Archivalien stammen aus dem Landeskirchlichen Archiv Stuttgart. Hier: A126, Nr. 1208.
Kurt Hütten. Seher - Grübler - Enthusiasten. Sekten und Religiöse Sondergemeinschaften
der Gegenwart. Stuttgart

'

1950, 5.

Wortzitate im Folgenden Hütten, Seher (wie Anm. 47), 7.
Bezeichnend für die Unklarheit des Sektenbegriffs und der Uneindeutigkeil der Ausrichtung
des Buches ist die Divergenz zwischen dem Untertitel auf der Umschlagseite und dem für
die bibliothekarische Notation massgeblichen Titelblatt. Auf dem äusseren Umschlag trägt
das Buch den Untertitel «Das Buch der Sekten» während im innenliegenden Titelblatt der



136 Claudius Kienzle

eine Grenze zwischen «Sekte» und Glaubensgemeinschaft zu ziehen, dennoch

warnt er davor, Gemeinschaften, die «von einem lebendigen ökumenischen
Verantwortungsbewußtsein» erfüllt seien, mit dem pejorativ konnotierten «Sekten»-

Begriff zu belegen. Dieser Begriff sollte für solche Gemeinschaften Verwendung
finden, die sich von der Kirche gelöst hatten und neben der dogmatischen und

organisatorischen Konkurrenz auch antikirchliche Agitation betrieben.
Schon Scheurlen hatte in allen seinen Werken darauf hingewiesen, dass die

Existenz anderer religiöser Gemeinschaften Defizite in der kirchlichen Arbeit
aufdecken kann. Hütten wies den «Sekten» gar ein göttliches «Amt»50 zu und
verlieh ihnen damit eine eigene Existenzberechtigung. Aus den Erfahrungen der
innerkirchlichen Auseinandersetzungen der 1930er Jahre heraus resultierte bei

Hütten eine gewisse Unsicherheit zu beurteilen, wo reformatorisch legitime
evangelische Freiheit aufhört und wo religiöse Devianz beginnt. Gleichwohl war
diese Unsicherheit nicht über einer grundsätzlichen Akzeptanz von religiösem
Pluralismus entstanden, schliesslich wurden den meisten «Sekten» und
«Sondergemeinschaften» religiöse Motive erst in zweiter Linie zugestanden. Im Vordergrund

stünden, so wurde unterstellt, «Geltungssucht, Rechthaberei, fleischliches
Denken, Sicherungsbedürfnis und anderes mehr».5'

Dementsprechend werden die theologischen Unterschiede zu den religiösen
Bewegungen in Huttens Gliederung kaum akzentuiert. Lediglich bei der Beschreibung

der Heiligungsbewegung und der für die Einordnung der hier behandelten
Gemeinde Gottes massgeblichen Pfingstbewegung deutete Hütten die dogmatische
Differenz zum landeskirchlichen Protestantismus an. Sie wurden unter der
Abschnittsüberschrift «Der Schritt über die Rechtfertigung hinaus» geschildert.

Huttens Buch war schnell vergriffen, so dass bereits 1950 eine zweite Auflage
nötig wurde. Bis 1968 erschien das Werk in elf Auflagen, 1997 - Hütten war
bereits 1979 verstorben - erschien die 15. Auflage. Hütten wollte keine «Sektenkunde»

im wissenschaftlichen Sinn vorlegen, sondern schrieb als württembergischer

Pfarrer vom Standpunkt eines kirchlichen Praktikers. Er sah sich als

Apologet und als Verteidiger der «Wahrheit». Dennoch versuchte er den Rat.
den er den «Sekten» im Vorwort zur 8. Auflage 1962 gab, auch an seine Leser

weiterzugeben und auf deren Umgang mit den neuen religiösen Gemeinschaften
auszudehnen, nämlich den Anderen «nicht von vornherein mit dem Pauschalurteil

abzutun, er sei wie alle Andersgläubigen ein Abgefallener oder gar ein Werkzeug

teuflischer Geister und könne deshalb auch nur falsche oder teuflische
Gedanken denken».52 Damit vollzieht sich bei Hütten ein wesentlicher Wandel in
der Wahrnehmung religiöser Andersartigkeit, die - wie zu zeigen sein wird - in
der Folge von den kirchlichen Funktionseliten auf den unteren Ebenen landes-
kirchlicher Strukturen übernommen wurde.

differenzierende Untertitel «Sekten und religiöse Sondergemeinschaften der Gegenwart» zu
finden ist.

Hütten, Seher (wie Anm. 47), 6.
51

Ebenda, 8.

Grübler - Enthusiasten. Sekten und Religiöse Sondergemeinschaften
der Gegenwart, Stuttgart 81962, 6.



Devianz und Pluralismus 137

Von Devianz zu Ignoranz. Formen bürokratischer Wahrnehmung

Pfarrer sind in ihrer eigenen Zuschreibung zunächst und zuerst Theologen. In
ihrer kognitiven Weltsicht orientieren sie sich an ihrem angeeigneten, reflektierten

und durchrationalisierten Wissen.5 Doch Pfarrer sind in ihrem aus der Zeit
der Verbindung von Thron und Altar abgeleiteten Selbstverständnis bis in die
frühe Bundesrepublik auch Amtspersonen. Ihre Perzeption von gesellschaftlicher
Wirklichkeit ist also nicht nur durch die «Wahrnehmungsfilter»54 des theologischen

Vorverständnisses geprägt, sondern auch durch die Vorgaben bürokratischer

Standardisierungen.
Die analysierten Pfarrberichte wurden entlang vorgefertigter Anleitungen

formuliert. Für die bis 1949 verfassten Pfarrberichte stammte das Wahrnehmungsmuster

noch aus der Kaiserzeit. Das Formularblatt - ein gegliederter Fragekatalog

- war seit 1910 in Gebrauch. Es hatte dasjenige aus dem Jahr 1855 jedoch
lediglich graduell modifiziert.56

Dort gab es für die Beobachtung der «Besonderen Erscheinungen auf
religiösem Gebiet» drei Dimensionen, und zwar die meist innerkirchliche Frömmigkeit

der «Gemeinschaften», weiter die diffuse Religiosität der «Secten», und drittens

sollte schliesslich der Einfluss der «Spötter und Religionsverächter» festgestellt

werden. Separat dazu wurde in einem Extrapunkt das «Verhältnis zu anderen

Konfessionen» unter dem Aspekt beleuchtet, ob juristische oder soziale
Konflikte virulent geworden waren. Diese begriffliche Rasterung der religiösen
Topografie der Gemeinden wurde bis in die Bundesrepublik beibehalten.

Im Mai 1950 wurden neue Formulare für die Pfarrberichte ausgegeben.57

Erstmals wurde darin zwischen «Bürgerliche[r] Gemeinde» und «Kirchengemeinde»

differenziert. Damit folgte es nicht nur den politischen Entwicklungen,
nämlich der in der Zwischenzeit - also in der Zeit seit 1910 - erfolgten Trennung
von Kirche und Staat, sondern es formulierte auch eine neue Bewertung über den

gesellschaftlichen Ort von «Kirche». Diese Einschätzung ordnet Religion und
damit auch «Kirche» als Subsystem neben anderen Subsystemen in das System
der Gesamtgesellschaft ein.

Folgerichtig erfuhr das Teilsystem Religion gesonderte Aufmerksamkeit. Es

wurde deutlich zwischen der Zugehörigkeit zum Bestand der Kirchengemeinde
und den «Anderen» unterschieden. Die meist pietistischen Gemeinschaften wurden

zur Landeskirche gerechnet. Für das Verhältnis zu den «Anderen», die nicht

Sj Volker Seilin, Mentalitäten und Mentalitätsgeschichte, in: Historische Zeitschrift, 241

(1985), 555-598, hier 573.
Rolf Schieder, Predigtgeschichte als Mentalitätsgeschichte. Analyse einer protestantischen
Rundfunkpredigt aus dem Jahre 1932, in: Friedrich Wilhelm Graf/Klaus Tanner (Hg.),
Protestantische Identität heute, Gütersloh 1992, 176-191, hier 178.

Synodalerlass vom 26. November 1909/3. Mai 1910, Amtsblatt des württembergischen
Evangelischen Konsistoriums und des Synodus, Bd. XV, 379.
Amtsblatt des württembergischen Evangelischen Konsistoriums und des Synodus, Bd. I, Nr.
3/1855.

57 Erlass des Evangelischen Oberkirchenrates (OKR) vom 3. Mai 1950, Nr. A. 6068/4. A 126,

Alt-Reg. Bd. 299.



13 8 Claudius Kienzle

zum Bestand der Landeskirche gerechnet wurden, sah das Formular einen Extrapunkt

vor, unter dem «Katholische Kirche», «Freikirchen», «Sekten», «Andere

Weltanschauungsgruppen» und «Freidenker und Konfessionslose» subsumiert wurden.

Die Fragerichtung des Merkblattes zielte darauf ab, ob und bis zu welchem
Grad jene Gruppen die Erhaltung des landeskirchlichen Bestandes gefährdeten.

Die wachsende Zahl an Katholiken in Württemberg und ihr zunehmender

Organisationsgrad bedeutete eine emstzunehmende Konkurrenz in der religiösen
Meinungsführerschaft und bei öffentlichen Sinngebungserklärungen. Der
Personenbestand der evangelischen Kirchengemeinden war dadurch jedoch kaum
gefährdet. Eine viel grössere Gefährdung für den Bestand der Landeskirche stellte
die Existenz von Freikirchen dar, da sich die Mitglieder solcher Gemeinden
meist aus ehemaligen landeskirchlichen Christen rekrutierten. Dies galt auch für
die Wahrnehmung der «Sekten», deren Werbetätigkeit zudem von den Geistlichen

beobachtet werden sollte.
Ein Wandel in der Einschätzung der Freikirchen zeichnet sich bei der

Neuauflage des Merkblattes im Jahr 1959 ab.59 Dezidiert wird nach verschiedenen
Formen ökumenischer Zusammenarbeit mit den Freikirchen gefragt. 1975 wurde
eine neue Visitationsordnung beraten, die auch die Berichtstruktur reformierte.60

Weite Teile des Vordruckes zum Bericht zur Visitation sind in Fragebogen- und
Tabellenform gehalten. Die Wahrnehmung einer religiös pluralen Gesellschaft
erfolgte in drei Kreisen. Der erste Kreis umfasste die «Gemeinschaften innerhalb
der Landeskirche», die unter der Rubrik Kirchengemeinde behandelt wurden.
Der zweite Kreis verliess den engen Raum der Kirchengemeinde und richtete
den Blick im Zusammenhang von «Mission und Ökumene» auf «Zwischenkirch-
liche Beziehungen und ökumenische Zusammenarbeit». Hierbei wurde
ausdrücklich gefragt, «wodurch das Bewusstsein der Einheit der Kirche und der
weltweiten Zusammengehörigkeit der Christen gestärkt» werde. In diese

Zusammengehörigkeit fielen konkret die «Evangelischen Freikirchen», die
«römischkatholische Kirche» sowie «Orthodoxe und Altkatholiken». Der Fokus richtete
sich hierbei auf die ökumenische Zusammenarbeit etwa im « Weltgebetstag der
Frauen» oder der «Evangelischen Allianz». Die Frage nach etwaigen Konflikten
wird zwar gestellt, bleibt aber schon allein durch die grafische Gliederung
nachrangig. Der dritte Kreis wendet sich wiederum dem Nahbereich zu, jetzt aber
ausserhalb der Grenzen des Christentums, und fragte nach dem Vorhandensein
«weltanschaulicher oder fremdreligiöser Gruppen» am Ort. Der umstrittene
Sektenbegriff wurde an keiner Stelle verwendet. Entscheidendes Kriterium für die
Wahrnehmung religiöser Bewegungen war die Selbstzuordnung der Gruppe zum

Aus religionssoziologischer Sicht betont Günter Kehrer die Bedeutung der «non-competi-
tion» Situation für das Verhältnis von Religionen. Diese führt wenn nicht zu religiösem
Pluralismus, so doch zumindest zur «tolerierten Religion» neben den etablierten Kirchen. Siehe
Günter Kehrer, Soziale Bedingungen für nicht-kirchliche religiöse Gruppen in der Bundesrepublik,

in: ders. (Hg.), Zur Religionsgeschichte der Bundesrepublik Deutschland, München
1980, 93-11, hier 102f.

59 Erlass des OKR vom 8. Juni 1959, Nr. A. 7121/4. A 126. Alt-Reg. Bd. 299.

Verhandlungen der 8. Evangelischen Landessynode, Beilagen Bd. V, 825—832.



Devianz und Pluralismus 139

Christentum und gleichzeitig deren Bereitschaft zur Teilnahme an überregional
institutionalisierten Foren des ökumenischen Dialogs. Christliche Bewegungen,
die kein Interesse am Dialog haben, wie etwa die Neuapostolische Kirche, wurden

mit bürokratischer Ignoranz belegt.
Neben diesen Anleitungen zu den Pfarrberichten gibt ein Blick in die Aktenpläne

der württembergischen Landeskirche Auskunft über die Mentalitätsmuster,
in denen sich der kirchliche Protestantismus bewegte. Der erstmals 1901

konzipierte Aktenplan für Pfarrämter61 stufte die Gemeinschaften, dem Vereinsbegriff

des 19. Jahrhunderts folgend, in der Aktengruppe ((kirchliches Leben» ein.
Schriftstücke, die das Verhältnis zur «Katholischen Kirche, Freikirchen und Sekten
und zu Dissidenten» betrafen, sollten von den Pfarrern in die Aktengruppe
eingegliedert werden, in der die Aussenbeziehungen der Kirchengemeinde festgehalten

wurden. Damit folgte der Aktenplan konsequenter als die Pfarrberichtsan-

leitung der Trennung zwischen ausserkirchlicher und innerkirchlicher Religiosität.
Der 1967 eingeführte Einheitsaktenplan62 differenzierte noch weiter. AZ 17

((Andere christliche Kirche und Gruppen. Nichtchristliche Religionsgemeinschaften»

fächerte sich auf zwischen der römisch-katholischen Kirche, «religiöse^]

und weltanschauliche^] Gruppen, Sekten, Israeliten» und erstmals auch

nichtchristlichen Gemeinschaften. Freikirchen bekamen unter der Aktengrossgruppe

«Kirchliche Zusammenschlüsse» ein eigenes Aktenzeichen. Der heute

gültige Aktenplan von 1998 behält diese Einordnung bei. Mit einer bezeichnenden

Ausnahme: Das AZ 17.3 «Sekten» gibt es nicht mehr. Im Index wird beim
Stichwort «Sekte» auf die Eintragung zu «religiöse und weltanschauliche Gruppen»

verwiesen. «Sekten» sind als spezielle Kategorie aus der Wahrnehmung der
Kirchenbürokratie verschwunden.

Vom «Nebenbuhler» zum «Bundesgenossen». Die Wahrnehmung methodistischer

Gemeinden im protestantischen Milieu

Bereits in der ersten Hälfte des 19. Jahrhunderts begannen die verschiedenen
methodistischen Traditionen im deutschsprachigen Raum mit der Mission.
Gemeinhin wird der wesleyanische Missionar Christian Gottlob Müller, der 1830

im württembergischen Winnenden eine «Erweckung» innerhalb pietistischer
Kreise angestossen hatte, als Begründer des Methodismus in Deutschland
bezeichnet.6 In dem im Dekanat Waiblingen liegenden Winnenden wurden
methodistische Versammlungen mit Unterstützung der zuständigen kirchlichen Stellen
als Gemeinschaftsstunden innerhalb der Landeskirche abgehalten. Winnenden
wurde zur methodistischen Missionsstation.

Amtsblatt des württembergischen Evangelischen Konsistoriums und der Synode in Kirchen-
und Schulsachen Bd. XV. Nr. 35 vom 24. September 1901.

'" Württembergische Evangelische Landeskirche (Hg.), Einheits-Aktenplan 1967. Beiblatt Nr.
2 zum Amtblatt Bd. 42. [Stuttgart] 1967 und Evangelische Landeskirche in Württemberg
(Hg.), Aktenplan für Dekanat- und Pfarrämter, Stuttgart "1998.
Burkhardt, Methodismus (wie Anm. 9), 410.



140 Claudius Kienzle

Ab den 1850er Jahren hatten mit der «Bischöflichen Methodistenkirche», der

«Evangelischen Gemeinschaft» und später den «Vereinigten Brüdern in Christo»
auch die drei amerikanischen Methodistenkirchen Deutschland als Missionsfeld
entdeckt. In Württemberg waren nur die «Evangelische Gemeinschaft» und die

«Wesleyaner» tätig, die sich später mit den «Bischöflichen» und den «Vereinigten

Brüdern» zur «Bischöflichen Methodistenkirche» zusammenschlössen.64 Beide

Traditionen blieben zunächst innerhalb der Landeskirche, besuchten den

landeskirchlichen Hauptgottesdienst und unterliessen eigene Amtshandlungen. Erst
nachdem das württembergische Dissentergesetz 18726 Kirchenbildungen neben
der Landeskirche ermöglicht hatte, konstituierten sich die «Wesleyanischen
Methodisten» als eigene Kirche mit ordinierten Predigern und der Verwaltung
von Sakramenten. Die «Evangelische Gemeinschaft» verzichtete dagegen
zunächst auf den formellen Schritt, gestaltete ihre Arbeit aber weitgehend selbständig.

Beide Ausprägungen des Methodismus wurden daher wie oben ausgeführt
im literarischen Umgang mit religiöser Andersartigkeit als «Sekten» eingestuft.

In der Weimarer Republik orientierten sich die protestantischen Landeskirchen

in ihrem Verhältnis zu den methodistischen Kirchen neu. Der Ulmer Prälat
Heinrich Planck sah in ihnen einerseits «Bundesgenossen», andererseits aber
auch «Nebenbuhler und Konkurrenten».66 In Württemberg wurden beiden
methodistischen Kirchen im März 1924 die Körperschaftsrechte verliehen, so dass

sie rechtlich der Landeskirche gleichgestellt waren. In der Folge wurde zwischen
der Landeskirche und der «Evangelischen Gemeinschaft» eine Vereinbarung
getroffen, die unter anderem eine angestrebte Beendigung der häufig vorkommenden

Doppelmitgliedschaften in beiden Kirchen, Regelung über Amtshandlungen
bei konfessionsverschiedenen Ehen und den Besuch des evangelischen
Religionsunterrichts beinhaltete. Diese Vereinbarung führte zu einer Entspannung im
Verhältnis beider Kirchen. Eine gleichlautende Vereinbarung mit der «Bischöflichen

Methodistenkirche» scheiterte an der Frage des Übertritts bzw. der
Doppelmitgliedschaft.67

Nach dem Ende des Zweiten Weltkriegs zählten die methodistischen Kirchen
zu den etablierten Freikirchen. Beide traten 1946 dem «Hilfswerk der Evangelischen

Kirchen in Deutschland»68 bei, beteiligten sich an der Gründung der

«Arbeitsgemeinschaft christlicher Kirchen» 1948 und riefen gemeinsam mit den
protestantischen Landeskirchen 1959 die Aktion «Brot für die Welt» sowie 1960 die

64 Streiff, Methodismus (wie Anm. 9), 104-117.
65

Siehe dazu Friedrich Fritz, Das Eindringen des Methodismus in Württemberg, Stuttgart
1927,96-104.

66 Zitiert nach Birgit Deiss-Niethammer, Das Verhältnis der methodistischen Freikirchen in
Deutschland zu Staat und Gesellschaft in der Zeit der Weimarer Republik, Stuttgart 1985.
40.

67 Gunter Stemmler, Eine Kirche in Bewegung. Die Bischöfliche Methodistenkirche im Deutschen

Reich während der Weimarer Republik, Stuttgart 1987, 77 und Deiss-Niethammer,
Verhältnis (wie Anm. 66), 41.

68 Johannes Michael Wischnath, Kirche in Aktion. Das Evangelische Hilfswerk 1945—1957
und sein Verhältnis zu Kirche und Innerer Mission, Göttingen 1986, 106.



Devianz und Pluralismus 141

Arbeitsgemeinschaft «Dienste in Übersee» ins Leben.69 Als sich beide methodistischen

Kirchen 1968 zur «Evangelisch-methodistischen Kirche» zusammenschlössen,

waren sie für die Landeskirchen zum erprobten Partner in der
ökumenischen Zusammenarbeit geworden.70

Auf Gemeindeebene gestaltete sich das beiderseitige Verhältnis unterschiedlich.

In 30 der 63 untersuchten Gemeinden gab es methodistische Gemeinden
oder zumindest Versammlungen.

' Dabei wurden die Methodisten in den
analysierten Pfarrberichten durchweg als Freikirche eingestuft, anders als beispielsweise

baptistische Gemeinden, die mehrmals pejorativ mit dem Etikett der «Sekte»

belegt wurden und anders als dies noch in der Weimarer Republik war, als

auch die Methodisten mit diesem Label leben mussten.
Durch die Foren überregionaler Zusammenarbeit beider Kirchen vor allem in

der ((Evangelischen Allianz» konnten viele Pfarrer die methodistischen Gemeinden

als Teil des protestantischen Milieus akzeptieren, zumal ihnen das spezifische

theologische Profil des Methodismus und dogmatische Unterschiede zum
landeskirchlichem Protestantismus unklar blieben.

Oftmals standen die methodistischen Gemeinden den Geistlichen näher als die
bisweilen rigoristisch argumentierenden innerkirchlichen Gruppierungen. Der
Rommelshauser Pfarrer Otto Majer etwa vermerkte erfreut, dass ein
theologisches Gespräch eher mit seinem methodistischen Kollegen, dessen Handbibliothek

auch kritische Bibeikommentare umfasste, möglich sei, als mit dem
Prediger der landeskirchlichen Gemeinschaft, der zu sehr von seinem Status als

«Wiedergeborener»7" überzeugt sei.

Die Gegenüberstellung von landeskirchlichen Gemeinschaften und methodistischen

Gemeinden findet sich auch andernorts. In Korb empfand Pfarrer Artur
Eisenschmid die Methodisten als «nicht störend»73, im Gegensatz zur landeskirchlichen

Munderschen Stunde, in der er die eigentliche Konkurrenz zur eigenen
Arbeit sah, weil sie sich aus der religiösen Ritual- und Kommunikationsgemeinschaft
des Milieus zurückziehen wollten: «Es geht ihnen um eine eigene Kirche.»

Diese Trennung war von den methodistischen Gemeinden organisatorisch
bereits vollzogen worden. Wurde sie von den landeskirchlichen Pfarrern akzeptiert,
konnten die Methodisten weiterhin im Milieu integriert bleiben. Ihre Kinder
besuchten den kirchlichen Unterricht des Pfarrers, und es gehörte zum «gute[n]

69

70

Streift', Methodismus (wie Anm. 9), 272. Jörg Kibitzki, Zwischen Restauration und

Erneuerung. Die Bischöfliche Methodistenkirche in Deutschland von 1945—1968, Stuttgart
1990,55.
Zur Vereinigung beider Kirchen siehe Herman Sticher, Die Kirchenbereinigung in der
Bundesrepublik Deutschland und in der Deutschen Demokratischen Republik, in: Karl Steckel/
C. Ernst Sommer, Geschichte der Evangelisch-methodistischen Kirche. Weg, Wesen und

Auftrag des Methodismus unter besonderer Berücksichtigung der deutschsprachigen Länder
Europas, Stuttgart 1982, 213-235.
Die «Evangelische Gemeinschaft» war lediglich im Dekanat Esslingen verbreitet, während
die Bischöflich-Methodistische Kirche in den Dekanaten Waiblingen und Schorndorf ihren
Schwerpunkt hatte.
PfB Rommeishausen 1963.
Siehe im Folgenden PfB Korb 1952.



142 Claudius Kienzle

Ton»74, dass sich treue Landeskirchenchristen und Methodisten gegenseitig «im
Sinne der Ökumene» 5

zu den Veranstaltungen besuchten oder gar Vortragsveranstaltungen

der Methodisten im Gottesdienst der Landeskirche verkündet
wurden.76 Die Kommunikationsgemeinschaft wurde zudem durch die Rezeption
methodistischer Publizistik in landeskirchlichen Familien gestärkt.

Die Akzeptanz der Methodistischen Gemeinden als Milieupartner fiel in

Ortschaften wie Winnenden, Schorndorf, Esslingen, Plochingen oder Köngen
mit einer langen Tradition methodistischer Religiosität leichter. Hier war das

religiöse Kräfteverhältnis bereits in der ersten Hälfte des 20. Jahrhunderts
ausgehandelt worden. Die Polemik war zunächst einer gewissen Ignoranz und dann

der Zusammenarbeit gewichen und man war bemüht, durch Absprachen eine
«Marktsituation»78 zu vermeiden. Eine hinreichende Grösse der genannten Städte

begünstigte die konfliktfreie Wahrnehmung religiöser Pluralität. Ab Anfang
der 1960er Jahre änderten auch die Pfarrer der kleineren Gemeinden ihre
Einstellung zu den methodistischen Gemeinden, und Allianzveranstaltungen fanden
auch hier statt.

Die Einstufung der religiösen Andersartigkeit durch die landeskirchlichen
Pfarrer hing für sie auch davon ab, inwieweit die methodistischen Gemeinden
bereit waren, sich in den Milieuzusammenhang einzuordnen. Der Vergleich von
Pfarrer Herbert Kraus aus Buoch charakterisiert dieses Verständnis einer
asymmetrischen Beziehung: «Das Verhältnis ist ähnlich wie wenn die Methodisten
eine landeskirchliche Gemeinschaft wären.»79 Wo diese Bereitschaft der
klaglosen Integration ins protestantische Milieu nicht aufgebracht wurde und gleichzeitig

die kleinräumige Siedlungsstruktur eine religiöse Konkurrenzsituation fast

unumgänglich machte, wurden das Deutungsmuster der Devianz und der
Separationsvorwurf beibehalten.

So hielt Pfarrer Adolf Armbruster aus Hegnach der örtlichen methodistischen
Gemeinde vor, sie habe sich 1898 zunächst in Täuschungsabsicht als «neue
Gemeinschaft innerhalb der evangelischen] Kirche»80 präsentiert, müsse sich
aber die Verantwortung für die «Spaltung» des kleinen Dorfes zuschreiben
lassen. Die Methodisten begannen eigene Kulthandlungen zu vollziehen, ohne
jedoch formal aus der Landeskirche auszutreten, um besser «unter den Evangelischen

werben» zu können, wie Armbruster argwöhnte. Er schilderte den Aufbau
der methodistischen Gemeinde mit einem sich ausweitenden Gemeindeleben und
ab 1928 mit eigener Predigtstelle. Dies sei keinesfalls den landeskirchlichen
Pfarrern anzulasten, die, ob «liberal» oder «gläubig», stets auf Polemik gegen die

74 PfB Großheppach 1949.
75 PfB Korb 1952.
76 PfB Weiler/Rems 1964.
77 Zur landeskirchlichen Polemik gegen methodistische Gemeinden siehe Ulrike Schuler, Die

Evangelische Gemeinschaft. Missionarische Aufbrüche und gesellschaftspolitische Umbrüche,

Stuttgart 1998, 141-159.
8

Beispielsweise wurden in Schorndorf Evangelisationszelte nur abwechselnd zwischen den
verschiedenen Freikirchen und der Landeskirche in 2-jährigem Abstand aufgestellt. PfB
Schorndorf 1961.

79 PfB Buoch 1954.
80 Siehe zum Folgenden PfB Hegnach 1958.



Devianz und Pluralismus 143

Gemeinschaft verzichtet und den Methodisten statt dessen den «Rückweg zur
Landeskirche» offen gehalten hätten. Doch diesen «Rückweg» wollten die
Methodisten nicht gehen. Indem Armbruster hier «geschäftliche Interessen» unterstellt,

nimmt er eine Zuschreibung Kurt Huttens auf, die dieser freilich auf «Sekten»

und andere Sondergemeinschaften bezogen hatte. Besonders deutlich schien
Armbruster dies bei den konfessionsverschiedenen Ehen, die eine deutliche
Negativbilanz zuungunsten der Landeskirche aufwiesen. Hilfesuchend bat er den

Oberkirchenrat in Stuttgart, um eine Klärung auf Ebene der Kirchenleitung
bezüglich der Frage von Eheschliessungen innerhalb von Allianzkirchen zu erreichen.

Dort zeigte man jedoch wenig Verständnis für das eifersüchtige Insistieren
Armbrusters. Offenbar besässe die methodistische Gemeinde eben eine starke

Attraktivität, «die zu spürbaren Verlusten der landeskirchlichen Gemeinde» führten.

Dies zu ändern wäre eine «Frage an die landeskirchliche Gemeinde» vor Ort
und deren «Kraft ihres Glaubens». Augenscheinlich fiel es der Kirchenleitung
leichter als den Gliederungen auf der Mikroebene, sich den pluralen
Gesellschaftsstrukturen zu stellen. Auf Ortsebene warder Kampf um das religiöse
Monopol ausgeprägter.

Armbruster hingegen erschlossen sich die Spielregeln des religiösen Pluralismus

nicht. Seine Argumente gegen die Methodisten sind repräsentativ für ein
Denken, das von der Einheit einer evangelischen Christenheit ausgeht und sich
diese Einheit nur innerhalb der Landeskirche vorstellen kann: Die Methodisten
hätten leichtfertig eine Spaltung der Kirche herbeigeführt und sähen sich jetzt als

die besseren Christen.81 Ihre Mitarbeit in der «Evangelischen Allianz» sei nur
Taktik, um vordergründig zu demonstrieren, dass man den «geistlichen Besitzstand»

des anderen achte, «hintenherum» ziehe man aktive Gemeindeglieder auf
seine Seite. Zwei protestantische Kirchen seien zuviel für ein kleines Dorf und
wirkten sich schlecht aus, schliesslich brauche man für «Mannigfaltigkeit» keine
gesonderte Kirchenorganisation, die könne man auch innerhalb der Landeskirche
haben. Ähnlich sah es der Hebsacker Kirchengemeinderat: Eine Zusammenarbeit
mit den Methodisten sei möglich - «wenn sich die Evangfelische] Gemeinschaft
als eine Gemeinschaft in der Kirche verstehen könnte, etwa so wie die Hahnsche
Gemeinschaft, die eine Vertiefung der Predigt in kleinem Kreise anstrebe, aber
keine Alternative darstellen möchte.»82

Ein weiteres Konfliktpotential im Verhältnis zu den methodistischen Freikirchen

stellte der Besuch des Kindergottesdienstes dar. Im Steinenberger Filial
Asperglen besuchten die landeskirchlichen Kinder die methodistische Sonntagsschule

teilweise zusätzlich zum Kindergottesdienst im Mutterort. Pfarrer Konrad
Dietrich ging die Verzahnung von Kirchengemeinde und methodistischer
Gemeinde zu weit. Eine Verzahnung, die nach seiner Wahrnehmung eine deutliche
Unscharfe in der Identität seiner Gemeindeglieder zur Folge hatte: Diese nützten
die Angebote des methodistischen Predigers nach dem Motto: «Es ist doch

So auch beispielsweise der Großheppacher Pfarrer Eduard Mildenberger: «Im übrigen halten
sich die Methodisten stets für die besseren und überlegeneren Christen und sehen auf die
Kirche doch recht mitleidig herab.» Siehe PfB Großheppach 1949.



144 Claudius Kienzle

gleich, zu wem man geht.»81 In den Augen von Pfarrer Dietrich wurde landeskirchlicher

Besitzstand angegriffen. Der im Filial wohnende Prediger wurde nicht
als ökumenischer Partner begriffen, sondern als direkter Konkurrent, der im
«Karpfenteich»84 fischte. Gleichzeitig verdeutlicht die Pfarrei Steinenberg den

Zusammenhang zwischen örtlicher Präsenz des Pfarrers und dem Erfolg anderer

religiöser Gemeinschaften. Sie bestand aus acht Filialen und drei separaten Höfen.

Der Pfarrer konnte sich nicht allen Teilen seines stark parzellierten Kirchspiels

gleichermassen zuwenden und reagierte dementsprechend empfindlich auf
die in seinen Augen unfaire Arbeit der freikirchlichen Gemeinden. Resigniert
stellte Dietrich wenige Jahre später fest: «Das Problem in Asperglen ist seine
kirchliche Zerrissenheit. Vor 60 Jahre kamen die Methodisten, vor 40 Jahren
fand der Müller Fischer dort seine Anhänger, die sich zu den Darbysten rechnen,

vor 20 Jahren kam Herman Lauster mit der Gemeinde Gottes! Weithin ist man
nicht aus der Kirche ausgetreten, aber einmal geht man da hin. einmal dorthin.»85

Dietrichs Nachfolger Gottfried Pfeiffer wollte sich dieser Larmoyanz nicht
anschliessen. Er berichtete positiv über abwechselnd gehaltene Gottesdienste von
Landeskirche, Methodisten und Baptisten in Asperglen.86 Diese unterschiedlichen

Einschätzungen resultieren auch aus unterschiedlichen generationellen
Prägungen, auf die hier nur am Rande hingewiesen werden kann. Konrad Dietrich
(1927-2004) gehörte einer Generation an, die in der unmittelbaren Nachkriegszeit

studiert hatte, deren Lehrer die Weltsicht der Zeit der Weimarer Republik
vermittelten und die ihre erste Pfarrstelle in den 1950er Jahren antraten. Gottfried
Pfeiffer (* 1942) studierte Ende der 1960er Jahre und trat seine erste ständige
Stelle 1973 in Steinenberg an. Er gehörte einer Generation an, die andere Fragen
an ihr Berufsbild stellten als die der Besitzstandswahrung.

Die Möglichkeit der Doppelmitgliedschaft schuf den Freikirchen neben dem
Dach der «Evangelischen Allianz» eine Legitimität, die ihnen von einigen
landeskirchlichen Pfarrern nicht zugestanden wurde. Die Diskussion um die
Doppelmitgliedschaften87 verdeutlicht, dass den Geistlichen die Verortung der
freikirchlichen Gemeinden schwer fiel. Einerseits konnten aktive Gemeindeglieder
dadurch innerhalb des Milieukerns gehalten werden, andererseits zog die unklare
Zugehörigkeit in den Augen der Ortspfarrer eine zentripetale Bewegung zum
Rand des Milieus nach sich. Dort gehörten sie freilich noch immer zum
protestantischen Milieu, entzogen sich aber der Aufsicht des Pfarrers als Milieumoderators88

und landeskirchlichen Besitzstandwahrers.

83 PfB Steinenberg 1957.
Ebenda. Häufig wird auch das Bild des «Fischens im Fischkasten» verwendet.

85 PfB Steinenberg 1964.
86 PfB Steinenberg 1976.

Diese Diskussionen wurden auch auf den Ebenen der Kirchenleitungen geführt. Dazu lud die
Evangelische Akademie Bad Boll ab 1953 zu mehreren Gesprächsrunden zwischen Landeskirche

und Freikirchen ein. Bereits 1951 hatte der OKR in einem Erlass über den «Gebrauch
der Begriffe (Freikirche) und (Sekte») unter Verweis auf die weltweite Ökumene für einen
grosszügigeren Umgang mit den freikirchlichen Gemeinden geworben. Amtsblatt der
evangelischen Landeskirche in Württemberg (Bd. 34, Nr. 32) vom 8. Juni 1951, 275-280.
Das von Olaf Blaschke für das katholische Milieu eingeführte Konzept des «Milieumanagers»

kann für die Protestantismusforschung ebenso wenig ohne Veränderung übernommen
werden, wie Siegfried Weichleins Charakterisierung von Geistlichen als «Multifünktionä-



Devianz und Pluralismus 145

In den 1970er Jahren mehren sich die Beispiele, die eine Zusammenarbeit der
beiden Kirchen auf der Ebene der Gruppenarbeit, des Gottesdienstes oder wie in
Berkheim der kirchenleitenden Gremien hervorhoben. Dort hatten der protestantischen

Kirchengemeinderat und die Gemeindeleiter der Methodisten gemeinsam
getagt.89 In Bezug auf die etablierten Freikirchen war religiöser Pluralismus zu
einer akzeptierten Vorstellung gesellschaftlicher Ordnung geworden.

Von Alarmiertheit zur Gewöhnung. Die Wahrnehmung pentekostaler Frömmigkeit

der Gemeinde Gottes

Anders stellte sich das zunächst für die von Scheurlen noch als Sekte eingestufte
und von Hütten mit theologischen Argumenten kritisierte Pfingstbewegung dar.
Diese nahm nach dem Gründungsmythos ihren Anfang in einer «Erweckung»,
die 1906 in der Azusa-Street in Los Angeles für erheblichen Aufruhr gesorgt
hatte.90 In Deutschland nahmen die glossolalischen und ekstatischen Frömmig-
keitspratiken unwesentlich früher von Mülheim an der Ruhr ihren Ausgang.
Während die «Pentecostals» in Amerika als sozio-kulturelle Protestbewegung
afroamerikanischer Sozialmilieus anzusehen sind,91 stehen sie in Deutschland
unter anderem in der Tradition der pietistisch orientierten Gemeinschaftsbewegung

- eine Tradition, die jene nicht anerkennen wollte und sich 1909 mit der
«Berliner Erklärung» von der pfingstlerischen Frömmigkeit distanzierte.

Seit 1937 ist eine der pentekostalen Kirchen Nordamerikas, die Church of
God (Cleveland) in Deutschland aktiv. Ihr Missionar Herman Lauster (1901-
1964), ein gebürtiger Stuttgarter, Hess sich nach einem zehnjährigen Amerika¬

ren». Die Stellung des protestantischen Pfarrers innerhalb seines Milieus kann auch dann
nicht mit jener katholischer Priester verglichen werden, wenn man die evangelischen
Landeskirchen als «Pastorenkirchen» charakterisiert. Zwar kommt ihnen dieselbe «wichtige
intermediäre Funktion zwischen Amtskirche und Gläubigen» zu, wie sie von Urs Altermatt
und Franziska Metzger für den Bereich des Katholizismus formuliert wurde, dennoch gibt es
im württembergischen Protestantismus mit seiner starken pietistischen Konfessionskultur
auch noch andere Kommunikationskanäle, die «für die Verbreitung weltanschaulicher
Inhalte und religiöser Praxis» und für die Bildung relativ eigenständiger Teilmilieus sorgten.
Olaf Blaschke, Die Kolonialisierung der Laienwelt. Priester als Milieumanager und die
Kanäle klerikaler Kuratel, in: ders./Frank-Michael Kuhlemann (Hrsg.). Religion im Kaiserreich.
Milieus - Mentalitäten - Krisen, Gütersloh 1996, 93—135; Siegfried Weichlein, Multifunktionäre

und Parteieliten in Katholizismus und Sozialdemokratie zwischen Kaiserreich und
Republik, in: Dieter Dowe/Jürgen Kocka/Heinrich-August Winkler (Hrsg.), Parteien im
Wandel von Kaiserreich zur Weimarer Republik. Rekrutierung - Qualifizierung - Karrieren,
München 1999. 183—209; Urs Altermatt/Franziska Metzger, Religion und Kultur -
zeitgeschichtliche Perspektiven, in: Schweizerische Zeitschrift ftir Religions- und Kulturgeschichte,

98 (2004), 185-208, hier 192.
85 PfB Berkheim 1971.

Zu den Ereignissen siehe Walter J. Hollenweger, Enthusiastisches Christentum. Die
Pfingstbewegung in Geschichte und Gegenwart. Wuppertal/Zürich 1969, 22-25 und Paul Fleisch,
Die Pfingstbewegung in Deutschland. Ihr Wesen und ihre Geschichte in 50 Jahren. Hannover

1957. 7-14.
Siehe dazu Mickey Crews, The Church of God. A social history, Knoxville 1990 und Ros-
with Gerloff Der Heilige Geist und die afrikanische Diaspora. Spirituelle, kulturelle und
soziale Wurzeln und Traditionen schwarzer Pfingstkirchen, in: Pastoraltheologie, 84 (1995).
184-198.



146 C laiidius Kienzle

aufenthalt in Krehw inkel bei Schorndorf nieder und gründete von dort aus
verschiedene Gemeinden.9" 1938 geriet er mit den nationalsozialistischen Behörden
in Konflikt.9 Die Gestapo hatte die Versammlungen der Gemeinde Gottes
verboten. Weil Lauster sich nicht an das Verbot hielt, wurde er einige Monate im
«Polizeigefängnis» Welzheim inhaftiert. Nach dem Ende des Zweiten
Weltkriegs, den Lauster als Soldat auf Guernsey und später als britischer Kriegsgefangener

erlebte, setzten erste Verkirchlichungsprozesse ein. Die Aktivitäten
wurden auf andere Bundesländer ausgedehnt, eine eigene Zeitschrift und 1958
ein Bibelseminar, das später im Untersuchungsbiet in Rudersberg untergebracht
war, wurden gegründet.94 Die Gemeinde Gottes war in 16 Gemeinden der
untersuchten Kirchenbezirke aktiv. Dabei wurde sie von den landeskirchlichen
Pfarrern durchweg als «Sekte» charakterisiert.

Als erster landeskirchlicher Pfarrer war Adolf Hummel aus Sieinenberg mit
der Gemeinde Gottes konfrontiert. Daher kommt seiner Stellungnahme im
Pfarrbericht von 1938 eine für die Kirchenleitung besonders wichtige Bedeutung zu.
Zunächst versuchte Hummel, die theologische Position der Gemeinschaft zu
umreissen: «Welcher Richtung er eigentlich angehört, konnte ich bis jetzt nicht
herausbringen; da in den Versammlungen viel gestikuliert und Halleluja gerufen
wird, scheint das Ganze eine Abart der Pfingstler zu sein, zumal durch Hände-
empor-strecken und ekstatisches Verhalten der Heilige Geist herabgezwungen
werden soll. [...] Er [Lauster, CK] verlangt den Zehnten und fordert zu
reichlichem Opfer auf, die er für sich selber verwendet.»95 Versammlungen während
der Gottesdienstzeit machten die grundsätzlich kirchenoppositionelle Haltung
Lausters deutlich. Gleichwohl beschwichtigt Hummel: «Es ist eine unnüchterne,
seelisch-schwärmerische Sache und wird meines Erachtens nicht von langem
Bestand sein.» Während des Zweiten Weltkriegs schien die Gruppe tatsächlich
keine Gefahr für den Bestand der Landeskirche darzustellen, nicht zuletzt wegen
des Versammlungsverbots durch die Gestapo. Nach Kriegsende verfasste Hummel

auf Bitten des Dekans einen ausführlichen Bericht zur «Laustersekte».96

Dieser Bericht ist symptomatisch für die Auseinandersetzung landeskirchlicher
Stellen mit dem Phänomen der ausserkirchlichen Frömmigkeit. Zunächst wurde
über den bürgerlichen Beruf des Religionsführers Herman Lauster spekuliert.
Das zuständige standesamtliche Register führte ihn als «Missionar, freireligiös»,
eine Berufsbezeichnung, die den bürgerlichen Ordnungsvorstellungen Hummels
keinesfalls ausreichte. So sei Lauster schon Bierführer in Schorndorf und Farmer
in Amerika gewesen und habe wohl in irgendeiner Weise «etwas Landwirtschaft

Die Church of God (Cleveland) beruft sich nicht auf die Vorgänge in der Azusa-Street.
sondern betrachtet eine «Erweckung» von 1896 in Camp Creek/Tennessee als ihr Stiftungs-
ereignis. Dirk Spornhauer. Die Charismatische Bewegung in der Bundesrepublik Deutschland.

Ihre Geschichte und Theologie, Münster 2001, 66.
Siehe Sonja-Maria Bauer, Zwischen Demokratie und Diktatur. Die Jahre 1919—1945, in:
Sönke Lorenz/Andreas Schmauder, Rudersberg. Das mittlere Wieslauftal und seine
Ortschaften. Sigmaringen 1995, 207-247, hier 231-233.
Schmidgall, Oslo (wie Anm. 9), 95f.
Alle Zitate PfB Steinenberg 1938.
Siehe im Folgenden Bericht des Pfarramtes Steinenberg an das Dekanat Schorndorf vom 6.

August 1947. DA Schorndorf, Nr. 526.



Devianz und Pluralismus 147

erlernt». Jedoch sei die «körperliche Arbeit» nicht seine Sache, «was an dem
verunkrauteten Gärtchen seines Hauses» festzustellen sei. Die Predigtätigkeit Laus-
ters wurde unter ökonomischen Motiven beurteilt und er selbst als Kronzeuge
herangezogen.

Lauster, der einer der amerikanischen «churchfes] of God» angehöre, hätte
nach Kriegsende keinen Kontakt mit dem Ortspfarrer mehr gehalten, wohl aus
schlechtem Gewissen wegen seiner zum Teil derben, in schwäbischem Idiom

vorgetragenen antikirchlichen Agitation. Hummel stellte Lauster und seine

Anhänger als unlautere Menschen dar, mit denen eine argumentative
Auseinandersetzung nicht möglich sei. «Sie wissen alles besser und lassen sich weder
durch die Bibel noch durch helle klare Gründe der Vernunft überzeugen.» Der
theologische Schwerpunkt liege bei Lauster auf der «Geisttaufe». «Von den

Früchten des Geistes» merke man jedoch nicht viel. Vielmehr arbeite Lauster mit
fingierten Krankenheilungen, «marktschreierische[m] Getue» und «grossen
Versprechungen». Daher erziele er auch nur unter Leuten Erfolge, «auf die kein Ver-
lass war». «Dass er auch unter jungen Leuten seinen Anhang hat, hat meines Er-
achtens mit seinen Grund im Erotischen.» Lauster kokettiere damit, dass es bei
ihnen «die schönsten Mädchen» gäbe.

Schliesslich gerieten Lausters Kontakte nach Amerika in Hummels argwöhnisches

Blickfeld. Finanzielle Unterstützung und «100 Care-Pakete», die er
eigens bei seiner Kirchenleitung angefordert habe, verstärkten die Attraktivität der
«Gemeinde Gottes». Neidvoll wurden auch die Kontakte Lausters zu den
amerikanischen Besatzungskräften kommentiert: «Unter dem Militär der amerikanischen

Besatzung hat er offenbar auch Glaubensgenossen, die ihn unterstützen
und ihm den Rücken stärken, und durch die er wohl auch das Benzin erhält für
sein Motorrad, mit dem er durch die Lande braust. Auch sonst scheint es ihm
nicht schlecht zu gehen, denn er sieht so gut und wohlgenährt aus wie keiner von
uns Pfarrern des Bezirks.»

Dekan Josenhans Begleitschreiben an den Oberkirchenrat ging über die
persönlich gehaltenen Wertungen des Ortspfarrers hinaus und reflektierten die
Wirkung auch theologisch. «Das Gefährliche an Lauster ist, dass er nicht wenig Gutes

in seiner Verkündigung hat und dass er dadurch gerade suchende Menschen aus

Kirche und Gemeinschaft anlockt.»97 Theologisch müsse man der «Schwarmgeisterei»

mit dem für die Menschen verständlichen Versuch eines Ausgleiches
zwischen «subjektive[m] Frömmigkeitserlebnis und objektive[r] Heilstat» begegnen.

Anlass des Berichts waren Bemühungen Lausters mit Hilfe von Empfehlungsschreiben

des amerikanischen Militärgeistlichen Chaplain Walter Ptashnik,
kirchliche Räume für seine Missions- und Gemeindeveranstaltungen zu erhalten.
Der Stuttgarter Oberkirchenrat betonte in Reaktion auf diese Forderungen, dass

die «schwärmerischen Grundsätze» der Gemeinde Gottes «mit dem Bekenntnis
der Landeskirche und ev. Glaubenshaltung nicht vereinbar» seien.98 Gleichzeitig
formulierte die Kirchenbehörde ihr Dilemma: Lausters Verkündigung sei in

vielen Punkten gut, «aber er vertritt die Lehre von der Geistestaufe, verwirft

Alle Zitate im Schreiben des Dekanats Schorndorf an den OKR vom 15. August 1947. A126,
Nr. 1292.

"8 Schreiben des OKR an das Dekanat Schorndorf vom 26. Juni 1947. A126, Nr. 1292.



148 Claudius Kienzle

Kindertaufe und Konfirmation und beschimpft öfters die Geistlichen beider
Konfessionen». Theologisch bewegte sich Lauster offenbar innerhalb des Rahmens
des dogmatisch pleomorphen Protestantismus. Es war die Ablehnung der
landeskirchlichen Ritualpraxis und die Polemik gegen die Repräsentanten der

Kirchen, die den Oberkirchenrat zu einer dringenden Warnung vor «der Person

dieses Missionars» veranlasste. Verbunden wurde diese Warnung mit dem
erneuten Hinweis auf die Kontakte zur Besatzungsmacht. «Er spricht, da er längere
Zeit in Amerika war. perfekt amerikanisch und hat deshalb Beziehungen zu
amerikanischen Feldgeistlichen.» Lausters Herkunft und der Charakter der

Pfingstbewegung als einer transnationalen Religion, der unter anderem durch
den Einsatz «ausländische^] Evangelisten»100 zum Ausdruck kam, aktivierten
die nationalen und - so kurz nach dem Ende des Nationalsozialismus - die
rassistischen Identifikationsmuster im kirchlichen Protestantismus. Pfarrer Hummel
hatte sich nach seinem Bericht an den Oberkirchenrat weiter über die Gemeinde
Gottes erkundigt: «Wie wir aus Briefen aus Amerika erfahren haben, besteht diese

Gemeinde Gottes dort in der Hauptsache aus Negern, und Lausters Methode
ist in der Tat eine Niggermethode, exaltiert und mit großem Geschrei.»101

Damit ist ein weiterer Topos genannt, der in den Abgrenzungsstrategien zur
Pfingstbewegung im Allgemeinen und zur Gemeinde Gottes im Besonderen eine
wesentliche Rolle spielt: «Lärm»102! Wegen «ihres lauten Wesens»103 wurden sie

nicht nur in Winnenden und Oberurbach «Deckelpatscher»104 genannt - eine

Bezeichnung, die in der Variante «Flügelpatscher» sogar Einzug in Huttens «Seher

- Grübler - Enthusiasten» erhielt, «weil in ihren Versammlungen das
Händeklatschen üblich ist».105

Die offensiven und in nicht abgegrenzter Öffentlichkeit abgehaltenen
Missionsveranstaltungen wurden von den Geistlichen als ungeheure Provokation
empfunden. Dass «die Gruppe [...] mit lärmenden Szenen auf der Strasse
erschienen»106 war und Lauster dabei auch «wie ein Ekstatiker treppelte und

fortgesetzt Halleluja»107 schrie, fand in den Erfahrungswelten der württembergischen

Geistlichen keine Entsprechung. Weder die pietistischen Privatversammlungen

der vorhergehenden Jahrhunderte, die missionarischen Evangelisations-
veranstaltungen der landeskirchlichen Gemeinschaften in der ersten Hälfte des

20. Jahrhunderts oder die eifrigen Haustürwerber der «Zeugen Jehovas» noch die

gezielten Aktionen der «Neuapostolischen Kirche» hatten sie auf die Methoden
der Pentekostalen vorbereitet. Die Pfarrer hatten nüchterne Ordnungsvorstellun-

9 Schreiben des OKR an das Pfarramt Bad Boll vom 23. Juni 1947. A126, Nr. 1292.
100 PfB Winnenden 1959.
101 PfB Steinenberg 1948.
102 PfB Winterbach 1957.
103 PfB Winnenden 1959.
104 PfB Oberurbach 1972.
105 Kurt Hütten, Seher - Grübler - Enthusiasten. Sekten und Religiöse Sondergemeinschaften

der Gegenwart, Stuttgart '1953, 376.
106 PfB Weiler 1951.
1(17 PfB Oppelsbohm 1949.



Devianz und Pluralismus 149

gen mit disziplinierter Gottesdienstform internalisiert und begegneten solcher

«religiösen Gymnastik»108 mit angewiderter Alarmiertheit.
Das unbequeme Auftreten verstörte nicht nur die Geistlichen, sondern auch

viele Dorfbewohner. Pfarrer Walter Stähle berichtet 1951 an den Oberkirchenrat
in Stuttgart von einer Zeltmission in Endersbach:109 Zur «Propaganda» war Lauster

im «feudalen Amerikanerwagen mit Lautsprecher durch Endersbach
[gefahren]. (Er hätte keine wirkungsvollere Propaganda gegen sich machen können
als so.)» Die anwesenden Jugendlichen machten sich «aus dem Ganzen einen

willkommenen Scherz» und warfen «Knallfrösche ins Zelt hinein», so dass deutsche

und amerikanische Polizei eingesetzt werden musste. «Den Gesang (die
typischen englischen Melodien mit ihrem Marschrhythmus und Tanzrhythmus)
begleitete [...] die Jugend mit Klatschen. [...]» Stähle zeigte sich über die Wirkung
Lausters auf seine Gemeindeglieder erfreut. Die allermeisten seien dadurch wohl
«froh über die Zucht und Ordnung und Ruhe und Stille unserer Gottesdienste.
Wenn Lauster überall so auftritt wie hier, ist er nicht zu fürchten. Zu fürchten
wäre er nur dann, wenn seine Art des Auftretens unsere Art wäre.»

Stahles Charakterisierung der Zeltbesucher verweist auf eine Gesellschaftsse-
miotik, die bereits in der frühen Neuzeit Normverstösse und sozialen Protest
codierte."0 Es ist die männliche Jugend, die auf den Versammlungen der Gemeinde

Gottes auftaucht. Neben der männlichen Jugend gehören zur Klientel des

gesellschaftlichen Aussenseiters «Mädels, die auf dem Heiratsmarkte nicht
unterkommen»"1 und dann mit den «Lausteranhängem» verkuppelt werden, letztendlich

also unbeständige, unreife Menschen, die in der Entstehungszeit dieser
Codierung eben nicht vollwertiges Mitglied der Gesellschaft gewesen waren. Mit
diesen Schilderungen wollten die Geistlichen die Marginalität der Pfingstgrup-
pierung signalisieren.

Der Problemanzeige folgte damit gleich die Entwarnung. Das protestantische
Milieu, so die Aussage, wurde zwar gestört, aber es «funktionierte» weiterhin. In

diesen Zusammenhang ist auch ein Bericht von Pfarrer Paul Wöhr aus Baiereck
einzuordnen, der dem Oberkirchenrat 1953 eine «unbefugte Einmischung d[es]
Hferman] Lauster in Angelegenheiten der Landeskirche in Schlichten»,"" einem
Filial seiner Pfarrei, anzeigte. Konkret ging es um die «Beerdigung eines

Gemeindegliedes und Kirchengemeinderates». Matthäus Auwärter, dessen Frau und
Kinder der Gemeinde Gottes angehörten, lag nach einem Schlaganfall im Sterben.

Während dieser Zeit wurde er sowohl vom Pfarrer als auch von Herman
Lauster und anderen «Brüdern» besucht. Wenige Tage nach seinem Schlaganfall
starb Auwärter. Als Pfarrer Wöhr, der nicht im Filial wohnte, am darauffolgenden

Tag informiert werden sollte, war er ortsabwesend. Das nahmen die Ange-

Bericht von Oberkirchenrat Wolfgang Metzger über die «Glaubensheilung». A126, Nr. 1214.
Siehe im Folgenden Schreiben des Pfarramtes Endersbach an den OKR vom 8. November
1951,A126,Nr. 1294.

10 Siehe etwa Achim Landwehr. Policey im Alltag. Die Implementation frühneuzeitlicher Poli-
ceyordnungen in Leonberg, Franfurt 2000.

"' PfB Steinenberg 1953.
"" Siehe im Folgenden Schreiben des Pfarramt Baiereck an den OKR vom 8. März 1953.

A126, Nr. 1294.



150 Claudius Kienzle

hörigen «als Zeichen», dass nicht Wöhr, sondern Lauster die Beerdigung vornehmen

sollte. Am nächsten Tag besuchte Wöhr die Angehörigen, da er deren

Interpretation nicht kannte, um die Trauerfeier vorzubereiten und wurde dort
abgewiesen. Sein Argument, dass der Verstorbene Mitglied der Landeskirche gewesen
sei und deswegen von ihm, dem Pfarrer, beerdigt werden müsse, wurde dadurch

entkräftet, dass Lauster und die Brüder den Kranken aus seinem ((verlorenen
Zustand» «herausgebetet» hätten und somit der Kranke als bekehrt anzusehen sei.

Für denselben Abend rief Pfarrer Wöhr zu einer Gemeindeversammlung in

die Kirche. Während der Unterredung sandte die Gemeindeversammlung Emissäre

ins Trauerhaus, die dort jedoch abgewiesen wurden. Daraufriin wurde
beschlossen, «der Sache den Lauf zu lassen» und «zum Zeichen, dass die
Gemeinde die Beerdigung [...] nicht anerkenne», nach dem sonntäglichen Gottesdienst

eine «kirchliche Trauerfeier» abzuhalten. Die Bestattung, bei der die

Gemeindeglieder ((ihren Unwillen zeigten und anfingen wegzulaufen», wurde durch
Lauster deswegen frühzeitig beendet. Die kirchliche Trauerfeier hingegen war
«bis auf den letzten Platz» besetzt. Herman Lauster habe, so das Fazit Wöhrs,
«sehr verloren und verspielt durch diese Vorkommnisse».

Wöhrs Vergemeinschaftungsstrategie durch die Einberufung der
Gemeindeversammlung war aufgegangen. Dass diese Zusammenkunft im örtlichen
Kirchengebäude als der symbolischen Repräsentanz des protestantischen Milieus
stattfand, unterstreicht die Integrationsleistung des Pfarrers. Die Gemeinde Gottes

blieb aus der dörflichen Lebenswelt Schlichtens ausgeschlossen.
Die Mechanismen von Exklusion und Inklusion griffen jedoch nicht mehr

überall. In Weiler gehörte ein Kirchengemeinderat, der frühere Jünglingsvereinsvorstand

Emil Käser, zur Gemeinde Gottes. Käser trennte sich jedoch nicht von
der Landeskirche, und die Kirchengemeinderäte wollten den ehemaligen Kollegen,

der als örtlicher Bäcker vollständig ins Dorfleben integriert war, nicht
exkommunizieren, «um ihm die Rückkehr zur Gemeinde nicht zu verbauen»."3

Die Kongruenz zwischen dörflicher Lebenswelt und protestantischem Milieu
war aufgehoben, aber weil die dörfliche Gesellschaftsstruktur durch die verschiedenen

religiösen Teilsysteme nur wenig desintegriert war, wurde auf
kirchenrechtliche Sanktionen verzichtet.

Bei der «Abwehr schwärmerischer Bewegungen» mass die Kirchenleitung
den verschiedenen innerkirchlichen Gemeinschaften grosse Bedeutung bei. In
einer gemeinsamen Besprechung berieten Kollegiumsmitglieder des

Oberkirchenrats, Pfarrer und vor allem Vertreter der Gemeinschaften 1948 darüber, was

gegen die verschiedenen als pfingstlerisch, gesetzlich-perfektionistisch bzw.
apokalyptisch bezeichneten Bewegungen unternommen werden könnte."4 Der
Berichterstatter Pfarrer Max Fischer geht auf das theologische Selbstverständnis der
Pentekostalen ein, die «über sich selbst urteilen, ein tieferes Schriftverständnis
als alle Kirchenväter, Reformatoren und Bekenntnisschriften zu haben, und mehr

zu sein als Kirche und Gemeinschaftsbewegung, nämlich die Wiederverwirkli-



Devianz und Pluralismus 151

chung des Christentums der apostolischen Zeit». Dekan Martin Plieninger pflichtete

Fischer bei. Die Pfingstbewegung gehe hinter die Rechtfertigungslehre
zurück, da sie das «sola fide» preisgäbe. Plieninger begnügte sich nicht damit, die

Pfingstbewegung aus dem kulturellen Rahmen des Protestantismus zu stossen,
indem er sie am Kernstück der protestantisch-theologischen Identität orientierte,
sondern attestierte zudem, dass hier der «Geist des Fanatismus» wirke.

Die Kirchenführer hatten erkannt, dass die von der Pfingstbewegung
hervorgebrachten religiösen Praktiken zwar systemimmanent waren und mit dem

theoretisch-ideologischen Rahmen konform gingen, jedoch weder den eigenen kulturellen

Erfahrungen noch den von Seiten des kirchlichen Protestantismus
sanktionierten Frömmigkeitsnormen entsprachen. In der Objektsprache: Auch die

Evangelische Landeskirche in Württemberg konnte dem «Heiligen Geist» nicht
vorschreiben, wie er zu wirken habe, aber so konnte es keinesfalls richtig sein.

Indem man Dämonien und einen Geist der «Unordnung, der Unkeuschheit, der

Lüge und Irreführung» am Werk sah, stellte man sich in die Tradition der
Berliner Erklärung von 1909 an, die in der Pfingstbewegung einen Geist «von
unten» am Wirken sah.

'

Doch schon Ende der 1950er Jahre begann die aufgeregte Alarmiertheit der
Pfarrer des Kirchenbezirks Schorndorf zu verebben. Dekan Paul Lutz hatte
bereits im Pfarrbericht von 1954 die Richtung vorgegeben. Die Gemeinde Gottes

spiele in Schorndorf keine Rolle. Sein Nachfolger Rudolf Brezger konnte die

Gruppe in seinem Bericht von 1961 schlichtweg ignorieren. Das Bedrohungsgefühl

hatte sich gelegt und die Etablierung als örtliche religiöse Gemeinschaft
wurde in den meisten Pfarrberichten mit grosszügiger Schweigsamkeit geduldet.
Der weltkriegserprobte Pfarrer Gerhard Holzapfel bemerkte lakonisch:
«Stellungskrieg. Die Fronten sind fast völlig erstarrt. Ganz wenige Übertritte.»"6

Auch in den beiden Zentren der Gemeinde Gottes normalisierte sich das

Verhältnis der landeskirchlichen Kirchengemeinde zu der sich auf dem Weg zur
pfingstlerischen Freikirche befindlichen religiösen Bewegung. Das Steinenberger
Filial Krehwinkel bestand aus zwei Drittel Landeskirchlichmitgliedern und

einem Drittel Anhänger der Gemeinde Gottes. Die Relation der schulpflichtigen
Kinder fiel beinahe paritätisch aus. Da dieses Verhältnis jedoch hauptsächlich
durch Zuzug von aussen zustande kam und die Zahlen bei der angestammten
Bevölkerung weitgehend konstant blieben, konnten die Proportionen von den

landeskirchlichen Stellen gelassener beurteilt werden. «Man hat sich aneinander
gewöhnt»"7, konstatierte Pfarrer Konrad Dietrich.

In Oberurbach hatte sich die Gemeinde Gottes ein Verwaltungszentrum
geschaffen und im ehemaligen örtlichen Kino einen Versammlungsraum eingerichtet."8

Trotz dieses Zentrumscharakters fand sie im Pfarrbericht von 1972 lediglich
statistischen Niederschlag - eine Beobachtung, die für alle analysierten Pfarrbe-

!> Der Text der Berliner Erklärung ist abgedruckt bei: Ernst Giese, Und flicken die Netze.
Dokumente zur Erweckungsgeschichte des 20. Jahrhunderts, Marburg 1976, 126f.

116 PfB Schornbach 1964.
'" PfB Steinenberg 1957.



152 Claudius Kienzle

richte zutrifft. Die Pfingstbewegungen verschwanden nach Jahrzehnten der aufgeregten

Beobachtung in den 1970er Jahren aus dem Wahmehmungshorizont der Pfarrer.

Begünstigt wurde diese Entwicklung auch durch Verkirchlichungsprozesse
bei der Gemeinde Gottes. Zudem hatte nach der Ablösung und dem Tod des

konfrontativen «Religionsgründers» Herman Lausters die antiklerikale Polemik
nachgelassen. Die «radikalsten Elemente» hatten sich in der Wahrnehmung des

Weiler Pfarrers Walter Irion aus der Gemeinde Gottes separiert, so dass auch die
bauliche Präsenz der Gemeinde am Ort nicht mehr störte."9 Beides, der Prozess
der Verkirchlichung wie auch das Abklingen der zum Teil aggressiven
Werbemethoden,120 deuten auf eine Verlagerung in endogene Rekrutierungsmuster und
damit auf eine Verringerung des religiösen Wettbewerbs hin.121

Fazit

Religiöser Pluralismus wurde im kirchlichen Protestantismus in der zweiten
Hälfte des 20. Jahrhunderts als kulturelle Tatsache akzeptiert. Die Wahrnehmung
religiöser Andersartigkeit hatte sich auf allen Ebenen des kirchlichen
Protestantismus verändert. Dabei vermochten sich die für «Weltanschauungsfragen»
zuständigen Stellen der EKD stärker noch als die «Sektenliteratur», die in erster
Linie einen Überblick über den «Markt der Religionen» geben wollte, auf einen

soziologisch adäquaten Umgang mit einer pluralen Gesellschaft und damit auch
mit religiösem Pluralismus einzulassen. Durch die Abkehr von einem theologisch

motivierten Denken, das holistische Ordnungsvorstellungen von
Öffentlichkeit und Gesellschaft aufrechtzuerhalten versuchte, wurde eine neue
Wahrnehmung unterschiedlicher Protestantismen möglich. Diese Abkehr begann
bereits in den 1920er Jahren und vollzog sich in den theologischen, literarischen
und bürokratischen Kanälen binnenkirchlicher Wahrnehmungskuratel in
unterschiedlicher Geschwindigkeit, so dass die 1970er Jahre endgültig einen anderen
Blick auf die Gesellschaft zuliessen.

Dieser Blick war den kirchlichen Funktionseliten auf der gesellschaftlichen
Mikroebene zunächst jedoch verstellt. Eine einheitliche religiöse Landschaft
gewohnt, sahen sie die Kohäsionsfähigkeit des protestantischen Milieus durch die
Konfrontation mit religiöser Andersartigkeit gefährdet und orientierten sich an
ihren Erfahrungswelten und Mentalitätsprägungen. Wer sich, wie die methodistischen

Gemeinden, den Vergemeinschaftungsstrategien der Milieumoderatoren
widersetzte, musste sich den larmoyanten Wilderei-Vorwurf gefallen lassen. Erst
als «Ökumene» zum Leitbegriff konfessioneller Annährung erhoben wurde und
damit in den Kirchengemeinden der Blick für die weltweite Christenheit
geschärft wurde, konnten auch die «alten Bekannten» im religiösen Nahbereich
gelassener wahrgenommen werden.

Pfarrer Hans Lempp weist im Pfarrbericht 1967 explizit daraufhin, dass die missionarische
Aktivität der Gemeinde Gottes längst nicht mehr so stark sei, «wie in den bewegten
Gründungszeiten». PfB Denkendorf 1967.

Zum Zusammenhang von Rekrutierungsmustern und «religiösem Frieden» siehe Kehrer.
Soziale Bedingungen (Anm. 58), 102.



Devianz und Pluralismus 153

Für die Wahrnehmung der pfingstbewegten Gemeinde Gottes ist dieser
Umschwung deutlicher und innerhalb kürzerer Zeit bemerkbar, fällt jedoch ebenfalls
in die 1970er Jahre. Deren déviantes religiöses Verhalten wurde anfangs als Teil
eines kulturellen Imports der Besatzungsmächte gedeutet. Mit der zunehmenden
Westernisierung'"" der westdeutschen Gesellschaft verunmöglichte sich die
Denunziation der Pfingstbewegung als «amerikanisch». Hinzu kam, dass vor allem
innerhalb der Württembergischen Landeskirche versucht wurde, sich auf eine
Neudefinition von protestantischer Identität zu verständigen. In diesen Verstän-
digungsprozessen kamen mitunter solche Protestantismen zum Vorschein, die

phänomenologisch den vormals als deviant eingestuften Frömmigkeitsvorstellungen

nicht unähnlich waren. Beispielsweise trägt die innerhalb der protestantischen

Kirchen angesiedelte «Geistliche Glaubenserneuerung» deutlich pente-
kostal-charismatische Züge.'" Zudem trug die «evangelikale Wende» der
Evangelischen Allianz, die 1972 eine neue Glaubensbasis formulierte, zu einer Annäherung

landeskirchlicher Gruppierung und freikirchlicher Gemeinden bei.'24 Überdies

verwischte mit einem Generationenwechsel in der Pfarrerschaft ein
theologisches Profil, das sich an der Theologie Karl Barths, ihrem christologischen
Akzent und ihrem speziellen ekklesiologischen Verständnis orientiert hatte.1"

Nachdem die Pfarrer eine begrenzte Anziehungskraft der Gemeinde Gottes

festgestellt hatten, erkannten sie auch die «notorische Unmöglichkeit» "' der

Majorisierung des protestantischen Milieus durch die rigoristische Gruppierung.
Formen der Zusammenarbeit entwickelten sich indes erst zum Ende des Jahrhunderts,

doch das Gezeter des kirchlichen Protestantismus über religiöse Andersartigkeit

war schon länger verstummt. Die Tatsache des religiösen Pluralismus war
ins eigene Weltbild und in den Prozess protestantischer Identitätskonstruktion
integriert worden.

Zum Konzept der Westernisierung und zur Bedeutung des kulturellen Transfers siehe An-
selm Doering-Manteuffel. Wie westlich sind die Deutschen? Amerikanisierung und
Westernisierung im 20. Jahrhundert, Göttingen 1999, besonders S. 34—43.
Siehe dazu Peter Zimmerling, Die charismatischen Bewegungen. Theologie. Spiritualität,
Anstösse zum Gespräch, Göttingen 2001. 46—50. Friedhelm Jung, Die deutsche

evangelikale Bewegung. Grundlinien ihrer Geschichte und Theologie. Frankfurt 1992, 8f.
Eine genaue Darstellung der «evangelikalen Wende» muss hier leider unterbleiben. Es kann

nur auf die deskriptive Arbeit von Jung verwiesen werden, die ohne weitere analytische
Interessen die Entwicklung der Evangelischen Allianz in der zweiten Hälfte des 20.
Jahrhunderts aufzeigt. Jung (Anm. 123), 44—87.

Zimmerling. Bewegung (wie Anm. 123), 56.
Burkhard Gladigow, Rigoristische Haltungen und kulturelle Rahmenbedingungen, in: Gunter

Klosinski (Hg.), Religion als Chance oder Risiko. Entwicklungsfördernde und
entwicklungshemmende Aspekte religiöser Erziehung, Bern u.a. 1994, 56.



154 Claudius Kienzle

Devianz und Pluralismus. Wahrnehmungswandel religiöser Andersartigkeit im kirchlichen

Protestantismus
Im «kirchlichen Protestantismus» Deutschlands verändert sich während der zweiten Hälfte

des 20. Jahrhunderts die Wahrnehmung religiöser Andersartigkeit von Devianz zu
Pluralismus. Der Begriff «kirchlicher Protestantismus» verbindet die Tatsache, dass
«Protestantismus» zwar ein Kulturphänomen ist. das über die verfasste Kirche hinausgeht, im
vorliegenden Artikel jedoch die Perspektive württembergischer Pfarrer eingenommen
wird. Es wird gezeigt, wie die Geistlichen andere religiöse Gemeinschaften und
Bewegungen innerhalb des protestantischen Milieus wahrgenommen haben.

Wahrnehmungen sind geprägt von Mentalitäten, die wiederum stark von Denkmustern
der «longue durée» beeinflusst sind. In den apologetischen Einrichtungen der Kirchen löste

der Dialog die Polemik ab. die «Sektenliteratur» schärfte ihren Blick auf die
unterschiedlichen Protestantismen und die bürokratische Wahrnehmung ignorierte zunehmend
die religiöse Vielschichtigkeit.

Die pastorale Wahrnehmung der methodistischen Kirchen und der pentekostalen
Gemeinde Gottes veränderte sich im Untersuchungszeitraum. Zuerst wurden die Methodisten

als Rivalen, dann verstärkt als ökumenischer Partner, betrachtet. Die Pfingstler
pflegten eine ungewohnte Frömmigkeitspraxis. Sie wurden als «Amerikaner» und
zugleich auf eine paradoxe Weise als «Betrüger» und «Schwärmer» abgestempelt. Diese
Deutungsmuster verschwanden unter dem Westemisierungsprozess der westdeutschen
Gesellschaft. So konnten die Pfarrer religiösen Pluralismus akzeptieren und beendeten die
weinerliche Klage über religiöse Andersartigkeit.

Deviation and Pluralism. Change of Perception of Religious Difference in Ecclesiastical
Protestantism
The perception of religious dissenters shifted in German «ecclesiastical Protestantism»
between deviation and pluralism. It has changed in the second half of the 20lh century.
The term «ecclesiastical Protestantism» describes the perspective of pastors on society,
though «Protestantism» is a cultural phenomena that goes beyond the church. The article
shows how Wuerttembergian pastors perceive other religious communities and movements

within the Protestant «milieu».
Perception is highly influenced by mentalities that are characterised by the «longue

durée», along which these lines of disposition are drawn. The apologetic institutions
moved their attitude from polemic to dialogue, the "sect'-literature sharpened its view on
different types of Protestantism and the bureaucratic perception increasingly ignored
religious heterodoxy.

The clerical perception of the Methodist churches and the Pentecostal Church of God
(Cleveland) altered in the analyzed period. First the Methodists were seen as a competitor,
then more and more as an ecumenical partner. The Pentecostals practised a strange piety.
They were denounced as «American» and were also attacked in a paradox way as ((swindlers»

and «heretics». These motives vanished while German society became westernized.
Thus the pastors could accept religious pluralism and stopped lamenting over religious
dissenters.

Déviance et pluralisme. Changement de la perception de la différence religieuse dans le
protestantisme ecclésiastique
La perception des dissidents religieux par le «protestantisme ecclésiastique» est passée de
la déviance au pluralisme. Ce changement s'est produit dans la seconde moitié du 20
siècle. La notion de «protestantisme ecclésiastique» désigne la perception de la société par
les pasteurs, bien que le «protestantisme» soit un phénomène culturel qui aille au-delà de
l'église elle-même. Cet article montre de quelle manière les pasteurs du Land de
Wurtemberg en Allemagne perçoivent les autres communautés et mouvements religieux au
sein du milieu protestant.

La perception est fortement influencée par les mentalités, qui elles-mêmes s'inscrivent
dans la «longue durée» dont sont tirées les diverses conceptions religieuses. Les institutions

apologétiques sont passées de la polémique au dialogue, la littérature sur les sectes a

revu son opinion sur autres protestantismes et la perception bureaucratique a de plus en
plus ignoré cette hétérodoxie religieuse.



Devianz und Pluralismus 155

La perception cléricale de l'Église méthodiste et des Pentecôtistes de l'Eglise de Dieu
(Cleveland) s'est modifiée durant la période analysée. Les Méthodistes ont tout d'abord
été considérés comme des rivaux, avant d'être de plus acceptés comme des partenaires
œcuméniques. Les Pentecôtistes faisaient preuve d'une piété inhabituelle. On leur a

reproché d'être des «Américains» et ils furent paradoxalement accusés d'être des «escrocs»
et des «hérétiques». Ces accusations cessèrent avec le «Westernisierung» de l'Allemagne.
Ainsi, les pasteurs acceptèrent le pluralisme religieux et cessèrent de se lamenter à propos
des dissidents religieux.

Schlüsselbegriffe - Keywords - Mots clés

Kirchlicher Protestantismus - Ecclesiastical Protestantism - protestantisme ecclésiastique.
Mentalität - mentality - mentalité, Methodismus - Methodism - Eglise méthodiste,
Pentekostalismus - Pentecostal movement - Pentecôtisme, Protestantisches Milieu -
protestant milieu - milieu protestant. Religiöser Pluralismus - religious pluralism -
pluralisme religieux, Wahrnehmiingswandel - change of perception - changement de la
perception

Claudius Kienzle, M.A., Doktorand am Seminar für Zeitgeschichte Tübingen, derzeit am
Institut für Europäische Geschichte Mainz


	Devianz und Pluralismus : Wahrnehmungswandel religiöser Andersartigkeit im kirchlichen Protestantismus

