
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Religions- und Kulturgeschichte = Revue
suisse d'histoire religieuse et culturelle = Rivista svizzera di storia
religiosa e culturale

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 99 (2005)

Artikel: Konzilsväter und Religionsfreiheit : eine Vielfalt an Meinungen und
Konzepten, aber nur zwei Wege

Autor: Neuhold, David

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-130353

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-130353
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Konzilsväter und Religionsfreiheit
Eine Vielfalt an Meinungen und Konzepten,
aber nur zwei Wege

David Neuhold

Vor 40 Jahren wurde im Petersdom auf dem Zweiten Vatikanischen Konzil
(1962-1965) in der letzten Konzilssession, besser noch: förmlich im letzten
Moment, das Dekret zur Religionsfreiheit «Dignitatis humanae» verabschiedet.

Der damals im Petersdom von Konzilsvätern unterschiedlichster Herkunft
diskutierte Sachverhalt, wenn auch mit einer Zeitverzögerung zur UNO-Menschen-
rechtserklärung vom 10. Dezember 1948 und zu den unterschiedlichen

Verfassungssystemen, die für die «Moderne» prägend werden sollten, ist heute noch so

aktuell wie zur Mitte des vorigen Jahrhunderts: Die Religionsfreiheit als
fundamentales Menschenrecht, ja für viele (in einem Atemzug mit der Gewissensfreiheit

genannt) sogar Dreh- und Angelpunkt des Menschenrechtskatalogs
überhaupt, ist w ieder in aller Munde: Der mögliche, ja wahrscheinliche EU-Beitritt
der Türkei, die Causa Rocco Buttiglione oder das französische Kopftuchverbot
auf dem Boden eines strikten Laizismus bieten dazu genug Anlass.

In diesem Beitrag soll den Wortmeldungen der Konzilsväter im Laufe der
Genese der Erklärung zur Religionsfreiheit mit dem abschliessenden Untertitel:
«Das Recht der Person und der Gemeinschaften auf gesellschaftliche und
bürgerliche Freiheit in religiösen Dingen» besonderes Augenmerk geschenkt werden:

In ihnen wird das Ringen um die Sache deutlich; offene Rede mit einer

enormen Vielfalt an Argumenten, Einwänden und Überlegungen kennzeichnen
die Diskussion und schlussendlich ein deutlicher Ausgang der Debatte (2308 Ja-

Stimmen, 70 Nein-Stimmen und 8 ungültige)' in der öffentlichen und feierlichen

Endabstimmung vom 7. Dezember 1965, einen Tag vor dem Ende der Versammlung.2

Zu diesem Zeitpunkt scheint eine Institution, die den Verhältnissen der

Dieses Abstimmungsergebnis wird danach zwiespältig aufgenommen und interpretiert werden;

je nach Blickwinkel als (überwältigender) Erfolg für ein so strittiges Dokument mit ca.
3% Gegenstimmen oder aber als eine Abstimmung mit einer grossen Anzahl von
Nicht-Einverstandenen.

Unter anderem wurden noch weitere Dokumente an diesem Tag verabschiedet: «Gaudium et

spes», «Ad gentes», «Presbyterorum ordinis».

SZRKG, 99(2005), 105-125



106 David Neuhold

modernen Welt eher ambivalent gegenüberstand, auf den fahrenden Zug, wenn
auch in kreativer und eigenständiger Weise, aufgesprungen zu sein.

Von den zwei möglichen Wegen, die sich in der Konzilsdebatte abzeichneten,
nämlich die Religionsfreiheit «feierlich» zu verkünden oder aber keine Aussage

diesbezüglich zu treffen, wurde der erste gewählt; mit weit reichenden Folgen.
Der Anstoss, sich mit dem Thema überhaupt zu beschäftigen, kam in erster Linie
von aussen, die Antwort jedoch wurde aus dem Schatz der eigenen Überlieferung

heraus formuliert. Für Walter Kasper steht fest, «dass sich die im modernen

juridischen Sinn verstandene Religionsfreiheit nicht unmittelbar aus der
Offenbarung und aus der sie vermittelnden kirchlichen Tradition ergibt, dass sie ihre
unmittelbare Wurzel vielmehr in der neuzeitlichen Freiheitsgeschichte hat».

Annäherung an die Religionsfreiheit als neuzeitliches Konzept

Religionsfreiheit ist also «das Ergebnis der spezifisch religiösen und politischen
Entwicklung in der Neuzeit»4, auch wenn man festhalten muss, dass «die
historische Entwicklung zur Religionsfreiheit [...] kein linearer und kontinuierlicher
Prozess»5 war und ist, vor allem weil immer wieder politische Erwägungen dazu

führten, bestimmten Konfessionen in Richtung einer «Einheitskultur» (Troeltsch)
Vorrechte zuzuschreiben, anderen aber bestenfalls Toleranz zu gewähren.
Religionsfreiheit ist somit auch immer eng an die Frage des Umgangs mit Minderheiten

geknüpft.
Der Freiheitsimpuls der Moderne, selbst in seiner säkularisierten Variante auf

christlichem Gedankengut basierend, hat dazu geführt, primär dem einzelnen
dieses unveräusserliche angeborene (Anspruchs-)Recht zuzuschreiben. Der

Zugang erfolgt also in erster Linie über das vernunftbegabte Subjekt.
Wenn von Religionsfreiheit gesprochen wird, muss aber auch auf die Vielfalt

der Implikationen hingewiesen werden, die mit ihr einher gehen: Sie zeitigt als

Konzept negative, wie auch positive Momente, schützt den einzelnen sowie
Gemeinschaften und beinhaltet auch und gerade die Freiheit, im Sinne einer beliebigen

Weltanschauung eine negative Haltung zur Religion einnehmen zu können.

Zu diesen Differenzierungen werden im Folgenden, wenn auch in einem

exemplarischen Zugang, einige hinführende, für die Konzilsdebatte nicht
unerhebliche Ausführungen getätigt. Obwohl von mancher, mitunter theologischer
Seite, die Unterscheidung von positiver und negativer Religionsfreiheit wegen

' Walter Kasper. Wahrheit und Freiheit. Die «Erklärung über die Religionsfreiheit» des II.
Vatikanischen Konzils. Heidelberg 1988. 14. Vgl. auch DH «Dignitatis humanae») 1 (Die
Deklaration wird nach der Textfassung des Lexikons für Theologie und Kirche. 2. Auflage
[Ergänzungsband: Das Zweite Vatikanische Konzil], Bd. 2, 714-747 zitiert). Damit erkennt
die katholische Kirche auch an. dass wichtige Reformen auf Anstösse von aussen
zurückgehen; Momente also, die eine interne «Selbstreinigungskraft» übersteigen. (Vgl.
auch «Gaudium et spes». Art. 44: «Hilfe, welche die Kirche von der heutigen Welt erfahrt».)

4 Konrad Hilpert, Art. Religionsfreiheit, in: Lexikon für Theologie und Kirche. 3. Auflage, Bd.
8, Freiburg 1999, 1048-1051, hier 1048.

5
René Pahud de Mortanges. Art. Religionsfreiheit, in: Theologische Realenzyklopädie, Bd.
28. Berlin 1997, 565-574, hier 565.



Konzilsväter und Religionsfreiheit 107

ihres «ideologischen Charakters» als «interessensgeleitete Konstruktion»6 kritisiert

wird, ist doch immer wieder auch von «positiver» Religionsfreiheit die Rede

bzw. ist diese also solche in unseren Breiten auch rechtlich abgesichert.
Darunter versteht man die aktive gesellschaftliche Förderung von Religion, und zwar
auch aufgrund der Tatsache, dass religiöses Denken und Verhalten der Gesellschaft

und dem Staat nutzbringend sind. Davon unterschieden setzt Religionsfreiheit

in «negativer» Hinsicht den Akzent eher auf ein Trennungsgeschehen im
Sinne von «Freiheit» bzw. «Unabhängigkeit» von Religion. Dieses Moment
scheint im Bewusstsein der Gesellschaft tiefer eingepflanzt zu sein, aber trotz
seiner zentralen Wichtigkeit gibt es in dieser Hinsicht immer wieder die
Versuchung, die Religionsfreiheit nach dem Motto «Freiheit von jeglicher Religion»
zu instrumentalisieren oder als hohles Schlagwort zu verwenden.

Des Weiteren wird ein individueller wie auch kollektiver Zugang zur
Religionsfreiheit festgehalten: Als Illustration soll ein aktuelles Beispiel im religions-
pluralen Kontext der Schweiz dienen. «Die Forderungen der Muslime betreffen
in der Regel das Kollektiv», schreibt der Islamwissenschaftler Ulrich Rudolph in

der «Neuen Zürcher Zeitung». «Ihnen geht es um Religionsfreiheit für die
Gemeinschaft. Damit ist das Recht gemeint, den Glauben so zu praktizieren, wie es

den Anforderungen, aber auch der Würde der Religion entspricht.»
Auch die katholische Kirche beansprucht in Sachen Religionsfreiheit kein

streng individualistisches Konzept. So wird etwa in der Erklärung «Dignitatis
humanae» festgehalten: «Die Freiheit als Freisein vom Zwang in religiösen Dingen,

die den Einzelnen zukommt, muss ihnen auch zuerkannt werden, wenn sie

in der Gemeinschaft handeln. Denn die Sozialnatur des Menschen wie auch der

Religion selbst verlangt religiöse Gemeinschaften.» Diese Aussage des

Konzilsdokuments leitet zur Debatte auf dem Konzil über.

Die Wortmeldungen zur Religionsfreiheit am II. Vatikanum

Die Arbeit auf dem IL Vatikanum geschah bekanntlich zu einem grossen Teil in

den Kommissionen, wo Texte vorbereitet und redigiert wurden; die Konzilsaula
im Petersdom ist dagegen als Forum des verbalen Austausches, also des gesprochenen

Wortes zu sehen und bildet ein Gegengewicht zum erstgenannten
verfahrensmässigen Moment des Konzilsprozedere: Im Plenum wurden Standpunkte

vorgetragen, die dann als Verbesserungsvorschläge (emendationes) schriftlich
eingereicht wurden, Meinungen und Argumente bekamen ein Gesicht, auch wenn im

Hintergrund verschiedene Sachverständige am Werk waren («Konzil der Theologen»9)

und an den Reden feilten.

6
Vgl. etwa Erich Geldbach, Religionsfreiheit, in: Materialdienst des Konfessionskundlichen
Instituts Bensheim, 55/5 (2004), 87-92, hier 90.

7 Ulrich Rudolph. Religionsfreiheit - kollektiv und individuell. Debatte um die Integration
von Muslimen auf zwei Ebenen, in: Neue Zürcher Zeitung. 7. Dezember 2004.

8 DH4.
Diese Bezeichnung wurde auch mit negativer polemischer Konnotation verwendet, als ob

nämlich viele Konzilsväter theologisch wie philosophisch selbst nicht auf der Höhe der Zeit



108 David Neuhold

Zur Vorlage der Religionsfreiheit ergriffen 1964 und 1965 94 Konzilsväter
das Wort - davon 11 Bischöfe sogar zweimal, was neben der grossen Anzahl an

involvierten Kardinälen auf die «Dringlichkeit» der Sache hinweist. Zumeist

sprachen sie für eine grössere Gruppe; «[...] und obwohl vorwiegend pragmatisch

und weniger theologisch argumentiert wurde, war dies eine der wesentlichen

Grundsatzdebatten des Konzils, an der alle Welt ablesen konnte, dass die

katholische Kirche aus der Mentalität des 19. Jahrhunderts herausstrebt.»'0 Diese

Feststellung traf zwei Jahre nach Konzilsschluss der protestantische Theologe
Johann Christoph Hampe. Es ist aber auch festzuhalten und zu bedenken, was
Walter Kasper dazu anmerkt: «Der Grund für diesen Wandel liegt in der

grundlegend veränderten Situation der Welt im 20. Jahrhundert gegenüber dem 19.

Jahrhundert. Nicht mehr der Liberalismus, sondern der Totalitarismus war
nunmehr die Gefahr. In dieser Situation trat die Kirche entschlossen auf die Seite

der Freiheit.»"
An dieser Stelle nun sollen einige besonders aussagekräftige Wortmeldungen

der Konzilsväter zur Darstellung gelangen und in Betracht gezogen werden. Dies

geschieht streiflichtartig, wenn auch der Anspruch erhoben wird, damit die grossen

Linien der Debatte abbilden zu können.'2 Es sei vorab festgehalten, dass es

sich bei den Stellungnahmen um einen speziellen «Sprachraum» handelte, der

heute vielfach befremdlich anmuten kann. Im Blickfeld des Interesses sind die

beiden «Tagungseinheiten» der 3. und 4. Konzilsperiode 1964 sowie 1965. Beide
sind um den Herbstbeginn des jeweiligen Jahres verortet. 1964 erstreckte sich

die Diskussion vom 23. September bis zum 28. September (86.-89. Generalkongregation),

wobei die Debatte eigentlich schon am Freitag, den 25. September
beendet werden sollte. Vier Konzilsväter aber, die Erzbischöfe von Westminster/
U.K. und Yaounde/Kamerun sowie die Bischöfe von Pittsburgh/U.S. und Masa-

ka/Uganda. haben von einem Statut des Konzils Gebrauch gemacht, insofern sie,
als sie im Namen von 70 Bischöfen sprachen, zusätzlich das Wort ergreifen
konnten. Dies geschah nach dem eigentlichen Abschluss der Debatte am Montag,

den 28. September.

gewesen wären und sich so zu sehr von Beratern abhängig gemacht hätten. Joseph Siri
(1906-1989), zur Zeit des Konzils Erzbischof von Genua, in Sachen Religionsfreiheit ein
vehementer Bekämpfer eben dieser, meint: «Die Geschichte dieses Konzils ist zum grossen
Teil die Geschichte der Periti; denn es kam eine grosse Anämie theologischen Bewusstseins

zum Vorschein, sowohl im Episkopat als auch im Kardinalskollegium.» (Zit. nach Giovanni
Miccoli, Zwei schwierige Problemfelder, in: Giuseppe Alberigo (Hg), Geschichte des

Zweiten Vatikanischen Konzils, Band IV, Mainz 2004, 109-229, hier 144.)
Johann Christoph Hampe, Die Autorität der Freiheit. Gegenwart und Zukunft der Kirche im
ökumenischen Disput, Bd. 3, München 1967, 184-248, hier 185.

Kasper, Wahrheit und Freiheit (wie Anm. 3), 14; vgl. auch Miccoli, Zwei schwierige
Problemfelder (wie Anm. 9), 141.

Als Grundlage für den folgenden Teil dienen die Konzilsakten: Acta synodalia sacrosancti
concilii oecumenici vaticani II, Vatikanstadt 1970f. Sie werden mit der Abkürzung ASCOV
wiedergegeben. Die nachgestellte römische Ziffer bezeichnet die Konzilsperiode (I—IV), die
arabische den Band eines jeweiligen Sitzungszeitraums, darauf folgt die Seitenzahl. Die
Übersetzungen habe ich selbst vorgenommen; der lateinische Originaltext wird im Fussno-

tenapparat angegeben.



Konzilsväter und Religionsfreiheit 109

Im Jahr 1965 erstreckten sich die Interventionen der Konzilsteilnehmer zum
wiederum neu bearbeiteten Schema zur Religionsfreiheit im Zeitraum vom 15.

September bis zum 21. September (128.-132. Generalkongregation). 61 kirchliche

Würdenträger ergriffen das Wort, am letzten Tag meldete sich als einziger
Schweizer auch der gebürtige Genfer Charles Journet (1891-1975). Umrandet
wurden die Debatten von den Ausführungen des Relators dieses Schemas, Emi-
el-Jozef De Smedt (1909-1985). Diesem kam die Aufgabe zu, in das je aktuelle
Schema einzuführen, Änderungen im Dokument nachzuzeichnen bzw. auf
Verbesserungsvorschläge und deren Einarbeitung hinzuweisen. Dem belgischen
Bischof De Smedt kommt ein Hauptverdienst bei der Anfertigung, Präsentation
und Umsetzung der Erklärung «Dignitatis humanae» zu.

Welche Hauptlinien der Argumentation lassen sich nun in den Stellungnahmen

des betrachteten Zeitraums ausfindig machen? Welches Idearium und vor
allem auch welche emotionalen Befindlichkeiten standen im Hintergrund, und
aufweiche Fundamente wurde gebaut?

Aus Wahrheit folgt Freiheit sowie die Kontinuität der Lehre

Für eine erste Gruppe war die (neu)scholastische Anschauung die Grundlage
ihrer Ausfuhrungen, dass nämlich nur die Wahrheit (das Recht auf) Freiheit für
sich beanspruchen könne. In Sachen religiöser Überzeugungen meint dies ganz
lapidar und einfach: Allein die katholische Variante des Christentums ist die
wahre und ursprüngliche und kann aus diesem Grund Freiheit in religiösen
Belangen für sich fordern. «Nur die katholische Kirche hat die Pflicht und das

Recht, das Evangelium zu predigen»", stellt etwa der Erzbischof von Tarragona,
Benjamin de Arriba y Castro (1886-1973), am 15. September 1965 fest. Dieses
deduktive Grundkonzept, von der Wahrheit ausgehend, die in der
römischkatholischen Kirche verwirklicht erachtet wurde, wurde vor allem vom spanisch-
und italienischstämmigen Episkopat bzw. von Vertretern der Kurie herangezogen

und in die Diskussion eingebracht. Die Vertreter dieser Richtung konnten
für sich verbuchen, dass es sich um die bis zu diesem Zeitpunkt gültige staatsrechtliche

Lehrdoktrin der katholischen Kirche handelte. Die Argumentationslast war
also auf der Seite der progressiven Kräfte angesiedelt, die mittels der Propagierung
eines Dokuments neue Akzente im Sinne des viel beschworenen Aggiornamento
setzen wollten. «Die Verfechter der Konzilserklärung haben von den Vorbesprechungen

an immer wieder darauf hingewiesen, dass die Formel vom Recht der
Wahrheit fragwürdig und ungenau ist.»14 Dieses Konstrukt wurde also nicht nur

ASCOV IV, 1. 209: «Sola Ecclesia catholica ius habet et officium praedicandi Evangelium.»
Am Ende der Ausführungen, die v.a. die Situation in Spanien im Auge haben, meint de

Arriba y Castro - ganz im Sinne des herkömmlichen Toleranz-Verständnisses -, dass den
Nicht-Katholiken Kultusfreiheit zugestanden werden müsse, «solange er [der Kult bzw. die
Ausübung des Kultes, Vf.] wirklich privat verbleibt, wofür auch die zivile Gewalt Sorge
tragen muss». («[...] dum privatus vere maneat. de quo etiam auctoritas civilis curare debet.»
ASCOV IV, 1,210).
Erwin Iserloh, Die Religionsfreiheit nach dem II. Vatikanischen Konzil in historischer und
theologischer Sicht, in: Joseph Krautscheidt/Heiner Marré, Essener Gespräche zum Thema
Staat und Kirche, Münster 1969, 13-33, hier 22.



110 David Neuhold

positiv statuiert, sondern auch als Angriffspunkt gewählt. Es war im konziliaren
Diskurs massiv präsent.

Für die katholische Kirche war also eine privilegierte Position vorgesehen,
andere Religionsgemeinschaften können in einem solchen Denksystem im besten

Fall geduldet werden. Und dies auch nur aufgrund einer Folgenabschätzung, die
der Duldung in Bezug auf Verfolgung im Sinne des Gemeinwohls das geringere
Übel zuordnet (vgl. Konzept von These-Hypothese15 oder Toleranzdoktrin). Das

gilt in Theorie und Praxis für Staaten, die mehrheitlich katholisch geprägt und
durchformt sind; nicht von ungefähr wurde dieses Konzept auch hauptsächlich
und energisch von der oben genannten Gruppe der Achse Rom-Madrid vertreten.

Was aber, wenn sich die Katholiken in einem Staatsgefüge als Minderheit
vorfinden und deshalb eine nicht dominante gesellschaftliche Position einnehmen?

In diesem Fall beansprucht die Kirche Freiheit für sich und ihr Wirken.
Dies trug ihr, nicht nur von Karl Jaspers"', den Vorwurf ein, dass sie mit zweierlei

Mass messe. Aus der Sicht der skizzierten neuscholastischen Position, die
Wahrheit und Freiheit theologisch, philosophisch, aber auch rechtlich und
politisch eng miteinander verknüpft, handelt es sich bei der Toleranzdoktrin einerseits

und der Forderung nach Freiheit andererseits um die zwei Seiten derselben
Medaille: «Du sagst vielleicht, die katholische Kirche braucht also zweierlei
Mass und Gewicht. Denn wo sie selbst herrscht, will sie die Rechte der
Andersgläubigen einschränken, wo sie aber eine Minderheit der Bürger bildet, verlangt
sie gleiche Rechte wie die anderen. Daraufist zu antworten: In der Tat, zweierlei
Gewicht und Mass ist anzuwenden, das eine für die Wahrheit, das andere für den
Irrtum.»17 Diese Zeilen stammen von Alfredo Ottaviani, dem einflussreichen
Kurienkardinal und Leiter des hl. Offiziums, der auch zweimal in den Konzilsdebatten

das Wort ergriff'8 Einer Erklärung der Religionsfreiheit auf der Basis der
Menschenwürde gegenüber nahm er eine ablehnende und besorgte Haltung ein.

«[...] ich glaube, dass man jene Übertreibung entfernen muss, die unvermittelt in
diesem [isto!] Text da enthalten ist, wenn festgestellt wird, dass jener, der guten
Gewissens irrt und aufweiche Art und Weise auch immer - auch auf eine eigene
Weise - Gott verehrt, der Anerkennung und Ehre würdig sei. Ich begreife nicht,
warum einer, der im Irrtum ist, voll anerkannt werden soll.»19 Ein Jahr später
hielt er den textus reemendatus für gänzlich der Überarbeitung bedürftig20, weil

Die «These» besagt, dass eben nur der «katholischen Religion» Freiheit zukommt, im
konkreten Fall aber auf die Umstände Rücksicht genommen werden muss und die These nicht
immer streng umgesetzt werden kann. Ihre abgeschwächte, pragmatische Handhabung stellt
dann die so bezeichnete «Hypothese» dar.

Vgl. Iserloh, Religionsfreiheit (wie Anm. 14), 21.
Alfredo Ottaviani. Institutiones juris publici ecclesiastici, Bd. 2: Ecclesia et Status, Rom
41960, 72, 73.

Vgl. ASCOV III, 2, 375, 376 (23. September 1964) und ASCOV IV, 1. 299-301 (17.
September 1965).
ASCOV III, 2, 375: «[...] puto eliminandam esse quamdam exaggerationem quae statim con-
tinetur in isto textu quando dicitur illum qui bona conscientia errat et quodammodo, etiam
modo suo, colit Deum, honore dignum esse. Non intellego cur qui errat honore sit dignus.»
ASCOV IV, 1, 299: «[...] haec declaratio omnino reformanda est.»



Konzils väter und Religionsfreiheit 111

sich die Inhalte noch keiner theologischen Klärung erfreuten und - theologisch
gesehen - noch keine diesbezüglichen Entscheidungen gefallt werden könnten.
Mit diesem «tutioristischen» Vorgehen nahm er ein Argumentationsmuster auf,
das vor allem von eher progressiven Kräften immer wieder eingebracht wurde.
Als ein Beispiel sollen hier Kardinal Franz König (1905-2004) von Wien und
sein Konzilsberater Karl Rahner (1904-1984) angeführt werden, die verschiedentlich

dieses Argument aufgegriffen und angewandt haben; nach dem Motto:
In diesem Zusammenhang sind Aussagen verfrüht, sie sollten der theologischen
Forschung anheim gegeben werden; aber auch: hier sind Aussagen zu vermeiden,

weil sie ein Mysterium betreffen, und Ep-oché angesagt ist.2' Alfredo Ottaviani

schloss sein Plädoyer, indem er darauf hinwies, dass die Passagen der
Deklaration, die sich auf das Verhältnis von Staat/Gesellschaft und Religion
beziehen, der Lehre der Päpste von Leo XIII. bis Pius XII. hätten angepasst werden
sollen."" Das wäre aber einer Rücknahme der Deklaration gleich gekommen; darin

ist auch die Absicht der Intervention zu vermuten.
Bei dem von Ottaviani Gehörten klingt etwas an, das zu einem zentralen

Moment dieser Debatte geworden ist: Die Kontinuität der lehramtlichen Position
steht zur Frage: Ist sie im Falle einer Verlautbarung, die den Freiheitsimpuls der
Moderne positiv aufnimmt, gewahrt?

Casimiro Mordilo Gonzalez (1904—1971), Erzbischof von Madrid, meldete
Zweifel an, wenn er in der 129. Generalkongregation des Konzils in der Aula
anmerkte: «Dem Schema liegt ein fundamentaler Irrtum zugrunde, [...] weil es auch
das päpstliche Lehramt ignorieren und, was noch schlimmer ist, aufheben
möchte.»23 Dieser Aspekt leitete einen Abschnitt seiner Rede ein, den Mordilo
Gonzalez mit folgenden Worten schloss: «Schliesslich wollen die Autoren dieser

Vorlage nichts vom dem wissen, was das Lehramt der Kirche von der Zeit eines
Leo XII. an immer wieder und explizit zum Ausdruck gebracht hat.»24 Der
schriftlich der Konzilsleitung übermittelte Vortragstext enthält an dieser Stelle
die Anmerkung: «Jenes Lehramt, was auch immer [Gegenteiliges, Vf.] darüber
in sehr subtiler Weise der Relator ausgesagt hat, weicht weit davon ab, mit dem
Inhalt dieser Vorlage, über die wir diskutieren, überein zu stimmen.»25

Der Erzbischof von Madrid verwies hier auf den oben bereits genannten
Bischof von Brügge. Dieser hat immer wieder darauf gedrungen, dass die Erklärung

in Kontinuität mit der hergebrachten Lehre stünde; De Smedt stellte den

Unterschied zu den Aussagen der Päpste der letzten beiden Jahrhunderte eher als

Vgl. z.B. Herbert Vorgrimler (Hg.), Karl Rahner - Sehnsucht nach dem geheimnisvollen
Gott. Profil-Bilder-Texte. Freiburg i. Br. 1990, 116.

ASCOV IV, 1, 300, 301. Ottaviani kritisiert u.a. auch heftig, dass Bibelstellen sehr selektiv
herangezogen worden seien; vgl. ASCOV IV, 1, 300.
ASCOV IV, 1, 246: «Fundamentalis error schemati subiacet, [...] ex eo etiam quod pontifici-
um magistenum ignorare et, quod peius est, contravenire intendat.»
ASCOV IV, 1, 247: «Denique, schematis auctores nihil scire volunt de magisterio ecclesiastico,

iam a tempore Leonis XII explicite et iteratissime expressum.» Die Amtszeit Papst Leos
XII. erstreckte sich von 1823 bis 1829.
ASCOV IV, 1, 248: «Magisterium illud, quidquid subtiliter in hac aula dixerit relator, longe
abest a consensu cum doctrina schematis de quo disceptamus.»



112 David Neuhold

sekundär denn substantiell dar. «Seiner Meinung nach waren die Verurteilungen
der Religionsfreiheit ausgesprochen worden aufgrund falscher Theorien über den

Menschen, mit denen man versucht hatte, die Religionsfreiheit zu rechtfertigen
[...]. Indem sie den Rationalismus, den Naturalismus und den Indifferentismus
bekämpfte, kämpfte die Kirche für die Würde der menschlichen Person und ihre
wahre Freiheit, die ihr wahres Fundament in der Anerkennung der Abhängigkeit
des Menschen von Gott haben.»26 Auch der derzeitige Kurienkardina! Walter
Kasper reihte rückblickend die Erklärung zur Religionsfreiheit des IL Vatika-
nums, die er als einen synthetischen Entwurf zwischen den Polen Wahrheit und
Freiheit versteht, in eine kontinuierliche Lehrentwicklung innerhalb der katholischen

Kirche ein. 1988 führte er in Heidelberg aus, «dass die Erklärung der
Sache nach keineswegs im Widerspruch zur Tradition steht»27. Wobei er aber im
gleichen Atemzug relativierte und präzisierte: «Die Kontinuität der Erklärung
mit dem Ganzen der Tradition erkennt man freilich nur dann, wenn man kein
starres objektivistisches Traditions- und Kontinuitätsverständnis voraussetzt [...].
Danach ist Tradition nicht mit einer toten Münze zu vergleichen, die man von
Hand zu Hand weitergibt.»28 Der Vergleich ist eindrücklich, aber wer würde ein
solches, hier von Kasper negativ umschriebenes, «totes» Traditionsverständnis
auch wirklich so für sich beanspruchen? Auffällig, aber nicht bemerkenswert ist,
dass vor allem hochrangige Vertreter der Hierarchie (De Smedt und Kasper
mögen hier als Beispiele dienen), die die Religionsfreiheit befürworte(te)n,
immer wieder die Kontinuität herausstreichen. Eine kritische Anfrage könnte lauten,

ob es sich dabei nicht um innerkirchliches Kalkül, Selbstrechtfertigung und

eigene Gewissensberuhigung handelt. Auch wenn es immer wieder - so etwa
vom Fribourger Dominikaner Arthur-Fridolin Utz29 (1908-2001) - Vorstösse
gab und gibt, die Kontinuität herauszustellen, indem vor allem die geschichtlichen

Rahmenbedingungen und Zwangsfaktoren30 in Rechnung gestellt werden,
kann doch die These von Bruch bzw. Inkompatibilität der Lehre einige Beweiskraft

für sich beanspruchen. Nicht nur Gegner der Erklärung zur Religionsfreiheit
sahen und sehen in ihr eine Wende in der Lehrentwicklung des katholischen

Lehramtes. Der renommierte Jurist Ernst-Wolfgang Böckenförde etwa meinte 25

Jahre nach dem Konzil: «Ungeachtet ihrer grundsätzlichen und wegweisenden
Bedeutung ist die Erklärung über die Religionsfreiheit innerkirchlich ein <Stachel

im Fleisch) für alle diejenigen, die Verfechter einer stets bruchlosen und mit sich
identischen, das gleichbleibend immer Wahre nur näher ausfaltende kirchlichen

Miccoli. Zwei schwierige Problemfelder (wie Anm. 9), 117.

Kasper, Wahrheit und Freiheit (wie Anm. 3), 36
Ebenda.

Vgl. Arthur Fridolin Utz, Die Religionsfreiheit aus katholischer Sicht, in: Internationale
katholische Zeitschrift, 19(1990). 155-175.
Hier gilt es m. E. das präsent zu halten, was Bruno Forte zu Bedenken gibt: Das geschichtliche

Studium in Bezug auf die Kirche darf nicht dazu führen, dass nach dem Motto: «Alles
wissen, heisst alles entschuldigen» das moralische Urteil aufgehoben wird und alles, vor
allem die Verfehlungen der Kirche, damit gerechtfertigt werden können. Vgl. Bruno Forte, Die
katholische Kirche und die Fehler der Vergangenheit, in: Zeitschrift für Missions- und
Religionswissenschaft, 89 (2005), 3-11 hier 7.



Konzils väter und Religionsfreiheit 113

Lehrentwicklung sind und dies mit dem Wahrheitsanspruch des katholischen
Glaubens verknüpft sehen. Denn die Aussagen der Erklärung stehen nun einmal

[...] in einem wesentlichen Punkt zu lehramtlichen Äusserungen der Päpste des

19. Jahrhunderts (einschl. Leo XIII.) von A und non A.»3' Die These vom
«Bruch» wird gerade auch durch die Haltung konservativer Katholiken im Umfeld

Lefèbvres erhärtet, die sich nicht zuletzt aus diesem Grund von Rom
getrennt haben.32 Leo XIII. hatte die Forderung nach Religionsfreiheit noch
grundlegend und vernichtend verurteilt: «Es ist keineswegs erlaubt, die Freiheit zu
Denken, zu Schreiben und zu Lehren sowie die unterschiedslose Religionsfreiheit

zu fordern, zu verteidigen oder zu gewähren, als ob diese alle Rechte wären,
die dem Menschen von Natur aus gegeben sind.»'3 Für die Gegner der Erklärung
am Konzil ist diese Diskontinuität untragbar. Was Giovanni Miccoli für die
Debatte im September 1964 feststellt, kann als ein entscheidendes Moment im
gesamten Prozess der Genese der Deklaration angesehen werden: «Tatsächlich
stellt sich das grundlegende Thema der Redner der Vertreter der Opposition
beharrlich unverändert dar, wenn es auch Unterschiede in der Akzentsetzung und
im Denkansatz geben mag: Die Erklärung zur Religionsfreiheit widerspricht
demnach, so, wie sie aufgebaut und begründet ist, offenkundig den traditionellen
Lehräusserungen der Kirche und kommt einem Widerruf der besonders eindeutig
formulierten Lehraussagen der Päpste der beiden letzten Jahrhunderte gleich.»34

Die Intervention von Gabriel-Marie Garrone (1901-1994), Erzbischof von
Toulouse, am 25. September 1964, vermag den dargestellten Aspekt gut zu
illustrieren bzw. weiter zu vertiefen. Ihr kommt daher an dieser Stelle besondere

Beachtung zu. Garrone forderte nämlich - als Befürworter der Erklärung -, dass

A
Ernst-Wolfgang Böckenförde. Religionsfreiheit. Die Kirche in der modernen Welt, Freiburg

^
i. Br. 1990. 10; vgl. dazu 10-12; 55-58; 69.

32 Erzbischof Marcel Lefèbvre (1905-1991) hat in zwei Reden (1964 und 1965) seine Gegnerschaft

einer möglichen Erklärung der Religionsfreiheit gegenüber deutlich zum Ausdruck
gebracht. In der 87. GK warnt er vor gefährlichen, ja verheerenden Folgen. Der religiöse wie
moralische Relativismus wird als Menetekel an die Wand gezeichnet; vor allem wegen der
Tatsache, dass dem persönlichen Gewissensentscheid zu viel Betonung zukomme. Lefèbvre
befürchtete, dass die Erklärung einer ad-hoc Entscheidung gleich komme und vor allem
partikuläre Verhältnisse - er nannte die Vereinigten Staaten - im Blick habe. «Diese Umstände
können sich ändern und tatsächlich verändern sie sich auch.» (ASCOV III, 2, 492) Eine

Erklärung werde dem Ansehen der Kirche schaden, weil sie die Liebe zur Wahrheit mit
einem solchen Entscheid aufgebe zum Schaden («damnum») vieler Seelen. 1965 wurde der
Ton Lefèbvres schärfer, die Kritik inniger und bissiger. Er sah den Liberalismus in die Kirche

eintreten, erwähnte Hobbes, Locke und Rousseau sowie Lammenais, dessen Gedanken

nun - quasi über die eigene Hintertür - eindrängen. Verächtlich sprach er von der
Religionsfreiheit als einem «ius novum» und verstieg sich auch in blanker Kontroverstheologie,
wenn er meinte, dass das Faktum, dass auch die Protestanten (in Helvetia) eine solche

Erklärung forderten, doch alles erkläre - was will man noch mehr an Beweisen: Es dürfe
nicht zu einer Verabschiedung der Religionsfreiheit kommen, (vgl. lat. Text in ASCOV IV,
1, 409^111, hier 410: «Item Protestantes in eorum Sessione in Helvetia exspectant a nobis
subsignationem [...] Quid amplius volumus ad nostram informationem?»)

33 Leo XIII., Enzyklika «libertas praestantissimum» (20.6.1888), lat. in: Heinrich Denzinger/
Peter Hünermann, Enchiridion symbolorum, Freiburg ,71991, 872 (Artikel 3252); eigene
Übersetzung.

j4 Miccoli, Zwei schwierige Problemfelder (wie Anm. 9), 133, besonders auch 150.



114 David Neuhold

etwas zur Lehrentwicklung gesagt werden müsse, weil anderenfalls der Kirche
ein wandelbares und utilitaristisches Vorgehen vorgeworfen werden könnte. «Ich
würde es gerne sehen, eine kleine Textpassage vorzuschlagen, in der zugleich
festgehalten wird, dass wir freilich nicht den Anschein eines Widerspruchs leugnen,

aber die wirkliche Realität eines solchen verneinen.» Und dies begründete
er so: Widerspruch gibt es nur dann, wenn von derselben Sache unter derselben
Hinsicht gesprochen wird. Die Sachlage aber habe sich im Vergleich etwa zum
19. Jahrhundert, mehr noch zum Mittelalter, wesentlich verändert: Der Begriff
des Staates und seine Inhaltlichkeit würden nun anders aufgefasst; durch das

Konzept der Freiheit werde die Gewalt des Staates eingeschränkt. Weiters führte
der Erzbischof von Toulouse aus, dass der Begriff des Gemeinwohls nicht mehr
auf die Grenzen eines Staates beschränkt werden könne, sondern in einer globalen

Dimension gesehen werden müsse. Daneben betonte Garrone die Realität

pluralistischer Gesellschaften mit seinen atheistischen Elementen. Schliesslich
seien die Gleichheit und die Würde des Menschen in ihrer biblischen Fundierung
immer stärker zum Vorschein gekommen und ins Bewusstsein der Christen
gelangt. Zum anderen habe sich die Art und Weise, an die Inhalte heranzugehen,
verändert: «Der Syllabus zum Beispiel bedachte die Dinge gleichsam in
ausschliesslicher Weise unter generellem und objektivem Vorzeichen; damals wurde
ein allgemeines Prinzip verurteilt, das ausdrücklich von vielen verkündet worden
ist: Konzeptionen nämlich und Ideen, ob sie falsch oder wahr sind, haben den

gleichen Wert. Heute stellt sich die Frage von der Freiheit folgendermassen: wie
muss man Personen gegenüber handeln, ob sie innerhalb oder ausserhalb der
Kirche sich befinden, ob sie eine Religion bekennen oder aber auch nicht. Das ist
etwas gänzlich anderes.» 6 Wenn aber die Geschichtsschreibung dagegen halte,
dass die Kirche der Vergangenheit sich anders verhalten habe als heute, gelte es

festzumachen, dass der historische Kontext betrachtet werden müsse und kein
Urteil über die Vergangenheit im Lichte der Gegenwart gefällt werden dürfe; so
sei das Prinzip cuius regio eius et religio auch ein Prinzip der staatsbürgerlichen
Ordnung, also gleichsam von rechtlich-politischen Instanzen für richtig erachtet
worden. Es wird also auf der Ebene der Lehräusserungen ein Widerspruch
verneint, trotz des Eingeständnisses, dass es auf den ersten Blick so scheinen könnte.

In der Praxis aber wird ein solcher statuiert: «Die Kirche, welche auch in ihrer
Führungsetage aus Menschen besteht, zögert nicht einzugestehen, dass sie

zeitweilig geirrt hat und diesbezüglich auch Busse zu tun.»37 Giovanni Miccoli
meint, dass in dieser Aussage ein Klima nachklingt, das auf Johannes XXIII. zu-

35 ASCOV III, 2, 533: «Vellem igitur textum quemdam proponere, ut simul constet nos con-
tradictionis speciem non quidem denegare (et effugisse), sed legitime realitatem eius renu-
ere.» Der schriftlich eingereichte Text enthält die Passsage et effugisse («und auszuweichen»).

'b ASCOV III, 2, 534: «Syllabus, v.g., res quasi exclusive sub aspectu generali et obiectivo
considerabat, tunc principium aliquod generale damnabatur, quod expresse a pluribus pro-
nuntiabatur: conceptiones et ideas, sint verae sive falsae sint, eiusdem valoris esse. Hodie
quaestio de libertate haec est: quomodo erga personas agendum sit, sive intra sive extra
Ecclesiam sint. sive religionem profiteantur sive non. Quod est omnino aliud.»

37 ASCOV III, 2, 534: «[...] Ecclesia ex hominibus constans etiam in capite suo, ex fragilitate
humana interdum errasse fateri et de hoc poenitere non dubitat.»



Konzils väter und Religionsfreiheit 1 15

rückgeführt werden könne. Dies geschieht freilich nicht ohne einen (aktuellen,
teils berechtigten) Seitenhieb, wenn er festhält, dass dieses Eingeständnis vom
Verhalten vieler Kirchenmänner noch kaum rezipiert worden sei.38 Wenn dies
auch zutreffen mag, so bestimmt nicht für den im April 2005 verstorbenen Papst
und seine Initiative, die er im Rahmen der (liturgischen) Vergebungsbitte im Jahr
2000 gesetzt hat.39

Gabriel-Marie Garrone beschloss seine Intervention im Konzilsplenum mit
folgenden Worten, von welchen er auch wünschte, dass sie in die Erklärung
aufgenommen würden: «Die Kirche leugnet nicht, dass ihr Verhalten in der
Vergangenheit nicht immer mit ihrer Lehre in Einklang stand! Sie fordert aber, dass

der soziale Kontext und die jeweilige Zeit Berücksichtigung finden, um ein
gerechtes Urteil erstellen zu können; und nicht weniger gilt es den notwendigen
Fortschritt zu bedenken, der Zeit erfordert in Hinblick auf die Wahrnehmung
moralischer Begriffe. Wenn es aber irgendetwas Unentschuldbares gibt, zögert
die Kirche nicht, dafür demütig Busse zu tun.»40

Inwieweit das Festhalten am Prinzip der Lehrkontinuität von Seiten der
Befürworter der Religionsfreiheit als «Besänftigungsstrategie» an die Adresse der
Minorität gedacht war - die sich damit aber keinesfalls zufrieden gab - oder aber auf
innerer Überzeugung beruht, kann in diesem Rahmen nicht beantwortet werden.

Wahrheit setzt Freiheit voraus sowie Pluralismus bzw. Kommunismus

Bei diesem zweiten Argumentationsmuster - wenn man einer sehr groben, aber
üblichen Einteilung folgen will - handelt es sich um einen «positiven Ansatz»:
Die Freiheit als solche erfährt hohe Wertschätzung, obwohl man sich auch be-

wusst ist und immer wieder betont, dass der Preis der Freiheit viele Risiken und
Gefahren beinhaltet, und letztlich als Zielperspektive eine Art Kant'sche, wenn
auch theonome «Selbstverpflichtung» angegeben wird: Raul Silva Henriquez
(1907-1999), Erzbischof von Santiago/Chile, führt dazu am 16. September 1965,
in der 129. Generalkongregation, aus: «Die apostolische Aktivität des Volkes
Gottes ist auf Menschen gerichtet, und freilich darauf, sie zu freien Handlungen
anzuregen.»41 Dazu ist es laut Silva Henriquez notwendig, jede Form von Zwang
zu vermeiden. Und er fasste den Begriff des Zwanges in einem weiten Sinn auf:
sei es in Form eines Zwanges, der auf allzu grossem Vertrauen auf Geld und

Miccoli, Zwei schwierige Problemfelder (wie Anm. 9), 152.

Vgl. dazu das Themenheft der Zeitschrift für Missions- und Religionswissenschaft «Erinnern
und Versöhnen»: Heft I (2005). Dass diese Vergebungsbitte von manchen Theologen und
Bischöfen als grosser und einmaliger Wurf gefeiert wird, mutet nicht nur Lukas Vischer
seltsam narzisstisch an. Vgl. Lukas Vischer, Erinnern und Versöhnen. Der Weg der
Ökumene, in: Zeitschrift für Missions- und Religionswissenschaft, 89 (2005), 35.
ASCOV III, 2, 534, 535: «Non diffitetur etiam Ecclesia modum suum agendi in praeterito
tempore non fuisse semper huic doctrinae concordem! Postulat autem ut ratio habeatur con-
textus socialis cuiuscumque temporis ad Judicium iustum efformandum, nee non et neces-
sarii progressus qui tempus requirit in pereeptione notionum moralium. Si quae autem inex-
cusabilia fuerint Ecclesia humiliter poenitere non dubitar»
ASCOV IV, 1, 227: «Activitas apostolica populi Dei ad personas dingitur, et quidem ad sus-
citandos earum actus liberos.»



116 David Neuhold

Reichtum basiere, sei es in Form von Propaganda, die sich einer nicht dem
Menschen geschuldeten Ehrfurcht bediene; sei es in Form spezieller Abhängigkeit

von politischen Autoritäten in der Verkündigung des Evangeliums, sei es

in der Form eines Zwanges, der allgemein mit Proselytismus umschrieben werde.

Ein wenig weiter in der Rede vorangeschritten, fasste der chilenische
Kardinal zusammen, dass kein Zwang - weder politischer, wirtschaftlicher, soziologischer

noch psychologischer - geeignet sei, ein probates Mittel in Sachen

Glaubensaneignung zu sein. Er verletze in jeder Hinsicht den Menschen.42 Im nächsten

Atemzug folgte jedoch der Hinweis, dass das nicht dazu führen könne,
jegliche Autorität abzulehnen: «Im Gegenteil muss gesagt werden, dass es einen

speziellen und tieferen Sinn von Autorität in der Ökonomie der Freiheit gibt.»
Hier wird auf die feine Abhängigkeit und wechselwirkende Gegenseitigkeit von
Freiheit und Bindung/Autorität angespielt, die immer wieder zur Diskussion
stand. Henriquez legte die Betonung - wenn auch unter Rückbindung - schwer-
punktmässig auf die Freiheit. In seiner ersten Intervention zur Vorlage «De übertäte

religiosa» 1964, und zwar in der 86. Generalkongregation, basierten seine

Ausführungen u.a. auf den Ideen John Courtney Murrays (1904-1964V14. Der
amerikanische Jesuit lieferte entscheidende Impulse zur Umsetzung der Erklärung.

Er vermittelte vor allem nordamerikanischen Konzilsvätern inhaltliche
Akzente (v.a. die Blickrichtung auf eine verfassungsrechtliche Ebene), die sie dann
mit massiver Präsenz umzusetzen wussten: Der Text über die Religionsfreiheit
wurde auf ihre Initiative hin das erste Mal am 19. November 1963 vorgelegt,
wenn auch noch als uneigenständiges Kapitel des Ökumenismusdekretes.

In den darauffolgenden beiden Jahren haben sich alle U.S.-amerikanischen
Kardinäle in dieser Sache - nunmehr als eigenständiges Schema - an die
Konzilsväter gewandt, insgesamt gehen 12 Interventionen auf ihr Konto.45 «[Die]
stärksten Befürworter [der Religionsfreiheit, Vf.] waren die nordamerikanischen
Bischöfe [...], die sich ein dauerhaftes friedliches Zusammenleben der verschiedenen

Religionen in einer pluralistischen Gesellschaft ohne die Verkündigung

" Vgl. seine Aussagen in ASCOV IV, I. 228: «[...] sive ab ea quae inducitur per nimiam confi-
dentiam in pecuniis et divitiis, sive ab actione propagandistica non servante debitam reve-
rentiam erga personam, sive a dependentia ab auctoritate politica in Evangelio praedicando.
sive a sic dicto <proselytismo>. [...] Nulla enim coactio politica, vel oeconomica, vel sociologica,

vel psychologica, quae personam laedet, medium et aptum ad servandum fidei assen-
sum.«
ASCOV III, 2, 228: «[...] e contra dicendum est in oeconomia libertatis peculiarem ac pro-
fundiorem dari debere sensum auctoritatis [...].»
Vgl. Dominique Gönnet, La liberté religieuse à Vatican II: la contribution de John Courtnev
Murray. Paris 1994.
In zeitlicher Reihenfolge (gemäss Generalkongregationen GK): 86. GK: Richard James

Cushing (1895-1970), Erzbischof von Boston; Albert Gregory Meyer (1903-1965), Erzbischof

von Chicago; Joseph Elmar Ritter (1892-1967), Erzbischof von St. Louis; 87. GK:
Ernest John Primeau (1909-1989), Bischof von Manchester; 88. GK: Karl Joseph Alter
(1885-1977), Erzbischof von Cincinnati; 89. GK: John Joseph Wright (1909-1979). Bischof
von Pittsburgh; 128. GK: Francis Joseph Spellmann (1889-1967), Erzbischof von Nev.

York; Cushing (vgl. 86. GK); 129. GK: Ritter (vgl. 87. GK); 130. GK: Charles Garrett Ma-
loney (geb. 1912). Weihbischof von Louisville; Paul Hallinan (1911-1968), Erzbischof von
Atlanta; 131. GK: Joseph Shehan (1898-1984), Erzbischof von Baltimore.



Konzilsväter und Religionsfreiheit 117

der Religionsfreiheit nicht vorstellen konnten.»46 Ausgehend von den politischen
und verfassungsrechtlichen Gegebenheiten ihrer Herkunftsländer, die vielfach
«blühende katholische Kulturen» ermöglichten, war das nicht erstaunlich; dieser

Hintergrund unterschied sich doch sehr von Ländern mit ausgeprägten
Verquickungen von Staat und katholischer Kirche, wie das etwa in Spanien, Italien
oder Kolumbien der Fall war. Richard James Cushing (1895-1970), der Erzbischof

von Boston, gab gleich zu Beginn der Debatte Folgendes in der Konzilsaula

zum Besten: «Einerseits ist diese ganze Diskussion rund um die Religionsfreiheit

eine komplexe, andererseits aber, so scheint es mir, ist sie eine sehr
einfache.»48 Die gesamte Sachlage könne auf zwei Grundlinien reduziert werden.
Für Cushing stand fest, dass die Kirche ihre gesamte Geschichte hindurch Freiheit

für sich gefordert habe; etwas, das unter dem Stichwort libertas ecclesiae
zusammengefasst wird. Das ist die eine Linie. Daraus folgte für den Erzbischof
von Boston: «Dieselbe Freiheit in der bürgerlichen Gesellschaft, welche die Kirche

immer für sich und ihre Glieder beansprucht hat, diese gilt es in unserer Zeit
auch für die anderen Kirchen und deren Mitglieder zu fordern, ja sogar für jede
menschliche Person.»49 Der Erzbischof von Chicago, Albert Gregory Meyer
(1903-1965), führte folgende Gründe an, die eine Erklärung zugunsten der
Religionsfreiheit notwendig erscheinen Hessen: Einerseits die Verfolgung religiöser
Gruppierungen, dort wo der Staat sich als omnipotent und somit totalitär gebärdet,

andererseits aber auch die Erfahrung, dass das religiöse Leben dort blüht, wo
verschiedene Religionsgemeinschaften friedlich miteinander leben. Daneben
machte er eine Vorbildfunktion der Kirche den Staaten gegenüber aus. Wenn die

Religionsfreiheit auf rechtlicher Ebene herausgestrichen werde, bedeute dies
auch, dass eine Betonung der Innerlichkeit des religiösen Aktes vorgenommen
werde - hier könne es zu einer Vertiefung des religiösen Geschehens kommen.
Des Weiteren sah Meyer Chancen für die Mission50 und einen fruchtbaren Dialog
mit Nicht-Katholiken durch eine solche Erklärung gewährleistet und verbessert.

Diese hier vorgebrachten Argumente finden sich in den Stellungnahmen der
Befürworter der Religionsfreiheit immer wieder. Besonders bedeutsam aber
sollte der erste hier von Meyer aufgezählte Aspekt werden: Der atheistische
Materialismus im kommunistischen Machtbereich dieser Zeit kannte die Religionsfreiheit

nur als Hülse bzw. in einer verdrehten Form. Im secolo del martirio, wie

Franz Xaver Bischof, Die Konzilserklärung über die Religionsfreiheit Dignitatis humanae,
in: ders./Stephan Leimgruber (Hg.), Vierzig Jahre II. Vatikanum. Zur Wirkungsgeschichte
der Konzilstexte, Würzburg 2004, 334-355, hier 338.

Vgl. dazu die Intervention von Erzbischof Albert Gregory Meyer am 23. September 1964

(ASCOV III, 2. 366).
ASCOV III, 2, 361 : «Ex una parte, haec tota quaestio de libertate religiosa est quodammodo
complicata. Ex altera tarnen parte, ut mihi videtur, est quaestio satis simplex.»
ASCOV 111, 2, 362: «[...] eandem libertatem illam in societate civili, quam Ecclesia semper
vindicavit sibi suisque membris, hac nostra aetate etiam vindicat aliis ecclesiis earumque
membris, immo omni personae humanae.»
Dagegen sprachen sich die Vertreter der gut organisierten Minderheit aus, die aufzuzeigen
versuchten, dass eine Erklärung der Religionsfreiheit den Missionseifer lähme; vgl. als
Beispiel Marcel Lefèbvre ASCOV III, 2, 491: «Wer würde nicht sehen, dass diese Erklärung
grössten Schaden für das Apostolat der Kirche bedeutet?» («Quis non videt hanc affirmatio-
nem maximum damnum afferre apostolatui Ecclesiae?»)



118 David Neuhold

eine Etikettierung des 20. Jahrhunderts durch den Zeitgeschichtler Andrea
Riccardi

'
besagt, stand die Verfolgung der Religion, im speziellen des Christentums,

in vielen Gebieten auf der Tagesordnung. Daran konnte das Konzil nicht
vorbeigehen. «Besonders eindrucksvoll waren die Ansprachen der Väter, die
selbst unter einer solchen Situation litten oder gelitten haben»52, stellt Thomas
Weitz fest. Der Erzbischof von Prag, Joseph Beran (1888-1969), beschrieb die
Situation in der Tschechoslowakei, 3 Jahre vor dem «Prager Frühling» im
September 1965: «Von jenem Moment an, von dem an in meiner Heimat die
Gewissensfreiheit radikal beschränkt worden ist, war ich Zeuge schwerer Versuchungen

[...]. In meiner gesamten Herde, vor allem auch bei den Priestern, habe ich
nicht nur schwere Glaubensnöte beobachtet, sondern auch starke Tendenz zu Lüge,

Heuchelei und andere Laster, die ein Volk korrumpieren, das keine wirkliche
Gewissensfreiheit besitzt.»53 Sei die Gewissensfreiheit nicht gegeben, entstehe

notwendigerweise Heuchelei und Falschheit: «Und man muss wohl zugeben,
dass Heuchelei, die den Glauben vortäuscht, der Kirche mehr schadet als eine
Heuchelei, die den Glauben verheimlichen will; dies ist in unseren Tagen freilich
in einem weiten Ausmass der Fall.»54 Das merkte der Prager Erzbischof auf dem

Hintergrund der traumatisierten tschechischen Situation an, wo mit dem religiösen

Territorial- und Zwangsprinzip im 17. Jahrhundert katholische gegenrefor-
matorische Politik (z.B. die Ausweisung von 30'000 nicht-katholischen Familien)

betrieben wurde. Diese Lektion der Geschichte gelte es zu lernen; Beran
forderte die Erklärung der Religionsfreiheit ohne Umschweife, damit die Kirche
mehr moralisches Gewicht für sich beanspruchen könne, um so auch die verfolgten

Christen zu unterstützen.
Neben dem Prager Erzbischof schlugen in der Debatte vor allem auch Joseph

Slipyj (Ukraine) (1892-1984), Franz König oder aber Franjo Cekada (Jugoslawien)

(1902-1976) in dieselbe Kerbe: «Wo es keine Freiheit gibt, dort fehlt
meistens auch das, was sich auf die Würde des Menschen bezieht.» 5

Das griff nicht nur auf die Situation in den kommunistischen Ländern aus,
sondern auch auf den Vorstellungsraum derjenigen Konzilsväter, die nur der
Wahrheit Freiheit zukommen lassen wollten. Der Erzbischof von Durban etwa,
Denis Hurley (1915-2004) meldete sich am 25. September 1964 in der
Konzilsaula zu Wort; er verteidigte das Konzept der Religionsfreiheit, und meinte -
mit Blick auf die Kirchenvertreter, die der Religionsfreiheit gegenüber negativ
eingestellt waren: «Die also, die wollen, dass die Rechte der Menschen vom Be-

Vgl. die deutsche Ausgabe: Andrea Riccardi, Salz der Erde, Licht der Welt: Glaubenszeugnis
und Christenverfolgung im 20. Jahrhundert, aus dem Ital. Ingrid Stampa, Freiburg 2002.

Thomas A. Weitz, Religionsfreiheit auf dem 11. Vatikanischen Konzil, St. Ottiiien 1997, 63.
ASCOV IV, 1, 393: «Ab ipso momento, quo libertas conscientiae in patria mea radicaliter
restricta füit, testis eram gravium tentationum [...]. In toto grege meo, immo etiam inter
sacerdotes, observavi non solum gravia pericula fidei, sed etiam gravissimas tentationes ad

mendacium, hypocrisim aliaque vitia moralia, quae populum, vera libertate conscientiae
carentem, facile corrumpunt.»
ASCOV IV, 1, 393: «Et forsitan dici potest hypocrisim in fide profitenda Ecclesiae magis
nocere quam hypocrisis in fide occultanda, quae quidem in nostris diebus latius patet.»
ASCOV III, 2, 379: «Ubi deest libertas, ibi desunt plurima, quae ad dignitatem personae
humanae pertinent.»



Konzils väter und Religionsfreiheit 119

sitz der Wahrheit abhängen, sprechen den Menschen implizit auch das Recht zu
Denken und zu Forschen, zu Sprechen und zu Schreiben ab.» 6 Er beschloss seine

Ausführungen, indem er den vorgebrachten Aspekt positiv formulierte. Hurley

hielt fest, dass «Freiheit und Rechte den Menschen zukommen, nicht eben,
weil sie die Wahrheit schon für sich erreicht haben, sondern damit sie diese
einholen können».57

Freiheit wurde also als eine nicht rein negative verstanden, sondern als

Grundlage und Voraussetzung in der Wahrheitssuche bzw. ihre Bedingung der

Möglichkeit. Wird der Freiheit aber der erste Platz reserviert, gibt es einen anderen

Zugang zu dem, was die katholische Kirche als Irrtum betrachtet. Hier kann

auf die Lehre des «irrenden Gewissens», das seine Würde behält, zurückgegriffen

werden oder auf jenes Theorem der katholischen Moraltheologie, das

besagt: abusus non tollit usum. Für unseren Zusammenhang könnte eine Übersetzung

bzw. Anwendung folgendermassen lauten: Der Missbrauch der Freiheit
hebt ihre fundamentale Bedeutung keineswegs auf.

Hinter dieser, von einer Mehrheit vertretenen Position - Charles Journet etwa
sprach in der Debatte davon, dass eine Person, die sich irrt oder ein irrendes
Gewissen besitzt, dennoch und unwiderruflich eine menschliche Person verbleibe
und als solche in der politischen Gesellschaft anerkannt werden müsse58 - steht

die Hoffnung oder das Vertrauen, dass sich die Wahrheit letztendlich selbst

durchsetze, wenn dies freilich nicht fatalistisch gesehen weide. Der Einsatz

gegen den «Irrtum», um hier wieder schwerwiegendes Vokabular zu verwenden,
habe sich nur auf eine andere Ebene zu verlagern: Argumente und das Lebensbeispiel

seien nun gefragt, nicht etwa die Anwendung machtformiger politischer
Mittel.59 Es ging schlussendlich den Vertretern der Religionsfreiheit auf dem
Konzil auch darum, die Pluralität der gesellschaftlichen Verhältnisse anzuerkennen,

dem Vorwurf einer doppelbödigen Strategie - nämlich dort Freiheit zu
fordern, wo man in der Minderheit war, sie aber abzulehnen, wenn man die vorherrschende

Glaubensgruppierung darstellte - zu entgegnen und den bereits ange-
klungenen theologischen Aspekt zu forcieren, der im letzten Abschnitt der Rede

von Carlo Colombo (1902-1992) sehr eindrücklich zur Darstellung kam: «Daraus

[aus einer möglichen Erklärung der Religionsfreiheit, Vf.] darf nicht die

Befürchtung abgeleitet werden, dass die Wahrheit vom Irrtum besiegt werden

ASCOV IM, 2. 518: «Qui ergo volunt ut iura hominum a possessione veritatis pendeant ho-
minibus implicte denegant ius cogitandi et inquirendi, loquendi et scribendi.»
ASCOV III, 2. 518: «[...] libertas et iura hominibus competunt non quia veritatem iam adepti
sunt sed ut earn adipiscantur.»
Vgl. ASCOV IV, 1, 425. Den «schweizerischen» Beitrag zur Konzilsdebatte lieferte Charles
Journet. Als von Paul VI. 1965 zum Kardinal ernannter Theologe, der in Fribourg tätig war.
setzte er sich für die Erklärung ein, indem er betonte, dass es «zwei Ordnungen» gäbe, die
immer in Betracht gezogen werden müssten. Mit diesem «unterscheidenden» (distinetio
rerum lemporalium el rerum spiritualium) Ansatz, der nach Journet im Evangelium zugrunde
gelegt (vgl. Mt 22,21) und nunmehr wieder in seinem Vollsinn ins Bewusstsein gekommen
sei, wollte er die (va. pastoralen) Bedenken der Gegner zerstreuen (vgl. den Text der
Ansprache: ASCOV IV, 1, 424-425).
Vgl. dazu die Argumente eines Bartolomé de Las Casas, in: Mariano Delgado, Bartolomé de
Las Casas, Werkauswahl, Band 1 (Missionstheologische Schriften), Paderborn 1994, 203-223.



120 David Neuhold

würde. Die Wahrheit, welche in Gott gründet und eine bestimmte Veranschaulichung

seiner göttlichen Majestät darstellt, ist stark, sie besiegt jegliche menschliche

Schwäche oder Geistesenge, ja sogar die Bosheit. Und weil sie von der
Gnade Gottes, der <will, dass alle Menschen gerettet werden und zur Anerkenntnis

der Wahrheit gelangen) 1 Tim 2,4), unterstützt wird, kann es nicht geschehen,

dass sie selbst alle ihre Feinde zu Menschen guten Willens weder durch

Zwang noch durch politische Massnahmen verändert, sondern durch die Waffen
der Gerechtigkeit und Tugend Gottes.»60 Der Erzbischof von Mailand und somit
Nachfolger Montinis war auch enger Vertrauter des Papstes. Seinen Ausfuhrungen

am 25. September 1964, in der 88. Generalkongregation, kam also besondere

Bedeutung zu. «Die Aufmerksamkeit, mit der man ihm zuhörte, so wurde
dann gesagt, hing nicht ab von der Annahme, dass er das sage, was der Papst
habe sagen wollen, sondern von der Überzeugung, dass Colombo nicht gesagt
hätte, was er gesagt hatte, wenn der Papst vielleicht dagegen gewesen wäre.»61

Auf die Rolle von Papst Paul VI. kann hier nicht eingegangen werden; mittlerweile

sieht man es als erwiesen an, dass er der Erklärung gegenüber positiv
eingestellt war und sie forcierte.6"

Die Deklaration «Dignitatis humanae»: Anmerkungen

In der Biologie gibt es den sehr umstrittenen Grundsatz: Die Ontogenese
(Entwicklung des Individuums) ist eine abgekürzte und modifizierte Aktualisierung
der Phylogenese (Entwicklung der Gattung). Ebensolches gilt auch für die
Textgeschichte (Ontogenese) der betrachteten Deklaration zur Religionsfreiheit: Im
Kleinen ist hier eine längerfristige historische Entwicklung (Phylogenese) nieder

gelegt; das Ereignis Vatikanum II. komprimiert und aktualisiert Geschichte, gibt
aber auch Ausblick in die Zukunft.

In der Konzilsvorbereitung wurde die Religionsfreiheit implizit im Themenfeld

Kirche und Staat abgehandelt, und vorerst waren die Ausführungen zur
Religionsfreiheit lediglich ein Kapitel im Ökumenismusdekret. Das Endprodukt dieses

äusserst lebendigen Prozesses ist ein eigenständiges Dokument, das, trotz seiner

Iuxtaposition von inhaltlichen Akzenten und manchen Ambiguitäten63, die

aus einem Kompromiss resultierten oder von dem knappen zeitlichen Rahmen

herrührten, eine klare Akzentsetzung im Sinne von Neuem vornahm.

ASCOV III, 2. 557: «Neque ex hoc timendum est ne Veritas ab errore vincatur. Veritas, quae
ex Deo est et ipsius divinae maicstatis quaedam manifestano est, fortis est, vincens omnem
humanam debilitatem vel mentis angustiam, immo et malitiam. Et quia adiuvantur a gratia
Dei, qui <vult omnes homines salvos fieri et ad agnitionem veritatis venire» I Tim 2,4), fieri
non potest quin ipsa demum omnes inimicos suos in hominibus bonae voluntatis non vi vel
politicis mediis sibi submittat, sed per arma iustitiae et virtutis.»
Miccoli, Zwei schwierige Problemfelder (wie Anm. 9), 153.

Bischof. Die Konzilserklärung (wie Anm. 46). 337.
Als Beispiel kann der Artikel 6 der Erklärung gelten, wo davon die Rede ist, dass unter
Umständen einer speziellen Religion eine besondere Anerkennung gezollt wird, die Religionsfreiheit

aber allen religiösen Gemeinschaften zukomme.



Konzilsväter und Religionsfreiheit 121

Der Aufbau der Erklärung zeitigt zwei Teile, zuerst wird die Religionsfreiheit
aus Überlegungen der Vernunft («Allgemeine Grundlegung der Religionsfreiheit».

Art. 2-8) abgeleitet, danach erfolgt ein biblischer Fundierungsversuch64

(«Die Religionsfreiheit im Lichte der Offenbarung», Art. 9-15). Der Grund für
die in dieser Anordnung vorgenommene Gewichtung ist darin zu suchen, dass

auch Nicht-Katholiken bzw. Nicht-Christen der Zugang zu diesem Konzept
ermöglicht werden soll(te); die Forderung einer solchen «Hinwendung zur Welt»
wurde schon in den Reden der Bischöfe in der Konzilsaula laut6 und entspricht
in zentraler Weise dem «johanneischen Geist».

Für das Dokument und dessen inhaltliches Substrat ist bedeutsam, dass die
traditionelle Toleranzkonzeption gänzlich aufgegeben wurde - das Stichwort der
Toleranz findet sich in der Erklärung nicht mehr -, im Gegensatz dazu fungiert
das Prinzip der Menschenwürde als wesentliche Hintergrundfolie. Nicht die
«Toleranz, die ein Nicht-Sein-Sollendes duldet, sondern die Religionsfreiheit, ein
Sein-Sollendes»66 wurde nunmehr propagiert. Die Religionsfreiheit in Form
eines Menschenrechtes, auf der Menschenwürde basierend, wird in diesem Sinne

konsequent nicht etwa als positives, verliehenes Recht gesehen, sondern als ein

vom Staat nachträglich anzuerkennendes ins personale; so niedergelegt im Artikel

2, der von Pietro Pavan als der «zweifellos wichtigste»6 angesehen wird:
«Dieses Recht der menschlichen Person auf religiöse Freiheit muss in der
rechtlichen Ordnung der Gesellschaft so anerkannt werden, dass es zum bürgerlichen
Recht wird.» (DH 2) Eine Gruppe von Bischöfen wollte die Religionsfreiheit,
vor allem in der Debatte Ende September 1965, aber nur als gesetztes bürgerliches
Recht - den gegebenen Zeitumständen entsprechend und auch im Sinne der Wahl
eines «geringeren Übels» - akzeptieren; ihnen wird hier widersprochen.68

Die vom Konzil geforderte Freiheit wird ontologisch in der Pflicht, die Wahrheit

zu suchen, verankert.69 So heisst es bereits im ersten Artikel: «Alle
Menschen sind ihrerseits verpflichtet, die Wahrheit, besonders in dem, was Gott und
seine Kirche angeht, zu suchen und die erkannte Wahrheit aufzunehmen und zu
bewahren.» Dadurch werden die Innerlichkeit und auch die Transzendenz des

Die Betonung liegt deshalb auf Versuch, weil von vielen dieser Teil als nicht gänzlich gelungen

und valide betrachtet wird.
Vgl. als ein Beispiel Karol Wojtyla (1920-2005), Erzbischof von Krakau, der 1964 fordert,
dass diese «Orientierung nach aussen noch klarer herausgestellt wird». (ASCOV III, 2, 531)
Kasper, Wahrheit und Freiheit (wie Anm. 3), 19.

Pietro Pavan, Declaratio de libertate religiosa, in: LThK" (Ergänzungsband: Das Zweite
Vatikanische Konzil). Bd. 2, 704—748. hier 714. Sein Urteil ist auch deshalb von grosser
Bedeutung, weil er an der Erstellung der Erklärung massgeblichen Anteil und auch in einem
entscheidenden Passus in der Enzyklika «Pacem in terris» von Johannes XXIII. dazu Vorarbeit

geleistet hatte.
Der Erzbischof von Barcelona etwa. Gregorio Modrego y Casâus 1890-1982), weigerte sich
die Religionsfreiheit als in der Menschenwürde verankert anzuerkennen; obwohl er die
Gewährung von eben solcher in bestimmten zeitlichen und lokalen Umständen für politisch
klug und angebracht hielt.
Vgl. dazu Rudolf Voderholzer, Christsein mit dem II. Vatikanischen Konzil - Sechs
Fastenpredigten, München 2003, 44: «Und wenn das Konzil [...] das Recht jedes Menschen auf
Freiheit der Religionsausübung betont, dann bedeutet das keine Kapitulation vor Irrtum und

Unglauben.»



122 David Neuhold

religiösen Aktes herausgearbeitet.70 Am Ende der ersten Debatte zur Religionsfreiheit

im September 1964 hat Johannes Zoa ', Erzbischof von Yaounde in

Kamerun, schon in aller Deutlichkeit auf die ìntima convictio («innerste Überzeugung»)

hingewiesen, die den religiösen Akt konstituiere und ihn so auch
jeglicher menschlicher Gewaltanwendung entziehe. Diese Freiheit im religiösen
Konstitutionsakt müsse sich auch in den rechtlichen Rahmenbedingungen
niederschlagen: Mit dem vor 40 Jahren verkündeten Text hat die katholische Kirche
sich mehr oder weniger explizit dem Grundsatz: in dubio pro libertate
angeschlossen; dies auch auf dem historischen Erfahrungshintergrund, in dem, wie
Böckenförde festhält, Folgendes zu beobachten ist: «Der Konflikt zwischen
religiöser Wahrheit und menschlicher Freiheit [...] wurde immer wieder zugunsten
der Wahrheit und gegen die Freiheit entschieden.»72

Wie oben schon herausgestrichen wurde, war der Einfluss amerikanischer
Theologen und Konzilsväter in der «Freiheits-Frage» von wesentlicher Bedeutung.

Könnte man in diesem Zusammenhang, wenn vielleicht auch ein wenig
salopp, von einer «Amerikanisierung»73 innerhalb der katholischen Kirche
sprechen? Fest steht, dass die Religionsfreiheit vor allem als «gesellschaftliche und

bürgerliche Freiheit» proklamiert wurde, die Erklärung also eine verfassungsrechtliche

Situation im Blick hatte, wie auch in besonderer Weise der Untertitel
des Dokumentes herausstreicht. Und in dieser Hinsicht kann ohne Zweifel der
US-amerikanische Kontext, wo es als Selbstverständlichkeit galt, was in Europa
erst allmählich sich durchzusetzen begann, nämlich: religiöse Vielfalt74, als
wegweisend für die Erklärung betrachtet werden, auch wenn dieser Pluralismus doch
in einem wesentlichen Ausmass vorerst noch christlicher Natur gewesen ist. Die
Einsicht in die bleibende Diasporasituation der Kirche75 sowie der Abschied von
einem «christlichen Staatskonzept» (Ende einer Quasi-Monopolstellung in
Sachen Religion) einerseits, als auch die sich daraus ergebende «MarktfÖrmigkeit»
von Religion stehen für die Erklärung Pate - soviel nur in wenigen
Pinselstrichen zu sozio-kulturellen und gesellschaftlichen Rahmenbedingungen.

Auf einer philosophisch-theologischen Ebene ist ein wesentliches Element
von «Dignitatis humanae» in der Unterscheidung zwischen moralisch-theologischer

und juridisch-politischer Ordnung zu sehen: «Diese Unterscheidung - nicht
Trennung - von moralischer und rechtlicher Ordnung und das Ernstmachen
damit, dass man die Prinzipien der Moral nicht ohne weiters in den Bereich des
Rechtes übertragen kann»76, scheint Iserloh zentral zu sein. Denn mit diesem

70
Vgl. auch DH 11.

7' ASCOV III, 2, 577.
" Böckenförde. Religionsfreiheit (wie Anm. 31). 16.

73 Eine kleine Randbemerkung in Sachen Statistik: Das päpstliche Jahrbuch 2005 zählt 1,086
Milliarden getaufte Katholiken, wovon sich 50% auf den amerikanischen Doppelkontinenten
befinden.
Vgl. Martin Baumann, Viele Religionen schaden der Gesellschaft nicht. Von den Gefahren
und Chancen der Religionspluralität, in: Neue Zürcher Zeitung, 29. Januar 2005. Der Luzerner

Religionswissenschaftler gibt zu Papier: «Der Religionspluralismus ist im Grunde
genommen der gesellschaftliche Normalzustand.»
Petrus Bsteh, Dignitatis humanae. Erklärung über die Religionsfreiheit, in: gehen und
verkünden. Jahrbuch der Erzdiözese Wien 2005. Wien 2005, 91-93, hier 91.

76
Iserloh, Die Religionsfreiheit (wie Anm. 14), 33.



Konzilsväter und Religionsfreiheit 123

«dualen» Konzept - letztlich spiegelt sich hier in einer modifizierten Art und
Weise die Aussage aus Mt 22,217' wider - Hess sich der Anspruch der Kirche
auf Wahrheit mit dem Prinzip der Religionsfreiheit verbinden. «Das Recht ist
nicht Tugend- und Wahrheitsordnung, sondern Friedens- und Freiheitsordnung.»

8 Diese relative Trennung, die nach katholischem Verständnis in der
Autonomie der irdischen Wirklichkeiten ihren Ausdruck findet, schafft nun die

Bedingungen der Möglichkeit: «Es [das Recht, Vf.] will nur Wahrheit und
Sittlichkeit ermöglichen.»7

Von grundlegender künftiger Bedeutung wird der von der Erklärung bewirkte
Anstoss gewesen sein, dass nunmehr Religionsfreiheit von Seiten der katholischen

Kirche nicht nur für die eigene Glaubensgemeinschaft gefordert wurde,
sondern auch und gerade für alle und somit auch andere religiöse Gruppierungen.
Diese «Anwaltsfunktion», die vereinnahmend ausfallen kann und natürlich auch
einem berechtigten Eigeninteresse dient, hat vor allem die vatikanische Diplomatie

in den 1970er und 1980er Jahren eingenommen - mit der Verankerung
korporativer Aspekte der Religionsfreiheit in den KSZE-Verlautbarungen von
Helsinki (1975) bis Wien (1987) sei hier nur ein Aspekt im europäischen Kontext

erwähnt.80 Gerade auch der 2005 verstorbene, medial-zelebrierte Papst, der
auf dem Konzil als noch «junger» Erzbischof von Krakau für die Erklärung der
Religionsfreiheit eingetreten war,8' machte sich das Thema der Religionsfreiheit
immer wieder zu eigen: sei dies im Rahmen einer Rede vor der OSZE (2003), sei
das im so genannten Kopftuchstreit in Frankreich (2004) oder auch rund um die

jüngsten, höchst sensiblen Vorgänge in Spanien nach dem politischen
Machtwechsel vom 14. März 2004.

Interpretation und A usblick

Im vorliegenden Artikel konnten nur einige Brennpunkte im Zusammenhang mit
dem gestellten Thema erarbeitet werden. Viele Fragestellungen und Diskussionspunkte,

wie etwa: Wo sind die Grenzen der Religionsfreiheit zu setzen? Welchen
Schwächen ist sie ausgeliefert? Oder: Wie sieht es mit Religionsfreiheit innerhalb

einer Religionsgemeinschaft aus?82 wurden nicht behandelt. Diese und
andere Fragen sind schon in den Debatten auf dem Konzil aufgeworfen worden.
Fassen wir also die getroffenen Beobachtungen zusammen:

«Gebt dem Kaiser, was des Kaisers ist, und Gott, was Gottes ist.»
Böckenförde, Religionsfreiheit (wie Anm. 31), 27.

79
Ebenda. 30.

Vgl. Bischof, Die Konzilserklärung (wie Anm. 46), 351 als Überblick sowie Franz König.
Religionsfreiheit, in: Paul Lendvai (Hg.), Religionsfreiheit und Menschenrechte. Bilanz und
Aussicht, Graz 1983, 14-30, hier v.a. 21, 22. Zum Einsatz der vatikanischen Diplomatie
meint der ehemalige Vorsitzende des Sekretariates für die Nichtglaubenden, König: «Das

mag vielleicht jene überraschen, die in der katholischen Kirche noch immer den Hort der
Unfreiheit und der Knebelung freier Gedanken sehen.»

8'
Vgl. ASCOV 111, 2, 530-532.
Dies ist bereits am Konzil debattiert worden: Denn nicht nur der Zugang zur Religion sollte
frei sein, sondern auch das Verbleiben in einem «System». Hier stellt sich in erster Linie die
Frage des Umgangs mit Häretikern und Apostaten, die nicht nur in der Geschichte des
Christentums harte, ja tödliche Zeiten erlebt haben.



124 David Neuhold

Der Versuch der «Ausschaltung von Risiken» von Seiten konservativer Kräfte
in der oben vorgestellten Debatte, kann etwas seltsam Modernes für sich verbuchen;

es handelt sich um das Streben nach Sicherheit, denn man will das Risiko
des Irrtums meiden, indem man den Missbrauch von Freiheit - zumindest
theoretisch - auszuschalten versucht. Diese kirchlichen Exponenten, welche mit
ihren Wortmeldungen überproportional vertreten waren, vor allem die Anhänger
des reaktiven coetus internationalis, eines Zusammenschlusses von Vätern, die

Veränderungen ablehnten, wandten sich gegen etwas, das von der Deklaration
selbst nicht intendiert war; nämlich gegen eine Interpretation, dass Religionsfreiheit

mit Religionslosigkeit und Gleichgültigkeit gleichzusetzen wäre. Damit
standen sie - wenn man versucht, in ignatianischer Weise ihre «Meinung» bzw.
«Absicht» zu retten - in der Tradition neuzeitlich kirchlicher und päpstlicher
Aussagen und beweisen eine «Witterung für Probleme, [...] deren Gewicht uns
heute, da eine Erosion und ein Legitimitätsverfall der freiheitlichen Ordnungen
der Neuzeit unübersehbar ist, wieder deutlicher bewusst werden».83 Das ist bei
aller Intransingenz und bastionsähnlichem Reaktionismus der Moderne gegenüber

diesen Kräften im konziliaren Ringen zu Gute zu halten.
Die «progressive Mehrheit» brach mit der Kontinuität der kirchlichen Lehre -

hierin sollte auch die Wandlungsfähigkeit der Kirche insgesamt gesehen werden,
die ihr vielfach gänzlich abgesprochen wird -, aber ein wirklich konstruktives
Programm konnte nur in Ansätzen geliefert werden. Es ist immer auch einfacher,
etwas zu überwinden, zu destruieren. als sich konstruktiv zu erweisen. Dieser
Schritt steht in vielen Dingen noch aus. Auch wenn nicht gering geschätzt werden

darf, wie oben schon angedeutet, dass sich die katholische Kirche als
institutioneller Anwalt der Menschenrechte etabliert hat.

Religion und somit auch ihre freie Ausübung scheinen vor allem dann virulent
und medial interessant zu werden, wenn sie sich in ihren augenfälligen
Ausdrucksformen präsentieren: das Kopftuch, das Kruzifix, der Bau einer Moschee;
besser gesagt, wenn Symbole, Personen oder Strukturen verstören. Der innerliche,

privat-freiheitliche Zugang zu Religion oder Nicht-Religion scheint in
unseren Breiten mehrheitlich anerkannt; auf dieser Ebene ist die Akzeptanz der
Pluralität schon stärker fortgeschritten, weil auch eher im Hintergrund verbleibend

oder erst als Tiefendimension von Bedeutung, in welche der mediale Alltag
nur selten eindringt.

Religionsfreiheit als fundamentale Bestimmung im Spannungsfeld von Politik,

Gesellschaft, Individuum, seinen Religionen und Weltanschauungen, zu dessen

Deklaration - als einem möglichen Weg - sich die Konzilsversammlung vor
40 Jahren durchringen konnte, stellt im Ensemble der Menschenrechte weiterhin
eine gewichtige Auf-Gabe dar.

83
Kasper, Wahrheit und Freiheit (wie Anm. 3), 13, 14.



Konzilsväter und Religionsfreiheit 125

Konzilsväter und Religionsfreiheit. Eine Vielfalt an Meinungen und Konzepten, aber nur
zwei Wege

Der Beitrag behandelt das Ringen der Konzilsväter um die Deklaration über die
Religionsfreiheit und dessen Implikationen. Die Promulgation der Erklärung «Dignitatis humanae»

veranschaulicht die grundlegende Transformation der katholischen Kirche im 20.
Jahrhundert, was ihren Zugang zur Welt betrifft: Von hierarchischer Seiten werden Pluralität

und Freiheit, elementare Merkmale der Moderne, anerkannt, wobei kreativ auf ein
eigenes Idearium zurückgegriffen werden kann.

The Fathers of the Council and religious freedom. A plurality of concepts but only two
ways
This article deals with the struggle of the «Fathers of the Council Vatican II» for the
declaration over religious freedom and its implications. The promulgation of «Dignitatis
humanae» illustrates the fundamental transformation of the Catholic Church within the
20' century, which concerns her attitude to the world: pluralism and liberty, fundamental
characteristics of the modern life, are recognized - based on the Church's own idearium.

Les pères conciliaires et la liberté religieuse. Une pluralité de concepts et d'opinions
Cet article traite du débat des pères conciliaires au sujet de la déclaration sur la liberté
religieuse et ses implications. La promulgation de la déclaration «Dignitatis humanae» illustre

la transformation fondamentale de la position de l'Église catholique dans son rapport
au monde durant le 20ème siècle: la pluralité et la liberté, composantes essentielles du
monde moderne, ont été reconnues par la hiérarchie, ce qui facilita une redécouverte
originale d'anciens idéaux.

Schlüsselbegriffe - Keywords - Mots clés

Religionsfreiheit - religious freedom - liberté religieuse, Vatikanum II, «Dignitatis
humanae», Traditionsbruch - rupture of tradition - rupture de tradition. Freiheit (und
Wahrheit) - liberty (and truth) - liberté (et vérité), amerikanische, spanische u.
italienische Konzilsväter - american, Spanish and italian fathers of the council - pères
conciliaires américains, espagnoles et italiens

David Neuhold, Assistent am Departement fur Patristik und Kirchengeschichte bei Prof.
Mariano Delgado, schreibt eine Dissertation zu Kardinal Franz König, Erzbischof von Wien


	Konzilsväter und Religionsfreiheit : eine Vielfalt an Meinungen und Konzepten, aber nur zwei Wege

