Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift fur Religions- und Kulturgeschichte = Revue
suisse d'histoire religieuse et culturelle = Rivista svizzera di storia
religiosa e culturale

Herausgeber: Vereinigung fur Schweizerische Kirchengeschichte
Band: 99 (2005)

Artikel: Konzilsvéater und Religionsfreiheit : eine Vielfalt an Meinungen und
Konzepten, aber nur zwei Wege

Autor: Neuhold, David

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-130353

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-130353
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Konzilsviter und Religionsfreiheit
Eine Vielfalt an Meinungen und Konzepten,
aber nur zwel1 Wege

David Neuhold

Vor 40 Jahren wurde im Petersdom auf dem Zweiten Vatikanischen Konazil
(1962-1965) in der letzten Konzilssession, besser noch: formlich im letzten Mo-
ment, das Dekret zur Religionsfreiheit «Dignitatis humanae» verabschiedet.

Der damals im Petersdom von Konzilsvitern unterschiedlichster Herkunft dis-
kutierte Sachverhalt, wenn auch mit einer Zeitverzogerung zur UNO-Menschen-
rechtserklarung vom 10. Dezember 1948 und zu den unterschiedlichen Verfas-
sungssystemen, die fiir die «Moderne» pragend werden sollten, ist heute noch so
aktuell wie zur Mitte des vorigen Jahrhunderts: Die Religionsfreiheit als funda-
mentales Menschenrecht, ja fiir viele (in einem Atemzug mit der Gewissensfrei-
heit genannt) sogar Dreh- und Angelpunkt des Menschenrechtskatalogs iiber-
haupt, ist wieder in aller Munde: Der mogliche, ja wahrscheinliche EU-Beitritt
der Tiirkei, die Causa Rocco Buttiglione oder das franzésische Kopftuchverbot
auf dem Boden eines strikten Laizismus bieten dazu genug Anlass.

In diesem Beitrag soll den Wortmeldungen der Konzilsvdter im Laufe der
Genese der Erklarung zur Religionsfreiheit mit dem abschliessenden Untertitel:
«Das Recht der Person und der Gemeinschaften auf gesellschaftliche und biir-
gerliche Freiheit in religiosen Dingen» besonderes Augenmerk geschenkt wer-
den: In thnen wird das Ringen um die Sache deutlich; offene Rede mit einer
enormen Vielfalt an Argumenten, Einwinden und Uberlegungen kennzeichnen
die Diskussion und schlussendlich ein deutlicher Ausgang der Debatte (2308 Ja-
Stimmen, 70 Nein-Stimmen und 8 ungiiltige)' in der 6ffentlichen und feierlichen
Endabstimmung vom 7. Dezember 1965, einen Tag vor dem Ende der Versamm-
lung.” Zu diesem Zeitpunkt scheint eine Institution, die den Verhiltnissen der

Dieses Abstimmungsergebnis wird danach zwiespiltig aufgenommen und interpretiert wer-
den; je nach Blickwinkel als (iiberwiltigender) Erfolg fiir ein so strittiges Dokument mit ca.
3% Gegenstimmen oder aber als eine Abstimmung mit einer grossen Anzahl von Nicht-Ein-
verstandenen.

* Unter anderem wurden noch weitere Dokumente an diesem Tag verabschiedet: «Gaudium et
spes», «Ad gentes», «Presbyterorum ordinis».

SZRKG, 99 (2005), 105-125



106 David Neuhold

modernen Welt eher ambivalent gegeniiberstand, auf den fahrenden Zug, wenn
auch in kreativer und eigenstindiger Weise, aufgesprungen zu sein.

Von den zwei moglichen Wegen, die sich in der Konzilsdebatte abzeichneten,
ndmlich die Religionsfreiheit «feierlich» zu verkiinden oder aber keine Aussage
diesbeziiglich zu treffen, wurde der erste gewiéhlt; mit weit reichenden Folgen.
Der Anstoss, sich mit dem Thema tiberhaupt zu beschéftigen, kam in erster Linie
von aussen, die Antwort jedoch wurde aus dem Schatz der eigenen Uberliefe-
rung heraus formuliert. Fiir Walter Kasper steht fest, «dass sich die im modernen
juridischen Sinn verstandene Religionsfreiheit nicht unmittelbar aus der Offen-
barung und aus der sie vermittelnden kirchlichen Tradition ergibt, dass sie ihre
unmittelbare Wurzel vielmehr in der neuzeitlichen Freiheitsgeschichte hat».’

Anndherung an die Religionsfreiheit als neuzeitliches Konzept

Religionsfreiheit ist also «das Ergebnis der spezifisch religidsen und politischen
Entwicklung in der Neuzeit»®, auch wenn man festhalten muss, dass «die histo-
rische Entwicklung zur Religionsfreiheit [...] kein linearer und kontinuierlicher
Prozess»” war und ist, vor allem weil immer wieder politische Erwigungen dazu
fithrten, bestimmten Konfessionen in Richtung einer «Einheitskultur» (Troeltsch)
Vorrechte zuzuschreiben, anderen aber bestenfalls Toleranz zu gewihren. Reli-
gionsfreiheit ist somit auch immer eng an die Frage des Umgangs mit Minder-
heiten gekniipft.

Der Freiheitsimpuls der Moderne, selbst in seiner sdkularisierten Variante auf
christlichem Gedankengut basierend, hat dazu gefiihrt, primdr dem einzelnen
dieses unverdusserliche angeborene (Anspruchs-)Recht zuzuschreiben. Der Zu-
gang erfolgt also in erster Linie tiber das vernunftbegabte Subjekt.

Wenn von Religionsfreiheit gesprochen wird, muss aber auch auf die Vielfalt
der Implikationen hingewiesen werden, die mit ihr einher gehen: Sie zeitigt als
Konzept negative, wie auch positive Momente, schiitzt den einzelnen sowie Ge-
meinschaften und beinhaltet auch und gerade die Freiheit, im Sinne einer belie-
bigen Weltanschauung eine negative Haltung zur Religion einnehmen zu kénnen.

Zu diesen Differenzierungen werden im Folgenden, wenn auch in einem
exemplarischen Zugang, einige hinfiihrende, fiir die Konzilsdebatte nicht uner-
hebliche Ausfiihrungen getétigt. Obwohl von mancher, mitunter theologischer
Seite, die Unterscheidung von positiver und negativer Religionsfreiheit wegen

* Walter Kasper, Wahrheit und Freiheit. Die «Erklirung iber die Religionsfreiheit» des 11.

Vatikanischen Konzils, Heidelberg 1988, 14. Vgl. auch DH (= «Dignitatis humanae») 1 (Die
Deklaration wird nach der Textfassung des Lexikons fir Theologie und Kirche, 2. Auflage
[Ergidnzungsband: Das Zweite Vatikanische Konzil], Bd. 2, 714-747 zitiert). Damit erkennt
die katholische Kirche auch an, dass wichtige Reformen auf Anstdsse von aussen
zuriickgehen; Momente also, die eine interne «Selbstreinigungskraft» iibersteigen. (Vgl.
auch «Gaudium et spes», Art. 44: «Hilfe, welche die Kirche von der heutigen Welt erfahrt».)
Konrad Hilpert, Art. Religionsfreiheit, in: Lexikon fiir Theologie und Kirche, 3. Auflage, Bd.
8, Freiburg 1999, 1048-1051, hier 1048.

René Pahud de Mortanges, Art. Religionsfreiheit, in: Theologische Realenzyklopidie, Bd.
28, Berlin 1997, 565-574, hier 565.



Konzilsvdter und Religionsfreiheit 107

ihres «ideologischen Charakters» als «interessensgeleitete Konstruktion»® kriti-
siert wird, ist doch immer wieder auch von «positiver» Religionsfreiheit die Re-
de bzw. ist diese also solche in unseren Breiten auch rechtlich abgesichert. Dar-
unter versteht man die aktive gesellschaftliche Férderung von Religion, und zwar
auch aufgrund der Tatsache, dass religioses Denken und Verhalten der Gesell-
schaft und dem Staat nutzbringend sind. Davon unterschieden setzt Religions-
freiheit in «negativer» Hinsicht den Akzent eher auf ein Trennungsgeschehen im
Sinne von «Freiheit» bzw. «Unabhingigkeit» von Religion. Dieses Moment
scheint im Bewusstsein der Gesellschaft tiefer eingepflanzt zu sein, aber trotz
seiner zentralen Wichtigkeit gibt es in dieser Hinsicht immer wieder die Versu-
chung, die Religionsfreiheit nach dem Motto «Freiheit von jeglicher Religion»
zu instrumentalisieren oder als hohles Schlagwort zu verwenden.

Des Weiteren wird ein individueller wie auch kollektiver Zugang zur Reli-
gionsfreiheit festgehalten: Als [llustration soll ein aktuelles Beispiel im religions-
pluralen Kontext der Schweiz dienen. «Die Forderungen der Muslime betreften
in der Regel das Kollektiv», schreibt der Islamwissenschaftler Ulrich Rudolph in
der «Neuen Zircher Zeitung». «lhnen geht es um Religionsfretheit fiir die Ge-
meinschaft. Damit ist das Recht gemeint, den Glauben so zu praktizieren, wie es
den Anforderungen, aber auch der Wiirde der Religion entspricht.»’

Auch die katholische Kirche beansprucht in Sachen Religionsfreiheit kein
streng individualistisches Konzept. So wird etwa in der Erkldrung «Dignitatis
humanae» festgehalten: «Die Freiheit als Freisein vom Zwang in religidsen Din-
gen, die den Einzelnen zukommt, muss ihnen auch zuerkannt werden, wenn sie
in der Gemeinschaft handeln. Denn die Sozialnatur des Menschen wie auch der
Religion selbst verlangt religiose Gemeinschaften.»® Diese Aussage des Kon-
zilsdokuments leitet zur Debatte auf dem Konzil iiber.

Die Wortmeldungen zur Religionsfreiheit am Il. Vatikanum

Die Arbeit auf dem II. Vatikanum geschah bekanntlich zu einem grossen Teil in
den Kommissionen, wo Texte vorbereitet und redigiert wurden; die Konzilsaula
im Petersdom ist dagegen als Forum des verbalen Austausches, also des gespro-
chenen Wortes zu sehen und bildet ein Gegengewicht zum erstgenannten verfah-
rensmissigen Moment des Konzilsprozedere: Im Plenum wurden Standpunkte
vorgetragen, die dann als Verbesserungsvorschliage (emendationes) schriftlich ein-
gereicht wurden, Meinungen und Argumente bekamen ein Gesicht, auch wenn im
Hintergrund verschiedene Sachverstindige am Werk waren («Konzil der Theolo-
gen»’) und an den Reden feilten.

Vgl. etwa Erich Geldbach, Religionsfreiheit, in: Materialdienst des Konfessionskundlichen
Instituts Bensheim, 55/5 (2004), 87-92, hier 90.
Ulrich Rudolph, Religionsfreiheit — kollektiv und individuell. Debatte um die Integration
, Yon Muslimen auf zwei Ebenen, in: Neue Ziircher Zeitung, 7. Dezember 2004.

DH 4.
Diese Bezeichnung wurde auch mit negativer polemischer Konnotation verwendet, als ob
ndmlich viele Konzilsviter theologisch wie philosophisch selbst nicht auf der Hohe der Zeit



108 David Neuhold

Zur Vorlage der Religionsfreiheit ergriffen 1964 und 1965 94 Konzilsviter
das Wort — davon 11 Bischéfe sogar zweimal, was neben der grossen Anzahl an
involvierten Kardindlen auf die «Dringlichkeit» der Sache hinweist. Zumeist
sprachen sie fiir eine grossere Gruppe; «[...] und obwohl vorwiegend pragma-
tisch und weniger theologisch argumentiert wurde, war dies eine der wesentli-
chen Grundsatzdebatten des Konzils, an der alle Welt ablesen konnte, dass die
katholische Kirche aus der Mentalitit des 19. Jahrhunderts herausstrebt.»'’ Diese
Feststellung traf zwei Jahre nach Konzilsschluss der protestantische Theologe
Johann Christoph Hampe. Es ist aber auch festzuhalten und zu bedenken, was
Walter Kasper dazu anmerkt: «Der Grund fiir diesen Wandel liegt in der grund-
legend verdnderten Situation der Welt im 20. Jahrhundert gegeniiber dem 19.
Jahrhundert. Nicht mehr der Liberalismus, scndern der Totalitarismus war
nunmehr die Gefahr. In dieser Situation trat die Kirche entschlossen auf die Seite
der Freiheit.»''

An dieser Stelle nun sollen einige besonders aussagekriftige Wortmeldungen
der Konzilsviter zur Darstellung gelangen und in Betracht gezogen werden. Dies
geschieht streiflichtartig, wenn auch der Anspruch erhoben wird, damit die gros-
sen Linien der Debatte abbilden zu konnen.'” Es sei vorab festgehalten, dass es
sich bei den Stellungnahmen um einen speziellen «Sprachraum» handelte, der
heute vielfach befremdlich anmuten kann. Im Blickfeld des Interesses sind die
beiden «Tagungseinheiten» der 3. und 4. Konzilsperiode 1964 sowie 1965. Beide
sind um den Herbstbeginn des jeweiligen Jahres verortet. 1964 erstreckte sich
die Diskussion vom 23. September bis zum 28. September (86.-89. Generalkon-
gregation), wobei die Debatte eigentlich schon am Freitag, den 25. September
beendet werden sollte. Vier Konzilsviter aber, die Erzbischofe von Westminster/
U.K. und Yaoundé/Kamerun sowie die Bischéfe von Pittsburgh/U.S. und Masa-
ka/Uganda, haben von einem Statut des Konzils Gebrauch gemacht, insofern sie,
als sie im Namen von 70 Bischofen sprachen, zusitzlich das Wort ergreifen
konnten. Dies geschah nach dem eigentlichen Abschluss der Debatte am Mon-
tag, den 28. September.

gewesen wiren und sich so zu sehr von Beratern abhidngig gemacht hitten. Joseph Siri
(1906-1989), zur Zeit des Konzils Erzbischof von Genua, in Sachen Religionsfreiheit ein
vehementer Bekdmpfer eben dieser, meint: «Die Geschichte dieses Konzils ist zum grossen
Teil die Geschichte der Periti; denn es kam eine grosse Andmie theologischen Bewusstseins
zum Vorschein, sowohl im Episkopat als auch im Kardinalskollegium.» (Zit. nach Giovanni
Miccoli, Zwei schwierige Problemfelder, in: Giuseppe Alberigo (Hg.), Geschichte des
Zweiten Vatikanischen Konzils, Band 1V, Mainz 2004, 109-229, hier 144.)

Johann Christoph Hampe, Die Autoritit der Freiheit. Gegenwart und Zukunft der Kirche im
okumenischen Disput, Bd. 3, Miinchen 1967, 184-248, hier 185.

Kasper, Wahrheit und Freiheit (wie Anm. 3), 14; vgl. auch Miccoli, Zwei schwierige
Problemfelder (wie Anm. 9), 141.

Als Grundlage fiir den folgenden Teil dienen die Konzilsakten: Acta synodalia sacrosancti
concilii oecumenici vaticani Il, Vatikanstadt 1970f. Sie werden mit der Abkiirzung ASCOV
wiedergegeben. Die nachgestellte romische Ziffer bezeichnet die Konzilsperiode (I-1V), die
arabische den Band eines jeweiligen Sitzungszeitraums, darauf folgt die Seitenzahl. Die
Ubersetzungen habe ich selbst vorgenommen; der lateinische Originaltext wird im Fussno-
tenapparat angegeben.



Konzilsvdter und Religionsfreiheit 109

Im Jahr 1965 erstreckten sich die Interventionen der Konzilsteilnehmer zum
wiederum neu bearbeiteten Schema zur Religionsfreiheit im Zeitraum vom 15.
September bis zum 21. September (128.—-132. Generalkongregation). 61 kirchli-
che Wiirdentridger ergriffen das Wort, am letzten Tag meldete sich als einziger
Schweizer auch der gebiirtige Genfer Charles Journet (1891-1975). Umrandet
wurden die Debatten von den Ausfiihrungen des Relators dieses Schemas, Emi-
el-Jozef De Smedt (1909-1985). Diesem kam die Aufgabe zu, in das je aktuelle
Schema einzufiihren, Anderungen im Dokument nachzuzeichnen bzw. auf Ver-
besserungsvorschldge und deren Einarbeitung hinzuweisen. Dem belgischen Bi-
schof De Smedt kommt ein Hauptverdienst bei der Anfertigung, Prisentation
und Umsetzung der Erkldrung «Dignitatis humanae» zu.

Welche Hauptlinien der Argumentation lassen sich nun in den Stellungnah-
men des betrachteten Zeitraums ausfindig machen? Welches Idearium und vor
allem auch welche emotionalen Befindlichkeiten standen im Hintergrund, und
auf welche Fundamente wurde gebaut?

Aus Wahrheit folgt Freiheit sowie die Kontinuitdt der Lehre

Fiir eine erste Gruppe war die (neu)scholastische Anschauung die Grundlage
threr Ausfiihrungen, dass ndmlich nur die Wahrheit (das Recht auf) Freiheit fiir
sich beanspruchen konne. In Sachen religioser Uberzeugungen meint dies ganz
lapidar und einfach: Allein die katholische Variante des Christentums ist die
wahre und urspriingliche und kann aus diesem Grund Freiheit in religiosen Be-
langen flir sich fordern. «Nur die katholische Kirche hat die Pflicht und das
Recht, das Evangelium zu predigen» ", stellt etwa der Erzbischof von Tarragona,
Benjamin de Arriba y Castro (1886-1973), am 15. September 1965 fest. Dieses
deduktive Grundkonzept, von der Wahrheit ausgehend, die in der romisch-
katholischen Kirche verwirklicht erachtet wurde, wurde vor allem vom spanisch-
und italienischstimmigen Episkopat bzw. von Vertretern der Kurie herange-
zogen und in die Diskussion eingebracht. Die Vertreter dieser Richtung konnten
fiir sich verbuchen, dass es sich um die bis zu diesem Zeitpunkt giiltige staatsrecht-
liche Lehrdoktrin der katholischen Kirche handelte. Die Argumentationslast war
also auf der Seite der progressiven Krifte angesiedelt, die mittels der Propagierung
eines Dokuments neue Akzente im Sinne des viel beschworenen Aggiornamento
setzen wollten. «Die Verfechter der Konzilserkldrung haben von den Vorbespre-
chungen an immer wieder darauf hingewiesen, dass die Formel vom Recht der
Wahrheit fragwiirdig und ungenau ist.»'* Dieses Konstrukt wurde also nicht nur

¥ ASCOV 1V, 1, 209: «Sola Ecclesia catholica ius habet et officium praedicandi Evangelium.»
Am Ende der Ausfithrungen, die v.a. die Situation in Spanien im Auge haben, meint de
Arriba y Castro — ganz im Sinne des herkommlichen Toleranz-Verstindnisses —, dass den
Nicht-Katholiken Kultusfreiheit zugestanden werden miisse, «solange er [der Kult bzw. die
Ausiibung des Kultes, Vf.] wirklich privat verbleibt, wofiir auch die zivile Gewalt Sorge
tragen muss». («[...] dum privatus vere maneat, de quo etiam auctoritas civilis curare debet.»
ASCOV IV, 1, 210).

'* Erwin Iserloh, Die Religionsfreiheit nach dem II. Vatikanischen Konzil in historischer und
theologischer Sicht, in: Joseph Krautscheid/Heiner Marré, Essener Gespriche zum Thema
Staat und Kirche, Miinster 1969, 13-33, hier 22.



110 David Neuhold

positiv statuiert, sondern auch als Angriffspunkt gewéhlt. Es war im konziliaren
Diskurs massiv présent.

Fiir die katholische Kirche war also eine privilegierte Position vorgesehen, an-
dere Religionsgemeinschaften kdnnen in einem solchen Denksystem im besten
Fall geduldet werden. Und dies auch nur aufgrund einer Folgenabschitzung, die
der Duldung in Bezug auf Verfolgung im Sinne des Gemeinwohls das geringere
Ubel zuordnet (vgl. Konzept von These-Hypothese'® oder Toleranzdoktrin). Das
gilt in Theorie und Praxis fiir Staaten, die mehrheitlich katholisch geprigt und
durchformt sind; nicht von ungefihr wurde dieses Konzept auch hauptsichlich
und energisch von der oben genannten Gruppe der Achse Rom-Madrid vertreten.

Was aber, wenn sich die Katholiken in einem Staatsgeflige als Minderheit
vorfinden und deshalb eine nicht dominante gesellschaftliche Position einneh-
men? In diesem Fall beansprucht die Kirche Freiheit fiir sich und ihr Wirken.
Dies trug ihr, nicht nur von Karl Jaspers”’, den Vorwurf ein, dass sie mit zweier-
let Mass messe. Aus der Sicht der skizzierten neuscholastischen Position, die
Wahrheit und Freiheit theologisch, philosophisch, aber auch rechtlich und poli-
tisch eng miteinander verkniipft, handelt es sich bei der Toleranzdoktrin einer-
seits und der Forderung nach Freiheit andererseits um die zwei Seiten derselben
Medaille: «Du sagst vielleicht, die katholische Kirche braucht also zweierlei
Mass und Gewicht. Denn wo sie selbst herrscht, will sie die Rechte der Anders-
glaubigen einschrinken, wo sie aber eine Minderheit der Biirger bildet, verlangt
sie gleiche Rechte wie die anderen. Darauf ist zu antworten: In der Tat, zweierlei
Gewicht und Mass ist anzuwenden, das eine fiir die Wahrheit, das andere fiir den
Irrtum.»'” Diese Zeilen stammen von Alfredo Ottaviani, dem einflussreichen Ku-
rienkardinal und Leiter des hl. Offiziums, der auch zweimal in den Konzilsde-
batten das Wort ergriff.'® Einer Erkliarung der Religionsfreiheit auf der Basis der
Menschenwiirde gegeniiber nahm er eine ablehnende und besorgte Haltung ein.
«[...] ich glaube, dass man jene Ubertreibung entfernen muss, die unvermittelt in
diesem [isto!] Text da enthalten ist, wenn festgestellt wird, dass jener, der guten
Gewissens irrt und auf welche Art und Weise auch immer — auch auf eine eigene
Weise — Goit verehrt, der Anerkennung und Ehre wiirdig sei. Ich begreife nicht,
warum einer, der im Irrtum ist, voll anerkannt werden soll.»'® Ein Jahr spéter
hielt er den textus reemendatus fiir ganzlich der Uberarbeitung bediirftig”’, weil

'’ Die «These» besagt, dass eben nur der «katholischen Religion» Freiheit zukommt, im kon-
kreten Fall aber auf die Umstinde Riicksicht genommen werden muss und die These nicht
immer streng umgesetzt werden kann. Thre abgeschwichte, pragmatische Handhabung stellt
dann die so bezeichnete «Hypothese» dar.

' Vgl. Iserloh, Religionsfreiheit (wie Anm. 14), 21.

'" Alfredo Ottaviani, Institutiones juris publici ecclesiastici, Bd. 2: Ecclesia et Status, Rom
1960, 72, 73.

" Vgl. ASCOV 111, 2, 375, 376 (23. September 1964) und ASCOV 1V, 1, 299-301 (17.
September 1965).

' ASCOV 111, 2, 375: «[...] puto eliminandam esse quamdam exaggerationem quae statim con-
tinetur in isto textu quando dicitur illum qui bona conscientia errat et quodammodo, etiam
modo suo, colit Deum, honore dignum esse. Non intellego cur qui errat honore sit dignus.»

 ASCOV 1V, 1, 299: «[...] haec declaratio omnino reformanda est.»



Konzilsvdter und Religionsfreiheit 111

sich die Inhalte noch keiner theologischen Kldrung erfreuten und — theologisch
gesehen — noch keine diesbeziiglichen Entscheidungen gefillt werden konnten.
Mit diesem «tutioristischen» Vorgehen nahm er ein Argumentationsmuster auf,
das vor allem von eher progressiven Kriften immer wieder eingebracht wurde.
Als ein Beispiel sollen hier Kardinal Franz Konig (1905-2004) von Wien und
sein Konzilsberater Karl Rahner (1904-1984) angefiihrt werden, die verschie-
dentlich dieses Argument aufgegriffen und angewandt haben; nach dem Motto:
In diesem Zusammenhang sind Aussagen verfriiht, sie sollten der theologischen
Forschung anheim gegeben werden; aber auch: hier sind Aussagen zu vermei-
den, weil sie ein Mysterium betreffen, und Ep-oché angesagt ist.”' Alfredo Otta-
viani schloss sein Pladoyer, indem er darauf hinwies, dass die Passagen der
Deklaration, die sich auf das Verhiltnis von Staat/Gesellschaft und Religion be-
zichen, der Lehre der Papste von Leo XIII. bis Pius XII. hitten angepasst werden
sollen.”* Das wire aber einer Riicknahme der Deklaration gleich gekommen; da-
rin ist auch die Absicht der Intervention zu vermuten,

Bei dem von Ottaviani Gehorten klingt etwas an, das zu einem zentralen Mo-
ment dieser Debatte geworden ist: Die Kontinuitdt der lehramtlichen Position
steht zur Frage: Ist sie im Falle einer Verlautbarung, die den Freiheitsimpuls der
Moderne positiv aufnimmt, gewahrt?

Casimiro Morcillo Gonzélez (1904-1971), Erzbischof von Madrid, meidete
Zweitel an, wenn er in der 129. Generalkongregation des Konzils in der Aula an-
merkte: «Dem Schema liegt ein fundamentaler Irrtum zugrunde, [...] weil es auch
das pépstliche Lehramt ignorieren und, was noch schlimmer ist, aufheben
méochte »” Dieser Aspekt leitete einen Abschnitt seiner Rede ein, den Morcillo
Gonzélez mit folgenden Worten schloss: «Schliesslich wollen die Autoren dieser
Vorlage nichts vom dem wissen, was das Lehramt der Kirche von der Zeit eines
Leo XII. an immer wieder und explizit zum Ausdruck gebracht hat»** Der
schriftlich der Konzilsleitung iibermittelte Vortragstext enthilt an dieser Stelle
die Anmerkung: «Jenes Lehramt, was auch immer [Gegenteiliges, V{.] dariiber
in sehr subtiler Weise der Relator ausgesagt hat, weicht weit davon ab, mit dem
Inhalt dieser Vorlage, iiber die wir diskutieren, iiberein zu stimmen.»>

Der Erzbischof von Madrid verwies hier auf den oben bereits genannten Bi-
schof von Briigge. Dieser hat immer wieder darauf gedrungen, dass die Erkla-
rung in Kontinuitdt mit der hergebrachten Lehre stiinde; De Smedt stellte den
Unterschied zu den Aussagen der Papste der letzten beiden Jahrhunderte eher als

21

Vgl. z.B. Herbert Vorgrimler (Hg.), Karl Rahner — Sehnsucht nach dem geheimnisvollen

Gott. Profil-Bilder-Texte, Freiburg i. Br. 1990, 116.

2 ASCOV IV, 1, 300, 301. Ottaviani kritisiert u.a. auch heftig, dass Bibelstellen sehr selektiv

herangezogen worden seien; vgl. ASCOV 1V, 1, 300.

ASCOV 1V, 1, 246: «Fundamentalis error schemati subiacet, [...] ex eo etiam quod pontifici-

um magisterium ignorare et, quod peius est, contravenire intendat.»

* ASCOV 1V, 1, 247: «Denique, schematis auctores nihil scire volunt de magisterio ecclesias-
tico, iam a tempore Leonis XII explicite et iteratissime expressum.» Die Amtszeit Papst Leos
XII. erstreckte sich von 1823 bis 1829.

¥ ASCOV IV, 1, 248: «Magisterium illud, quidquid subtiliter in hac aula dixerit relator, longe

abest a consensu cum doctrina schematis de quo disceptamus.»

23



112 David Neuhold

sekundér denn substantiell dar. «Seiner Meinung nach waren die Verurteilungen
der Religionsfreiheit ausgesprochen worden aufgrund falscher Theorien tiber den
Menschen, mit denen man versucht hatte, die Religionsfreiheit zu rechtfertigen
[...]. Indem sie den Rationalismus, den Naturalismus und den Indifferentismus
bekdmpfte, kimpfte die Kirche fiir die Wiirde der menschlichen Person und ihre
wahre Freiheit, die ithr wahres Fundament in der Anerkennung der Abhingigkeit
des Menschen von Gott haben.»*® Auch der derzeitige Kurienkardinal Walter
Kasper reihte riickblickend die Erklirung zur Religionsfreiheit des II. Vatika-
nums, die er als einen synthetischen Entwurf zwischen den Polen Wahrheit und
Freiheit versteht, in eine kontinuierliche Lehrentwicklung innerhalb der katholi-
schen Kirche ein. 1988 fiihrte er in Heidelberg aus, «dass die Erkldrung der Sa-
che nach keineswegs im Widerspruch zur Tradition steht»*’. Wobei er aber im
gleichen Atemzug relativierte und prazisierte: «Die Kontinuitdt der Erkldrung
mit dem Ganzen der Tradition erkennt man freilich nur dann, wenn man kein
starres objektivistisches Traditions- und Kontinuitétsverstindnis voraussetzt [...].
Danach ist Tradition nicht mit einer toten Miinze zu vergleichen, die man von
Hand zu Hand weitergibt.»*® Der Vergleich ist eindriicklich, aber wer wiirde ein
solches, hier von Kasper negativ umschriebenes, «totes» Traditionsverstindnis
auch wirklich so fiir sich beanspruchen? Auffillig, aber nicht bemerkenswert ist,
dass vor allem hochrangige Vertreter der Hierarchie (De Smedt und Kasper
mogen hier als Beispiele dienen), die die Religionsfreiheit beflirworte(te)n, im-
mer wieder die Kontinuitdt herausstreichen. Eine kritische Anfrage konnte lau-
ten, ob es sich dabei nicht um innerkirchliches Kalkiil, Selbstrechtfertigung und
eigene Gewissensberuhigung handelt. Auch wenn es immer wieder — so etwa
vom Fribourger Dominikaner Arthur-Fridolin Utz (1908-2001) — Vorstisse
gab und gibt, die Kontinuitit herauszustellen, indem vor allem die geschicht-
lichen Rahmenbedingungen und Zwangsfaktoren’’ in Rechnung gestellt werden,
kann doch die These von Bruch bzw. Inkompatibilitit der Lehre einige Beweis-
kraft flir sich beanspruchen. Nicht nur Gegner der Erkldrung zur Religionsfrei-
heit sahen und sehen in ihr eine Wende in der Lehrentwicklung des katholischen
Lehramtes. Der renommierte Jurist Ernst-Wolfgang Bockenforde etwa meinte 25
Jahre nach dem Konzil: «Ungeachtet ihrer grundsitzlichen und wegweisenden
Bedeutung ist die Erkldrung tiber die Religionsfreiheit innerkirchlich ein «Stachel
im Fleisch» fiir alle diejenigen, die Verfechter einer stets bruchlosen und mit sich
identischen, das gleichbleibend immer Wahre nur ndher ausfaltende kirchlichen

% Miccoli, Zwei schwierige Problemfelder (wie Anm. 9), 117.

*7 Kasper, Wahrheit und Freiheit (wie Anm. 3), 36.

** Ebenda.

* Vgl. Arthur Fridolin Utz, Die Religionsfreiheit aus katholischer Sicht, in: Internationale
katholische Zeitschrift, 19 (1990), 155-175.

** Hier gilt es m. E. das présent zu halten, was Bruno Forte zu Bedenken gibt: Das geschicht-
liche Studium in Bezug auf die Kirche darf nicht dazu fiihren, dass nach dem Motto: «Alles
wissen, heisst alles entschuldigen» das moralische Urteil aufgehoben wird und alles, vor al-
lem die Verfehlungen der Kirche, damit gerechtfertigt werden kénnen. Vgl. Bruno Forte, Die
katholische Kirche und die Fehler der Vergangenheit, in: Zeitschrift fiir Missions- und Reli-
gionswissenschaft, 89 (2005), 3—11 hier 7.



Konzilsvdter und Religionsfreiheit 113

Lehrentwicklung sind und dies mit dem Wahrheitsanspruch des katholischen
Glaubens verkniipft sehen. Denn die Aussagen der Erkldrung stehen nun einmal
[...] in einem wesentlichen Punkt zu lehramtlichen Ausserungen der Pépste des
19. Jahrhunderts (einschl. Leo XIII.) von A und non A.»’' Die These vom
«Bruch» wird gerade auch durch die Haltung konservativer Katholiken im Um-
feld Lefebvres erhirtet, die sich nicht zuletzt aus diesem Grund von Rom ge-
trennt haben.’® Leo XIII. hatte die Forderung nach Religionsfreiheit noch grund-
legend und vernichtend verurteilt: «Es ist keineswegs erlaubt, die Freiheit zu
Denken, zu Schreiben und zu Lehren sowie die unterschiedslose Religionsfrei-
heit zu fordern, zu verteidigen oder zu gewihren, als ob diese alle Rechte wiren,
die dem Menschen von Natur aus gegeben sind.»** Fiir die Gegner der Erklirung
am Konzil ist diese Diskontinuitit untragbar. Was Giovanni Miccoli fiir die De-
batte im September 1964 feststellt, kann als ein entscheidendes Moment im ge-
samten Prozess der Genese der Deklaration angesehen werden: «Tatsdchlich
stellt sich das grundlegende Thema der Redner der Vertreter der Opposition be-
harrlich unveriandert dar, wenn es auch Unterschiede in der Akzentsetzung und
im Denkansatz geben mag: Die Erkldrung zur Religionsfreiheit widerspricht
demnach, so, wie sie aufgebaut und begriindet ist, offenkundig den traditionellen
Lehrausserungen der Kirche und kommt einem Widerruf der besonders eindeutig
formulierten Lehraussagen der Pépste der beiden letzten Jahrhunderte gleich.»™
Die Intervention von Gabriel-Marie Garrone (1901--1994), Erzbischof von
Toulouse, am 25. September 1964, vermag den dargestellten Aspekt gut zu illus-
trieren bzw. weiter zu vertiefen. lhr kommt daher an dieser Stelle besondere
Beachtung zu. Garrone forderte ndmlich — als Beflirworter der Erkldrung —, dass

*! Emst-Wolfgang Bockenforde, Religionsfreiheit. Die Kirche in der modernen Welt, Freiburg
1. Br. 1990, 10; vgl. dazu 10-12; 55-58; 69.

2 Erzbischof Marcel Lefébvre (1905-1991) hat in zwei Reden (1964 und 1965) seine Gegner-
schaft einer moglichen Erklirung der Religionsfreiheit gegeniiber deutlich zum Ausdruck
gebracht. In der 87. GK warnt er vor gefdhrlichen, ja verheerenden Folgen. Der religidse wie
moralische Relativismus wird als Menetekel an die Wand gezeichnet; vor allem wegen der
Tatsache, dass dem persénlichen Gewissensentscheid zu viel Betonung zukomme. Lefebvre
befiirchtete, dass die Erklarung einer ad-hoc Entscheidung gleich komme und vor allem par-
tikuldre Verhiltnisse — er nannte die Vereinigten Staaten — im Blick habe. «Diese Umsténde
konnen sich dndern und tatsdchlich verdndern sie sich auch.» (ASCOV III, 2, 492) Eine
Erklarung werde dem Ansehen der Kirche schaden, weil sie die Liebe zur Wahrheit mit
einem solchen Entscheid aufgebe — zum Schaden («damnum») vieler Seelen. 1965 wurde der
Ton Lefébvres schirfer, die Kritik inniger und bissiger. Er sah den Liberalismus in die Kir-
che eintreten, erwidhnte Hobbes, Locke und Rousseau sowie Lammenais, dessen Gedanken
nun — quasi iiber die eigene Hintertiir — eindridngen. Verdchtlich sprach er von der Reli-
gionsfreiheit als einem «ius novum» und verstieg sich auch in blanker Kontroverstheologie,
wenn er meinte, dass das Faktum, dass auch die Protestanten (in Helvetia) eine solche
Erklarung forderten, doch alles erklire — was will man noch mehr an Beweisen: Es diirfe
nicht zu einer Verabschiedung der Religionsfreiheit kommen. (vgl. lat. Text in ASCOV 1V,
1, 409411, hier 410: «Item Protestantes in eorum Sessione in Helvetia exspectant a nobis
subsignationem [...] Quid amplius volumus ad nostram informationem?»)

Leo XIII., Enzyklika «libertas praestantissimum» (20.6.1888), lat. in: Heinrich Denzinger/
Peter Hiinermann, Enchiridion symbolorum, Freiburg "7]991, 872 (Artikel 3252); eigene
Ubersetzung.

* Miccoli, Zwei schwierige Problemfelder (wie Anm. 9), 133, besonders auch 150.

33



114 David Neuhold

etwas zur Lehrentwicklung gesagt werden miisse, weil anderenfalls der Kirche
ein wandelbares und utilitaristisches Vorgehen vorgeworfen werden kénnte. «Ich
wiirde es gerne sehen, eine kleine Textpassage vorzuschlagen, in der zugleich
festgehalten wird, dass wir freilich nicht den Anschein eines Widerspruchs leug-
nen, aber die wirkliche Realitiit eines solchen verneinen.»* Und dies begriindete
er so: Widerspruch gibt es nur dann, wenn von derselben Sache unter derselben
Hinsicht gesprochen wird. Die Sachlage aber habe sich im Vergleich etwa zum
19. Jahrhundert, mehr noch zum Mittelalter, wesentlich verdndert: Der Begriff
des Staates und seine Inhaltlichkeit wiirden nun anders aufgefasst; durch das
Konzept der Freiheit werde die Gewalt des Staates eingeschrdankt. Weiters fiihrte
der Erzbischof von Toulouse aus, dass der Begriff des Gemeinwohls nicht mehr
auf die Grenzen eines Staates beschriankt werden konne, sondern in einer globa-
len Dimension gesehen werden miisse. Daneben betcnte Garrone die Realitit
pluralistischer Gesellschaften mit seinen atheistischen Elementen. Schliesslich
seien die Gleichheit und die Wiirde des Menschen in ihrer biblischen Fundierung
immer starker zum Vorschein gekommen und ins Bewusstsein der Christen ge-
langt. Zum anderen habe sich die Art und Weise, an die Inhalte heranzugehen,
verdndert: «Der Syllabus zum Beispiel bedachte die Dinge gleichsam in aus-
schliesslicher Weise unter generellem und objektivem Vorzeichen; damals wurde
ein allgemeines Prinzip verurteilt, das ausdriicklich von vielen verkiindet worden
ist: Konzeptionen nimlich und Ideen, ob sie falsch oder wahr sind, haben den
gleichen Wert. Heute stellt sich die Frage von der Freiheit folgendermassen: wie
muss man Personen gegeniiber handeln, ob sie innerhalb oder ausserhalb der
Kirche sich befinden, ob sie eine Religion bekennen oder aber auch nicht. Das ist
etwas ginzlich anderes.»’® Wenn aber die Geschichtsschreibung dagegen halte,
dass die Kirche der Vergangenheit sich anders verhalten habe als heute, gelte es
festzumachen, dass der historische Kontext betrachtet werden miisse und kein
Urteil tiber die Vergangenheit im Lichte der Gegenwart gefillt werden diirfe; so
sei das Prinzip cuius regio eius et religio auch ein Prinzip der staatsbiirgerlichen
Ordnung, also gleichsam von rechtlich-politischen Instanzen fiir richtig erachtet
worden. Es wird also auf der Ebene der Lehrdusserungen ein Widerspruch ver-
neint, trotz des Eingestidndnisses, dass es auf den ersten Blick so scheinen kénn-
te. In der Praxis aber wird ein solcher statuiert: «Die Kirche, welche auch in ihrer
Flihrungsetage aus Menschen besteht, zdgert nicht einzugestehen, dass sie zeit-
weilig geirrt hat und diesbeziiglich auch Busse zu tun.»’’ Giovanni Miccoli
meint, dass in dieser Aussage ein Klima nachklingt, das auf Johannes XXIII. zu-

* ASCOV 111, 2, 533: «Vellem igitur textum quemdam proponere, ut simul constet nos con-
tradictionis speciem non quidem denegare (et effugisse), sed legitime realitatem eius renu-
ere.» Der schriftlich eingereichte Text enthdlt die Passsage et effugisse («und auszuwei-
cheny).

* ASCOV 11, 2, 534: «Syllabus, v.g., res quasi exclusive sub aspectu generali et obiectivo
considerabat, tunc principium aliquod generale damnabatur, quod expresse a pluribus pro-
nuntiabatur: conceptiones et ideas, sint verae sive falsae sint, eiusdem valoris esse. Hodie
quaestio de libertate haec est: quomodo erga personas agendum sit, sive intra sive extra
Ecclesiam sint, sive religionem profiteantur sive non. Quod est omnino aliud.»

7 ASCOV 111, 2, 534: «[...] Ecclesia ex hominibus constans etiam in capite suo, ex fragilitate
humana interdum errasse fateri et de hoc poenitere non dubitat.»



Konzilsvdter und Religionsfreiheit 115

riickgefiihrt werden konne. Dies geschieht freilich nicht ohne einen (aktuellen,
teils berechtigten) Seitenhieb, wenn er festhilt, dass dieses Eingestindnis vom
Verhalten vieler Kirchenminner noch kaum rezipiert worden sei.”® Wenn dies
auch zutreften mag, so bestimmt nicht fiir den im April 2005 verstorbenen Papst
und seine Initiative, die er im Rahmen der (liturgischen) Vergebungsbitte im Jahr
2000 gesetzt hat.™

Gabriel-Marie Garrone beschloss seine Intervention im Konzilsplenum mit
folgenden Worten, von welchen er auch wiinschte, dass sie in die Erkldrung auf-
genommen wiirden: «Die Kirche leugnet nicht, dass thr Verhalten in der Ver-
gangenheit nicht immer mit threr Lehre in Einklang stand! Sie fordert aber, dass
der soziale Kontext und die jeweilige Zeit Beriicksichtigung finden, um ein ge-
rechtes Urteil erstellen zu kénnen; und nicht weniger gilt es den notwendigen
Fortschritt zu bedenken, der Zeit erfordert in Hinblick auf die Wahrnehmung
moralischer Begriffe. Wenn es aber irgendetwas Unentschuldbares gibt, zogert
die Kirche nicht, dafiir demiitig Busse zu tun.»*’

Inwieweit das Festhalten am Prinzip der Lehrkontinuitit von Seiten der Be-
furworter der Religionsfreiheit als «Besanftigungsstrategie» an die Adresse der Mi-
noritdt gedacht war — die sich damit aber keinesfalls zufrieden gab — oder aber auf
innerer Uberzeugung beruht, kann in diesem Rahmen nicht beantwortet werden.

Wahrheit setzt Freiheit voraus sowie Pluralismus bzw. Kommunismus

Bei diesem zweiten Argumentationsmuster — wenn man einer sehr groben, aber
iiblichen Einteilung folgen will — handelt es sich um einen «positiven Ansatz»:
Die Freiheit als solche erfiahrt hohe Wertschitzung, obwohl man sich auch be-
wusst ist und immer wieder betont, dass der Preis der Freiheit viele Risiken und
Gefahren beinhaltet, und letztlich als Zielperspektive eine Art Kant’sche, wenn
auch theonome «Selbstverpflichtung» angegeben wird: Raul Silva Henriquez
(1907-1999), Erzbischof von Santiago/Chile, fiihrt dazu am 16. September 1965,
in der 129. Generalkongregation, aus: «Die apostolische Aktivitit des Volkes
Gottes ist auf Menschen gerichtet, und freilich darauf, sie zu freien Handlungen
anzuregen.»'' Dazu ist es laut Silva Henriquez notwendig, jede Form von Zwang
zu vermeiden. Und er fasste den Begriff des Zwanges in einem weiten Sinn auf:
sei es in Form eines Zwanges, der auf allzu grossem Vertrauen auf Geld und

’:'8 Miccoli, Zwei schwierige Problemfelder (wie Anm. 9), 152.

9 Vgl. dazu das Themenheft der Zeitschrift fiir Missions- und Religionswissenschaft «Erinnern
und Versohnen»: Heft 1 (2005). Dass diese Vergebungsbitte von manchen Theologen und
Bischdfen als grosser und einmaliger Wurf gefeiert wird, mutet nicht nur Lukas Vischer
seltsam narzisstisch an. Vgl. Lukas Vischer, Erinnern und Versohnen. Der Weg der Oku-
mene, in: Zeitschrift fiir Missions- und Religionswissenschaft, 89 (2005), 35.

" ASCOV 111, 2, 534, 535: «Non diffitetur etiam Ecclesia modum suum agendi in praeterito

tempore non fuisse semper huic doctrinae concordem! Postulat autem ut ratio habeatur con-

textus socialis cuiuscumque temporis ad iudicium iustum efformandum, nec non et neces-
saril progressus qui tempus requirit in perceptione notionum moralium. Si quae autem inex-
cusabilia fuerint Ecclesia humiliter poenitere non dubitat.»

ASCOV 1V, 1, 227: «Activitas apostolica populi Dei ad personas dirigitur, et quidem ad sus-

citandos earum actus liberos.»

41



116 David Neuhold

Reichtum basiere, sei es in Form von Propaganda, die sich einer nicht dem
Menschen geschuldeten Ehrfurcht bediene; sei es in Form spezieller Abhin-
gigkeit von politischen Autoritdten in der Verkiindigung des Evangeliums, sei es
in der Form eines Zwanges, der allgemein mit Proselytismus umschrieben wer-
de. Ein wenig weiter in der Rede vorangeschritten, fasste der chilenische Kar-
dinal zusammen, dass kein Zwang — weder politischer, wirtschaftlicher, soziolo-
gischer noch psychologischer — geeignet sei, ein probates Mittel in Sachen Glau-
bensaneignung zu sein. Er verletze in jeder Hinsicht den Menschen.** Im néchs-
ten Atemzug folgte jedoch der Hinweis, dass das nicht dazu fiihren konne, jeg-
liche Autoritdt abzulehnen: «Im Gegenteil muss gesagt werden, dass es einen
speziellen und tieferen Sinn von Autoritit in der Okonomie der Freiheit gibt.»*
Hier wird auf die feine Abhdngigkeit und wechselwirkende Gegenseitigkeit von
Freiheit und Bindung/Autoritidt angespielt, die immer wieder zur Diskussion
stand. Henriquez legte die Betonung — wenn auch unter Riickbindung — schwer-
punktmissig auf die Freiheit. In seiner ersten Intervention zur Vorlage «De liber-
tate religiosa» 1964, und zwar in der 86. Generalkongregation, basierten seine
Ausfithrungen u.a. auf den Ideen John Courtney Murrays (1904-1964)*. Der
amerikanische Jesuit lieferte entscheidende Impulse zur Umsetzung der Erkla-
rung. Er vermittelte vor allem nordamerikanischen Konzilsvitern inhaltliche Ak-
zente (v.a. die Blickrichtung auf eine verfassungsrechtliche Ebene), die sie dann
mit massiver Prisenz umzusetzen wussten: Der Text iiber die Religionsfreiheit
wurde auf ihre Initiative hin das erste Mal am 19. November 1963 vorgelegt,
wenn auch noch als uneigenstindiges Kapitel des Okumenismusdekretes.

In den darauffolgenden beiden Jahren haben sich alle U.S.-amerikanischen
Kardindle in dieser Sache — nunmehr als eigenstdndiges Schema — an die Kon-
zilsviter gewandt, insgesamt gehen 12 Interventionen auf ihr Konto.*® «[Die]
stiarksten Beflirworter [der Religionsfreiheit, Vf.] waren die nordamerikanischen
Bischofe [...], die sich ein dauerhaftes friedliches Zusammenleben der verschie-
denen Religionen in einer pluralistischen Gesellschaft ohne die Verkiindigung

* Vgl. seine Aussagen in ASCOV IV, 1, 228: «[...] sive ab ea quae inducitur per nimiam confi-
dentiam in pecuniis et divitiis, sive ab actione propagandistica non servante debitam reve-
rentiam erga personam, sive a dependentia ab auctoritate politica in Evangelio praedicando,
sive a sic dicto «proselytismo. [...] Nulla enim coactio politica, vel oeconomica, vel sociolo-
gica, vel psychclogica, quae personam laedet, medium et aptum ad servandum fidei assen-
sum.«

“ ASCOV III, 2, 228: «[...] e contra dicendum est in oeconomia libertatis peculiarem ac pro-
fundiorem dari debere sensum auctoritatis [...].»

* Vgl. Dominique Gonnet, La liberté religieuse a Vatican II: la contribution de John Courtney
Murray, Paris 1994.

* In zeitlicher Reihenfolge (gemiss Generalkongregationen = GK): 86. GK: Richard James
Cushing (1895-1970), Erzbischof von Boston; Albert Gregory Meyer (1903—-1965), Erzbi-
schof von Chicago; Joseph Elmar Ritter (1892-1967), Erzbischof von St. Louis; 87. GK:
Ernest John Primeau (1909-1989), Bischof von Manchester; 88. GK: Karl Joseph Alter
(1885-1977), Erzbischof von Cincinnati; 89. GK: John Joseph Wright (1909-1979), Bischof
von Pittsburgh; 128. GK: Francis Joseph Spellmann (1889-1967), Erzbischof von New
York; Cushing (vgl. 86. GK); 129. GK: Ritter (vgl. 87. GK); 130. GK: Charles Garrett Ma-
loney (geb. 1912), Weihbischof von Louisville; Paul Hallinan (1911-1968), Erzbischof von
Atlanta; 131. GK: Joseph Shehan (1898-1984), Erzbischof von Baltimore.



Konzilsvdter und Religionsfreiheit 117

der Religionsfreiheit nicht vorstellen konnten.»* Ausgehend von den politischen
und verfassungsrechtlichen Gegebenheiten ihrer Herkunftsldnder, die vielfach
«bliithende katholische Kulturen»®*’ ermdglichten, war das nicht erstaunlich; die-
ser Hintergrund unterschied sich doch sehr von Landern mit ausgeprigten Ver-
quickungen von Staat und katholischer Kirche, wie das etwa in Spanien, Italien
oder Kolumbien der Fall war. Richard James Cushing (1895-1970), der Erzbi-
schof von Boston, gab gleich zu Beginn der Debatte Folgendes in der Konzils-
aula zum Besten: «Einerseits ist diese ganze Diskussion rund um die Religions-
freiheit eine komplexe, andererseits aber, so scheint es mir, ist sie eine sehr
einfache.»™ Die gesamte Sachlage kénne auf zwei Grundlinien reduziert werden.
Fiir Cushing stand fest, dass die Kirche ihre gesamte Geschichte hindurch Frei-
heit fiir sich gefordert habe; etwas, das unter dem Stichwort libertas ecclesiae
zusammengefasst wird. Das ist die eine Linie. Daraus folgte fiir den Erzbischof
von Boston: «Dieselbe Freiheit in der biirgerlichen Gesellschaft, welche die Kir-
che immer fiir sich und ihre Glieder beansprucht hat, diese gilt es in unserer Zeit
auch fiir die anderen Kirchen und deren Mitglieder zu fordern, ja sogar fiir jede
menschliche Person.»* Der Erzbischof von Chicago, Albert Gregory Meyer
(1903-1965), fiihrte folgende Griinde an, die eine Erkldarung zugunsten der Reli-
gionsfreiheit notwendig erscheinen liessen: Einerseits die Verfolgung religioser
Gruppierungen, dort wo der Staat sich als omnipotent und somit totalitdr gebér-
det, andererseits aber auch die Erfahrung, dass das religiése Leben dort bliiht, wo
verschiedene Religionsgemeinschaften friedlich miteinander leben. Daneben
machte er eine Vorbildfunktion der Kirche den Staaten gegeniiber aus. Wenn die
Religionsfretheit auf rechtlicher Ebene herausgestrichen werde, bedeute dies
auch, dass eine Betonung der Innerlichkeit des religiésen Aktes vorgenommen
werde — hier konne es zu einer Vertiefung des religiosen Geschehens kommen.
Des Weiteren sah Meyer Chancen fiir die Mission™ und einen fruchtbaren Dialog
mit Nicht-Katholiken durch eine solche Erklarung gewéhrleistet und verbessert.
Diese hier vorgebrachten Argumente finden sich in den Stellungnahmen der
Befiirworter der Religionsfreiheit immer wieder. Besonders bedeutsam aber
sollte der erste hier von Meyer aufgezihlte Aspekt werden: Der atheistische Ma-
terialismus im kommunistischen Machtbereich dieser Zeit kannte die Religions-
freiheit nur als Hiilse bzw. in einer verdrehten Form. Im secolo del martirio, wie

* Franz Xaver Bischof, Die Konzilserkldrung iiber die Religionsfreiheit Dignitatis humanae,
in: ders./Stephan Leimgruber (Hg.), Vierzig Jahre II. Vatikanum. Zur Wirkungsgeschichte
der Konzilstexte, Wiirzburg 2004, 334-355, hier 338.

Vgl. dazu die Intervention von Erzbischof Albert Gregory Meyer am 23. September 1964
(ASCOV I11, 2, 366).

ASCOV 1II, 2, 361: «Ex una parte, haec tota quaestio de libertate religiosa est quodammodo
complicata. Ex altera tamen parte, ut mihi videtur, est quaestio satis simplex.»

ASCOV 111, 2, 362: «[...] eandem libertatem illam in societate civili, quam Ecclesia semper
vindicavit sibi suisque membris, hac nostra aetate etiam vindicat aliis ecclesiis earumque
membris, immo omni personae humanae.»

Dagegen sprachen sich die Vertreter der gut organisierten Minderheit aus, die aufzuzeigen
versuchten, dass eine Erkldrung der Religionsfreiheit den Missionseifer 1dhme; vgl. als Bei-
spiel Marcel Lefebvre ASCOV IlI, 2, 491: «Wer wiirde nicht sehen, dass diese Erklidrung
grossten Schaden fiir das Apostolat der Kirche bedeutet?» («Quis non videt hanc affirmatio-
nem maximum damnum afferre apostolatui Ecclesiae?»)

47

48

49

50



118 David Neuhold

eine Etikettierung des 20. Jahrhunderts durch den Zeitgeschichtler Andrea Ri-
ccardi’' besagt, stand die Verfolgung der Religion, im speziellen des Christen-
tums, in vielen Gebieten auf der Tagesordnung. Daran konnte das Konzil nicht
vorbeigehen. «Besonders eindrucksvoll waren die Ansprachen der Viter, die
selbst unter einer solchen Situation litten oder gelitten haben»’, stellt Thomas
Weitz fest. Der Erzbischof von Prag, Joseph Beran (1888—-1969), beschrieb die
Situation in der Tschechoslowakei, 3 Jahre vor dem «Prager Friihling» im Sep-
tember 1965: «Von jenem Moment an, von dem an in meiner Heimat die Gewis-
sensfretheit radikal beschriankt worden ist, war ich Zeuge schwerer Versuchun-
gen [...]. In meiner gesamten Herde, vor allem auch bei den Priestern, habe ich
nicht nur schwere Glaubensnéte beobachtet, sondern auch starke Tendenz zu Lii-
ge, Heuchelei und andere Laster, die ein Volk korrumpieren, das keine wirkliche
Gewissensfreiheit besitzt.»”® Sei die Gewissensfreiheit nicht gegeben, entstehe
notwendigerweise Heuchelei und Falschheit: «Und man muss wohl zugeben,
dass Heuchelei, die den Glauben vortiuscht, der Kirche mehr schadet als eine
Heuchelei, die den Glauben verheimlichen will; dies ist in unseren Tagen freilich
in einem weiten Ausmass der Fall.»’* Das merkte der Prager Erzbischof auf dem
Hintergrund der traumatisierten tschechischen Situation an, wo mit dem religi-
osen Territorial- und Zwangsprinzip im 17. Jahrhundert katholische gegenrefor-
matorische Politik (z.B. die Ausweisung von 30’000 nicht-katholischen Fami-
lien) betrieben wurde. Diese Lektion der Geschichte gelte es zu lernen; Beran
forderte die Erkldarung der Religionsfreiheit ohne Umschweife, damit die Kirche
mehr moralisches Gewicht fiir sich beanspruchen kénne, um so auch die verfolg-
ten Christen zu unterstiitzen.

Neben dem Prager Erzbischof schlugen in der Debatte vor allem auch Joseph
Slipyj (Ukraine) (1892-1984), Franz Kénig oder aber Franjo Cekada (Jugosla-
wien) (1902-1976) in dieselbe Kerbe: «Wo es keine Freiheit gibt, dort fehlt mei-
stens auch das, was sich auf die Wiirde des Menschen bezieht.»>

Das griff nicht nur auf die Situation in den kommunistischen Lidndern aus,
sondern auch auf den Vorstellungsraum derjenigen Konzilsviter, die nur der
Wahrheit Freiheit zukommen lassen wollten. Der Erzbischof von Durban etwa,
Denis Hurley (1915-2004) meldete sich am 25. September 1964 in der Kon-
zilsaula zu Wort; er verteidigte das Konzept der Religionsfreiheit, und meinte —
mit Blick auf die Kirchenvertreter, die der Religionsfreiheit gegeniiber negativ
eingestellt waren: «Die also, die wollen, dass die Rechte der Menschen vom Be-

*' Vgl. die deutsche Ausgabe: Andrea Riccardi, Salz der Erde, Licht der Welt: Glaubenszeug-

nis und Christenverfolgung im 20. Jahrhundert, aus dem Ital. Ingrid Stampa, Freiburg 2002.
Thomas A. Weitz, Religionsfreiheit aui dem I1. Vatikanischen Konzil, St. Ottiiien 1997, 63.
ASCOV 1V, 1, 393: «Ab ipso momento, quo libertas conscientiae in patria mea radicaliter
restricta fuit, testis eram gravium tentationum [...]. In toto grege meo, immo etiam inter
sacerdotes, observavi non solum gravia pericula fidei, sed etiam gravissimas tentationes ad
mendacium, hypocrisim aliaque vitia moralia, quae populum, vera libertate conscientiae
carentem, facile corrumpunt.»

ASCOV 1V, 1, 393: «Et forsitan dici potest hypocrisim in fide profitenda Ecclesiae magis
nocere quam hypocrisis in fide occultanda, quae quidem in nostris diebus latius patet.»
ASCOV 111, 2, 379: «Ubi deest libertas, ibi desunt plurima, quae ad dignitatem personae hu-
manae pertinent.»

52
53

54

55



Konzilsvdter und Religionsfreiheit 119

sitz der Wahrheit abhdngen, sprechen den Menschen implizit auch das Recht zu
Denken und zu Forschen, zu Sprechen und zu Schreiben ab.»*® Er beschloss sei-
ne Ausflihrungen, indem er den vorgebrachten Aspekt positiv formulierte. Hur-
ley hielt fest, dass «Freiheit und Rechte den Menschen zukommen, nicht eben,
weil sie die Wahrheit schon fiir sich erreicht haben, sondern damit sie diese ein-
holen konnen».”’

Freiheit wurde also als eine nicht rein negative verstanden, sondern als
Grundlage und Voraussetzung in der Wahrheitssuche bzw. ihre Bedingung der
Moglichkeit. Wird der Freiheit aber der erste Platz reserviert, gibt es einen ande-
ren Zugang zu dem, was die katholische Kirche als Irrtum betrachtet. Hier kann
auf die Lehre des «irrenden Gewissens», das seine Wiirde behilt, zuriickge-
griffen werden oder auf jenes Theorem der katholischen Moraltheologie, das be-
sagt: abusus non tollit usum. Fiir unseren Zusammenhang konnte eine Uberset-
zung bzw. Anwendung folgendermassen lauten: Der Missbrauch der Freiheit
hebt ihre fundamentale Bedeutung keineswegs auf.

Hinter dieser, von einer Mehrheit vertretenen Position — Charles Journet etwa
sprach in der Debatte davon, dass eine Person, die sich irrt oder ein irrendes Ge-
wissen besitzt, dennoch und unwiderruflich eine menschliche Person verbleibe
und als solche in der politischen Gesellschaft anerkannt werden miisse’® — steht
die Hoffnung oder das Vertrauen, dass sich die Wahrheit letztendlich selbst
durchsetze, wenn dies freilich nicht fatalistisch gesehen werde. Der Einsatz
gegen den «lrrtum», um hier wieder schwerwiegendes Vokabular zu verwenden,
habe sich nur auf eine andere Ebene zu verlagern: Argumente und das Lebens-
beispiel seien nun gefragt, nicht etwa die Anwendung machtférmiger politischer
Mittel.” Es ging schlussendlich den Vertretern der Religionsfreiheit auf dem
Konzil auch darum, die Pluralitit der gesellschaftlichen Verhiltnisse anzuerken-
nen, dem Vorwurf einer doppelbddigen Strategie — namlich dort Freiheit zu for-
dern, wo man in der Minderheit war, sie aber abzulehnen, wenn man die vorherr-
schende Glaubensgruppierung darstellte — zu entgegnen und den bereits ange-
klungenen theologischen Aspekt zu forcieren, der im letzten Abschnitt der Rede
von Carlo Colombo (1902-1992) sehr eindriicklich zur Darstellung kam: «Dar-
aus [aus einer moglichen Erkldarung der Religionsfreiheit, Vf.] darf nicht die
Befiirchtung abgeleitet werden, dass die Wahrheit vom Irrtum besiegt werden

** ASCOV 111, 2, 518: «Qui ergo volunt ut iura hominum a possessione veritatis pendeant ho-

minibus implicte denegant ius cogitandi et inquirendi, loquendi et scribendi.»

ASCOV 111, 2, 518: «[...] libertas et iura hominibus competunt non quia veritatem iam adepti

sunt sed ut eam adipiscantur.»

# Vgl. ASCOV 1V, 1, 425. Den «schweizerischen» Beitrag zur Konzilsdebatte lieferte Charles
Journet. Als von Paul VI. 1965 zum Kardinal ernannter Theologe, der in Fribourg titig war,
setzte er sich fiir die Erkldrung ein, indem er betonte, dass es «zwei Ordnungen» gébe, die
immer in Betracht gezogen werden miissten. Mit diesem «unterscheidenden» (distinctio re-
rum temporalium et rerum spiritualium) Ansatz, der nach Journet im Evangelium zugrunde
gelegt (vgl. Mt 22.21) und nunmehr wieder in seinem Vollsinn ins Bewusstsein gekommen
sei, wollte er die (v.a. pastoralen) Bedenken der Gegner zerstreuen (vgl. den Text der An-
sprache: ASCOV 1V, 1, 424-425).

¥ Vgl. dazu die Argumente eines Bartolomé de Las Casas, in: Mariano Delgado, Bartolomé de
Las Casas, Werkauswahl, Band 1 (Missionstheologische Schriften), Paderborn 1994, 203-223.

57



120 David Neuhold

wiirde. Die Wahrheit, welche in Gott griindet und eine bestimmte Veranschauli-
chung seiner gottlichen Majestét darstellt, ist stark, sie besiegt jegliche mensch-
liche Schwiche oder Geistesenge, ja sogar die Bosheit. Und weil sie von der
Gnade Gottes, der «will, dass alle Menschen gerettet werden und zur Anerkennt-
nis der Wahrheit gelangen> (1 Tim 2.,4), unterstiitzt wird, kann es nicht gesche-
hen, dass sie selbst alle ihre Feinde zu Menschen guten Willens weder durch
Zwang noch durch politische Massnahmen verédndert, sondern durch die Waffen
der Gerechtigkeit und Tugend Gottes.»®” Der Erzbischof von Mailand und somit
Nachfolger Montinis war auch enger Vertrauter des Papstes. Seinen Ausfiih-
rungen am 25. September 1964, in der 88. Generalkongregation, kam also beson-
dere Bedeutung zu. «Die Aufmerksamkeit, mit der man ithm zuhdrte, so wurde
dann gesagt, hing nicht ab von der Annahme, dass er das sage, was der Papst
habe sagen wollen, sondern von der Uberzeugung, dass Colombo nicht gesagt
hitte, was er gesagt hatte, wenn der Papst vielleicht dagegen gewesen wire.»®'
Auf die Rolle von Papst Paul VI. kann hier nicht eingegangen werden; mittler-
weile sieht man es als erwiesen an, dass er der Erkldrung gegeniiber positiv ein-
gestellt war und sie forcierte.*

Die Deklaration «Dignitatis humanae»: Anmerkungen

In der Biologie gibt es den sehr umstrittenen Grundsatz: Die Ontogenese (Ent-
wicklung des Individuums) ist eine abgekiirzte und modifizierte Aktualisierung
der Phylogenese (Entwicklung der Gattung). Ebensolches gilt auch fiir die Text-
geschichte (Ontogenese) der betrachteten Deklaration zur Religionsfretheit: Im
Kleinen ist hier eine langerfristige historische Entwicklung (Phylogenese) nieder
gelegt; das Ereignis Vatikanum II. komprimiert und aktualisiert Geschichte, gibt
aber auch Ausblick in die Zukunft.

In der Konzilsvorbereitung wurde die Religionsfreiheit implizit im Themen-
feld Kirche und Staat abgehandelt, und vorerst waren die Ausfiihrungen zur Reli-
gionsfreiheit lediglich ein Kapitel im Okumenismusdekret. Das Endprodukt die-
ses dusserst lebendigen Prozesses ist ein eigenstdndiges Dokument, das, trotz sei-
ner luxtaposition von inhaltlichen Akzenten und manchen Ambiguitéiten“, die
aus einem Kompromiss resultierten oder von dem knappen zeitlichen Rahmen
herriihrten, eine klare Akzentsetzung im Sinne von Neuem vornahm.

%0 ASCOV 111, 2, 557: «Neque ex hoc timendum est ne veritas ab errore vincatur. Veritas, quae

ex Deo est et ipsius divinae maiestatis guacdam manifesiatio est, foitis est, vincens omnem
humanam debilitatem vel mentis angustiam, immo et malitiam. Et quia adiuvantur a gratia
Dei, qui «vult omnes homines salvos fieri et ad agnitionem veritatis venire» (1 Tim 2,4), fieri
non potest quin ipsa demum omnes inimicos suos in hominibus bonae voluntatis non vi vel
politicis mediis sibi submittat, sed per arma iustitiae et virtutis.»

Miccoli, Zwei schwierige Problemfelder (wie Anm. 9), 153.

Bischof, Die Konzilserklarung (wie Anm. 46), 337.

Als Beispiel kann der Artikel 6 der Erkldrung gelten, wo davon die Rede ist, dass unter Um-
stinden einer speziellen Religion eine besondere Anerkennung gezollt wird, die Religions-
freiheit aber allen religiosen Gemeinschaften zukomme.

6l
62
63



Konzilsvditer und Religionsfreiheit 121

Der Aufbau der Erkliarung zeitigt zwei Teile, zuerst wird die Religionsfreiheit
aus Uberlegungen der Vernunft («Allgemeine Grundlegung der Religionsfrei-
heit», Art. 2-8) abgeleitet, danach erfolgt ein biblischer Fundierungsversuch®
(«Die Religionsfreiheit im Lichte der Offenbarung», Art. 9-15). Der Grund fir
die in dieser Anordnung vorgenommene Gewichtung ist darin zu suchen, dass
auch Nicht-Katholiken bzw. Nicht-Christen der Zugang zu diesem Konzept er-
moglicht werden soll(te); die Forderung einer solchen «Hinwendung zur Welt»
wurde schon in den Reden der Bischofe in der Konzilsaula laut®® und entspricht
in zentraler Weise dem «johanneischen Geist».

Fiir das Dokument und dessen inhaltliches Substrat ist bedeutsam, dass die
traditionelle Toleranzkonzeption ginzlich aufgegeben wurde — das Stichwort der
Toleranz findet sich in der Erkldrung nicht mehr —, im Gegensatz dazu fungiert
das Prinzip der Menschenwiirde als wesentliche Hintergrundfolie. Nicht die «To-
leranz, die ein Nicht-Sein-Sollendes duldet, sondern die Religionsfreiheit, ein
Sein-Sollendes»® wurde nunmehr propagiert. Die Religionsfreiheit in Form ei-
nes Menschenrechtes, auf der Menschenwiirde basierend, wird in diesem Sinne
konsequent nicht etwa als positives, verlichenes Recht gesehen, sondern als ein
vom Staat nachtridglich anzuerkennendes ius personale; so niedergelegt im Arti-
kel 2, der von Pietro Pavan als der «zweifellos wichtigste»®” angesehen wird:
«Dieses Recht der menschlichen Person auf religiose Freiheit muss in der recht-
lichen Ordnung der Gesellschaft so anerkannt werden, dass es zum biirgerlichen
Recht wird.» (DH 2) Eine Gruppe von Bischofen wollte die Religionsfreiheit,
vor allem in der Debatte Ende September 1965, aber nur als gesetztes biirgerliches
Recht — den gegebenen Zeitumstinden entsprechend und auch im Sinne der Wahl
eines «geringeren Ubels» — akzeptieren; ihnen wird hier widersprochen.®®

Die vom Konzil geforderte Freiheit wird ontologisch in der Pflicht, die Wahr-
heit zu suchen, verankert.”” So heisst es bereits im ersten Artikel: «Alle Men-
schen sind ihrerseits verpflichtet, die Wahrheit, besonders in dem, was Gott und
seine Kirche angeht, zu suchen und die erkannte Wahrheit aufzunehmen und zu
bewahren.» Dadurch werden die Innerlichkeit und auch die Transzendenz des

* Die Betonung liegt deshalb auf Versuch, weil von vielen dieser Teil als nicht ginzlich gelun-
gen und valide betrachtet wird.

* Vgl. als ein Beispiel Karol Wojtyla (1920-2005), Erzbischof von Krakau, der 1964 fordert,
dass diese «Orientierung nach aussen noch klarer herausgestellt wird». (ASCOV 11, 2, 531)

o Kasper, Wahrheit und Freiheit (wie Anm. 3), 19.

*7 Pietro Pavan, Declaratio de libertate religiosa, in: LThK? (Ergidnzungsband: Das Zweite Va-

tikanische Konzil), Bd. 2, 704-748, hier 714. Sein Urteil ist auch deshalb von grosser

Bedeutung, weil er an der Erstellung der Erkldarung massgeblichen Anteil und auch in einem

entscheidenden Passus in der Enzyklika «Pacem in terris» von Johannes XXIII. dazu Vorar-

beit geleistet hatte.

Der Erzbischof von Barcelona etwa, Gregorio Modrego y Casaus (1890-1982), weigerte sich

die Religionsfreiheit als in der Menschenwiirde verankert anzuerkennen; obwohl er die Ge-

wihrung von eben solcher in bestimmten zeitlichen und lokalen Umstinden fiir politisch

klug und angebracht hielt.

Vgl. dazu Rudolf Voderholzer, Christsein mit dem II. Vatikanischen Konzil — Sechs Fasten-

predigten, Miinchen 2003, 44: «Und wenn das Konzil [...] das Recht jedes Menschen auf

Freiheit der Religionsausiibung betont, dann bedeutet das keine Kapitulation vor Irrtum und

Unglauben.»

68

69



122 David Newhold

religiosen Aktes herausgearbeitet.”” Am Ende der ersten Debatte zur Religions-
freiheit im September 1964 hat Johannes Zoa'', Erzbischof von Yaoundé in Ka-
merun, schon in aller Deutlichkeit auf die intima convictio («innerste Uberzeu-
gung») hingewiesen, die den religiosen Akt konstituiere und ihn so auch jeg-
licher menschlicher Gewaltanwendung entziehe. Diese Freiheit im religiosen
Konstitutionsakt miisse sich auch in den rechtlichen Rahmenbedingungen nie-
derschlagen: Mit dem vor 40 Jahren verkiindeten Text hat die katholische Kirche
sich mehr oder weniger explizit dem Grundsatz: in dubio pro libertate ange-
schlossen; dies auch auf dem historischen Erfahrungshintergrund, in dem, wie
Bockenforde festhilt, Folgendes zu beobachten ist: «Der Konflikt zwischen reli-
gioser Wahrheit und menschlicher Freiheit [...] wurde immer wieder zugunsten
der Wahrheit und gegen die Freiheit entschieden.»’

Wie oben schon herausgestrichen wurde, war der Einfluss amerikanischer
Theologen und Konzilsviter in der «Freiheits-Frage» von wesentlicher Bedeu-
tung. Konnte man in diesem Zusammenhang, wenn vielleicht auch ein wenig sa-
lopp, von einer «Amerikanisierung»’ innerhalb der katholischen Kirche spre-
chen? Fest steht, dass die Religionsfreiheit vor allem als «gesellschaftliche und
biirgerliche Freiheit» proklamiert wurde, die Erklarung also eine verfassungs-
rechtliche Situation im Blick hatte, wie auch in besonderer Weise der Untertitel
des Dokumentes herausstreicht. Und in dieser Hinsicht kann ohne Zweifel der
US-amerikanische Kontext, wo es als Selbstverstandlichkeit galt, was in Europa
erst allmahlich sich durchzusetzen begann, namlich: religiose Vielfalt™, als weg-
weisend fiir die Erkldrung betrachtet werden, auch wenn dieser Pluralismus doch
in einem wesentlichen Ausmass vorerst noch christlicher Natur gewesen ist. Die
Einsicht in die bleibende Diasporasituation der Kirche” sowie der Abschied von
einem «christlichen Staatskonzept» (Ende einer Quasi-Monopolstellung in Sa-
chen Religion) einerseits, als auch die sich daraus ergebende «Marktférmigkeit»
von Religion stehen fiir die Erklarung Pate — soviel nur in wenigen Pinsel-
strichen zu sozio-kulturellen und gesellschaftlichen Rahmenbedingungen.

Auf einer philosophisch-theologischen Ebene ist ein wesentliches Element
von «Dignitatis humanae» in der Unterscheidung zwischen moralisch-theologi-
scher und juridisch-politischer Ordnung zu sehen: «Diese Unterscheidung — nicht
Trennung — von moralischer und rechtlicher Ordnung und das Emstmachen da-
mit, dass man die Prinzipien der Moral nicht ohne weiters in den Bereich des
Rechtes iibertragen kann»'®, scheint Iserloh zentral zu sein. Denn mit diesem

" Vgl. auch DH 11.

"' ASCOV 111, 2, 577.

> Bockenforde, Religionsfreiheit (wie Anm. 31), 16.

> Eine kleine Randbemerkung in Sachen Statistik: Das pipstliche Jahrbuch 2005 zihlt 1,086
Milliarden getaufte Katholiken, wovon sich 50% auf den amerikanischen Doppelkontinenten
befinden.

Vgl. Martin Baumann, Viele Religionen schaden der Gesellschaft nicht. Von den Gefahren
und Chancen der Religionspluralitit, in: Neue Ziircher Zeitung, 29. Januar 2005. Der Luzer-
ner Religionswissenschaftler gibt zu Papier: «Der Religionspluralismus ist im Grunde ge-
nommen der gesellschaftliche Normalzustand.»

Petrus Bsteh, Dignitatis humanae. Erkldrung iiber die Religionsfreiheit, in: gehen und ver-
kiinden. Jahrbuch der Erzdidzese Wien 2005, Wien 2005, 91-93, hier 91.

"¢ Iserloh, Die Religionsfreiheit (wie Anm. 14), 33.

74

75



Konzilsviiter und Religionsfreiheit 123

«dualen» Konzept — letztlich spiegelt sich hier in einer modifizierten Art und
Weise die Aussage aus Mt 22.21"" wider — liess sich der Anspruch der Kirche
auf Wahrheit mit dem Prinzip der Religionsfreiheit verbinden. «Das Recht ist
nicht Tugend- und Wahrheitsordnung, sondern Friedens- und Freiheitsord-
nung.»® Diese relative Trennung, die nach katholischem Verstindnis in der
Autonomie der irdischen Wirklichkeiten ihren Ausdruck findet, schafft nun die
Bedingungen der Moglichkeit: «Es [das Recht, Vf.] will nur Wahrheit und Sitt-
lichkeit ermoglichen.»”

Von grundlegender kiinftiger Bedeutung wird der von der Erkldarung bewirkte
Anstoss gewesen sein, dass nunmehr Religionsfreiheit von Seiten der katholi-
schen Kirche nicht nur fir die eigene Glaubensgemeinschaft gefordert wurde,
sondern auch und gerade fiir alle und somit auch andere religidse Gruppierungen.
Diese «Anwaltsfunktion», die vereinnahmend ausfailen kann und natiirlich auch
einem berechtigten Eigeninteresse dient, hat vor allem die vatikanische Diplo-
matie in den 1970er und 1980er Jahren eingenommen — mit der Verankerung
korporativer Aspekte der Religionsfreiheit in den KSZE-Verlautbarungen von
Helsinki (1975) bis Wien (1987) sei hier nur ein Aspekt im europdischen Kon-
text erwihnt.*” Gerade auch der 2005 verstorbene, medial-zelebrierte Papst, der
auf dem Konzil als noch «junger» Erzbischof von Krakau fiir die Erkldrung der
Religionsfreiheit eingetreten war,®' machte sich das Thema der Religionsfreiheit
immer wieder zu eigen: sei dies im Rahmen einer Rede vor der OSZE (2003), sci
das im so genannten Kopftuchstreit in Frankreich (2004) oder auch rund um die
jungsten, hochst sensiblen Vorgange in Spanien nach dem politischen Macht-
wechsel vom 14. Mirz 2004.

Interpretation und Ausblick

Im vorliegenden Artikel konnten nur einige Brennpunkte im Zusammenhang mit
dem gestellten Thema erarbeitet werden. Viele Fragestellungen und Diskussions-
punkte, wie etwa: Wo sind die Grenzen der Religionsfreiheit zu setzen? Welchen
Schwichen ist sie ausgeliefert? Oder: Wie sieht es mit Religionsfreiheit inner-
halb einer Religionsgemeinschaft aus?®* wurden nicht behandelt. Diese und an-
dere Fragen sind schon in den Debatten auf dem Konzil aufgeworfen worden.
Fassen wir also die getroffenen Beobachtungen zusammen:

"" «Gebt dem Kaiser, was des Kaisers ist, und Gott, was Gottes ist.»
j: Bockenforde, Religionsfreiheit (wie Anm. 31), 27.
Ebenda, 30.

* Vgl. Bischof, Die Konzilserklirung (wie Anm. 46), 351 als Uberblick sowie Franz Konig,
Religionsfreiheit, in: Paul Lendvai (Hg.), Religionsfreiheit und Menschenrechte. Bilanz und
Aussicht, Graz 1983, 14-30, hier v.a. 21, 22. Zum Einsatz der vatikanischen Diplomatie
meint der ehemalige Vorsitzende des Sekretariates flir die Nichtglaubenden, Konig: «Das
mag vielleicht jene iiberraschen, die in der katholischen Kirche noch immer den Hort der
Unfreiheit und der Knebelung freier Gedanken sehen.»

" Vgl ASCOV 111, 2, 530-532.

** Dies ist bereits am Konzil debattiert worden: Denn nicht nur der Zugang zur Religion sollte
frei sein, sondern auch das Verbleiben in einem «System». Hier stellt sich in erster Linie die
Frage des Umgangs mit Haretikern und Apostaten, die nicht nur in der Geschichte des Chris-
tentums harte, ja tddliche Zeiten erlebt haben.



124 David Neuhold

Der Versuch der «Ausschaltung von Risiken» von Seiten konservativer Krifte
in der oben vorgestellten Debatte, kann etwas seltsam Modernes fiir sich verbu-
chen; es handelt sich um das Streben nach Sicherheit, denn man will das Risiko
des Irrtums meiden, indem man den Missbrauch von Freiheit — zumindest theo-
retisch — auszuschalten versucht. Diese kirchlichen Exponenten, welche mit
ithren Wortmeldungen iiberproportional vertreten waren, vor allem die Anhinger
des reaktiven coetus internationalis, eines Zusammenschlusses von Vitern, die
Verdnderungen ablehnten, wandten sich gegen etwas, das von der Deklaration
selbst nicht intendiert war; namlich gegen eine Interpretation, dass Religions-
freiheit mit Religionslosigkeit und Gleichgiiltigkeit gleichzusetzen wire. Damit
standen sie — wenn man versucht, in ignatianischer Weise ihre «Meinung» bzw.
«Absicht» zu retten — in der Tradition neuzeitlich kirchlicher und pipstlicher
Aussagen und beweisen eine «Witterung fiir Probleme, [...] deren Gewicht uns
heute, da eine Erosion und ein Legitimititsverfall der freiheitlichen Ordnungen
der Neuzeit uniibersehbar ist, wieder deutlicher bewusst werden».* Das ist bei
aller Intransingenz und bastionsdhnlichem Reaktionismus der Moderne gegen-
tiber diesen Kriften im konziliaren Ringen zu Gute zu halten.

Die «progressive Mehrheit» brach mit der Kontinuitét der kirchlichen Lehre —
hierin sollte auch die Wandlungsfihigkeit der Kirche insgesamt gesehen werden,
die ihr vielfach ginzlich abgesprochen wird —, aber ein wirklich konstruktives
Programm konnte nur in Ansétzen geliefert werden. Es ist immer auch einfacher,
etwas zu Uberwinden, zu destruieren, als sich konstruktiv zu erweisen. Dieser
Schritt steht in vielen Dingen noch aus. Auch wenn nicht gering geschitzt wer-
den darf, wie oben schon angedeutet, dass sich die katholische Kirche als institu-
tioneller Anwalt der Menschenrechte etabliert hat.

Religion und somit auch ihre freie Ausiibung scheinen vor allem dann virulent
und medial interessant zu werden, wenn sie sich in ihren augenfdlligen Aus-
drucksformen prisentieren: das Kopftuch, das Kruzifix, der Bau einer Moschee;
besser gesagt, wenn Symbole, Personen oder Strukturen verstoren. Der innerli-
che, privat-freiheitliche Zugang zu Religion oder Nicht-Religion scheint in un-
seren Breiten mehrheitlich anerkannt; auf dieser Ebene ist die Akzeptanz der
Pluralitit schon stirker fortgeschritten, weil auch eher im Hintergrund verblei-
bend oder erst als Tiefendimension von Bedeutung, in welche der mediale Alltag
nur selten eindringt.

Religionsfreiheit als fundamentale Bestimmung im Spannungsfeld von Poli-
tik, Gesellschaft, Individuum, seinen Religionen und Weltanschauungen, zu des-
sen Deklaration — als einem moglichen Weg — sich die Konzilsversammlung vor
40 Jahren durchringen konnte, stellt im Ensemble der Menschenrechte weiterhin
eine gewichtige Auf-Gabe dar.

%3 Kasper, Wahrheit und Freiheit (wie Anm. 3), 13, 14.



Konzilsvdter und Religionsfreiheit 125

Konzilsvdter und Religionsfreiheit. Eine Vielfalt an Meinungen und Konzepten, aber nur
zwei Wege

Der Beitrag behandelt das Ringen der Konzilsviter um die Deklaration iiber die Religi-
onsfreiheit und dessen Implikationen. Die Promulgation der Erklarung «Dignitatis huma-
nae» veranschaulicht die grundlegende Transformation der katholischen Kirche im 20.
Jahrhundert, was ihren Zugang zur Welt betrifft: Von hierarchischer Seiten werden Plura-
litdt und Freiheit, elementare Merkmale der Moderne, anerkannt, wobei kreativ auf ein
eigenes Idearium zuriickgegriffen werden kann.

The Fathers of the Council and religious freedom. A plurality of concepts but only two
ways

This article deals with the struggle of the «Fathers of the Council Vatican II» for the
declaration over religious freedom and its implications. The promulgation of «Dignitatis
humanae» illustrates the fundamental transformation of the Catholic Church within the
20" century, which concerns her attitude to the world: pluralism and liberty, fundamental
characteristics of the modern life, are recognized — based on the Church’s own idearium.

Les péres conciliaires et la liberté religieuse. Une pluralité de concepts et d opinions

Cet article traite du débat des péres conciliaires au sujet de la déclaration sur la liberté re-
ligieuse et ses implications. La promulgation de la déclaration «Dignitatis humanae» illus-
tre la transformation fondamentale de la position de I'Eglise catholique dans son rapport
au monde durant le 20éme siecle: la pluralité et la liberté, composantes essentielles du
monde moderne, ont été reconnues par la hiérarchie, ce qui facilita une redécouverte
originale d’anciens idéaux.

Schliisselbegriffe — Keywords — Mots clés

Religionsfreiheit — religious freedom — liberté religieuse, Vatikanum II, «Dignitatis
humanae», Traditionsbruch — rupture of tradition — rupture de tradition, Freiheit (und
Wabhrheit) — liberty (and truth) — liberté (et vérité), amerikanische, spanische u.
italienische Konzilsvdter — american, spanish and italian fathers of the council — péres
conciliaires americains, espagnoles et italiens

David Neuhold, Assistent am Departement flir Patristik und Kirchengeschichte bei Prof.
Mariano Delgado, schreibt eine Dissertation zu Kardinal Franz Konig, Erzbischof von Wien



	Konzilsväter und Religionsfreiheit : eine Vielfalt an Meinungen und Konzepten, aber nur zwei Wege

