
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Religions- und Kulturgeschichte = Revue
suisse d'histoire religieuse et culturelle = Rivista svizzera di storia
religiosa e culturale

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 99 (2005)

Artikel: Á propos de deux concepts : catholicisme de gauche et progressisme
chrétien en France (1945-1955)

Autor: Tranvouez, Yvon

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-130352

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-130352
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


À propos de deux concepts:
Catholicisme de gauche et progressisme chrétien en
France (1945-1955)

Yvon Tranvouez

Jean-Marie Domenach a écrit quelque part que le dernier communiste serait un

recteur breton'. Cette boutade mériterait une exégèse à laquelle je ne me livrerai

pas. Je l'évoque simplement pour qu'on ne soit pas surpris qu'un universitaire
brestois, étudiant par ailleurs la chrétienté bretonne, s'intéresse aussi à une
extrême-gauche catholique très parisienne à bien des égards. A la vérité, ce fut
d'abord pour moi, i! y a une trentaine d'années, une question personnelle autant

qu'académique. Je ne veux pas dire qu'aujourd'hui elle est seulement académique,

mais enfin le temps a passé et la gauche a beaucoup changé, les chrétiens
aussi d'ailleurs, et moi sans doute par la même occasion. Lors d'un colloque
organisé en 1994 par l'hebdomadaire Témoignage chrétien, Jean-Marie Done-

gani expliquait que les chrétiens de gauche étaient une espèce en voie de disparition,

à la faveur du «consensus humaniste» qui réconciliait désormais «deux
cultures que tout a opposées dans l'histoire»". Je ne suis pas sûr que les choses

soient aussi simples, mais je veux bien accepter provisoirement l'hypothèse. Elle
me donne au moins le confort de me sentir enfin, vis-à-vis de mon objet d'étude,
comme un historien au sens classique, c'est-à-dire celui qui intervient lorsque la

partie est finie.
Ceci posé, je m'en tiendrai ici à une réflexion sur les problèmes que soulève

le concept de «catholicisme de gauche», tel qu'il est employé par l'historien
allemand Gerd-Rainer Horn3. Permet-il vraiment de penser ensemble, à l'échelle de

l'Europe occidentale, dans les années quarante et cinquante, les trois types de

Il n'est sans doute pas inutile de préciser, pour le lecteur suisse, qu'on appelle «recteurs», en

Bretagne, les curés de campagne.
Cité par Henri Tincq, «La vraie-fause disparition des chrétiens de gauche», Le Monde, 4
octobre 1994.

Gerd-Rainer Horn, «Left Catholicism in Western Europe in the 1940s», dans Emmanuel
Gerard/Gerd-Rainer Horn (dir.), Left Catholicism. Catholics and Society in Western Europe
at the Point ofLiberation, 1943-1955, Leuven 2001, p. 13^44. Le présent article est la
version française, revue, corrigée et mise à jour, de ma contribution à cet ouvrage: «Left Catholicism

and Christian Progressivism in France (1945-1955)», p. 91-101.

SZRKG, 99(2005), 93-104



94 Yvon Tranvoiiez

phénomènes qu'il prétend englober et qui relèvent respectivement de l'engagement

politique, de la réflexion théologique et du zèle apostolique? J'ai beau faire,
je n'arrive pas à m'en convaincre. Et pourtant il est clair que les diverses
expériences d'avant-garde dont il fait état, en France, en Belgique et en Italie en

particulier, ont des points communs. L'inquiétude, la vigilance, la réprobation,
voire la sanction qu'elles se sont attirées de la part de la Hiérarchie catholique
témoignent assez qu'elles se rencontrent au moins dans l'adversité. Mais s'agit-il
d'une coïncidence ou d'une convergence? Tel est, me semble-t-il, le fond du
débat. Pour l'éclairer à partir de la scène française, je m'en tiendrai ici à trois
réflexions. La première portera sur les catholiques de gauche en France, envisagés du

strict point de vue politique. La seconde concernera ce que je considère comme
un phénomène spécifiquement français, le «progressisme chrétien», autre concept

qui permet de penser une situation où se croisent et se nouent, entre 1950 et
1955, deux logiques, l'une politique, l'autre religieuse, dont la synergie explique
les mesures répressives prises à différents niveaux de la Hiérachie. Je reprendrai
enfin quelques-unes des questions suggérées par Gerd-Rainer Horn pour
souligner ce qui me semble faire difficulté dans la problématique qui les sous-tend.

Pour une typologie du catholicisme de gauche

Les catholiques de gauche en France dans les années d'après-guerre, c'est un
ensemble flou. Pour y voir clair, il faut se représenter les contraintes spécifiques de
la vie politique du pays, avant de proposer une typologie des catholiques de gauche

et de la réinterroger sur la base d'autres paramètres.
Trois éléments essentiels configurent, à cette époque, le paysage politique

français. Le premier relève du syndrome de Vichy4. La France est le seul des

grands pays européens à avoir connu sous l'Occupation un régime qui se soit
rendu aux conditions de l'ennemi et qui en ait obtenu une relative indépendance
avant de s'engager de plus en plus dans la voie de la vassalisation et de la
collaboration. Il en résulte, à la Libération, deux conséquences non négligeables.
D'une part, les partis de droite ont perdu toute légitimité et leurs électeurs,
provisoirement privés de leurs représentants habituels, se trouvent contraints de voter,
en quelque sorte, pour le moins-disant à gauche. D'autre part, le Parti communiste,

fort de la place prépondérante qu'il a occupée dans la Résistance intérieure,
bénéficie d'un prestige qui lui assure désormais une position dominante au sein
de la gauche. Deuxième élément: la question laïque. Si la IVeme République se
réfère constitutionnellement à la laïcité, ce n'est que parce que le mot a fait l'objet
d'une exégèse subtile dans laquelle l'Assemblée des Cardinaux et Archevêques
distinguait quatre sens dont deux acceptables5. Les démocrates chrétiens ont pu
dès lors accepter une référence que leurs partenaires du tripartisme - socialistes
et communistes - n'entendaient manifestement pas de la même façon. Mais l'ac-

Voir Henry Rousso, Le Syndrome de Vichy de 1944 à nos jours, Paris 1990 (2ème édition),
qui étudie les effets de mémoire relatifs à la Seconde Guerre mondiale en France.
Voir Emile Poulat, Liberté, laïcité. La guerre des deux France et le principe de la modernité,
Paris 1988.



A propos de deux concepts 95

cord apparent sur les principes n'a pu faire disparaître le désaccord patent sur les

faits. L'attitude à l'égard de l'école catholique, fortement implantée dans plusieurs
régions du pays, demeure l'un des critères discriminants entre droite et gauche.
Le dernier élément à prendre en considération est le problème colonial. Dès 1946,
la guerre d'Indochine introduit un nouveau clivage entre défenseurs de l'Empire
français et partisans de l'émancipation des peuples indigènes.

Compte tenu de toutes ces données, il me semble possible de distinguer trois
types de catholiques de gauche dans la France d'après-guerre. Le premier relève
de la mouvance démocrate chrétienne. Par le choix même de son nom, le

Mouvement Républicain Populaire (MRP) rejette à la fois la politique des partis
traditionnels et l'expérience de l'Etat français. Ancré dans les idées de la Résistance,
le programme des fondateurs du MRP a assurément une dimension révolutionnaire

qui le situe à gauche. Mais cette orientation ne survit guère aux premières
consultations électorales. Dès 1945, le poids de son électorat conservateur
contribue à rabattre ses prétentions. Tout, ensuite, éloigne de plus en plus le MRP de

ses perspectives originelles: d'abord la concurrence du courant gaulliste, qui
s'organise en Rassemblement du Peuple Français (RPF) dès 1947; puis la
conduite des guerres coloniales (Madagascar, Indochine); bientôt la résurgence de la

querelle scolaire, avec les procès faits aux directeurs d'écoles libres refusant

d'acquitter les taxes pesant sur les kermesses qu'ils organisent pour financer
leurs établissements; plus tard les projets de Communauté Européenne de Défense

Demeure cependant, au sein du MRP, une aile gauche extrêmement critique,
qui joue, en quelque sorte, le même rôle que le dossettisme en Italie, mais avec
beaucoup moins d'influence. En témoigne par exemple, au début des années

cinquante, la participation de Claude Gérard, anticolonialiste irréductible, à l'équipe
de rédaction du bimensuel La Quinzaine, issu des milieux progressistes. Ceux-ci
forment précisément un deuxième type de catholiques de gauche, dont la spécificité

est de faire le choix du compagnonnage avec les communistes. Ils se donnent

une organisation, l'Union des Chrétiens Progressistes (UCP), en 1947,
moins pour développer une ligne politique originale que pour lutter contre
l'anticommunisme répandu dans les milieux catholiques. Déstabilisés par le décret du

Saint-Office qui, en 1949, interdit toute collaboration des catholiques avec les

communistes, poussés par ailleurs à s'inscrire dans la perspective plus large du

Mouvement de la Paix, ils cessent d'exister en tant que mouvement spécifique
dès 19517.

Entre ces deux pôles, démocratie chrétienne et progressisme, on voit bien un
troisième type de catholiques de gauche, à la fois anticonfessionnels, anticolonialistes

et anticommunistes, dans des proportions et avec des nuances variables.
Car c'est bien une communauté de refus qui les rassemble au regard de l'historien,

et non une organisation propre à laquelle ils s'identifieraient. En relèvent
une formation politique comme la Jeune République, qui s'inscrit dans l'héritage

Sur le MRP. la référence essentielle demeure l'ouvrage de Pierre Letamendia, Le Mouvement
Républicain Populaire. MRP. Histoire d'un grandparti français, Paris 1995.

Voir la thèse de Jean-Paul Rouxel, Les Chrétiens progressistes, de la Résistance au
Mouvement de la Paix, Université de Rennes, 1976.



96 Yvon Tranvouez

du Sillon de Marc Sangnier; un courant syndical tel que le groupe Reconstruction

au sein de la Confédération française des Travailleurs chrétiens (CFTC); un
mouvement social comme le Mouvement populaire des Familles (MPF) et sa

postérité plus ouvertement politique du Mouvement de Libération du Peuple
(MLP); des périodiques aussi influents que l'hebdomadaire catholique
Témoignage chrétien, issu de la Résistance, et la revue Esprit, fondée par Emmanuel

Mounier en 1932; ou encore des centres de recherche qui sont aussi des

lieux d'influence, à l'instar d'Économie et Humanisme, créé en 1941 par le Père

Lebret Au total, une gauche sociale et morale, plus portée à la critique tribuni-
tienne qu'à la prise du pouvoir. Il faut attendre le milieu des années cinquante
pour que les uns et les autres contribuent, à des degrés divers, à bâtir une «nouvelle

gauche», prémisse d'un socialisme rénové9.

Démocratie chrétienne, progressisme, nouvelle gauche: cette tripartition est

plus commode que vraiment satisfaisante. Il faut en effet la relativiser pour deux
raisons. La première tient aux décalages chronologiques qu'elle tend à effacer.
Dans sa version démocrate chrétienne, le catholicisme de gauche se réduit à la

période de la Libération. Dans sa configuration progressiste, il n'existe véritablement

qu'à la fin des années quarante. Dans sa mouture nouvelle gauche, il
n'émerge qu'au début des années cinquante. Tant et si bien que des itinéraires
individuels ont pu traverser les trois courants. Jean Verlhac, l'un des principaux
animateurs de l'UCP, avait d'abord été séduit puis rapidement déçu par le MRP; il
contribuera à faire évoluer une partie des chrétiens progressistes vers la nouvelle
gauche10. Mais il y a une deuxième raison de se méfier de ce classement trop
rigide, c'est qu'il occulte les modèles d'articulation de l'engagement politique et
de l'appartenance religieuse. Il est des catholiques de gauche qui le sont parce
que chrétiens, poussant parfois à la limite les virtualités d'un catholicisme
intégral. En ne cessant de répéter que la foi a des exigences mais non des solutions,
le Père Chenu, proche des chrétiens progressistes, conseiller spirituel de La
Quinzaine, relativise la doctrine sociale de l'Eglise et légitime le pluralisme
politique des chrétiens, mais il ne consent pas pour autant à la séparation des plans.
D'autres l'ont résolument adoptée, se voulant de gauche et chrétiens, selon le

modèle libéral qui fait de la foi une affaire privée: Paul Vignaux et ses amis de

Reconstruction, par exemple, ne cessent de mettre en garde contre un cléricalisme

de gauche qui leur semble perdurer dans les rangs des chrétiens progressistes.
Il faut bien voir que cette ligne de fracture religieuse entre intégraux et libéraux
traverse les divisions proprement politiques que j'ai essayé de mettre en évidence,

ce qui, dans une figure à deux dimensions, politique et religieuse, fait passer
de trois à six les types potentiels de catholiques de gauche.

Voir Denis Pelletier, Economie et Humanisme. De l'utopie communautaire au combat poulie
tiers-monde. 1941-1966, Paris 1996.

Voir surtout Jean-François Kesler, De la Gauche dissidente au nouveau Parti socialiste. Les
minorités qui ont rénové le PS, Toulouse 1990.
Voir le témoignage de Jean Verlhac, «La jeune génération catholique en 1944 et le Parti
communiste», dans Xavier de Montclos et alii (dir.), Eglises et chrétiens dans la Ilème
Guerre mondiale. La France, Lyon 1982, pp. 501-505.



A propos de deux concepts 97

Même à s'en tenir au seul point de vue politique, le concept de catholicisme de

gauche recouvre donc des réalités très diverses. Mais les choses se compliquent
encore du fait qu'en France les mutations du courant progressiste se croisent
avec l'évolution de l'apostolat ouvrier, cristallisant ce qu'on a appelé le

progressisme chrétien.

Une exception française: le progressisme chrétien

Au sein du catholicisme de gauche, il faut faire une place à part au progressisme
chrétien. 11 s'agit en effet d'un phénomène spécifiquement français qui tient au

rapprochement, à partir de 1950, de l'aile droite des chrétiens progressistes et des

éléments les plus avancés du mouvement missionnaire, opérant une synergie aux
effets tellement déstabilisateurs que la Hiérarchie catholique intervient en plusieurs
temps pour y mettre fin
Il est remarquable que la Fance soit le seul pays, dans le panorama dressé par
Gerd-Rainer Horn, à conjuguer des avancées qu'on peut, si l'on veut, qualifier de

gauche dans les domaines politique, théologique et apostolique. La comparaison
avec l'Italie, d'une part, et la Belgique, d'autre part, est révélatrice. Fortement

marquée par le progressisme, l'Italie ne connaît pas d'expérience analogue à

celle des prêtres-ouvriers'2. Même l'Action catholique spécialisée par milieux
n'y a pas vraiment cours, car on reste massivement fidèle au modèle d'Action
catholique unitaire à quatre branches (hommes, femmes, jeunes gens, jeunes
filles). La Belgique, en revanche, développe en direction du monde ouvrier des

initiatives apostoliques qui s'apparentent à celles qu'on observe en France, mais le

communisme n'y représentant presque rien, du moins à l'échelle nationale, le

progressisme ne s'y manifeste guère qu'ici ou là en Wallonie13. II n'y a qu'en
France que coexistent un courant progressiste important et un mouvement
missionnaire développé. C'est aussi en France que l'on observe les inflexions
intellectuelles les plus significatives. Gerd-Rainer Horn a raison d'insister sur les

écrits de Maritain, de Mounier ou du Père Chenu, mais il faut y ajouter l'influence

déterminante, à la fin des années quarante, des cahiers de réflexion de Jeunesse

de l'Eglise, la communauté animée depuis 1936 par le Père Maurice Montu-
clard, qui développent une critique de plus en plus approfondie du modèle de
chrétienté'

Voir Yvon Tranvouez, Catholiques et communistes. La crise du progressisme chrétien,
1950-1955, Paris 2000.
Voir Augusto del Noce. // cattolico communista, Milan 1981 ; Giuseppe Goisis, «Franco
Rodano, archétype du catholique communiste». Catholica, n°62, hiver 1998-1999, p. 38^t9;
Antonio Parisella, «Christian Movements and Parties of the Left in Italy (1938-1958)», dans
Emmanuel Gérard/Gerd-Rainer Horn, op.cit., p. 142-173.

'' Voir Jean-Louis Jadoulle, «The Milieu of Left Wing Catholics in Belgium (1940s—1950s)»,
dans Emmanuel Gérard/Gerd-Rainer Horn, op.cit., p. 102-117. Du même auteur. Chrétiens
modernes? L'engagement des intellectuels catholiques «progressistes» belges de 1945 à
1958, Louvain-la-Neuve 2003.
Voir Thierry Keck, Jeunesse de I Eglise. 1936-1955. Aux sources de la crise progressiste en
France, Paris 2004. Voir aussi Yann Moulier-Boutang, Louis Althusser. Une biographie.
tome 1. La formation du mythe (1918-1956), Paris 1992.



98 Yvon Tranvouez

C'est précisément en 1950 que ces diverses composantes de l'avant-garde du

catholicisme français se rejoignent, au terme d'évolutions qui sont propres à

chacune d'entre elles. Les chrétiens progressistes n'ont plus de raison de maintenir

leur organisation propre: désavouée par la Hiérarchie, elle est inadaptée à la

nouvelle stratégie de main tendue par les communistes aux catholiques dans le

cadre du combat pour la paix. Le fossé se creuse, au sein de l'UCP, entre une aile

gauche qui songe à s'engager purement et simplement au Parti communiste ou
dans ses organisations satellites, et une aile droite qui envisage un recentrage
ecclésial afin de contribuer plus efficacement à détacher les milieux chrétiens de

leurs attaches conservatrices. Au même moment, le MPF achève le processus de

déconfessionnalisation et de politisation qui amène cet ancien mouvement d'Action

catholique à se constituer en Mouvement de Libération du Peuple. Les

prêtres-ouvriers, développant leur logique d'enfouissement dans les usines,
mesurent l'emprise du Parti communiste et de la Confédération générale du Travail
(CGT) sur la classe ouvrière, et se désolidarisent des organisations confessionnelles.

Jeunesse de l'Eglise radicalise sa réflexion et fait de la question prolétarienne

le coeur de l'analyse théologique. Les uns et les autres se retrouvent dans

la campagne pour la signature de l'Appel de Stockholm et apportent leur
concours à l'affiche-manifeste «Des chrétiens contre la bombe atomique», élaborée

par le Père Desroches et un groupe de chrétiens du XIII e arrondissement de

Paris. Cette prise de position publique, qui leur vaut la réprobation de toute la

presse catholique, y compris de Témoignage chrétien, révèle leur isolement et les

pousse à se donner une tribune, La Quinzaine, dont le premier numéro paraît en

novembre 195015.

Rien ne révèle mieux les origines du progressisme chrétien que l'analyse de

l'équipe de rédaction de ce journal à ses débuts. Il est commode de la schématiser

(voire Figure, p. 87) pour bien faire apparaître la logique d'ensemble, même
si cela présente l'inconvénient d'effacer les appartenances multiples: Max Stem

est à la fois un responsable de l'UCP et un membre laïc de la Mission de Paris;

Christiane Wéry est aussi très impliquée dans l'UCP; Gérard de Bernis a été

responsable national de la Jeunesse étudiante chrétienne (JEC), et on pourrait
continuer ainsi. Cet ensemble est moins une coalition qu'une nébuleuse et les

phénomènes de réseau y jouent à plein. Ceci étant, on remarque que les

collaborateurs de La Quinzaine proviennent soit d'organisations ou de publications
qui ressortissent clairement de la nouvelle avant-garde catholique, comme l'UCP
ou Jeunesse de l'Eglise, soit des marges de structures plus anciennes ou plus
traditionnelles, comme le MRP et la CFTC. Les Mal-Pensants, revue
contestataire surgie en 1949 à la lisière des mouvements de jeunesse de l'Action
catholique spécialisée, et le B1R, éphémère Bulletin d'Information et de Recherche
créé en 1950 par le Père Desroches, en marge de l'antenne parisienne d'Economie

et Humanisme et sur la base des expériences militantes des Chrétiens du

XHI me, sont deux parfaits exemples de cet interface dont la Hiérarchie catholique

Voir Yvon Tranvouez, Catholiques d'abord. Approches du mouvement catholique en France
(XIX""1'-XXe"" siècle), Paris 1988.



A propos de deux concepts 99

s'est immédiatement inquiétée: par l'intermédaire de La Quinzaine, des positions
aventureuses liées à l'audace politique ou au risque missionnaire pouvaient trouver
un écho dans les paroisses ou les mouvements d'Action catholique.

On comprend tout de suite pourquoi ce courant n'a pu survivre longtemps. La
condamnation de Jeunesse de l'Église par l'Assemblée des Cardinaux et
Archevêques français, en octobre 1953, est suivie de l'arrêt de l'expérience des prêtres-
ouvriers en février 1954 et de la condamnation de La Quinzaine par le Saint-

Office en février 1955. On a reproché à Jeunesse de l'Église une théologie
dangereuse, qui, en substituant une logique d'assomption à une logique d'incarnation,

paraissait tendre à faire du monde moderne un horizon indépassable et de la

révolution prolétarienne un préalable à l'évangélisation. On a craint surtout son
influence sur les prêtres-ouvriers, déjà soupçonnés de subir au contact des
milieux progressistes, une imprégnation marxiste préjudiciable à leur mission. La
remise en cause de la conception traditionnelle du sacerdoce et la relativisation
du modèle de l'Action catholique spécialisée ont fait le reste et justifié, aux yeux
de Rome, l'injonction faite aux évêques français de mettre un terme à

l'expérience. Quant à l'intervention directe du Saint-Office dans le cas de La
Quinzaine, elle tient sans doute au fait que le journal avait accueilli quelques
anciens de Jeunesse de l'Église et qu'il avait paru exprimer, dans les derniers

mois de son existence, le point de vue des prêtres-ouvriers insoumis. Mais elle

s'explique surtout par le contexte international, la dégradation de la situation

religieuse dans les pays de l'Est entraînant la condamnation par Rome de

plusieurs organisations ou leaders de chrétiens progressistes'6.

L'analyse du progressisme chrétien a donc, par rapport aux hypothèses de

Gerd-Rainer Horn, une signification ambivalente. D'une part, elle atteste que des

avancées politiques, théologiques et apostoliques, que l'on peut, à gros traits,

qualifier de gauche, ont pu, au lendemain de la Seconde Guerre mondiale, se

trouver étroitement associées. Mais, d'autre part, elle montre que cette rencontre,
qui s'opère sur des positions d'extrême-gauche, est directement liée à la singularité

du dispositif missionnaire français et à la conjoncture de guerre froide.

Géographie, chronologie, géométrie

C'est donc en insistant à nouveau sur la singularité française que je voudrais
maintenant revenir brièvement sur trois aspects du problème posé par Gerd-
Rainer Horn. Quelle est la géographie du catholicisme de gauche? Quelle est sa

chronologie? Quelle est sa géométrie?
La géographie n'est jamais donnée a priori. Il n'est pas sûr que le cadre de

l'Europe occidentale soit le plus pertinent pour appréhender les phénomènes qui
nous intéressent ici. Il est assurément adapté à l'analyse des démocraties
chrétiennes, qui s'y sont trouvé un espace commun où développer une stratégie inter-

Sont ainsi condamnés en 1955 les chrétiens progressistes polonais, hongrois, tchécoslovaques

et chinois.



100 Yvon Tranvouez

nationale sans équivalent'7. On sait que les efforts conjugués de Konrad
Adenauer, Robert Schuman et Alcide de Gasperi ont suscité l'inquiétude d'autres
forces politiques, qui ont alimenté le mythe de l'Europe vaticane18. Mais sur ce
terrain-là aussi, les dirigeants du MRP se sont attirés les critiques de leur gauche,
hostile à l'atlantisme19. L'horizon international du progressisme chrétien est
différent. Jusqu'en 1950, les tropismes sont évidents. Les chrétiens progressistes
sont proches de Franco Rodano et du courant issu de la gauche chrétienne
italienne. Le mouvement missionnaire partage les préoccupations et les expériences
du catholicisme belge. Après 1950, en revanche, chrétiens progressistes et
mouvement missionnaire regardent de plus en plus du côté des démocraties
populaires, dont la situation leur semble préfigurer l'avenir. L'équipe de La Quinzaine
entretient des relations suivies avec les catholiques polonais de Pax et Dzis i
Jutro, et traduit pour ses iecteurs français plusieurs des articles théoriques dans

lesquels Piasecki, Ketrzynski et d'autres essaient de penser la situation du
christianisme dans une société marxiste. Dans une moindre proportion, les réflexions
du pasteur Hromadka en Tchécoslovaquie et celles de Martin Niemöller en

Allemagne de l'Est sont également mises à contribution. Ces compagnonnages politiques

et religieux survivront à la condamnation de La Quinzaine, et se poursuivront

au moins jusqu'aux événements de Budapest, à l'automne 1956, qui
obligeront à des révisions déchirantes. C'est donc à l'échelle de l'Europe entière

qu'il faut étudier le catholicisme de gauche, et sans doute faut-il aussi prendre en

compte ses connivences américaines, telles qu'on les trouve par exemple autour
de Dorothy Day et du Catholic Worker.

Autantje plaide pour une géographie large, autant je tiens à une chronologie
resserrée. Gerd-Rainer Horn a sans doute raison de souligner l'influence à la fois
précoce et durable de Jacques Maritain, en particulier à travers Humanisme
intégral, qui fait figure de bible de la nouvelle génération démocrate chrétienne, et
d'en tirer argument pour relier le catholicisme de gauche d'après 1945 à ses
prémices de l'entre-deux-guerres. De la même manière, il est clair que les
non-conformistes des années trente, et en particulier Mounier et la revue Esprit, ont
largement contribué, en relativisant la portée de la doctrine sociale de l'Eglise, à

l'émergence d'une «deuxième gauche» d'origine chrétienne en France20. Il n'est

pas moins évident que le courant progressiste lui-même doit beaucoup à l'héritage

des hebdomadaires Sept (1934—1937) et Temps présent (1937-1940 et

1944-1947), et donc au passage à gauche, puis à l'extrême-gauche, d'une partie
du catholicisme social. Il me semble malgré tout que la principale nouveauté de

l'après-guerre, à savoir l'engagement d'une fraction de l'avant-garde catholique

Voir Jean-Dominique Durand. L Europe de la démocratie chrétienne, Bruxelles 1995.
Voir Philippe Chenaux. Une Europe vaticane? Entre le Plan Marshall et les Traités de
Rome, Bruxelles 1990.

Voir Yvon Tranvouez, «Europe, chrétienté et catholiques français: débats en marge du

MRP», dans Serge Berstein. Jean-Marie Mayeur, Pierre Milza (dir.). Le MRP et la construction

européenne, Bruxelles 1993. p. 87-102.
La formule a été employée à propos de la CFDT par Hervé Hamon et Patrick Rotman. La
Deuxième gauche, Paris 1982. Il y a aussi beaucoup à glaner dans le numéro spécial d'Esprit
sut Les Militants d'origine chrétienne, avril-mai 1977.



A propos de deux concepts 101

aux côtés du Parti communiste, est avant tout un phénomène de génération. Ce

n'est pas que les catholiques français aient alors découvert le marxisme: David
Curtis a bien montré l'attention qu'ils lui avaient portée et les réflexions qu'ils
lui avaient consacrées dès les années trente"'. Mais la nouvelle génération catholique

a fait pendant la guerre l'expérience du communisme résistant et après la

guerre celle de son emprise sur la classe ouvrière. C'est cette double expérience
concrète qui fonde le progressisme chrétien, et non la recherche utopique d'une
synthèse théorique entre le marxisme et le christianisme: à cet égard, les rédacteurs

de La Quinzaine ne sont pas les continuateurs de Terre nouvelle (1935-
1939), périodique qui rassemblait des protestants et des catholiques d'extrême-
gauche au temps du Front populaire; les chrétiens progressistes ne sont pas les

héritiers des chrétiens révolutionnaires22.

Il me reste à insister sur la géométrie variable du catholicisme de gauche, si

l'on tient à conserver ce concept pour appréhender l'ensemble des phénomènes
évoqués ici. Il y a sans doute trois gauches politiques, je l'ai suggéré, chacune

partagée par la ligne de fracture entre intégralisme et libéralisme. Il y a aussi

deux gauches apostoliques, si l'on tient compte des différences, des incompréhensions,

voire des conflits qui opposent le mouvement missionnaire à l'Action
catholique spécialisée. Le paysage de la gauche intellectuelle n'est pas moins
fracturé: la «nouvelle théologie» qui se cherche à Fourvière est bien différente du

thomisme ouvert qui s'inscrit dans le sillage de Jacques Maritain et du Père

Chenu, et l'univers théorique de Jeunesse de l'Église et de ses épigones est

encore tout autre23. Il demeure cependant, et c'est ici que la tentative de Gerd-Rainer

Horn prend tout son sens, que dans les moments les plus dramatiques tous

ces milieux différents, voire divisés, se sont sentis solidaires face à l'adversité.
Le catholicisme de gauche existe bien, c'est celui que Rome condamne24, ou

qu'il fait condamner par les évêques français. On le sent déjà dans le refus
d'accabler les chrétiens progressistes au lendemain du décret du Saint-Office en

1949. On le remarque encore dans les réactions à Humant Generis en 1950. On
le voit surtout dans l'émotion provoquée par l'arrêt de l'expérience des prêtres-
ouvriers en 1954. Mais cet effet de front n'est pas durable.

J'évoquerai simplement, à titre d'exemple, la polémique ouverte en décembre
1954 par un article de L 'Express dans lequel François Mauriac appelle «la gauche

chrétienne» à soutenir le gouvernement Mendès-France. Le texte vaut d'être
cité: «Il existe aujourd'hui une gauche chrétienne. Il existe un syndicalisme chrétien

fortement organisé. Si certains chefs du MRP paraissent avoir oublié l'idéal
de leur jeunesse, soyez assuré qu'autour des députés récemment exclus, des
milliers de démocrates-chrétiens sont prêts à se regrouper. L'Église de la CFTC et

des prêtres-ouvriers, l'Église de la Mission de France et des Fraternités du Père

21 David E. Curtis, The French Popular Front and the Catholic Discovery ofMarx, Hull 1997.
"" Voir Agnès Rochefort-Turquin, Front populaire: socialistes parce que chrétiens, Paris 1986.

Voir Etienne Fouilloux, Une Eglise en quête de liberté. La pensée catholique française entre
modernisme et Vaticani], 1914-1962, Paris 1998.

" C'est l'intérêt du livre de François Leprieur, Quand Rome condamne. Dominicains et
prêtres-ouvriers, Paris 1989, que de montrer l'ampleur de l'émotion suscitée par l'affaire des

prêtres-ouvriers.



102 Yvon Tranvouez

de Foucauld, l'Église de Témoignage chrétien ne ressemble pas à celle qui, du

temps de Dreyfus, demeurait trop attentive aux mots d'ordre politiques de l'ex-
trême-droite et des ligues antisémites. [...] Comment nos évêques ne souhaiteraient-ils

pas que toute la jeune génération catholique, que les syndicalistes chrétiens

deviennent l'un des pôles de cette nouvelle gauche libérale et antimarxiste
qui se reconstitue en ce moment même»"5? «Habiles gaucheries», répond La
Quinzaine dans un editorial acerbe: «Face, en effet, au mythe de la civilisation
chrétienne utilisé par les hommes d'ordre, par la droite catholique de Jean de

Fabrègues au MRP, Mauriac dresse aujourd'hui un autre mythe, celui de la

gauche chrétienne. [...] Pourquoi cette association bizarre de la CFTC et des

prêtres-ouvriers? Pourquoi mêler les prêtres-ouvriers à cette histoire, alors que François

Mauriac doit bien se douter qu'ils n'ont vraiment rien de commun avec cette

gauche libérale et antimarxiste? Mauriac ne voudrait-il pas ainsi utiliser le choc
émotionnel et sentimental créé dans la conscience de beaucoup de catholiques
par l'affaire des prêtres-ouvriers? [...] Il y a autre chose à faire aujourd'hui que
d'entraîner les catholiques dans une nouvelle aventure politique au nom du coeur
et du sentiment, que de leur désigner des têtes de turcs et de leur faire croire que
la politique est le combat du Bien contre le Mal. Cet intégrisme à rebours est une
tentation redoutable»"6. Rien ne montre mieux, me semble-t-il, les limites d'une
application à la France du concept englobant de catholicisme de gauche que cet
échange sans aménité, moins d'un an après l'interdiction des prêtres-ouvriers.

Ces facteurs de différenciation que je viens d'évoquer compliquent le paysage.

Il n'en reste pas moins que, à long terme, tous ces catholiques de gauche dont

je souligne les divergences ont contribué objectivement à la recomposition du
socialisme et à l'évolution de l'Église.

Conclusion

Voilà donc quelques remarques, trop rapides et trop schématiques sans doute,

pour nourrir le débat ouvert par Gerd-Rainer Horn. De toute évidence, le catholicisme

de gauche en France, à la fin des années quarante et au début des années

cinquante, ne peut se penser qu'en relation à deux phénomènes, le poids du Parti
communiste dans la vie politique nationale, d'une part, et la prise de conscience
aiguë de la déchristianisation de la classe ouvrière, d'autre part. Aucun de ces
deux phénomènes n'est original: le premier se rencontre aussi en Italie, le second
se voit aussi en Belgique. Mais la conjugaison des deux ne se trouve qu'en France,

et c'est ce qui provoque la crise du progressisme chrétien, qui n'a pas d'équivalent

ailleurs. De ce point de vue, le cas français est aussi une exception. Pour le

reste, on aura compris que je suis plus sensible à la diversité du catholicisme de

gauche qu'à son unité, qui me semble toute relative et, lorsqu'elle existe, purement

défensive face aux interventions de la Hiérarchie. Mais je sais bien qu'à
trop marquer les différences et les singularités on risque de s'aveugler sur les

enjeux globaux et de s'interdire toute compréhension d'ensemble.

25 L Express, 25 décembre 1954.
26 La Quinzaine, n°96, 15 janvier 1955.



A propos de deux concepts 103

Pôle Politique Pôle Missionnaire

Esprit Mai-Pensants
Gauche du M R P Henri Hermand Gerard de Bernis

Claude Gérard

C F T C
« Reconstruction <>

C 'hrettens du XIHeme

Economie et
Humanisme

Union des chrétiens

progressistes

Découverte du prolétariat
organi*é(PCFet CGT)

Jean Lcnoir
Maurice Poinsignon

Christiane Wery

1 te Nouvelle
Roger Adam

\
pel de Stockholm

el affiche

;. chrétiens contr
bombe atomique4

Ippel

R ' Desroche

lean Verlhac
Max Stem

«15 / Quinzaine»

Jacques Cru Mouvement de

Yvette Vaissicres libération du peuple

Abbé Depierre Prêtres ouvriers
R. P. Robert

Jacques Jeunesse de l'Eglise
(hatagner

Madame Sau\ageol Anciens de Temps
R. P. Boisselot présent
R. P Chenu

Recentrage sur les masses chrétiennes

Modes d'ésolutioii (le «chassé-croisé»)

Groupes el institutions
Rédacteurs de "15/ Quinzaine»

Figure: Le reclassement de la gauche catholique en France à la fin de 1950 à travers la

fondation de La Quinzaine

A propos de deux concepts: Catholicisme de gauche et progressisme chrétien en France
(1945-1955)
On se propose de discuter ici la pertinence du concept de catholicisme de gauche, ce concept

englobant proposé par Gerd-Rainer Horn pour penser l'ensemble des avancées politiques,

théologiques et apostoliques qui ont marqué le catholicisme ouest-européen des
années 1945-1955. Il s'avère en effet que ce regroupement rend mal compte de la singularité

du progressisme chrétien, qui est le produit d'une rencontre entre les catholiques
engagés aux côtés des communistes et le mouvement missionnaire dirigé vers la classe
ouvrière. Il y a dans cette convergence, qui se noue au moment de l'appel de Stockholm, un
phénomène spécifiquement français qui fait figure d'exception dans l'Europe de l'après-
guerre et qui provoque une réaction particulièrement vive de la Hiérarchie catholique au
plus haut niveau. C'est à la lumière de cette singularité irréductible qu'il faut repenser à la
fois la géographie, la chronologie et la géométrie du catholicisme de gauche.

On two concepts: left Catholicism and Christian progressivism in France (1945-1955)
This article examines the concept of left Catholicism, an inclusive concept proposed by
Gerd-Rainer Horn to represent the totality of the political, theological and apostolic
advances which characterised Western-European Catholicism between 1945 and 1955.

Grouping diverse phenomena in this way misrepresents the singularity of Christian
progressivism, the product of interaction between Catholics engaged in communist movements

and catholic missionaries occupied with the working class. The convergence of the

two, wedded together at the moment of the Stockhom Appeal, was a specifically French
phenomenon, an exception in post-war Europe, and one which provoked a particularly liv-



104 Yvon Tranvouez

ely reaction from the very highest levels of the Catholic Hierarchy. The very singularity
of this phenomenon requires a reassessment of the geography, chronology and geometry
of left-wing Catholicism.

Zu zwei Konzepten: Linkskatholizismus und christlicher Progressivismus in Frankreich
(1945-1955)
Dieser Artikel analysiert die Nützlichkeit des Konzepts «Linkskatholizismus», jenes
umfassenden Konzepts, das Gerd-Rainer Horn zur Erfassung der politischen, theologischen
und apostolischen Haltungen, welche den westeuropäischen Katholizismus der Jahre
1945-1955 gekennzeichnet haben, vorgeschlagen hat. Es erweist sich in der Tat, dass
diese Typologisierung der Singularität des christlichen Progressivismus schlecht Rechnung

trägt, jenes Progressivismus, der das Produkt einer Verbindung der auf Seiten der
Kommunisten engagierten Katholiken einerseits und der Missionsbewegung, die sich mit
der Arbeiterklasse befasste, andererseits war. In dieser Verbindung, welche im Stockholmer

Appell entstand, zeigt sich ein spezifisch französisches Phänomen, welches im
Nachkriegseuropa eine Ausnahme darstellt und eine äusserst starke Reaktion der katholischen
Hierarchie hervorrief. Vor dem Hintergrund der Einzigartigkeit dieses Phänomens sind
die Geographie, die Chronologie und die Geometrie des «Linkskatholizismus» neu zu
denken.

Mots clés - Keywords - Schlüsselbegriffe
Catholicisme - Catholicism - Katholizismus, gauche - left - links, progressisme - pro-
gressivism - Progressismus, communisme - communism - Kommunismus, mission,
France - Frankreich

Yvon Tranvouez, Professeur d'Histoire contemporaine à l'Université de Bretagne Occidentale
(Brest), directeur-adjoint du Centre de Recherche Bretonne et Celtique (UMR 6038 - CNRS)


	Á propos de deux concepts : catholicisme de gauche et progressisme chrétien en France (1945-1955)

