
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Religions- und Kulturgeschichte = Revue
suisse d'histoire religieuse et culturelle = Rivista svizzera di storia
religiosa e culturale

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 99 (2005)

Artikel: Die Transformation des Schweizer Katholizismus als
Ausdifferenzierung

Autor: Weibel, Rolf

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-130350

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-130350
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Transformation des Schweizer Katholizismus
als Ausdifferenzierung

RolfWeibel

Für die kirchengeschichtliche Epoche der Pius-Päpste von 1846 bis 1958 wird
aus soziologischer wie historischer Sicht von einer Verkirchlichung des Katholizismus

als Reaktion auf die funktionale Ausdifferenzierung der Gesellschaft
gesprochen und die Integration des Katholizismus in die moderne Gesellschaft
deshalb als das paradoxe Ergebnis dieses vielschichtigen und widersprüchlichen
Prozesses eingeschätzt.' Neben anderen Ursachen dürfte eine Folge dieser
Integration die Ausdifferenzierung innerhalb des Schweizer Katholizismus sein, wie
sie sich im Rückblick auf die zweite Hälfte des 20. Jahrhunderts zeigt.

Verkirchlichung - Entkirchlichung

Nach Niklas Luhmann besagt die funktionale Ausdifferenzierung der Gesellschaft,

dass sich das gesellschaftliche System in der Moderne in verschiedene
teilautonome Systeme wie Politik, Wirtschaft, Kultur, Erziehung und Religion
ausdifferenziert hat und ausdifferenziert. Dieses Merkmal der Moderne nennt der

englische Soziologe Anthony Giddens «disembeddedness - Entbettung»". Mit
dieser «Entbettung» wurde auch die Religion ein abgrenzbarer Bereich menschlicher

Erfahrung3 und ein eigenständiger Teil der Gesellschaft. In vormodernen
Gesellschaften erscheint die Religion als «embedded - eingebettet», als der

Welterfahrung umfassend eingeprägt.4 Mit der Modernisierung entwickelte sich
die Religion zu einer «disembedded - entbetteten» Religion, zu einer eigenen
und eigenständigen sozialen Institution neben anderen eigenen und eigenständigen

sozialen Institutionen.

Urs Altermatt, Zum ambivalenten Verhältnis von Katholizismus und Moderne: Epochen,
Diskurse, Transformationen, in: Zeitschrift fur Schweizerische Kirchengeschichte, 97

(2003), 165-181.
Anthony Giddens, The consequences of modernity, Cambridge 2003, 21-29.
«Religiöse Erfahrung» ist erst seit der berühmten Vorlesung von William James im Jahr

1902, The Varieties of Religious Experience, ein Begriff.
In streng islamischen Gesellschaften ist der Islam noch heute «embedded».

SZRKG, 99(2005), 61-77



62 Rolf Weibel

Der sozialen Institution «römisch-katholische Kirche» ist es mit Hilfe eines

Teils der Elite des römisch-katholischen Volksteils bis Mitte des 20. Jahrhunderts

weithin gelungen, dieser «Entbettung» innerhalb einer Sondergesellschaft
mit ihrem Vereins-, Partei- und Zeitungswesens zu widerstehen. Zu fragen wäre,
ob es mit dem Ende der Sondergesellschaft zur «Entbettung» der römisch-katholischen

Religion in der Gestalt der verfassten Kirche kam oder ob mit der

«Entbettung» der römisch-katholischen Religion die Sondergesellschaft an ihr
Ende kam. Es ist wohl unvermeidlich, dass eine «entbettete» Religion als

Religionsgemeinschaft den Charakter einer Organisation annimmt, deren Dienste

von den Mitgliedern in Anspruch genommen werden können, aber nicht müssen.
In der zweiten Hälfte des 20. Jahrhunderts begannen denn auch römisch-katholische

Gläubige die religiösen Angebote ihrer Kirche zunehmend nur mehr «bei

Gelegenheit» in Anspruch zu nehmen, was am Einbruch der Beichtpraxis wie am

Rückgang des Sonntagsgottesdienstbesuchs ablesbar ist. Vermutlich ist sogar das

Wissen, dass damit Kirchengebote übertreten werden, verloren gegangen; zudem
fühlt sich vermutlich eine Mehrheit der katholischen Gläubigen vielen
kirchenamtlichen dogmatischen und moralischen, namentlich sexualmoralischen Vorgaben

nicht mehr verpflichtet. Diese Entwicklung wird häufig als Entkirchlichung
bezeichnet und als eine Sonderform der Säkularisierung eingeschätzt. Das Paradoxe

an diesem Vorgang ist jedoch, dass er erst im Rahmen der «Entbettung»
von Religion möglich wurde, kann doch gegenüber einer «eingebetteten» Religion

nur auf Distanz gehen, wer es sich leisten kann, auch zur Gesellschaft, in die
sie «eingebettet» ist, auf Distanz zu gehen. Der Entkirchlichung muss die

Verkirchlichung vorausgehen, und beiden Vorgängen bzw. Entwicklungen die

Modernisierung, wie sie Niklas Luhmann charakterisiert, bzw. das «disembedding»
der christlichen Religion im Sinne von Anthony Giddens.

In diesem Beitrag soll deshalb nicht Elementen der Verkirchlichung und
Elementen der Entkirchlichung im Schweizer Katholizismus der zweiten Hälfte des

20. Jahrunderts, sondern Hinweisen auf weiter gehende «Entbettung» und Versuchen

neuer «Einbettung» in der Form von Entflechtungen und Verflechtungen
nachgegangen werden. Entflechtung bedeutet Ausdifferenzierung, das heisst

Verselbständigung von vordem ineinander verschränkten bzw. verflochtenen
Bereichen, und führt zu einer Organisationsentwicklung. Die eigenständig gewordenen

Bereiche müssen sich besser organisieren, vermehrt spezialisieren und

professionalisieren, so dass sie schliesslich als Dienstleistungseinheiten
wahrgenommen werden. Verflechtung anderseits ermöglicht einer Institution, kommuni-
täre Charakterzüge zu entwickeln, im besten Fall sogar zur Kommunikationsgemeinschaft

zu werden. Im gegebenen Rahmen kann dieser Essay allerdings keine

gründliche Studie sein; seine Absicht ist denn auch nur, zu solchen Studien
anzuregen.

Kirche in der Schweiz

Weil dieser Essay von der verfassten römisch-katholischen Kirche in der
Schweiz und ihren Entflechtungen und Verflechtungen ausgeht, soll mit einigen
Bemerkungen an den Kontext erinnert werden, in dem sie handelt oder auch



Die Transformation des Schweizer Katholizismus als Ausdifferenziei-ung 63

nicht handelt. Dazu gehört nicht nur ihre Einordnung in die weltweite
römischkatholische Kirche und ihre Unterordnung unter das geltende Kirchenrecht,
sondern wesentlich auch die schweizerische Gesellschaft und ihre Entwicklung;
und diese wiederum ist ohne das internationale Umfeld und Geschehen nicht
hinreichend zu verstehen.

Von erheblicher Bedeutung ist die Entwicklung der schweizerischen Gesellschaft,

vor allem der wirtschaftliche Fortschritt. Dieser führte zu einer unerwarteten

Zunahme der Kaufkraft der Bevölkerung, und so wurde die Leistungsgesellschaft

zu einer Voraussetzung der Konsum- und Freizeitgesellschaft; zu einer

weit reichenden gesellschaftlichen Folge dieser Entwicklung wurde die Einwanderung.

Mit der wirtschaftlichen Entwicklung ging die Zunahme der Mobilität,
auch der medialen Mobilität, einher. Wie die Binnenwanderung und das Reisen

in fremde Länder ermöglichte auch das Fernsehen, in der Schweiz 1958 eingeführt,

fremde Kulturen, zumal andere Denk- und Lebensweisen kennen zu
lernen. Mit diesen Entwicklungen veränderte sich nicht zuletzt die Religionslandschaft.

So ist der Anteil der Bevölkerung, der sich keiner Religionsgemeinschaft
zugehörig erklärt, sowie der islamischen Gemeinschaft deutlich gewachsen. Zah-

lenmässige Rückgänge haben die beiden Grosskirchen zu verzeichnen: Die Zahl
der Protestanten ist erheblich, jene der Katholiken etwas weniger stark zurückgegangen;

abgeschliffen haben sich zudem in vielen Teilen des Landes auch die
traditionellen konfessionellen Mehrheitsverhältnisse. Wesentlich verändert hat

sich zudem das interkonfessionelle Verhalten im Gefolge der ökumenischen

Öffnung der römisch-katholischen Kirche. Auf diese wurde von Vordenkern und

Vorkämpfern auch in der Schweiz hingearbeitet, vom Zweiten Vatikanischen
Konzil (1962-1965) wurde sie zur Maxime erhoben und in seinem Gefolge
breitenwirksam.5 Dieses Konzil hat für die römisch-katholische Kirche insgesamt

und so auch für die römisch-katholische Kirche in der Schweiz eine
wegweisende Bedeutung. Theologische Spannungen, wenn nicht Widersprüche in

den Konzilstexten ermöglichten indes, widersprüchliche nachkonziliare Entwicklungen

mit Berufung auf das Konzil zu rechtfertigen. Die theologischen, pasto-
ralen und kirchenpolitischen Spannungen wurden aber auch in der Schweiz nicht
wirklich ausgetragen, so dass es zu innerkatholischen Polarisierungen, zu
Konfrontationen und polemischen Auseinandersetzungen aller Art kommen musste.

Die folgenreichste Konfrontation musste das Bistum Chur mit der Ernennung
von Wolfgang Haas zum Koadjutor erleben, die zu einem zehnjährigen «Churer
Investiturstreit»6 führte. Dieser Kirchenkonflikt war für die römisch-katholische
Kirche in verschiedener Hinsicht folgenreich. Er belastete und beanspruchte die

Schweizer Bischofskonferenz über Gebühr und personalisierte den fälligen Streit

um angemessene Lösungen pastoraler Probleme derart, dass er weder richtig an¬

Rolf Weibel, Ökumene in der Schweiz, in: Ökumene-Kommission der Schweizer
Bischofskonferenz (Hg.), Für die Einheit der Kirche in der Schweiz. Eine ökumenische Orientierung.
Freiburg/Schweiz 2005, 9-29.
Albert Gasser, Vom rätischen Fürstbistum zur schweizerischen Diözese, Geschichte der Kirche

im Bistum Chur 5, Strassburg 2003, 47-53.



64 RolfWeibel

gegangen noch ausgetragen werden konnte. Zudem erlebten im Bistum Chur viele

Pfarreien, wie das kirchliche Leben weiter gehen kann, auch wenn der Ortsbischof

praktisch ausfällt.

Die Organisationsentwicklung der Bischofskonferenz

Nach kirchlicher Lehre und Kirchenrecht ist die römisch-katholische Kirche eine
bischöflich verfasste Kirche. Für den katholischen Volksteil bedeutet dies, dass

innerhalb der Kirche die Vereinsfreiheit wohl gewährleistet ist, dass sich jedoch
nur jene Vereine und Unternehmungen «katholisch» nennen dürfen, die hierfür
die Zustimmung der rechtmässigen kirchlichen Autorität erhalten haben. Noch in

der Mitte des 20. Jahrhunderts konnten sich die Schweizer Bischöfe deshalb als

«oberste kirchliche Führer und Treuhändler der Schweizerkatholiken» bezeichnen.7

Im Kirchenrecht tönt es nüchterner: «Was die geistlichen Hirten in

Stellvertretung Christi als Lehrer des Glaubens erklären oder als Leiter der Kirche
bestimmen, haben die Gläubigen im Bewusstsein ihrer eigenen Verantwortung in

christlichem Gehorsam zu befolgen.»8 Allerdings haben sie entsprechend ihrem
Wissen, ihrer Zuständigkeit und ihrer hervorragenden Stellung auch das Recht
und bisweilen sogar die Pflicht, den geistlichen Hirten ihre Meinung zu dem,

was das Wohl der Kirche angeht, mitzuteilen.4

Die katholische Taufe, der katholische Kindergarten, die katholische Messe,
die katholische Schule, der katholische Religionsunterricht, der katholische Verein,

die katholische Ehe, die katholische Zeitung, die katholische Partei, der
katholische Friedhof usw. waren Elemente einer «eingebetteten» katholischen
Religion. Die «Entbettung» erfolgte in der Gestalt der Entflechtung, deren Ergebnis
zum einen eine besser organisierte verfasste Kirche und zum andern
verselbständigte Institutionen waren, die sich zum Teil weiterhin als katholisch verstanden,

sich zum Teil konfessionell öffneten oder gar konfessionell bzw. religiös
neutral wurden.

Die Organisationsentwicklung der Bischofskonferenz, umfasste hauptsächlich
zwei Massnahmen: zum einen eine entsprechende Organisation der Bischofskonferenz

selber und zum andern die Bestellung von aus Experten und Expertinnen
bestehenden Kommissionen sowie Leistungsaufträge an Dritte wie Caritas oder
Fastenopfer, die beide auf den Verbandskatholizismus zurückgehen. Die Organisation

der Bischofskonferenz begann 1966 mit der Errichtung eines Sekretariates
in Freiburg. Am 20. April 1967 führte die Schweizer Bischofskonferenz die erste
Pressekonferenz in ihrer Geschichte durch; bei dieser Gelegenheit gab sie die

Ernennung ihres ersten - ehrenamtlichen - Pressesprechers bekannt. Bis in die
zweite Hälfte des 20. Jahrhunderts hinein haben die Bischöfe «ad hoc», bei Gele-

Im Abkommen vom 2. September 1949 zwischen den schweizerischen Bischöfen einerseits
und dem Staatsrat andererseits über die Förderung und finanzielle Sicherstellung der Universität

Freiburg.
CICc. 212 § 1.

CICc. 212 §2.



Die Transformation des Schweizer Katholizismus als Ausdifferenzierung 65

genheit, Experten als Ratgeber zugezogen. Zudem waren die einzelnen Bischöfe

je in besonderer Weise mit unterschiedlichen Sachfragen befasst, weil praktisch
jeder überdiözesane katholische Verein und Verband einen Bischof als «Protektor»

hatte. Mit dem bischöflichen Protektor war die Sache der entsprechenden
Vereinigung in der Bischofskonferenz mehr oder weniger gut vertreten. Dieses

Protektoratssystem wurde im Gefolge des Konzils vom Ressort- und
Kommissionssystem abgelöst. Ein Vorbote dieses neuen Systems war die 1958 erfolgte
Gründung der Liturgischen Kommission. Die 1958 gegründete Vereinigung der
Höhern Ordensobern der Schweiz (VOS) führte 1959/1960 eine Erhebung über
die «Apostolatskräfte der Orden in der Schweiz» durch. Die Diskussion ihrer
Ergebnisse führte 1961 zur Anregung an die Bischofskonferenz, ein gemeinsames
schweizerisches Seelsorgeamt zu schaffen. Das Ergebnis der erforderlichen
Abklärungen war die 1966 von der Bischofskonferenz gegründete Pastoralplanungs-
kommission (PPK), die anfanglich 30 Mitglieder hatte, um möglichst viele Kräfte
im Schweizer Katholizismus daran beteiligen zu können. In den folgenden Jahren

wurde eine ganze Reihe von Kommissionen neu gegründet oder bestehende

Arbeitsgruppen zu Stabskommissionen der Bischofskonferenz umgestaltet.
Mit den Fach- bzw. Stabskommissionen der Bischofskonferenz wurden

gemischte Kommissionen eingerichtet, 1966 mit dem Schweizerischen Evangelischen

Kirchenbund und 1967 mit dem Bischof und Synodalrat der Christkatholischen

Kirche. Später wurden noch gemischte Kommissionen mit orthodoxen
Gemeinden in der Schweiz und mit dem Schweizerischen Israelitischen Gemeindebund

eingerichtet. Zudem ist die Bischofskonferenz Gründungsmitglied der
1971 eingerichteten Arbeitsgemeinschaft christlicher Kirchen in der Schweiz.
Dazu kommen ständige oder zeitlich befristete Kommissionen bzw. Arbeitsgruppen.

Für sprachregionale Aufgaben in der deutschen und französischen Schweiz
haben die Bischöfe eigene Gremien geschaffen, denen auch General- und
Bischofsvikare angehören: die Deutschschweizerische Ordinarienkonferenz (DOK)
und die Conférence des Ordinaires de Suisse romande (COR).

Im Gefolge des Zweiten Vatikanischen Konzils unternahmen die Bischöfe
Anstrengungen nicht nur auf organisatorischer, sondern auch auf kommunikativer

Ebene. Mit der Einführung der vom Konzil angeregten Beratungsgremien
haben sie eine verfassungsmässige Mitsprachemöglichkeit geschaffen,
beschränkt allerdings auf Bistums- und Pfarreiebene.

Neue kirchenamtliche Kommunikationsformen

Eine besondere Anstrengung, die Konzilsbeschlüsse kommunikativ, im
Austausch mit Vertretern und Vertreterinnen des katholischen Volksteils umzusetzen,

unternahmen die Bischöfe mit der Synode 72. Diese gesamtschweizerisch
vorbereiteten Diözesansynoden wurden 1972 bis 1975 durchgeführt, wobei einige

Entscheide gesamtschweizerisch verabschiedet wurden. Die Synode 72 wollte
aber nicht nur die Beschlüsse und Impulse des Konzils aufnehmen und auf die
örtlichen Gegebenheiten anwenden, sondern damit zugleich das Bewusstsein der



66 RolfWeibel

Mitverantwortung aller in Kirche und Welt stärken. Stichworte dazu waren
Stärkung des «Bewusstseins eigener Verantwortung im Rahmen der Gesamtkirche»,
Förderung der «Gemeinschaft und Solidarität unter den Schweizer Bistümern»
sowie «Neubesinnung in engem Kontakt und im Gespräch mit den anderen

christlichen Kirchen».
Um die synodale Arbeit zu institutionalisieren, hatte die Synode 72 zum Be-

schluss erhoben: «Um den Gläubigen die Möglichkeit zu geben, ihre Mitverantwortung

mit den Bischöfen auch da zu verwirklichen, wo sich pastorale
Entscheidungen aufdrängen, die das ganze Land betreffen, bittet die Synode die
Bischofskonferenz, einen Gesamtschweizerischen Pastoralrat zu schaffen. [...] Der
Gesamtschweizerische Pastoralrat ist auf schweizerischer Ebene Ausdruck der

gelebten Verantwortung in Diözesen und Sprachregionen. [...] Die rechtliche

Stellung des Pastoralrates zur Bischofskonferenz entspricht etwa jener der diöze-
sanen Seelsorgeräte zum Diözesanbischof.» In der Folge verabschiedete die
Bischofskonferenz das von ihrer Pastoralplanungskommission erarbeitete Statut
dieses Pastoralrates und unterbreitete es der Kongregation für den Klerus zur
Genehmigung. Am 30. September 1977 musste sie dann aber bekanntgeben, dass

diese Genehmigung nicht zu erhalten sei. Auf den abschlägigen römischen
Entscheid hin beschloss sie umgehend, ein gesamtschweizerisches Koordinationsgremium

«Diözesane Räte - Interdiözesane Organisationen» einzurichten, weil
sie es als dringend notwendig erachtete, «dass zur Verwirklichung der Beschlüsse

des Zweiten Vatikanischen Konzils die pastorale Zusammenarbeit zwischen
den verschiedenen Bistümern, Sprachen und Kulturen unseres Landes sowie
zwischen den kirchlichen Bewegungen, Organisationen und Fachgremien gefordert

wird»." Anlässlich ihres Ad-limina-Besuches noch im gleichen Jahr

empfahl Papst Paul VI. in seiner Ansprache, «den angemessensten und sichersten

Weg zu finden, um eine Form fruchtbarer Zusammenarbeit zwischen den di-
özesanen und interdiözesanen Diensten zu errichten». Obwohl diese Empfehlung
als Gutheissung des beschlossenen Koordinationsgremiums verstanden wurde,
berief die Bischofskonferenz zunächst nur ein Interdiözesanes Pastoralforum ein:
1978 nach Einsiedeln und 1981 nach Lugano. Während das Erste Pastoralforum
im Wesentlichen eine Bestandsaufnahme der Zeit seit der Synode 72 vornahm,
entwickelte das Zweite Leitgedanken zum vom Ersten beschlossenen Fragenkreis

«Die lebendige und missionarische Gemeinde - ihre Dienste und Ämter».
Diese Leitgedanken blieben in der Folge wirkungs- und bedeutungslos, für die
Bischofskonferenz Grund genug, von der Einberufung eines weiteren Pastoralforums

abzusehen. Auch das von ihr beschlossene gesamtschweizerische
Koordinationsgremium «Diözesane Räte - Interdiözesane Organisationen» wurde
nicht eingerichtet. Geblieben ist die jährliche Tagung von Delegierten der diöze-

sanen und kantonalen Seelsorgeräte, die seit 1985 von der Pastoralplanungskom-

10 Die von allen Diözesansynoden angenommene Empfehlung ist veröffentlicht in: Schweizerisches

Pastoralsoziologisches Institut (Hg.), Das Projekt eines Schweizerischen Pastoralrates.
Arbeitsbericht Nr. 30, St. Gallen, Oktober 1977, 5.

' ' «Koordination der pastoralen Aufgaben in der Schweiz». Erklärung der Bischofskonferenz,
veröffentlicht in: Ebenda, 38—41.



Die Transformation des Schweizer Katholizismus als Ausdifferenzierung 67

mission der Bischofskonferenz unter dem Titel «Interdiözesane Koordination»
einberufen wird und die bisher dem Informationsaustausch sowie der Behandlung

pastoraler Themen gewidmet war. Dieser Zusammenkunft fehlt aber die

Kompetenz einer strukturellen Laienvertretung in der Kirche Schweiz. Deshalb
hat die Pastoralplanungskommission der Bischofskonferenz (PPK) verschiedene

Vorschläge zur Zukunft der Interdiözesanen Koordination erarbeitet. Am Schluss

der Tagung vom 576. November 2004 wurde beschlossen, ein Leitbild der

Interdiözesanen Koordination zu erarbeiten, um das Selbstverständnis zu klären
und nach aussen an Profil zu gewinnen. In den Unterlagen zum Traktandum
hiess es: «Der Versuch, noch einmal das Thema (Schweizerischer Laienrat>/Pas-

toralforum zu lancieren, muss als gescheitert betrachtet werden. Es gibt zurzeit
keine relevanten Kräfte, die eine solche Institution ins Leben rufen wollen.»

Die Selbstorganisation des Katholizismus

1987 hatte Leo Karrer die Idee einer «Tagsatzung des Schweizer Katholizismus»

vorgetragen, die zwischen der Schweizer Bischofskonferenz und ihrer
Pastoralplanungskommission über Jahre hin und her erwogen wurde. Nach der Sommersitzung

1992 sprach die Bischofskonferenz noch von einem Plan, im Jahre 1995

- zwanzig Jahre nach Abschluss der Synode 72 - eine gesamtschweizerische
pastorale Versammlung durchzuführen; dieser Plan wurde aber nicht verwirklicht.

An der Winterversammlung 1992 beschloss die Bischofskonferenz - nicht
zuletzt wegen der Situation im Bistum Chur -, die Diözesen entscheiden zu
lassen, ob sie diözesane Versammlungen als Schritte auf dem Weg zu einer
schweizerischen Versammlung durchführen wollten oder nicht. Inzwischen sind

drei Bistümer eigene Wege gegangen: Das Bistum St. Gallen führte unter dem

Titel «He! was glaubst Du?» das diözesane Projekt «Glauben in Gemeinschaft -
Bistum St. Gallen auf dem Weg in die Zukunft» durch. Das Bistum Lausanne,
Genfund Freiburg wählte den Weg einer Diözesanversammlung, der sie den

Namen «AD 2000» gab; AD steht als Kürzel sowohl für Assemblée diocésaine wie
für Anno Domini 2000. Das Bistum Basel führte von 1998 bis 2002 das

Bistumsprojekt «Als Getaufte leben. Aufbruch des Bistums Basel ins 3. Jahrtausend»

durch. An die Idee einer schweizerischen Tagsatzung erinnert bloss noch

die als freie Initiative entstandene «Tagsatzung im Bistum Basel», die bisher
zweimal durchgeführt wurde: vom 21. bis 23. Mai 1998 in Luzern und vom 24.

bis 27. Mai 2001 in Bern, und die sich im Herbst 2004 als Verein konstituierte.
Die dritte Durchführung in der Form der «Perspektiven im Bistum Basel» im
Jahr 2005 wollte in enger Absprache mit der Bistumsleitung der kirchlichen Basis

gegenüber der Bistumsleitung eine fokussierte Stimme geben und die
brennenden Anliegen konstruktiv zur Sprache bringen. Von den Initianten der
«Tagsatzung im Bistums Basel» wurde die Zusammenarbeit mit der Bistumsleitung
als zu einengend empfunden, weshalb sie die «Perspektiven im Bistum Basel»

nicht als eigentliche Tagsatzungsveranstaltung anerkennen konnte. Im
Unterschied zu diesem neuen Verein, der auf Eigenständigkeit gegenüber der Kirchen-



68 RolfWeibel

leitung bedacht ist, waren die Vereinigungen des Vereins- und Parteikatholizismus

miteinander und mit der Kirchenleitung verflochten.'
Dieser «politische» Katholizismus wie der «soziale», «kulturelle» und «religiöse»

Katholizismus der Vereine und Verbände diente mit der Vielfalt seiner
Zeitschriften und Zeitungen den Katholiken und Katholikinnen als Mittel der

Selbstbehauptung und Selbstorganisation. In der Zeit der beschleunigten
Modernisierung nach 1948, die in der Landesausstellung in Lausanne 1964 (Expo 64)
ihren angemessenen Ausdruck fand, hatte der katholische Bevölkerungsteil seine

weitgehende Integration in die schweizerische Gesellschaft erreicht. Beschleunigt

wurde dieser Integrationsprozess durch eine Nivellierung der Wertvorstellungen

und Verhaltensweisen breitester Bevölkerungskreise. Das Eigeninteresse
des katholischen Bevölkerungsteils bedurfte so der organisatorischen Geschlossenheit

nicht mehr, und die ideologische Geschlossenheit löste sich unter dem

Modernisierungsdruck ebenfalls auf.
Diese Entflechtung hatte zum einen Auflösungserscheinungen und zum

andern neue Kompetenzansprüche zur Folge.
Die Fortentwicklung der Konservativ-christlichsozialen Volkspartei zur

Christlichdemokratische Volkspartei (CVP) im Jahr 1970 ist indes mehr eine
Transformation als eine Auflösung. Im Gefolge dieser Transformation vertrat die
«katholische Partei» immer wieder Positionen, die von jenen der Bischofskonferenz
abwichen. Mit dieser Entflechtung nicht zufriedene konservative Kreise gründeten

deshalb 1994 die Kleinstpartei «Christlich-konservative Volkspartei» (CKP)
bzw. (seit 1995) «Katholische Volkspartei» (KVP); ihre Mitglieder bezeichnen
sich als «lehramtstreu». Damit vertreten sie ethische Grundsätze als politische
Positionen, während sich die CVP um eine Vermittlung ethischer Grundsätze in
die komplexe politische Wirklichkeit hinein bemüht.

Eng mit dieser Entwicklung ist jene der katholischen Presse verbunden. Nachdem

sich in den 1950er Jahren auch in der Schweiz eine Pressekonzentration
abzuzeichnen begann, 1958 das Fernsehen eingeführt wurde und 1959 mit dem
«Blick» die erste Boulevard-Zeitung erschien, kamen 1962 katholische Zeitungsverleger

und Redaktoren zusammen, um Möglichkeiten der Zusammenarbeit zu
besprechen. Ein Jahr später wurde die «Vereinigung der Verleger katholischer
Zeitungen» gegründet, die sich 1964 mit dem 1917 gegründeten «Verein
schweizerischer katholischer Publizisten» zur «Arbeitsgemeinschaft der katholischen
Presse» zusammenschloss. Nach einem wechselhaften Vierteljahrhundert wurde
diese Arbeitsgemeinschaft 1990 in den kurzlebigen «Katholischen Medienverband»

überführt. Zehn Jahre später wurde die «Vereinigung der Verleger
katholischer Zeitungen» aufgelöst; für die verbliebenen Aktivitäten übernahm 2001
der 1917 gegründete Förderverein «Schweizerischer Katholischer Presseverein

(SKPV)» die Verantwortung. Der vorher schon geäusserte Vorschlag, den «Ver-

i: Besonders eng war diese Vernetzung in der ersten Hälfte des 20. Jahrhunderts. So erarbeiteten
in den wirtschaftlich schwierigen 1920er Jahren die Schweizerische Katholische Volkspartei,
der Schweizerische Katholische Volksverein und der Christlichsoziale Arbeiterbund der
Schweiz ein «Wirtschafts- und Sozialprogramm der Schweizer Katholiken», das auch die

«Approbation der Schweizerischen Bischöfe» erhielt und 1929 veröffentlicht wurde.



Die Transformation des Schweizer Katholizismus als Ausdifferenzierung 69

ein schweizerischer katholischer Publizisten» ebenfalls in den SKPV aufgehen
zu lassen, fand die erforderliche Zustimmung der Mitglieder nicht, er öffnete
sich aber als «Schweizerischer Verein katholischer Journalistinnen und
Journalisten» allen Medienschaffenden, die sich dem christlichen Erbe verpflichtet
wissen; damit wurde auch der marginal gewordenen Bedeutung der katholischen
Presse Rechnung getragen.13

Der grosse «Schweizerische Katholische Frauenbund (SKF)» hat gegenüber
der Kirchenleitung an Eigenständigkeit gewonnen; nicht nur in politischen, auch
in kirchlichen Fragen vertritt er zuweilen Positionen, die von jenen der
Bischofskonferenz abweichen, und unter seinen Mitgliedern gibt es institutionskritische
Gruppierungen wie den «Verein der vom Zölibat betroffenen Frauen (Zöfra)».
Wie auf dem Parteiflügel gab es auch auf dem Vereinsflügel des Schweizer
Katholizismus eine Gegenreaktion. So wurde 1989 die «Marianische Frauen- und

Müttergemeinschaft (MFM)» gegründet, die unter anderem die «lehramtstreue»
religiöse Bildung der Frau fördern will.

Andere katholischen Vereine stellten ihre Aktivitäten ein, lösten sich auf oder
öffneten sich Anders- und Nichtglaubenden und wurden so zu konfessionell
neutralen, das heisst ökumenischen bzw. christlichen oder religiös neutralen Vereinen.

Den neuen Kompetenzansprüchen zuzurechnen ist der Versuch der
Bischofskonferenz, die Laienorganisationen wieder zu vernetzen, nachdem diese an einer
Zusammenarbeit kein Interesse mehr zeigten; so hatte 1991 der «Schweizerische
Katholische Volksverein» (SKVV) auf seine ursprüngliche Zielsetzung als
Dachverband verzichtet und sich zu einem Förderverein für katholische Initiativen
gewandelt. Auf Initiative der Bischofskonferenz kam es 1996 zu einer ersten
Zusammenkunft und in der Folge zu regelmässigen Treffen unter dem Namen
«Deutschschweizer Forum Katholischer Organisationen (DFKO)». Dieses
Forum bestellt die Vertretung der deutschen Schweiz im nationalen und internationalen

Laienforum: im «Schweizerischen Koordinationskomitee Katholischer
Laien (SKKL)» und im «Europäischen Forum der Nationalen Laienkomitees».
In der französischen Schweiz ist die «Communauté Romande de l'Apostolat des

Laïcs (CRAL)» die dem DFKO entsprechende Organisation; weil die CRAL die
aus Steuermitteln und Kollekten stammenden Subsidien für die Mitgliederorganisationen

verwaltet, haben ihre Mitglieder an ihrem Bestand ein unmittelbares
Interesse.

Konfliktlinien zwischen Kirche und Katholizismus

Besonders heikel sind Kompetenzfragen zwischen der öffentlich-rechtlichen
Organisation der Katholiken und Katholikinnen, die allein das Recht hat, die
Kirchensteuern zu erheben, auf der einen und der kanonischen Kirchenleitung auf
der anderen Seite. Die Entflechtung von Kirche und Staat und die zunehmende

Anerkennung der konfessionellen Minderheiten hatte in der 2. Hälfte des 20.

Katholische Medienarbeit in der Schweiz. Strukturen und
Konzepte im Wandel der Zeit, in: Urban Fink/René Zihlmann (Hg.). Kirche Kultur Kommunikation.

Peter Henrici zum 70. Geburtstag. Zürich 1998, 359-377.



70 RolfWeibel

Jahrhunderts zur öffentlich-rechtlichen Anerkennung und Organisation der
römisch-katholischen Kirche auch in den ehemals reformierten Kantonen Basel-
Landschaft (1950), Appenzell-Ausserrhoden (1962), Zürich (1963), Schaffhausen

(1968) und Basel-Stadt (1972) sowie zur finanziellen Gleichstellung im
Kanton Waadt (1970) geführt. Diese Paritätsentwicklung hatte ein innerkatholisches

Problem zur Folge, weil die öffentlich-rechtliche Parität keine dogmatische
bzw. kanonische Entsprechung hat. Denn die evangelisch-reformierte Kirche
besteht, wo sie öffentlich-rechtlich organisiert ist, aus Kirchgemeinden und der

kantonalkirchlichen Körperschaft. Die römisch-katholische Kirche hingegen
wird durch ihre öffentlich-rechtliche Organisation, das heisst durch die Kirchgemeinden

und die kantonalkirchliche Körperschaft, unterstützt; denn sie besteht

aus den Bistümern mit ihren Pfarreien.
Wo die kirchlichen Organe - die Bischöfe und die Pfarrer - einerseits und die

Behörden der kirchlichen Körperschaften des öffentlichen Rechts anderseits
anstehende Fragen und Konflikte einvernehmlich lösen können, hat dieser Dualismus

an sich noch keine unerwünschten Folgen. Eine zwingende Verknüpfung
der beiden Systeme hat allerdings zur Folge, dass die kirchlichen Aufgaben
zwangssolidarisch finanziert werden. Wo diese Verknüpfung und damit die

Zwangssolidarität geltendes Recht ist, ist deshalb gemäss einem Bundesgerichtsurteil

ein modifizierter bzw. partieller Kirchenaustritt nicht möglich.
Wo es zwischen der kanonisch-kirchlichen und der öffentlich-rechtlichen Seite

zu Konflikten kommt oder Unverträglichkeiten herrschen, steht zu deren

Überwindung kein adäquates Instrument zur Verfügung. Mit Markus Ries ist
deshalb zu wünschen, dass die beiden Seiten der doppelten Struktur einander
verbindlich und transparent zugeordnet werden: «Da Behörden der kanonischen
und der staatlichen Kirchenleitung in den gleichen Bereichen tätig sind und sich
ihre Aufgaben faktisch mehr und mehr annähern, ist die zuverlässige und
gerechte Regelung der Zusammenarbeit für beide Seiten von Nutzen. [...] Der Ab-
schluss formeller Vereinbarungen könnte die Interessen noch weitergehend
ausgleichen, würde Reibungsverluste vermeiden und aufwändige Koordinationsanstrengungen

hinfällig machen.»'4 Am dringendsten wären wohl Kirchenverträge
zwischen den grossen Bistümern und den Gebietskörperschaften der sie
umfassenden Kantone. Auf schweizerischer Ebene läge eine formelle Vereinbarung
im Interesse einer grösseren Aufmerksamkeit für katholische Äusserungen zu

gesellschaftlichen und politischen Fragen. Wohi hat der 1970 erfolgte Zusam-
menschluss der kantonalkirchlichen Organisationen, die Römisch-Katholische
Zentralkonferenz der Schweiz (RKZ), mit der Bischofskonferenz die Mitfinanzierung

überdiözesaner Aufgaben geregelt. Die RKZ hat sich aber zudem zum
Ziel gesetzt, die Interessen nicht nur der staatskirchenrechtlichen Körperschaften,
sondern der katholischen Kirche im Bereich des Staatskirchenrechts zu wahren;
deshalb beteiligt sie sich auch an Meinungsbildungsprozessen in der katholischen

Kirche und im ökumenischen Umfeld. Dabei kann es geschehen - und im
Falle der Volksabstimmung über den Bistumsartikel der Bundesverfassung ist es

auch geschehen -, dass eine Stellungnahme der RKZ von jener der Bischofskon-

14 Markus Ries, Konkordate für die katholische Schweiz, in: Una Sancta, 53 (1998), 253.



Die Transformation des Schweizer Katholizismus als Ausdifferenzierung 71

ferenz abweicht und der Schweizer Katholizismus so mit zwei Stimmen spricht.
Als «lehramtstreue» Reaktion wurde der Gedanke einer Trennung von Kirche
und Staat geäussert; Volksinitiativen für eine solche Trennung wurden jedoch im
Bund (1980) wie im Kanton Zürich (1977 und 1995) verworfen. Nicht zu
übersehen ist jedoch, wie Organe der öffentlich-rechtlichen Kirchenorganisation
zunehmend zu innerkirchlichen Fragen Stellung nehmen und so Kompetenzgrenzen

verwischen. Dass dem Verein «Tagsatzung im Bistum Basel» auch Pfarreien
und Kirchgemeinden als Kollektivmitglieder angehören, ist ein weiteres Beispiel
für Kompetenzverwischung.

Die Eigenständigkeit und die damit ermöglichte Eigensinnigkeit des staats-
kirchenrechtlichen Systems ist eine Folge nicht nur der Entflechtung von Kirche
und Staat, sondern auch der kirchlichen Ausdifferenzierung im Sinne einer
Entflechtung von hierarchischem System und Gebietskörperschaft der Kirchenangehörigen.

Die öffentlich-rechtliche Gebietskörperschaft muss in der Schweiz
demokratisch strukturiert sein, so dass ihre Einbettung in die hierarchisch strukturierte

Kirche wohl nicht möglich ist. Ein Verzicht auf die öffentlich-rechtliche
Organisation würde die römisch-katholische Kirche in der Schweiz anderseits zu
erheblichen organisatorischen Einschränkungen zwingen.

Glaubenswissen und Spiritualität

Ein gewisser Dualismus zeigt sich auch im Bereich der theologischen Ausbildung.
So beherbergte das Priesterseminar St. Beat in Luzern für einige Jahrzehnte

auch die Theologische Fakultät, bis in den 1960er Jahren im Zusammenhang mit
der Universitätsfrage und als Folge eines Rechtsstreits die rechtliche Entflechtung

und räumliche Trennung von bischöflichem Seminar und kantonaler Fakultät

eingeleitet wurde. Gleichzeitig erfolgte ein stetiger Ausbau der Fakultät: 1970

erhielt sie das staatliche Promotions- und Habilitationsrecht, 1973 erfolgte die

päpstliche Bestätigung der vollen Gradrechte, und im Jahr 2000 erhielt Luzem
mit der Gründung der Universität nach Freiburg die zweite staatliche
römischkatholische Theologische Fakultät an einer Schweizer Universität. Auch die
kirchliche Theologische Hochschule Chur konnte trotz Rückschlägen in der
Amtszeit von Bischof Wolfgang Haas stetig ausgebaut werden. 2003 erfolgte die

Verleihung des Promotionsrechts durch die zuständige päpstliche Kongregation
für das katholische Bildungswesen, womit die Churer Hochschule kirchenrechtlich
den Theologischen Fakultäten gleichgestellt wurde. Bereits 1992 wurde die
Theologische Fakultät Lugano gegründet, die rechtlich und finanziell autonom ist, mit
der Università della Svizzera Italiana (USI) logistisch aber eng zusammenarbeitet.

Von den ehemals zahlreichen theologischen Ausbildungseinrichtungen der

Religiosengemeinschaften gab es am Ende des 20. Jahrhunderts nur noch die

Theologische Schule der Benediktinerabtei Einsiedeln, die dank der 1996 erfolgten

Affiliation an die Theologische Fakultät des Pontificio Ateneo S. Anselmo in
Rom auch die Möglichkeit bietet, akademische Zeugnisse zu erwerben.

In einer weniger guten Verfassung befindet sich die Stiftsschule Einsiedeln.
Seit Jahren ist der Anteil der Benediktinerpatres am Lehrkörper des traditionsreichen

Kloster-Gymnasiums rückläufig. Das Internat wurde deshalb bereits aufge-



72 RolfWeibel

hoben, die Schule selber wird in den nächsten Jahren voraussichtlich in der

gegenwärtigen Form weitergeführt werden können; darüber hinaus lässt sich kaum
mehr Verlässliches sagen.

Andere katholische Schulen, hauptsächlich Gymnasien in der Trägerschaft
von Orden und Kongregationen, mussten namentlich im letzten Viertel des 20.

Jahrhunderts wegen Nachwuchsmangel in den Orden und Kongregationen aufgegeben

bzw. in staatliche Trägerschaft überführt werden. Selbst das bischöfliche
«Kollegium Maria Hilf» in Schwyz übergaben die Bischöfe von Basel, Chur und
St. Gallen als Schulträger 1972 dem Kanton, der es als «Kollegium Schwyz»
weiterfuhrt. In der Zeit, in der das Kollegium in bischöflicher Trägerschaft stand,
stellten Priester einen grosser Teil des Lehrkörpers, und die Lehrer und Lehrerinnen

an Ordensschulen waren noch Mitte des 20. Jahrhunderts fast ausschliesslich
Ordensangehörige. Nicht in unmittelbarem Zusammenhang mit dem
Trägerschaftswechsel steht, dass die obligatorische, meist tägliche Schulmesse fallen
gelassen wurde, denn auch in den Pfarreien kam die Schulmesse wie die
Sonntagschristenlehre für Schulentlassene ausser Übung.

Zur «Laisierung» vieler Schulen und damit auch zu einer Entflechtung von
Kirche und Schule hat der markante Rückgang der Priester- und Ordensberufungen

geführt. Die weniger gewordenen Priester und Ordensleute wurden
zunehmend nur mehr in direkt religiösen Arbeitsbereichen eingesetzt. Weil sich
selbst in diesen Bereichen zunehmend ein Personalmangel bemerkbar machte,
wurden immer mehr kirchliche Aufgaben auch Laien übertragen. In der Schweiz
hatte diese Entwicklung mit dem im Auftrag der Römisch-katholischen Synode
des Kantons Solothurn vom «Grenchner Arbeitskreis zur Erneuerung des
Religionsunterrichtes» 1963-1965 durchgeführten Zweijahreskurs für nebenamtliche -
ursprünglich ehrenamtliche - Katechetinnen und Katecheten begonnen; 1964

folgte die Gründung des Katechetischen Instituts Luzern (seit 2004 Religionspädagogisches

Institut). In den Bistümern Basel und Chur trafen sich 1970
Theologiestudenten mit den Bischöfen und äusserten den Wunsch, nicht nur als künftige

Priester, sondern auch als Laientheologen hauptamtlich in den kirchlichen
Dienst treten zu können. Der Einbezug von Laientheologen in den seelsorglichen
Dienst der Kirche machte schon bald den Weg für den gleichwertigen Einbezug
von Laientheologinnen frei.

Mitte des 20. Jahrhundert studierte Theologie nur, wer die Absicht hatte,
Priester zu werden. Wer im Verlauf des Studiums merkte, dass er für die damit
verbundene zölibatäre Lebensform nicht geeignet ist, gab das Studium auf bzw.
wechselte die Studienrichtung. Ende des 20. Jahrhunderts studierte Theologie,
wer sich fur Theologie interessierte; dabei konnte sogar die ausdrückliche
Absicht bestehen, keinen kirchlichen Dienst anzustreben. Anderseits konnten nun
auch Laien eine akademische Laufbahn als Theologen und Theologinnen
einschlagen und auf Lehrstühle berufen werden. Theologe sein bedeutete nun nicht
mehr, eine bestimmte Lebensform gewählt zu haben, sondern über eine
professionelle Qualifikation zu verfugen. Auf diese Weise kam es zu einer Entflechtung

von theologischer Ausbildung und Kleriker- bzw. Ordensstand.



Die Transformation des Schweizer Katholizismus als Ausdifferenzierung 73

Zwischen Beliebigkeit und Verbindlichkeit

Mitte des 20. Jahrhunderts hatte das Priesterseminar den künftigen Priestern eine

spirituelle Studienbegleitung angeboten. Am Ende des Jahrhunderts mussten
auch die Studierenden, die als Laien in den kirchlichen Dienst einzutreten im
Sinn hatten, einbezogen werden. Nach Auskunft der Seminarleiter muss in der

Ausbildung zum kirchlichen Dienst überdies noch auf besondere Herausforderungen

eine Antwort gefunden werden. Zum einen werden die Anforderungen an

künftige Seelsorger und Seelsorgerinnen immer komplexer und zum andern sind
selbst die Studierenden der Theologie nicht mehr umfassend kirchlich sozialisiert.

Weil sich die Wertvorstellungen der Kirche von jenen der Gesellschaft in

einzelnen Bereichen erheblich unterscheiden, können nicht alle, die dazu
persönlich bereit sind, offiziell zum kirchlichen Dienst beauftragt werden; dazu
gehören namentlich unverheiratet Zusammenlebende oder in gleichgeschlechtlichen

Partnerschaften Lebende, die von der Stimmigkeit ihrer Lebensform
überzeugt sind. Zudem wird auch die Ansicht vertreten, die Lebensform sei Privatsache.

Diese gesellschaftlich gestützte Tendenz zur Privatisierung von Lebensform

- und Lebensauffassung - hat wohl mit dazu beigetragen, dass sich die
katholischen Priester Ende des 20. Jahrhunderts wie jedermann kleiden, während
sie Mitte des 20. Jahrhunderts noch geistliche Kleidung trugen.

Katholiken und Katholikinnen sind aber nicht nur zu kirchlich definierten
Wertvorstellungen, sondern auch zu kirchlich definierten Glaubensinhalten auf
Distanz gegangen. Religionssoziologische Studien erklären das Abrücken von
ausschliesslich christlicher bzw. kirchlich definierter Daseinsauffassung als

selbstreferentielle Religiosität und machen dabei auf einen begrifflichen Wandel
aufmerksam. Statt von Glauben ist zunehmend von Spiritualität die Rede, und
die damit ausgedrückte Abstützung auf die subjektive Erfahrung erlaube, «auf
eine religiöse Wirklichkeit Bezug zu nehmen, ohne an institutionell definierte
Vorstellungen des Religiösen anschliessen zu müssen»'5. Eine Begründung nicht
in Vorgaben, sondern im Subjekt werde als Authentizität dargetan, habe aber
eine synkretistische Beliebigkeit zur Folge. Neben einer esoterisch-neureligiösen
Daseinsauffassung am Rande oder ausserhalb der Kirche lässt sich denn tatsächlich

auch eine synkretistisch-christliche Daseinsauffassung feststellen.16 Die
Wende zum Subjekt wurde jedoch nicht ausschliesslich von aussen angestossen,
sondern mit religionspädagogischen Konzepten in der Kirche selber gefordert.
Von den Seminarleitern wird die mangelhafte kirchliche Sozialisation von
Studienanfängern mit wenig «Glaubenswissen» konnotiert. Nun sind aber in der
zweiten Hälfte des 20. Jahrhunderts neue Wege der Vermittlung von «Glaubenswissen»

beschritten worden. In der deutschsprachigen Schweiz gingen die
entscheidenden Impulse dazu vom «Grenchner Arbeitskreis zur Erneuerung des Re¬

Hubert Knoblauch, Religion, Identität und Transzendenz, in: Friedrich Jaeger/Burkhard
Liebsch (Hg.), Handbuch der Kulturwissenschaften. Bd. 1: Grundlagen und Schlüsselbegriffe,

Stuttgart 2004, 361.
Alfred Dubach, Religiöse Transformationsprozesse im Schweizer Katholizismus 40 Jahre
nach dem Zweiten Vatikanum - aus religionssoziologischer Sicht, in diesem Band S. 35-58.



74 RolfWeibel

ligionsunterrichtes» aus.17 Wegleitend war dabei der von Karl Stieger vertretene
Grundgedanke einer «kopernikanische Wende» vom stoffbezogenen zum
kindbezogenen Unterricht. In einem solchen Unterricht ist Erfahrungswissen, also ein
Wissen, welches das Kind (und die Lehrperson) persönlich betrifft, wesentlicher
als Tatsachenwissen. Obwohl die wesentlichen Inhalte des Religionsunterrichts
vorgegeben sind, kann der Erfahrung derart Raum gegeben werden, dass das -
nicht beabsichtigte - Ergebnis des Unterrichts eine selbstreferentielle Vorstellung

des Religiösen ist.

Die Hinwendung zum Kind bzw. zum Jugendlichen hat zu noch weiteren
religionspädagogischen bzw. gemeindekatechetischen Entwicklungen geführt wie
Heimgruppenunterricht (HGU) und Firmung ab 18 (Firmung als «Sakrament der
Mündigkeit»).

Diese Wende zum Subjekt kann, wenn sie unter dem Gesichtspunkt von Ent-
traditionalisierung und Entinstitutionalisierung betrachtet wird, als Individualisierung

und Privatisierung eingeschätzt werden. In einer gegenläufigen Bewegung

sind gleichzeitig neue Formen religiöser Gemeinschaftsbildung entstanden.
Obwohl untereinander sehr verschieden, werden die kirchlichen Bewegungen
und neuen Gemeinschaften, deren Hauptziel ein intensiveres religiöses Leben
und eine konzentriertere Erfahrung von kirchlicher Gemeinschaft ist, summarisch

«movimenti - (neue) geistliche Gemeinschaften» genannt. Verhältnismässig
stark vertreten sind in der deutschen Schweiz die Fokolar- und Schönstatt-

Bewegung sowie die (charismatische) «Erneuerung aus dem Geist Gottes», die
auch in der französischen und italienischen Schweiz ihre Gruppen hat. Typisch
für die deutsche Schweiz dürften indes die Bibelgruppen Immanuel, die Arbeitsstelle

für Pfarrei-Erneuerung sowie das katholische Angebot an Alphalive-Kur-
sen sein. In der französischen Schweiz tritt vor allem die kommunitäre Seite der
neuen Bewegungen in Erscheinung. Das sprechendste Beispiel dafür ist die
Gemeinschaft «Le Verbe de Vie (Das Wort des Lebens)». In Frankreich gegründet
und seit 1992 in der Schweiz niedergelassen, übernahm diese Gemeinschaft 2002
von den Dominikanerinnen das Haus St-Dominique in Pensier bei Freiburg. In
der italienischen Schweiz bzw. im Kanton Tessin, der das Bistum Lugano
umschreibt, fallt zum einen die starke und immer wieder zu Auseinandersetzungen
führende Stellung von «Comunione e Liberazione» auf und zum andern die wegen

der Theologischen Fakultät erfolgte Niederlassung von weiteren neuen
Bewegungen in Lugano und Umgebung.

«Entbettung» als Schlüsselbegriff

Zahlenmässig sind die «movimenti» (noch) nicht von grosser Bedeutung. Sie
sind aber ein deutlicher Hinweis auf eine neue Art von Kirchlichkeit, eine neue
soziale Gestaltungsform religiösen Erlebens und Lebens im Schweizer Katholizismus.

«Die grossen Volkskirchen und die religiösen Bewegungen verfugen

Othmar Frei, Wie Grenchen in den katechetischen Wortschatz kam, in: Begegnung mit Karl
Stieger. Stationen auf dem Weg eines Reformpädagogen. Jubiläumsschrift zum 85. Geburtstag

von Dr.h.c. Karl Stieger, hg. vom Pädagogischen Institut der Universität Freiburg/
Schweiz (1993).



Die Transformation des Schweizer Katholizismus als Ausdifferenzierung 75

über zwei unterschiedliche Modelle, auf die Menschen zuzugehen und sie dafür
zu gewinnen, ihr Leben aufgrund der Botschaft Jesu Christi zu gestalten. In ihren

Anstrengungen um Bindung und Zugehörigkeit verfolgen beide unterschiedliche
Strategien.»IS Im Gegenüber von Volkskirche und Bewegungen haben unter
anderem Entwicklungen Gestalt gewonnen, die auch als Gegenüber von Kirche
und Sekte diskutiert werden könnten.19

Auch das Modell «Verkirchlichung und Entkirchlichung» kann gewisse
Aspekte der modernen Entwicklung verdeutlichen. So wurden beispielsweise als

Reaktion auf die Auflösung von katholischen Jugendverbänden Arbeitsstellen
für Jugendseelsorge eingerichtet. Diese Verlagerung von verbandlicher zu kirchlicher

Jugendarbeit kann als institutionelle Verkirchlichung bezeichnet werden.
Umfassend in Anspruch genommen werden die Angebote dieser Stellen indes

weit weniger als früher die Angebote der Jugendverbände; diese Angebote hatten

allerdings oft Verpflichtungscharakter wie beispielsweise die Generalkommunion

mit vorheriger Beichte. Dieser Einbruch kann deshalb mit Vorbehalten als

kulturelle Entkirchlichung bezeichnet werden. Ein Vorbehalt ist im Blick auf die

Jugendlichen in den «movimenti» zu machen, deren religiöse Praxis sich von

jener der volkskirchlich orientierten Jugendlichen abhebt. In den «movimenti»
erscheint die Kirche so mehr als Kommunikationsgemeinschaft, während sie in
den Jugendseelsorgestellen mehr als Dienstleistungsorganisation erscheint.

Diese und zusätzliche Aspekte können im umfassenden Modell «disembed-

ding/disembeddedness - Entbettung» berücksichtigt werden. Denn die katholischen

Jugendverbände ermöglichten den Jugendlichen, einen Teil ihrer Freizeit
mit Ihresgleichen zu verbringen und dabei auch verschiedenen Aktivitäten
nachzugehen. In diesen Raum war das Religiöse eingebettet, und der Ortsseelsorger
war Präses, geistlicher Begleiter. Als Jugendseelsorger - inzwischen gibt es auch

Jugendseelsorgerinnen - ist der Seelsorger nicht mehr in einen «Jugendraum»,
sondern in einen «Kirchenraum» «eingebettet»; die Religion bzw. das Religiöse ist
«entbettet». Das hat unter anderem zur Folge, dass das «religiöse Angebot» nicht
mehr im Rahmen anderer Angebote wahrgenommen, beiläufig mitgenommen oder
in Kauf genommen werden kann, sondern ausdrücklich gewollt werden muss.

Diese «Entbettung» zeitigt auch bei Erwachsenenverbänden Folgen. Denn

wenn sich ein Erwachsenenverband «katholisch» nennt, ist im guten Fall das

Religiöse eingebettet und das direkt Religiöse steht im Austausch mit dem indirekt

Religiösen. So befasst sich ein sozialpolitisch interessierter Verband
«organisch» auch mit sozialethischen Fragen und berücksichtigt sie in seiner

Bildungsarbeit. Das Vorzeigebeispiel in der deutschen Schweiz ist die Katholische
Arbeitnehmerinnen- und Arbeitnehmerbewegung (KAB) mit ihrem Sozialinstitut,

das Fragen namentlich im Spannungsfeld von Kirche und Arbeitswelt
professionell bearbeitet. Obwohl das Sozialinstitut wie andere katholische Einrich-

18 Alfred Dubach. Zwei Formen von Kirche: Volkskirchen und religiöse Bewegungen, in: Neue

Gruppierungen im Schweizer Katholizismus. Ein Handbuch, hg. vom Schweizerischen

Pastoralsoziologischen Institut (SPI) und der Schweizerischen Katholischen Arbeitsgruppe
«Neue Religiöse Bewegungen» (NRB), Zürich "2004, 93.

Rolf Weibel. Katholizismus: Kirche oder Sekte?, in: Urs Altermatt (Hg.), Schweizer Katholizismus

im Umbruch 1945-1990, Freiburg/Schweiz 1993, 325-342.



76 RolfWeibel

tungen in vereinsrechtlicher Trägerschaft auf finanzielle Unterstützung von aussen

angewiesen ist, dürfte sein Bestehen vom Bestehen des Verbandes abhängen.
Dass nach einer allfälligen Aufgabe dieses Instituts die von der Arbeitswelt
aufgeworfenen sozialethischen Fragen als weniger dringlich behandelt würden, ist
wahrscheinlich. Unbearbeitet blieben sie vermutlich auch im Schweizer Katholizismus

nicht, denn sie könnten auch von einer Hochschuleinrichtung akademisch
oder in der Nationalkommission Justitia et Pax im Auftrag der Bischofskonferenz

behandelt werden. Ohne den Verband im Hintergrund würde dem Fragenkreis

um Kirche und Arbeitswelt indes die Anwaltschaftlichkeit von Betroffenen
fehlen.20 Das gilt für alle Bereiche, in denen zwischen Religion und Lebenswelt,
zwischen dem direkt und dem indirekt Religiösen, zwischen Glauben und Leben
vermittelt werden musste. Mit der «Entbettung» der Religion ist nicht zuletzt
diese Vermittlung sehr schwierig geworden. Dies erklärt zum Teil auch, weshalb
sich der Schweizer Katholizismus am Ende des 20. Jahrhunderts zu gesellschaftlich

wichtigen Fragen kaum mehr zu äussern weiss.

Die Transformalion des Schweizer Katholizismus als Ausdifferenzierung
Die Transformation des Schweizer Katholizismus in der zweiten Hälfte des 20. Jahrhunderts

kann zum einen als Verkirchlichung gelesen werden: die Bischofskonferenz baut
ihre Strukturen auf, und auch das System der öffentlich-rechtlichen Gebietskörperschaften
wird ausgebaut. Zum andern entfernt sich der Partei- und Vereinskatholizismus von
amtlichen Vorgaben der Kirche, katholische Einrichtungen werden eines abnehmenden
Interesses (Zeitungen) oder wegen des zunehmenden Mangels an geistlichem Personal
(Schulen) aufgegeben, und der Glaube auch des katholischen Bevölkerungsteils nimmt
synkretistische und neureligiöse Züge an; dies alles kann als Entkirchlichung interpretiert
werden. Diese gegenläufigen Entwicklungen sind keine Gegensätze, wenn sie als Folge
einer typischen Ausdifferenzierung, nämlich als «disembedding - Entbettung» von Religion

und Kirche, als Entflechtung von verfasster Kirche und katholischem Bevölkerungsteil

verstanden werden können.

The transformation ofSwiss Catholicism as Differentiation
The transformation of Catholicism in Switzerland in the second half of the twentieth
century can be read as a strengthening of the Church structures: the bishop's conference
developed its structures and the system of regional legal bodies was also developed. On
the other hand the political party and Catholic associations distanced themselves from
official directives of the Church; Catholic institutions decreased because of loss of interest
(press) or because of lack of religious personnel (schools). The religious belief among the
Catholic population of the country took on forms of syncretism and new religious
movements. All this can be interpreted as deinstitutionalisation of Catholicism. These counter-
currents were not in fact in opposition but can be understood as the result of a process of
differentiation, as the disembedding of religion and church, as disentanglement of the
Catholic population from the constitutional Church.

In analoger Weise hat der Kräfterückgang in den Orden und Kongregationen manche von
diesen Vereinigungen gepflegten Arbeitsbereiche - nicht nur das katholische Schulwesen,
sondern auch die Missionstätigkeit und andere Arbeitsfelder - im Schweizer Katholizismus
auch bewusstseinsmässig marginalisiert. Näheres bei Rolf Weibel. Missionarische Strukturen

der Ortskirche Schweiz, in: Neue Zeitschrift für Missionswissenschaft, 51/4 (1995),
241-255.



Die Transformation des Schweizer Katholizismus als Ausdifferenzierung 11

La transformation du catholicisme suisse comme différenciation
La transformation du catholicisme suisse durant la deuxième moitié du 20eme siècle peut
être interprétée d'une part comme un renforcement des structures ecclésiales: la Conférence

des Evêques établit ses structures et aussi le système de territorialisation des
paroisses de droit public fut consolidé. D'autre part, les partis et les associations catholiques

se distancient des directives officielles de l'Eglise, l'idéologie catholique est peu à

peu abandonnée, soit par perte d'intérêt (journaux), soit par manque de personnel
ecclésiastique (écoles). La foi de la population catholique revêt un caractère religieux nouveau
et syncrétique. Tous ces éléments peuvent être interprétés comme un affaiblissement des
institutions ecclésiales. Ces développements opposés ne représentent cependant pas une
contradiction, si l'on considère qu'ils sont la conséquence d'une différenciation typique,
d'une «imbrication-désimbrication» entre religion et Église, d'une scission entre Eglise
constituée et population catholique.

Schlüsselbegriffe - Keywords - Mots clés

Verkirchlichung / Entkirchlichung - embedded religion / disembedded religion - imbrication

de la religion / désimbrication de la religion, römisch-katholische Kirche catholic
church - église catholique, Partizipation der Laien - lay participation - participation des

iaïques, Katholizismus - Catholicism - catholicisme, Religion in der Schweiz - religion in
Switzerland - religion en Suisse, neue geistliche Gemeinschaften («movimenti») - new
religious movements - nouveaux mouvements religieux, selbstreferentielle Religiosität -
self-referential religiosity - religiosité auto-réferentielle

Rolf Weibel, Dr. theol., nachberuflich alb Fachjournalist mit dem Arbeitsschwerpunkt
schweizerische Religionskultur tätig


	Die Transformation des Schweizer Katholizismus als Ausdifferenzierung

