
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Religions- und Kulturgeschichte = Revue
suisse d'histoire religieuse et culturelle = Rivista svizzera di storia
religiosa e culturale

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 99 (2005)

Artikel: Transformation der Religion und der Grosskirchen in der zweiten
Moderne aus der Sicht des religiösen Modernisierungsparadigmas

Autor: Hellemans, Staf

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-130348

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-130348
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Transformation der Religion und der Grosskirchen
in der zweiten Moderne aus der Sicht des religiösen
Modernisierungsparadigmas

Staf Hellemans

Die Lage der Religion in der westlichen Gesellschaft - nur von dieser wird hier
die Rede sein - wird durch die Wissenschaft äusserst kontrovers interpretiert.
Die einen, bis vor kurzem die Mehrheit, stellen eine tiefgreifende und unentrinnbare

Säkularisierung fest, welche die Religion und die Kirchen in der Moderne in
eine mehr und mehr marginale Position bringe." Andere bestreiten diese These
vehement und machen die Kirchen selbst als Folge ihrer Liberalisierung
verantwortlich für ihren Niedergang nach I960.3 Noch andere sehen wohl einen nicht
mehr umkehrbaren Rückfall der Kirchen, aber nennen dies nicht Säkularisierung,
sondern Verwandlung von kirchlicher in nicht-kirchliche Religion.4 Ausserdem

gibt es immer wieder Autoren, die meinen, ein religiöses «revival» beobachten

zu können.5 Wer hat Recht?
Meiner Meinung nach hat jede Position wohl einiges für sich, doch führt die

Verabsolutierung jeder einzelner Position in die Irre. Die Jahre nach 1960 lassen

sowohl die Säkularisierung der Grosskirchen wie auch das Aufkommen von Sekten,

neuen religiösen Bewegungen und nicht kirchlich organisierter Religiosität
erkennen. Zudem soll man auch die meist vergessene oder heruntergespielte
Transformation der Grosskirchen nicht ausser Acht lassen. Die Anerkennung

Siehe auch den Literaturüberblick von Patrick Pasture. Christendom and the Legacy of the
Sixties: Between the Secular City and the Age of Aquarius, in: Revue d'Histoire Ecclésiastique.

99 (2004). 1.82-117.
Siehe z.B. Steve Bruce, God is Dead: Secularization in the West, Oxford 2002; Karel
Dobbelaere, Secularization: An Analysis at Three Levels, Brüssel 2002.
Siehe Rodney Stark/William Sims Bainbridge, A Theory of Religion, New Brunswick 1987;

Rodney Stark/Laurence R. Iannaccone, A Supply-Side Reinterpretation of the «Secularization»

of Europe, in: Journal for the Scientific Study of Religion, 33,3 (1994), 230-252.
Siehe Thomas Luckmann, The Invisible Religion. The Problem of Religion in Modern
Society, New York 1967; Paul Heelas/Linda Woodhead, The Spiritual Revolution: Why Religion

is Giving Way to Spirituality, Oxford 2005.
Siehe z.B. Robert N. Bellah, Religious Evolution, in: American Sociological Review, 29,3
(1964), 358-374, 360; Jean-Pierre Vernant, Mythe en religie in het oude Griekenland, Baarn
1990, 7; Gilles Kepel. La revanche de Dieu. Chrétiens, juifs et musulmans à la reconquête
du monde, Paris 1991.

SZRKG, 99 (2005), 11-35



12 StufHellemans

dieser verschiedenen Tendenzen darf aber nicht als Freibrief für wissenschaftlichen

Eklektizismus verstanden werden. Die Tendenzen lassen sich meiner

Meinung nach besser verstehen als divergierende religiöse Reaktionen auf die neue

Grosswetterlage der zweiten Moderne. Ich werde zu zeigen versuchen, dass das

Paradigma der religiösen Modernisierung in der Lage ist, eine Gesamtdeutung all
dieser Tendenzen zu bieten.

Gerade weil die aktuelle Lage und die Zukunft der Religion so undeutlich und
umstritten ist, ist es unbedingt notwendig sich im klaren zu sein, aufweiche
theoretischen Grundvoraussetzungen man sich einlässt, wenn man sich anschickt,
die heutige religiöse Lage oder eine Bewegung oder Kirche zu beschreiben. Deshalb

stelle ich zuerst die drei Paradigmen vor, die die religionssoziologischen
Analysen seit 1960 geleitet haben. Sie lassen sich umschreiben als Säkularisierung,

«rational choice» und «invisible religion». Sodann werde ich das Paradigma

der religiösen Modernisierung vorstellen. Erst danach folgt die Analyse der

wichtigsten empirischen Trends.

Das Säkularisierungsparadigma

Das Säkularisarisierungsparadigma behauptet, dass die gesellschaftliche Stellung
und der Einfluss der Religion, insbesondere der Kirchen, mit der Modernisierung
zurückgingen. Je modernisierter eine Gesellschaft, desto gesellschaftlich
irrelevanter wird die Religion: «Stated briefly the secularization thesis asserts that
modernization (itself no simple concept) brings in its wake [...], the diminution
of the social significance of religion.»6

Es gibt viele weit auseinander klaffende Ausarbeitungen dieser Grundthese.7

Am Anfang konzipierte man eine Gesamtdeutung der Geschichte. Die Religion
stünde seit dem hohen Mittelalter im Zeichen des Niedergangs: Die
Religionsspaltungen im 16. Jahrhundert, die Aufklärung im 18. Jahrhundert, die Trennung
von Kirche und Staat, der Atheismus und Szientismus im 19. Jahrhundert, der
weitere Rückfall sowohl des Einflusses als auch der Anhängerschaft der
Grosskirchen im 20. Jahrhundert - vor allem nach I960.8 Als Antwort auf die anhaltende

Kritik, vor allem seit den 1980er Jahren, wurden später neue, diesmal
Minimalfassungen vorgeschlagen. So reduziert Casanova Säkularisierung auf
Differenzierung.9 Die Religion ist Casanova zufolge auch in der westlichen Welt noch

Ray Wallis/Steve Bruce, Secularization: The Orthodox Model, in: Steve Bruce (Hg.), Religion

and Modernizaiion, Oxford 1992, 8-30, 11.

Literaturüberblicke bieten: Karel Dobbelaere, Secularization: A Multi-Dimensional Concept.
London, 1981; ders., Secularization: An Analysis at Three Levels (wie Anm. 2); Olivier
Tschannen, Les théories de la sécularisation, Genève 1992.
Siehe Pitirim Sorokin, The Western Religion and Morality of Today, in: Internationales
Jahrbuch für Religionssoziologie, 3 (1966), 9—43; Bryan R. Wilson. Religion in Secular
Society, London 1966; Peter Berger, The Sacred Canopy. New York 1967; David Martin, A
General Theory of Secularization, New York 1978.
José Casanova, Public Religions in the Modern World. Chicago 1994. Er steht damit in einer
längeren Tradition. Siehe den Gegenentwurf von Talcott Parsons, Christianity and Modern



Die Transformation der Religion und der Grosskirchen 13

immer eine gesellschaftliche Kraft und hat sich sicher nicht privatisiert - siehe

Polen, Lateinamerika und die Vereinigten Staaten. Aber die Stellung der Religion

hat sich durch die Differenzierung der wichtigsten gesellschaftlichen Bereiche

wie Wirtschaft, Politik, Wissenschaft und auch Religion geändert. Wenn aber

Säkularisierung nur ein anderer Name für Differenzierung ist, gibt es meiner

Meinung nach keinen Grund mehr, diesen umstrittenen Terminus zu benutzen.

Dann spricht man besser nur noch von Differenzierung. Eine zweite Minimalfassung

lässt den Kern der Säkularisierungsthese intakt - den Rückgang der

Grosskirchen als Folge der Modernisierung -, schwächt aber ihren Geltungsbereich

ab. Callum Brown zufolge haben die Kirchen sich bis 1960 gut gehalten
und ist die Säkularisierung erst seit 1960 voll im Gange.ln Sicherlich hat sich die
volle Wucht der Säkularisierung in Europa erst nach 1960 gezeigt, aber es gab
auch vor 1960 schon weitgehend säkularisierte Regionen in Europa (z.B.
Norddeutschland seit dem späten 18. Jahrhundert oder Grosstädte wie Paris und Berlin

seit dem 19. Jahrhundert). Säkularisierung hat eine längere Geschichte als

Brown zugeben will.
Die Minimalisierung als Strategie der Aufrechthaltung des Kerns der

Säkularisierungsthese - wie auch immer interpretiert - wird verständlich angesichts der

massenhaften Kritik, die das Säkularisierungsparadigma hervorgerufen hat (auch
in diesem negativen Sinne war es ein sehr erfolgreiches Paradigma). Wie schon

angedeutet, ist die Geschichte Europas nicht als kontinuierlicher Niedergang der

Religion zu beschreiben. Es gab Transformations- und Erneuerungsprozesse, die

die Religion und die Kirchen bis ins 20. Jahrhundert immer neu ins Zentrum des

gesellschaftlichen Geschehens gestellt haben. Man denke zum Beispiel an die

Umwandlung der fragmentierten und feudal strukturierten katholischen Kirche
im 19. Jahrhundert in eine zentralisierte und mobilisationsfähige Massenorganisation.

Oder an den Aufbau einflussreicher Subgesellschaften - auch Säulen oder

Lager genannt - nach 1850, die durch katholische oder protestantische Kirchen

zusammengehalten wurden." Einen zweiten Vorwurf, den Kritiker dem

Säkularisierungsparadigma machen, lautet dass Säkularisierung sich, abgesehen von
Europa, nirgendwo sonst bemerkbar macht, nicht in der nicht-westlichen Welt,
und - viel verheerender - auch nicht in den Vereinigten Staaten, der führenden

Industrial Society, in: Edward A. Tiryakan (Hg), Sociological Theory, Values and Socio-
cultural Change, Glencoe 1963, 33-70 gegen Sorokin, The Western Religion (wie Anm. 8).

11

Callum G. Brown, The Death of Christian Britain. Understanding secularization 1800-2000,
London/New York 2001.

1

Siehe u.a. Urs Altermatt, Der Weg der Schweizer Katholiken ins Ghetto. Die Entstehungsgeschichte

der nationalen Volksorganisationen im Schweizer Katholizismus 1848-1919,
Zürich/Köln 1972, ders., Katholische Subgesellschaft. Thesen zum Konzept der (katholischen

Subgesellschafb am Beispiel des Schweizer Katholizismus, in: Karl Gabriel/Franz-Xaver
Kaufmann (Hg.), Zur Soziologie des Katholizismus, Mainz 1980, 145-165; Hans Righart,
De katholieke zuil in Europa. Het ontstaan van verzuiling onder katholieken in Oostenrijk,
Zwitserland, België en Nederland, Meppel 1986: Staf Hellemans, Strijd om de moderniteit.
Sociale bewegingen en verzuiling in Europa sinds 1800, Leuven 1990; ders., Zuilen en

verzuiling in Europa, in: Uwe Becker, (Hg.), Nederlandse politiek in historisch en verge-
lijkend perspectief, Amsterdam 1993, 121-150.



14 StafHellemans

Nation der Moderne. Peter Berger, der in den 1960er und 1970er Jahren ein

Hauptvertreter des Säkularisierungsparadigmas war, sieht jetzt in der Säkularisierung

Europas nicht mehr einen Vorposten einer weltweiten Entwicklung,
sondern nur noch eine Ausnahme der allgemeinen Regel: «The world today is as

furiously religious as it ever was, and in some places more so than ever.»'2 Berger
macht es sich damit aber zu leicht. Die Säkularisierung in Europa, nicht nur in
einigen Ländern, sondern in ganz Europa - und ausserdem auch in Kanada und
Australien - ist doch ein Faktum erster Ordnung. Sie kann nicht nur als Ausnahme

bezeichnet werden, sondern erfordert eine Erklärung.
Ich sehe noch einen dritten Mangel, diesmal weniger eine Fehleinschätzung

als eine strukturelle Beschränkung des Säkularisierungsparadigmas: Es registriert
nur den Rückfall organisierter Religionen. Es ist sozusagen eindimensional
interessiert an Fragen des «Ab» und «Auf» - dies gilt auch wenn das «Ab» nach
Weber als Entzauberung und Abstraktion der Glaubensinhalte interpretiert wird.
Dies ist aber nur ein Thema einer Vielzahl von vor allem qualitativen
Transformationsprozessen, die Religion und Religionen widerfahren, wenn sie von
agrarischen in moderne Gesellschaften hinüber treten und sich weiter in die Moderne

wagen (ich denke z.B. an Themen wie Verkirchlichung, die Herausbildung eines

religiösen Marktes, Individualisierung, Globalisierung). Zudem kann das

Säkularisierungsparadigma sich nur über organisierte Religionen aussprechen, denn nur
hier kann man empirisch über Wachstum oder Verfall streiten. Das

Säkularisierungsparadigma ist also schlecht gerüstet, um Transformationsfragen zu analysieren

- und wenn es dies tut, werden diese Prozesse gleich in das Prokrustesbett
des Rückfalls gedrängt. Ich will damit die Säkularisierungsfrage nicht als

unwichtig oder sogar als ein törichtes Problem vom Tisch wischen, sondern sie
betrachten als das was sie ist, nämlich als ein Problembereich erster Ordnung, nicht
aber als der primäre Ausgangspunkt einer Totalanalyse. Es gibt Säkularisierung,
aber auch mehr als Säkularisierung.

Das «rational choice» Paradigma

«Rational choice» oder rationale Wahl zwischen Optionen nach Kosten-Nutzen-
Kalkül durch einen Akteur - eine Person oder ein Kollektiv - bildet den

Ausgangspunkt des Paradigmas, das die Sozialwissenschaften in den letzten dreissig
Jahren dominiert hat. Es war schon seit langem vorherrschend in der
Wirtschaftswissenschaft, bevor es seinen Siegeszug in der Politikwissenschaft, Soziologie

und Anthropologie begann. Seit den 1980er Jahren wird auch in der
Religionssoziologie mit diesem Paradigma gearbeitet. Williams Sims Bainbridge,
Rodney Stark, Roger Finke und Lawrence lannaccone sind die wichtigsten
Vertreter.13

~ Peter Berger (Hg.), The Desecularisation of the World. Resurgent Religion and World Politics,

Grand Rapids 1999,4.
Siehe Stark/Bainbndge, A Theory of Religion (wie Anm. 3); Roger Finke/Rodney Stark,
The Churching of America 1776-1990, New Brunswick 1992; Rodney Stark/Roger Finke,



Die Transformation der Religion und der Grosskirchen 15

Das «rational choice» Paradigma schildert eine ganz andere Welt als das

Säkularisierungsparadigma. Auch in Sachen Religion werde nach Kosten-Nutzen-
Kalkül gehandelt. Stark und andere behaupten, dass die Individuen dabei nicht so

sehr die Religion mit den niedrigsten Kosten bevorzugten, sondern die Religion
die den besten Tausch hergebe: Eine Religion die viele Nutzen bringe und vor
allem auf überzeugende Weise ausserordentliche Nutzen (wie ewiges Heil) in
Aussicht stelle, dürfe wohl auch hohe Anforderungen stellen. Sekten oder strenge
Kirchen sollen hier mehr bringen als die grossen, liberalen Kirchen. Letztere hätten

nur wenig zu bieten und Hessen zu, dass sie von Leuten, die nichts beitragen,
sondern nur ganz ab und zu (klassisch bei Festveranstaltungen und Beerdigungen)

erscheinen, ausgebeutet würden - die «free rider». Strenge Kirchen und

Sekten Hessen weniger Freiraum für Freibeuter und erforderten mehr Einsatz von
den Mitgliedern. Sie würden also mehr Aktivitäten veranstalten können, ihre
Zusammenkünfte seien gekennzeichnet durch mehr Enthusiasmus und Zusammenhalt,

sie würden einander mehr davon überzeugen, dass Gott tatsächlich zum Guten

in ihrem Leben eingreife. Kurzum, Sekten würden mehr und überzeugendere

Religion hervorbringen als liberale Grosskirchen mit ihrem abstrakten Gott und

langweiligen Diensten. Deshalb seien in den letzten Jahrzehnten die Sekten und

strenge Kirchen angewachsen, während die Anhängerzahlen der grossen Kirchen
gesunken seien.

Die «rational choice»-Theoretiker betrachten die Säkularisierung in Europa
denn auch als selbstverschuldet: Die grossen Kirchen sind zu bürokratisch und

theologisch zu liberal und ihre Anhängerschaft dementsprechend schlaff und
abwesend.14 Die Ursache für die Säkularisierung suchen sie in dem schwachen

Funktionieren des religiösen Marktes in Europa. Die Grosskirchen sind alte

Monopol- und Oligopolkirchen, die noch immer vom Staat in verschiedener
Hinsicht - Kirchensteuer, Finanzierung von Gehältern und Kirchengebäuden, Hürden

gegen sektarische Konkurrenten - unterstützt werden. Kein Wunder, sagen
sie, dass die Grosskirchen nicht fit seien. In den Vereinigten Staaten dagegen

greife der Staat fast nicht ein, funktioniere ein freier religiöser Markt und führe
die scharfe Konkurrenz zwischen den vielen Kirchen und Sekten dazu, dass die

Acts of Faith: Explaining the Human Side of Religion, Berkeley/Los Angeles 2000;
Laurence R. Iannaccone, Why Strict Churches are Strong, in: American Journal of Sociology, 99

1994), 1180-1211 ; und als Überblick: R. StephenWarner, Work in Progress towards a New
Paradigm for the Sociological Study of Religion in the United States, in: American Journal
of Sociology, 98 1993), 1044-1093.

14
Siehe die Debatte: Stark/Iannaccone, A Supply-Side Reinterpretation of the «Secularization»
of Europe (wie Anm. 3); Steve Bruce, The Truth About Religion in Britain, in: Journal for
the Scientific Study of Religion, 34,4 (1995), 417^430; Rodney Stark/Roger Finke/Laurence
R. Iannaccone, Pluralism and Piety: England and Wales 1851, in: Journal for the Scientific
Study of Religion, 34,4 (1995), 431^144; Rodney Stark/Laurence R. Iannaccone, Truth? A
Reply to Bruce, in: Journal for the Scientific Study of Religion, 34,4 (1995), 516-519; Steve

Bruce, A Novel Reading of Nineteenth-Century Wales: A Reply to Stark, Finke and

Iannaccone, in: Journal for the Scientific Study of Religion, 34,4 (1995), 520-522.



16 StafHellemans

religiöse Nachfrage optimal erfüllt werde. Das sei der wirkliche Grund für die
Abwesenheit von Säkularisierung in den Vereinigten Staaten, so die «rational
choice» Theoretiker.

Es versteht sich, dass dieses Paradigma mit seinen querliegenden Thesen viel
Widerstand und Kritik hervorgerufen hat. Dies ist nicht der Ort, um diese zu
sichten.'5 In Bezug auf unsere Frage - die aktuelle Transformation der Religion
und der Grosskirchen - will ich nur drei Themen herausstellen. Die «rational
choice» Theoretiker heben hervor, dass Religion den Gesetzen eines religiösen
Marktes gehorche. Zwar erheben sie den Markt meiner Meinung nach zu
Unrecht zu einem universalen und normativen Modus - in agrarischen Gesellschaften

gab es immer nur beschränkt Märkte. Es lässt sich aber nicht bestreiten, dass
das religiöse Feld in der Moderne, und gerade nach 1960, mehr und mehr als ein

religiöser Markt funktioniert. Das «rational choice» Paradigma hebt, zweitens,
die Bedeutung der Sekten und strengen Kirchen hervor. Üblicherweise wurden
sie vernachlässigt und als radikale und irrationale Aussenseiter der Grosskirchen
betrachtet. Stark und andere drehen den Spiess um: Die Sekten seien die dynamischen

Elemente im religiösen Markt - sie bringen Neuerungen, sie wachsen -,
während die etablierten Kirchen wie ausgelöschte Vulkane dahinduseln und
erodieren würden. Ich denke dass die «rational choice» Theoretiker zu Recht
mehr Aufmerksamkeit für sektarische Bewegungen fordern. Ihre Stellung und
Rolle in der Religionsgeschichte und vor allem im heutigen Religionsgeschehen
sind wichtiger, als üblicherweise erkannt wird. Stark und andere gehen jedoch zu
weit, wenn sie den Sekten a priori einen Vorsprung über etablierte Kirchen
bescheinigen.16 Sie gehen davon aus, dass hohe Kosten gefragt werden können,
weil sie einen hohen Nutzen bringen.17 Ein automatischer Vorgang ist dies aber
nicht. Mit steigenden Kosten steigen auch die Risiken, dass man keinen
(genügenden) «return» bekommt. Die Mehrzahl der Menschen wird dieses Risiko
nicht eingehen wollen. Die weitaus meisten Sekten stagnieren deshalb frühzeitig
auf einer Kleinstzahl und/oder verschwinden wieder, eine viel geringere Zahl
wächst, nur Ausnahmen können sich etablieren (die Zeugen Jehovahs und die
Mormonen werden hier immer wieder genannt). Sektarische Neustiftungen sind
viel fragiler und in ihren Wachstumsmöglichkeiten begrenzter, als die «rational
choice» Theoretiker wahrhaben wollen.

Umgekehrt - und drittens - unterschätzen sie systematisch die Bedeutung und
vor allem die Transformationsfâhigkeit der etablierten Kirchen. Nur die negativen

Seiten - Bürokratie, Lethargie, unlautere Staatsunterstützung - werden
genannt. Es ist aber zweifelhaft, ob sich die grösseren Kirchen nur deshalb so lange
haben halten können. Man soll die Kirchen nicht nur als Überreste vorher glü-

Siehe aber Lawrence A. Young (Hg.). Rational Choice Theory and Religion, New York
1997; Steve Bruce, Choice and religion. A critique of rational choice theory. Oxford 1999;
Stephen Sharot, Beyond Christianity: A Critique of the Rational Choice Theory of Religion
from a Weberian and Comparative Religions Perspective, in: Sociology of Religion. 63.4
(2002), 427^*54.
Aber siehe schon Weber und Harnack über die Etablierung des frühen Christentums als ein
Vorgang der Routinisierung des Charismas.

17
Stark/Finke, Acts of Faith (wie Anm. 13),145-146.



Die Transformat ion der Religion und der Grosskirchen 17

hender religiöser Bewegungen darstellen, sondern sie auch nach ihrer kirchlichen
Dynamik, nach Anhaltspunkten und Entwicklungsmöglichlichkeiten, kurzum
nach ihrer Stärke, analysieren. Es sei eingeräumt, dass Finke und Stark in den

letzten Jahren zaghaft einige Vorschläge in diese Richtung gemacht haben.18

Zum Abschluss will ich betonen, dass das «rational choice» Paradigma die
genannten Schwächen - schwache historische Analyse, normative Vorgehensweise,

amerikanischer Partikularismus, Überschätzung der Sekten und Unterschätzung

der etablierten Kirchen - aufheben kann. Anders als das Säkularisierungsparadigma

- und das Paradigma der «invisible religion» - sehe ich hier keine
innere Beschränkung, nur behebbare Grenzen und Ungleichgewichte der bisher

ausgearbeiteten Theorien.

Das «invisible religion» Paradigma: von Religion zu Spiritualität

Die Überschrift dieses Paragraphes entnehme ich zwei Büchern, die in ihren

Titeln ganz genau umschreiben, worum es hier geht: «Invisible religion» von
Thomas Luckmann aus dem Jahre 1967 und das eben erschienene Buch «The

Spiritual Revolution. Why Religion is Giving Way to Spirituality» von Paul

Heelas und Linda Woodhead.'9 Die Hauptthese dieses Paradigmas besagt, dass

organisierte Religion - in Kirchen und in Sekten - nach 1960 abnimmt
zugunsten subjektiv bestimmter Spiritualität. Da diese Religion nicht mehr wie vorher

in grossen Organisationen ihren Kulminationspunkt findet, sondern im Priva-
tissimum der subjektiven Sphäre entsteht und gelebt wird, ist sie für die Aussen-
welt vielfach unsichtbar. Diese subjektive Religion ist nicht länger ein - immer
gebrochener - Durchschlag kirchlicher Zielvorstellungen, sondern wird je nach

individueller Fassung aus vielerlei, sogar widersprüchlichen Elementen syn-
kretistisch zusammengebastelt. Um diese neue Sozialform der Religion deutlich
zu unterscheiden von der herkömmlichen, organisierten Sozialform, bevorzugen
Heelas und Woodhead die Bezeichnung Spiritualität.20 Das mag rhetorisch
interessant sein, aber inhaltlich führt diese konzeptuelle Strategie meiner Meinung
nach in die Irre. Spiritualität wird durchweg als eine Dimension von Religion
betrachtet, und Religion war immer viel mehr als nur ihre organisierte Form. Noch
viele andere Vorschläge wurden gemacht, wie z.B. «implicit religion» (Bailey),
«diffuse Religion» (Cipriani) oder, umschreibend, «die Verflüchtigung der Religion

ins Religiöse» (Knoblauch).21 Es gab auch vielerlei Bemühungen, die
unsichtbare Religion sichtbar zu machen, meist mit wenig Erfolg. Nur religiöse
Szenen mit einem Mindestmass an Organisation und Identität wie «New Age»

Siehe z.B. die Nischenanalyse in Stark/Finke, Acts of Faith (wie Anm. 13), 196-197.
Luckmann. The Invisible Religion (wie Anm. 4); Heelas/Woodhead, The Spiritual Revolution

(wie Anm. 4).
Siehe schon Paul Heelas, The Spiritual Revolution: From «Religion» to «Spirituality», in:
Linda Woodhead, (Hg.), Religions in the Modern World, London 2002. 357-377.
Siehe die Auslese in Hubert Knoblauch, Die Verflüchtigung der Religion ins Religiöse, in:
Thomas Luckmann, Die unsichtbare Religion, Frankfurt a.M. 1991, 7-41, 7, 27.



18 StafHellemans

oder einzelne «cults» konnten zu Tage gefördert werden.22 Unbestritten bleibt
aber die Einsicht, dass Religion nach 1960 viel weniger Grossorganisation
braucht und dass die neue Individualisierungsrunde der zweiten Moderne den
Individuen, wie auch in anderen Bereichen, grösseren Spielraum für einen
eigenmächtigen Umgang mit Religion zuteilt.

Es ist nicht ganz klar, wie sehr diese Betrachtung paradigmatischen Status

beansprucht bzw. beanspruchen kann, schildert sie doch eher einen, sei es auch

wichtigen, Trend in der religiösen Landschaft der post-1960er Jahre. Luckmann
jedenfalls suggeriert eine gesamtgeschichtliche Entwicklung, wenn er behauptet,
dass das mittelalterliche Modell einer offiziellen Kirche in der Moderne ersetzt
wird durch das Tohuwabohu unzähliger, individuell-idiosynkratischer Synkretismen,

im Zuge derer die Kirchen herabgesetzt werden zu sekundären Institutionen,

die als Zulieferanten, als «Warenlager letzter Bedeutungen», den individuellen

Bastlern zuarbeiten."' Ein solcher Geschichtsentwurf führt in ähnliche
Probleme wie beim Säkularisierungsparadigma. Die reale geschichtliche
Entwicklung lässt sich nur schwer diesem Bild einfügen. Die mittelalterliche Kirche
war weniger einheitlich und weniger massensozialisationsfähig, als Luckmann
annimmt. Der Höhepunkt des «offiziellen Modells» liegt eher im 18. und sogar
im 19. Jahrhundert. Das Geschichtsbild ist auch einseitig: Es vermittelt nur eine
Dimension - die Deinstitutionalisierung. Organisierte Religion hat aber auch und

gerade in der Moderne, wie das weltweite Auftreten der Grosskirchen und das

Aufblühen des Sektenwesens zeigen, einen wichtigen Stellenwert, wenn auch
einen anderen als vor der Moderne. Ich komme daher zum gleichen Schluss wie
bei der Erörterung des Säkularisierungsparadigmas: Es gibt, vor allem nach

1960, einen Trend zu «invisible religion», aber die Schilderung der religiösen
Lage fordert mehr als nur diese Farbe.

Das religiöse Modernisierungsparadigma

Das Fundament des Säkularisierungsparadigmas ist die Idee, dass Religion und
Moderne sich als zwei äussere und feindliche Mächte gegenüberstehen. Daher
die Behauptung «je mehr Modernität, desto weniger Religion». Das religiöse
Modernisierungsparadigma nimmt einen ganz anderen Ausgangspunkt. Statt
Religion und Moderne gegeneinander auszuspielen, sieht sie in der Moderne den
Grund aller Religion in der modernen Gesellschaft. Die Moderne bildet ja den

gesellschaftlichen Kontext, in dem wir uns alle bewegen und in dem sich auch
alle Religion notwendigerweise bewegen muss. Gegenüber den Verfechtern der
religiösen Orthodoxie muss deshalb betont werden, dass unsere religiösen
Gedanken und Handlungen aktuelle, aktiv-kreative Antworten darstellen auf die

Möglichkeiten und Herausforderungen der Moderne. Anders gesagt, auch die
Orthodoxen sind unwissentlich und unwillentlich Reformer, nur keine liberalen
Reformer. Demgegenüber muss gegen die Reformer, die die Moderne als ein ho-

Siehe Paul Heelas, The New Age Movement. The Celebration of Self and the Sacralization
of Modernity, Oxford 1996.

Luckmann, The Invisible Religion (wie Anm. 4), vor allem Kapitel 6.



Die Transformation der Religion und der Grosskirchen 19

hes Gut umarmen, angemerkt werden, dass die Moderne nicht länger nur als ein
erstrebenswerter Idealzustand gelten kann, sondern aufzufassen ist als eine
spezifische Gesellschaftsformation mit charakteristischen Struktureigenschaften (z.B.
funktionelle Differenzierung), mit charakteristischen Idealen (z.B. Menschenrechte),

aber auch charakteristischen Entgleisungen (ich nenne als Stichwörter
Weltkriege, Holocaust, Totalitarismus). Die Moderne ist zu betrachten als eine
historische Gesellschaftsformation, als der heute umfassende und also
unumgängliche Gesellschaftstyp. Sie hat schon eine respektable Geschichte von gut
zwei Jahrhunderten hinter sich und dazu noch eine Übergangsgeschichte aus der
mittelalterlichen agrarischen Zivilisation von einigen Jahrhunderten, die
Frühmoderne. Die Moderne ist selber aufzuteilen in zwei Phasen, die industrielle
Moderne (1800-1960) und die avancierte Moderne (ab 1960) - auch Postmoderne
oder nach Beck zweite oder reflexive Moderne genannt. Mit jeder fundamentalen
Änderung der Gesellschaft ändert sich auch die in ihrem Schoss wirksame
Religion. Mit dem Aufkommen der zweiten Moderne werden die Religionen
gezwungen sich in neue religiöse Modernisierungsprozesse zu stürzen.

Diese Perspektive betrachtet Religion also als einen im stetigen Wandel
begriffenen Bereich einer sich ebenso wandelnden modernen Gesellschaft. Das gilt
nicht nur für neue Religionen, sondern ebenso für die aus vormodemen Zeiten
stammenden Weltreligionen. Statt die Charakteristika einer Weltreligion auf
statische Weise aus der idealtypischen Differenz mit der Moderne abzuleiten - und

so Tradition mit Wandel, oder Glaube mit Wissenschaft zu kontrastieren -, lädt
die Modernitätsthese dazu ein, ganz genau zu analysieren wie die Religionen
sich auf die Moderne einlassen, wie sie sich permanent und kreativ in Beziehung
setzen zu den Herausforderungen und Möglichkeiten, den Modellen und Ideen,
den Bewegungen und Problemen, die sich in der Moderne stellen, und wie sie

sich so jederzeit neu bilden. Wie Personen sich in ihrem sozialen Umfeld bewegen

und ihre Identität bilden, so tun Religionen dies in ihrem modernen Umfeld.
Indem sie ohne Unterlass anknüpfen an ihr modernes Umfeld, modernisieren sie
sich. Dies macht die Religionen nach 1800, auch wenn sie sich auf ihre religiösen

Traditionen und auf die Vergangenheit berufen und sogar wenn sie lautstark
ihre Abkehr von der Moderne bekunden, grundverschieden von ihren vormodernen

Formen. Statt des Gegensatzes von Religion und Moderne rückt die neue
Perspektive also die vielfältigen und verschlungenen Prozesse religiöser
Modernisierung in den Mittelpunkt der Analyse. Noch bis vor kurzem schien dieser
Begriff, religiöse Modernisierung, nur eine contradictio in terminis zu sein."

Entscheidend an dieser religiösen Modernisierungsperspektive ist - ich
wiederhole es noch einmal -, dass Modernisierung und modern nicht länger mit
aufgeklärtem, liberalem oder fortschrittlichem Habitus gleichgesetzt werden. Orthodoxe,

Konservative oder Traditionalisten sind nicht weniger modern als Liberale
oder Progressive. Die ersten stehen ebenso in der Moderne, beurteilen diese nur

"4 Siehe Staf Hellemans, Religieuze modernisering, Utrecht 1997 (Antrittsvorlesung). Siehe

auch, mit etwas abweichender Begriffsbestimmung: Luca Diotallevi, The territorial articulation

of secularization in Italy: social modernization, religious modernization, in: Archives
des Sciences sociales des Religions, 107 (1999), 77-108.



20 StafHellemans

ganz anders. So war und ist es auch mit der katholischen Kirche: in der Moderne
stehend mit einem zugleich kritischen bis ablehnenden Urteil. Man könnte sagen,
dass die katholische Kirche sich in den vergangenen beiden Jahrhunderten, mit
Ausnahme der wenigen Jahre um das zweite Vatikanum herum, unter
anti-modernistischem Banner modernisierte.25 Man sollte sich davor hüten diese anti-
modernistische Modernisierung als eine unhaltbare Spagathaltung darzustellen.
Das ist sie genauso wenig wie die die Moderne und das Bürgertum kritisierende
Künstler-Avantgarde. Die anti-modernistische Modernisierung der katholischen
Kirche bildete bis 1960 eine überaus erfolgreiche Strategie.

Die Idee, das Verhältnis von Religion und Moderne inklusiv statt exklusiv zu
betrachten, ist nicht neu. Sie ist eine logische Schlussfolgerung aus der funktionalen

Differenzierungstheorie Niklas Luhmanns und ist, wenn auch nicht
explizit ausgearbeitet, in seinen religionssoziologischen Arbeiten vorhanden."6 Um
dieselbe Zeit schlug Wolfgang Reinhardt vor, die Gegenreformation als

Modernisierung zu verstehen.27 Wahrscheinlich von Luhmann inspiriert, nutzten Franz-
Xaver Kaufmann und Karl Gabriel die Inklusionsthese, um die Christentumsgeschichte

in systematischer Absicht neu zu interpretieren.28 Auch Urs Altermatt
hat die moderne Seite des Christentums in der Moderne hervorgehoben.29 In
Frankreich sind vor allem Daniele Hervieu-Léger und Frédéric Lenoir zu
nennen30, in Italien Luca Diotallevi.31 Ich verstehe meinen eigenen Vorschlag als
eine Radikalisierung dieser Forschungstradition. Gabriel charakterisiert den
Katholizismus nach 1800 als «ein Amalgam aus Traditionalität und Modernität»12,
Altermatt als «Antimodernismus mit modernen Mitteln»33. Gegen Gabriel betone
ich, dass Rückgriffe) auf Tradition(en) in der modernen Gegenwart stattfinden

Siehe Hellemans, Religieuze modemisering (wie Anm. 24) und ders.. From (Catholicism
Against Modernity) to the Problematic (Modernity of Catholicism), in Ethical Perspectives,
8,2(2001), 117-127.
Niklas Luhmann, Funktion der Religion, Frankfurt a.M. 1977; ders., Die Ausdifferenzierung
der Religion, in: ders., Gesellschaftsstruktur und Semantik, Bd. 3, Frankfurt a.M. 1989. 259-
357; ders.. Die Religion der Gesellschaft, Frankfurt a.M. 2000.

Wolfgang Reinhard, Gegenreformation ais Modernisierung Prolegomena zu einer Theorie
des konfessionellen Zeitalters, in: Archiv für Reformationsgeschichte, 68 (1977), 226-252.
Franz-Xaver Kaufmann, Kirche begreifen. Analysen und Thesen zur gesellschaftlichen
Verfassung des Christentums, Freiburg 1979; ders., Religion und Modernität, in: Johannes Berger

(Hg.), Die Moderne - Kontinuität und Zäsuren, Göttingen 1986, 283-307; ders.. Wie
überlebt das Christentum?, Freiburg 2000; Karl Gabriel, Christentum zwischen Tradition
und Postmoderne, Freiburg i.Br. 1992; Gabriel/Kaufmann, Zur Soziologie des Katholizismus

(wie Anm. 11).
Urs Altermatt, Katholizismus und Moderne. Zur Sozial- und Mentalitätsgeschichte der
Schweizer Katholiken im 19. und 20. Jahrhundert, Zürich 1989.
Daniele Hervieu-Léger, Religion and Modernity in the French Context: For a New Approach
to Secularization, in: Sociological Analysis, 51,1 (1990), 15-25; dies., La transmission
religieuse en modernité: éléments pour la construction d'un objet de recherche, in: Social
Compass, 44,1 (1997), 131-143; dies., La religion en mouvement. Le pèlerin et le converti,
Paris 1999; Frédéric Lenoir, Les métamorphoses de Dieu, Paris 2003.
Diotallevi, The territorial articulation (wie Anm. 24); ders., Religione, chiesa e modernizzazione:

il caso italiano, Roma 2000.
Gabriel, Christentum zwischen Tradition und Postmoderne (wie Anm. 28), 16 und 23-25.
Altermatt, Katholizismus und Moderne (wie Anm. 29), 49.

2b



Die Transformation der Religion und der Grosskirchen 21

und zur besseren Positionierung im «Kampf um die Moderne» beitragen34, gegen
Altermatt, dass die Moderne nicht nur neuartige Mittel bringt, sondern konstitutiv

ist für die Formierung des modernen Katholizismus. Katholizismus und
andere Religionen sind in der Moderne nicht halb modern, sondern durch und
durch modern.

Aber selbst wenn religiöse Modernisierung als eine mögliche - und, wie ich
hoffe, überzeugende - Forschungsperspektive aufgenommen wird, so ist damit
noch nicht viel gesagt. Sie gibt zwar einen allgemeinen Leitfaden vor, mit dem
alle denkbaren religiösen Vorgänge und Entwicklungen näher analysiert werden
können, aber sie bleibt vorerst noch ein so gut wie leerer Interpretationsrahmen.
Sie besagt nicht, anders als die Säkularisierungs- und «invisible religion»-The-
sen, wohin sich die Religion in der (zweiten) Moderne bewegt. Diese Flexibilität
ist ein Vorteil: Man soll die Empirie entscheiden lassen und nicht zu viel theoretisch

vorschreiben. Aber ein Paradigma ist nur interessant, wenn es sich mit
Empirie sättigen lässt, wenn der Leitfaden der religiösen Modernisierung hilft, die
tatsächlichen religiösen Vorgänge besser ins Blickfeld zu bekommen. Wenden
wir uns darum nun den wichtigsten empirischen Trends zu, die sich seit 1960

abzeichnen, und fragen wir uns inwieweit das religiöse Modernisierungsparadigma
dazu beiträgt, ein empirisch adäquates und theoretisch konsistentes Bild der

Transformationen der Religion und der Grosskirchen in der zweiten Moderne zu
schildern.

Rückfall der Grosskirchen

Wenn Wissenschaftler und vor allem das Publikum die religiöse Lage nach 1960

in Europa in einem Schlagwort zusammenfassen müssen, wird man wohl bei

«Säkularisierung» ankommen. Und das ist keine schlechte Wahl, vorausgesetzt
dass man die empirische Tendenz «Säkularisierung» unterscheidet von dem

Interpretationsrahmen «Säkularisierungsparadigma». Die Bedeutung von
Säkularisierung oder Säkularisation soll man, meiner Meinung nach, beschränken auf
die empirische Frage, ob die Kirchen an Einfluss verlieren oder nicht -
gesamtgesellschaftlich (z.B. in der Politik) und in Bezug auf die Gefolgschaft (z.B.
Mitgliedschaft und Kirchenbesuch). Nur das Ab (und eventuell auch das Auf) der in

Kirchen organisierten Religiosität kann man ja empirisch einigermassen gut messen,

da man nur von Kirchen normativ vorgegebene, standardisierte Meinungen
und Praktiken zählen kann (z.B. Kirchenbesuch). Die Erklärung dieser
Säkularisierung ist aber eine ganz andere Sache. Das «rational choice» Paradigma gibt

Hellemans, Strijd om de moderniteit (wie Anm. 11).
Siehe weiter meine Auseinandersetzung mit Altermatt: Urs Altermatt. Ambivalences of
Catholic Modernisation, in: Judith Fnshman/Willemien Otten/Gerard Rouwhorst, (Hg.),
Religious Identity and the Problem of Historical Foundation, Leiden 2004, 49-75; Staf Hellemans,

How Modern is Religion in Modernity?, in Frishman/Otten/Rouwhorst (Hg.),
Religious Identity and the Problem of Historical Foundation, 76-94.



lrl It Port Span GB Hol Deu
J 82 36 41 | 14 27 21

81 40 33 33 13 21 19

57 41 36 26 14 15 14

22 Staf Hellemans

hier eine völlig andere Erklärung - Folge der faulen, liberalen Grosskirchen - als

das Säkularisierungsparadigma - Folge der Modernisierung der europäischen
Gesellschaften.

Säkularisierung - der Rückfall der Grosskirchen - ist also als eine Grosstendenz

der neuen religiösen Lage nach 1960 zu betrachten. Sie ist schon über
Jahrzehnte in vielen Erhebungen dokumentiert worden. Ich beschränke mich darum

auf einen schnellen Überblick der Entwicklung des Kirchenbesuchs, der

Mitgliedschaft und des Glaubens an einen Gott. Ich entnehme die Daten den «European

Values Studies», die in 1981, 1990 und 1999 die Bevölkerung vieler Länder

Europas - aber so weit ich weiss nicht die der Schweiz - mit den gleichen
Fragen befragt haben.

Tabelle 1: Wöchentlicher Kirchenbesuch in Europa 1981, 1990 und 1999

Be Fr

1981 30 [ 12

1990 23 10

1999 1 19 8

Quellen: für 1981: Stephen Harding/David Phillips (Hg.). Contrasting Values in Western Europe,
Houndmills/London 1986, 36—37; für 1990: Sheena Ashford/Noel Timms, What Europe Thinks. A
Study of Western European Values, Aldershot 1992, 46; fur 1999: Grace Davie, Europe: The Exceptional

Case. Parameters of Faith in the Modem World, London 2002, 6.

Es gibt natürlich zwischen den Ländern grosse Unterschiede. Die skandinavischen

Länder, die hier nicht aufgeführt wurden, haben schon lange europaweit
die niedrigsten Kirchenbesuchszahlen. In 1999 besuchte in Dänemark 2,7% der

Bevölkerung und in Schweden 3,8% wöchentlich die Kirche.36 Die katholischen,
südeuropäischen Länder und Irland haben die höchsten Ziffern. Die westeuropäischen

Länder - herkömmlich katholische Länder wie Belgien und Frankreich
und religiös gemischte Länder wie Grossbritannien, Holland und Deutschland -
liegen dazwischen. Wichtiger als diese Unterschiede ist aber die allgemeine
Entwicklung, und diese führt abwärts. Die Ausnahmen sind Italien, Portugal (doch
fehlt 1981) und Grossbritannien (aber der hohe Kirchenbesuch Nord-Irlands -
damals 52% - ist 1981 nicht mitgezählt). Vergessen wir auch nicht, dass um
1980 der tiefe Sturz der Jahre 1965 bis 1980 schon stattgefunden hatte. In West-
Deutschland besuchten 1950 50,6% der Katholiken den Sonntagsgottesdienst
und in 1965 noch 42,6% (beide ohne Westberlin). In 1980 und 1989 betrug die
Zahl 27,0% resp. 22,3% (beide allerdings mit Westberlin).37 In den 1950er Jahren

lagen die Zahlen in mehreren Ländern, darunter Holland, noch höher als in
den Vereinigten Staaten.

36 Siehe Grace Davie, Europe: The Exceptional Case. Parameters of Faith in the Modem
World, London 2002, 6.

37 Siehe Michael N. Ebertz, Kirche im Gegenwind. Zum Umbruch der religiösen Landschaft,
Freiburg i.Br. 1997, 37, 42 und 48. Siehe fur Belgien auch: Karel Dobbelaere/Liliane Voyé,
Religie en kerkbetrokkenheid: ambivalentie en vervreemding, in: Karel Dobbelaere et al.

(Hg.), Verloren zekerheid. De Beigen en hun waarden, overtuigingen en houdingen, Tielt
2000, 117-152, 123; für Holland: Gerard Dekker/Joep de Hart/Jan Peeters, God in
Nederland 1966-1996, Amsterdam 1997, 15.



Be Fr

73

Ir It Por Schw GB

1981 74 98 93 | 82 91 85

1990 68 \ 62
I

97 T
85 71 87 58

1999 63 57 90 82 88 82 82

Die Transformation der Religion und der Grosskirchen 23

Tabelle 2: Kirchenmitgliedschaft in Europa 1981, 1990 und 1999

Holt WDeu

59 90

51 89

46 1 82

Quellen: für 1990: Sheena Ashford/Noel Timms, What Europe Thinks. A Study of Western European
Values, Aldershot 1992, 46; fur 1981 und 1999: Yves Lambert, A Turning Point in Religious Evolution

in Europe, in: Journal of Contemporary Religion, 19,1 (2004), 29—45, 31.

Die Mitgliedschaftszahlen der Kirchen sinken überall ausser in Portugal (die
Zahl für Grossbritannien für 1990 ist als Folge von Kodierungsfehlern zu
niedrig).38 Aber im Vergleich zum Kirchenbesuch hält sich der Rückgang in Grenzen.

Die Zahlen bleiben hoch: Die grosse Mehrheit der europäischen Bevölkerung

betrachtet sich noch immer als Mitglied einer christlichen Grosskirche. Den

Grund dafür sucht Grace Davie in der Haltung der Europäer, die den Kirchen
eine stellvertretende Rolle - «vicarious religion» - zuweisen.39 In Not oder bei

Festen kann man sich immer auf sie berufen, aber ansonsten bleibt man auf
Distanz.

Tabelle 3: Gottesglaube in einigen europäischen Ländern 1947, 1981, 1990 und 1999

F GB Holl WDeu

1947

1968

68 84 80

73 77 79 81

1981 62 76 | 65 72

1990 57 71 1 61 63

1999 56 61 60 66

Quelle: für 1947 bis 1990: Sheena Ashford/Noel Timms, What Europe Thinks. A Study of Western
European Values, Aldershot 1992, 42; fur 1999: Yves Lambert, A Turning Point in Religious Evolution

in Europe, in: Journal of Contemporary Religion, 19,1 (2004), 29—45, 31.

Der Glaube an einen Gott - wie auch immer interpretiert - ist ebenfalls gesunken,

aber wird immer noch von einer deutlichen Mehrheit der Bevölkerung
unterschrieben. Ausserdem hat seit 1990 in Frankreich, Holland und Deutschland
eine Stabilisierung auf hohem Niveau stattgefunden. Die Diskrepanz zwischen
Glaube und Kirchenbesuch erklärt Grace Davie mit der Formel «believing without

belonging»: Man glaubt zwar weiterhin, aber ohne damit noch kirchliche
Praxis zu verbinden.40 Zieht man aber in Betracht, dass der Gottesbegriff für
viele immer unbestimmter wird - «es soll doch einen Urgrund oder etwas Höhe-

' Siehe Yves Lambert, A Turning Point in Religious Evolution in Europe, in: Journal of
Contemporary Religion, 19,1 (2004), 29-45, 34.

' Grace Davie, Religion in Modern Europe: A Memory Mutates, Oxford 2000.
40 Grace Davie, Religion in Britain since 1945: Believing without Belonging, Oxford 1994;

dies., Europe: The Exceptional Case (wie Anm. 36), 5-8.



24 StafHellemans

res geben» -, interpretiere ich die bleibende hohe Zustimmungsrate eher als
Zeichen eines «religious longing without belonging» denn als Ausdruck eines klaren
Gottesglaubens.4I

Aus den drei Zahlenreihen lässt sich eine doppelte Schlussfolgerung ziehen.
Sie dokumentieren erstens den seit 1960 deutlichen Rückfall der Grosskirchen in

Europa. Sie zeigen aber zugleich, wie sehr die christlichen Grosskirchen noch
immer die religiöse Landschaft in Europa dominieren. Die Kirchen müssen zwar
einen schmerzlichen Säkularisierungsprozess hinnehmen - mit grossen Ansehens-

und Machtsverlusten -, sie sind nicht im Begriff des Verschwindens,
sondern machen eher einen tiefgreifenden Transformationsprozess durch, im Zuge
dessen sie sich in der zweiten Moderne neu erfinden müssen - keine leichte
Sache. Aber betrachten wir erst die Säkularisierungsfrage weiter. Der Einschnitt
erschöpft sich nicht nur in einem quantitativen Rückgang der Betätigung und des

Glaubens der Gefolgschaft. Die ganze Dramatik der Säkularisierung hängt
vielmehr damit zusammen, dass die sinkenden Zahlen nur die Indizien eines
kompletten Einsturzes eines bis 1960 mächtigen und stolzen religiösen Regimes
hergeben. Die Grosskirchen waren hervorragend organisiert, mit vielen Priestern,
mit religiösen, sozialen und kulturellen Vereinigungen und hier und da sogar mit
politischen Parteien, waren also ausgestattet mit einer konfessionell stark sozialisierten

und mobilisierungsfähigen Anhängerschaft. Diese kirchliche Ordnung,
eigentlich ein Produkt der ersten Moderne, brach in den Jahren nach 1960

zusammen. Der französische Soziologe Yves Lambert hat es zutreffend als das Ende

einer Zivilisation umschrieben.42 Der gleiche Vorgang wurde verschiedentlich
thematisiert als Entsäulung in Holland und Belgien als die Auflösung sozio-
kultureller Milieus in Deutschland44, der Lager in Österreich, des katholischen
Ghettos oder der katholischen Subgesellschaft in der Schweiz45, als «la fin d'un
monde» in Frankreich46. Die Bezeichnungen «Säule», «Lager», «Milieus», «Sub-

gesellschaften», «mondes» machen klar, dass nicht nur die Grosskirchen,
sondern auch säkulare, umfassend organisierte Bewegungen wie die sozialistische

Arbeiterbewegung von dem sich nach 1960 verbreitenden Desintegrationssog
betroffen waren.47 Im religiösen Bereich ist der Vorgang sogar in den Vereinigten

Staaten bekannt, hier unter dem Begriff «the decline of denominationalism».48

41
Hellemans. From (Catholicism A.gainst Modernity) to the Problematic <Modernity of Catholicism)

(wie Anm. 25), 124.

Yves Lambert, Dieu change en Bretagne, Paris 1985.
43 Siehe J.P. Kruyt/W. Goddijn, Verzuiling en ontzuiling als sociologisch procès, in: A.N.J.

Den Hollander et al. (Hg), Drift en koers. Een halve eeuw sociale verandering in Nederland,
Assen 1962. 227-263; Hellemans, Zuilen en verzuiling in Europa (wie Anm. 11).

44 Siehe Rainer Maria Lepsius, Parteiensystem und Sozialstruktur: zum Problem der Demokratisierung

der deutschen Gesellschaft, in: Wilhelm Abel et. al. (Hg.), Wirtschaft, Geschichte
und Wirtschaftsgeschichte. Stuttgart 1966, 371-392; Wilhelm Damberg, Abschied vom
Milieu? Katholizismus im Bistum Münster und in den Niederlanden 1945-1980, Paderborn
1997.

45 Siehe Altermatt, Katholische Subgesellschaft (wie Anm. 11).
Daniele Hervieu-Léger, Catholicisme, la fin d'un monde, Paris 2003.

47 Siehe Hellemans, Strijd om de moderniteit (wie Anm. 11), 171-227.
48 Robert Wuthnow, The Restructuring of American Religion. Society and Faith since World

War II, Princeton 1988.



Die Transformation der Religion und der Grosskirchen 25

Die Tatsache, dass die Grosskirchen im Westen und vor allem in Europa nach

1960 in eine schwere Krise gestürzt sind, die sowohl quantitativ als auch qualitativ

an die Substanz geht, lässt sich also nicht bestreiten. Weil sie mit einem Ein-
fluss- und Machtverlust der Kirchen in der Gefolgschaft und im gesellschaftlichen

Bereich einhergeht, finde ich die Bezeichnung dieses Vorgangs als

«Säkularisierung» berechtigt.

Die Bildung eines religiösen Marktes und der Aufschwung der Sekten

Der Rückfall der Grosskirchen ist nur ein Aspekt der Transformation der Religion

nach 1960. Sie wurde aber in den 1960er und 1970er Jahren als dermassen

spektakulär und dramatisch erfahren, dass man sie ais Grundlage für eine

Totalerklärung der Entwicklung der Religion in der Moderne das

Säkularisierungsparadigma - betrachtete. Heute sieht man besser, dass sich daneben und

darunter auch andere Prozesse vollzogen haben und noch vollziehen. Schon in
den 1960er Jahren hat Thomas Luckmann auf die Entwicklung hin zur «invisible
religion» hingewiesen. Seit den 1980er Jahren betonen die «rational choice»
Theoretiker, dass religiöses Angebot und Nachfrage sich auf einem religiösen
Markt treffen und dass Sekten und strikte Kirchen sehr wohl in diesem Markt
gedeihen.

Dass Religion sich mehr und mehr im Rahmen eines Marktes vollzieht, ist
meiner Meinung nach eine wichtige Einsicht. Aber leider gehen die «rational
choice» Theoretiker in der Exposition dieser Idee allzu normativ und anachronistisch

vor, weil sie sich zu sehr auf die Widerlegung des Säkularisierungsparadigmas
und auf eine positive Neubewertung der Sekten fixieren. Sie wollen vor

allem zeigen, dass ein freier religiöser Markt besser funktioniert als eine Oli-
gopol- oder Monopolsituation und daher durch Säkularisierung nicht getroffen
wird (siehe die Vereinigte Staaten im Vergleich zu Europa). Sie betrachten diesen

freien Markt auch als welthistorisch normativ: Er soll überall in der
Geschichte vorherrschen, und wo dies nicht geschehe, sei weniger Religion und

korrumpierte Religion die Folge. Die Allianz des Christentums mit dem römischen

Kaiser Konstantin wird durch Stark dementsprechend negativ, als ein

Fluch, bewertet.49 Der Fehler, den Stark hier macht, ist die Überhöhung der heute

vorherrschenden Lage in den Vereinigten Staaten - die Strukturierung von Religion

als ein religiöser Markt - zur welthistorischen Sollgrösse. Anachronistische
Geschichtsdeutungen sind die Folge.

Mögen Stark und die seinen zu Recht die aktuelle Bedeutung des religiösen
Marktes hervorheben, die Bildung eines religiösen Marktes ist historisch eine

jüngere Entwicklung. Sie ist ein Vorgang der Moderne und hat sich erst seit den

1960er Jahren stark beschleunigt und als umfassender Rahmen aufgezwungen.
Statt den religiösen Markt als eine universale Sollgrösse zu postulieren, soll man
also seine Geschichte rekonstruieren. In vormodernen Gesellschaften waren reli-

Rodney Stark, For the Glory of God: How Monotheism Led to Reformations, Science,
Witch-Hunts, and the End of Slavery, Princeton 2003. 33.



26 StafHellemans

giöse Märkte - wie politische Märkte - inexistent oder zeitlich und sachlich
begrenzt. Religion war in der Regel keine Sache individuellen Entscheidens,
sondern unveräusserlicher Bestandteil der Gruppenidentität und deshalb kollektiv
und politisch abgesichert (wie Sokrates erfahren musste). Mit dem Aufstieg der

Universalreligionen kam es zwar zu Kämpfen um die religiöse Vorherrschaft, so
im römischen Kaiserreich, dem persischen Sassanidenreich oder China. Ich
bezweifle aber, dass diese Auseinandersetzungen mit dem Marktmodell - individuelle

Wahl zwischen rein religiösen und in politikfreier Konkurrenz ausgetragenen

Religionen - angemessen beschrieben sind. Erst die Moderne schafft dafür
die Voraussetzungen: die translokalen Kommunikationszusammenhänge, die
Individualisierung des Entscheidens, die Transformation von Religionen in Massen
umwerbende Unternehmungen, die funktionale Differenzierung mit der Trennung

von Kirche und Staat. Das religiöse Feld hat sich dementsprechend geändert.

In vormodernen Zeiten glich es einem segmentar geteilten Archipel von
lokalen und regionalen Religionen, welche von einer oder mehreren, transregionalen

und hegemonialen Religionen dominiert wurden - genau wie die politischen
Reiche die lokalen und regionalen Gemeinschaften überwölbten. In einigen Fällen

und nur in der späteren Vormoderne konnte die hegemoniale Religion die

Bevölkerung so tief durchdringen, dass es nur noch lokale und regionale Varianten

der einen hegemonialen Religion gab - so im mittelalterlichen Europa. Der
Durchbruch zur Moderne um 1800 brachte einen neuen Pluralismus und mit ihm
eine Konkurrenz der Religionen um das Herz des in religiösen Sachen nun
souverän erklärten Individuums.

Die neuartige Pluralisierung - und damit die Herausbildung eines religiösen
Marktes - hielt sich lange Zeit in Grenzen. Die mühsame Trennung von Kirche
und Staat hatte in Europa vor 1960 vor allem die Folge, dass Abweisung jedweder

Religion und radikal-protestantische Abspaltungen in den protestantischen
Ländern möglich wurden. In den Vereinigten Staaten bewirkte die Migration aus
vielen europäischen Ländern zwar eine grössere Anzahl von religiösen
Denominationen, aber die Einbindung der Migranten in ihre jeweilige Herkunftreligion
dämpfte doch mögliche Übertritte und deshalb die Konkurrenz. Das ändert sich
erst nach 1960. Die neue Individualisierungsrunde, die so charakteristisch ist für
die zweite Moderne und deshalb auch so prominent in der Literatur vertreten
ist50, setzt die Individuen frei für grundlegende Entscheidungen in vielen
Lebensbereichen - mit gemischten Folgen, wie wir heute wissen. Der grössere Freiraum
für abweichendes Verhalten bietet einen fruchtbaren Boden für allerhand neue
Ideen, Verhaltensweisen und Bewegungen. Die gestiegene Wohlfahrt und
Bildung, zusammen mit Globalisierung und Mediatisierung, tragen ebenfalls zur
Pluralisierung und «Unübersichtlichkeit» (Habermas) der Gesellschaft bei. In
diesem Ambiente enthalten nicht nur die wirtschaftlichen, politischen und
Entspannungsmärkte neuen Aufschub, sondern kommen auch wissenschaftliche,
religiöse und sogar Erziehungsmärkte zum Tragen. Die Gesellschaft hat sich

Allen voran in Ulrich Beck, Risikogesellschaft. Auf dem Weg in eine andere Moderne.
Frankfurt a.M. 1986. immer noch die beste Analyse der zweiten Moderne.



Die Transformation der Religion und der Grosskirchen 27

eben so entwickelt, dass die Analyse des Marktmodells, das zuerst in der
Wirtschaft zum Zuge gekommen ist, nun fast überall, mitunter auch im Bereich der

Religion, einsetzbar wird.
Ein religiöser Markt mit vielen Religionen und mit auf Wechsel eingestimmten

Individuen hat also erst nach 1960 so richtig einen Anfang genommen. Man
darf wohl sagen, dass die Zahl der Religionen in diesen Jahrzehnten wohl
explosionsartig zugenommen hat auch wenn man immer mitbedenken muss, dass

Religionen sich schwierig zahlen lassen. Die Vereinigten Staaten sind, mindestens

in dieser Hinsicht, wohl «the leading nation». Die 16 christlichen Kirchen
im späten 18. Jahrhundert waren schon um 1900 zu mehr als 300 Denominationen

angewachsen. Seitdem ist ihre Anzahl noch weit grösser geworden: «Over
two thousans different primary religious groups (denominations) exist in the U.S.

across the spectrum of the world's religions.»
'

In Europa sind die etablierten
Kirchen zwar noch immer stärker vertreten, aber auch hier hat sich die Zahl der

Religionen und religiösen Bewegungen vor allem nach 1960 stark vermehrt.
Eileen Barker schätzt sie insgesamt auf ungefähr 2000.52 Zusammen mit der
höheren Zahl der Religionen hat sich auch die Zahl der Leute, die die Religion
wechseln, vermehrt. In 1951 rapportierten 4% der U.S. Bevölkerung, dass sie

einer anderen Denomination angehörten denn als Kind. In 1981 war ihre Zahl
gestiegen auf eine von drei Personen. Zehn Jahre später sollen 40% die
Denomination seit ihrer Kindheit gewechselt haben, aber es ist unwahrscheinlich - so
die Forscher - dass die Zahl noch weiter ansteigt.54 Auch wenn die weitaus

grösste Zahl der «switcher» zwischen verwandten, protestantischen Denominationen

wechselt und vor allem mit Umzügen und Mischehen verbunden ist, ist
dennoch klar dass Religionen viel mehr der Konkurrenz ausgesetzt sind als vorher.

Anziehungskraft, werbewirksames Auftreten und effiziente Organisation
sind wichtig geworden. Kleine Gruppen und Sekten können schnell anwachsen
und Religionen können, wenn es kriselt, auch schnell an Anhang verlieren. Alte,
solide verankerte Kirchen können sich - wie grosse Unternehmen und politische
Parteien - zwar stärker gegen die Aufs und Abs waffnen, immun sind sie - wie
das Beispiel der amerikanischen anglikanischen Kirche (die «episcopals»)
beweist - nicht.

Der religiöse Markt ist also noch ziemlich jung und, sicher in Europa, als un-

ausgegoren zu betrachten. Seine spezifischen Charakteristika und Dynamik sind
noch unklar und sollten nicht übereilig vom wirtschaftlichen Markt abgeleitet
werden. Religion wird wohl ganz anders produziert und konsumiert als die Pro-

J. Gordon Melton, The Fate of NRMs and their Detractors in Twenty-First Century America,
in: Phillip Charles Lucas/Thomas Robbins (Hg.), New Religious Movements in the 21st

^
Century, New York/London 2004, 229-240, 229.

5" Eileen Barker, New Religious Movements: Their incidence nd signifance. in: Bryan Wilson/
Jamie Cresswell (Hg.). New Religious Movements: Challenge and response. London 1999,

_
15-31. 16.

53 Siehe Wuthnow, The Restructuring of American Religion (wie Anm. 48), 88.

Siehe Jay Demerath/Yonghe Yang, Switching in American Religion: Denominations, Markets,

and Paradigms?, in: Madeleine Cousineau (Hg.), Religion in a Changing World, West-
port/London 1998. 3-10. 3-4.



28 StafHellemans

dukte wirtschaftlicher Märkte. Schon kann man aber sagen, dass Sekten und
allerhand religiöse Bewegungen und religiöse «Unternehmer» auf diesem hochmodernen

Markt viel mehr Entfaltungsmöglichkeiten haben als vorher. Die Akzeptanz

abweichenden Verhaltens hat nach 1960 sehr zugenommen. Umgekehrt hat

sich die Dominanz hegemonieller Religionen sehr verringert. Die Bevölkerung
ist nicht mehr so stark wie früher eingebunden in eine Religion, und die Kosten
eines Religionswechsels liegen nun deutlich niedriger. Neuankömmlinge können
sich in der mediatisierten Gesellschaft rasch bekanntmachen, z.B. über Bestseller,

Massenveranstaltungen oder über bizarr empfundene Merkmale (wie die

Kleidung der Hara Krishna oder die Massentrauungen der «Moonies»). Genauso
wie die Subkulturen und die vielen «life style»-Bewegungen der Jugendszene hat
sich auch im religiösen Bereich eine bunte Schar kleiner Gruppen neben den

grossen alten Traditionsvereinen einen Platz gemacht. Wie gross und wie
beschaffen dieser Platz am Ende sein wird, lässt sich aber, wie gesagt, zur Zeit
schwierig voraussagen.

Personzentrierte Religiosität: vom Mitglied zum Klient

Neben dem Rückfall der Grosskirchen und der Bildung eines religiösen Marktes

- und in ihrem Sog der Aufwertung von Sekten und der Erleichterung religiöser
Innovationen, Neubildungen und, generell, abweichendem Verhalten - ist der

Umschlag von der Kirchenorganisation zum Individuum als religiösem Zentrum
ein dritter grosser Trend in der Umstrukturierung des religiösen Feldes nach
1960. Die neue Individualisierungsrunde nach 1960 wurde schon mehrfach
angesprochen, unter anderem als Voraussetzung fur die Entfaltung des religiösen
Marktes. Es wäre aber falsch anzunehmen, dass die Effekte der Individualisierungsprozesse

der zweiten Moderne sich beschränken auf die individuelle Wahl
zwischen religiösen Organisationen. Hinzu kommen noch zwei weitere profunde
Konsequenzen: das individualisierte Verhalten in der Beziehung zur Kirche und
der Personen ausserhalb jeder kirchlicher Reichweite.

Beginnen wir mit der Ausweitung der ausserkirchlichen Religiosität. Die
meisten «individualisierten Individuen» - eine treffende Bezeichnung Niklas
Luhmanns - haben sich, zumindest in den eigenen Augen, losgesagt von
jedweder kirchlicher Bevormundung und suchen nun aus eigener Kraft nach «dem
Sinn des Lebens». Sie durchstreunen dabei - je nach persönlicher Potenz und
innerer Triebkraft - ihre Umwelt nach ansprechenden religiösen Ideen und
Formen. Die Möglichkeiten dazu sind, vor allem nach 1960, beträchtlich angestiegen.

Vorher war man auf die Kirche - seine Kirche, denn Übertritte waren qualvoll

- angewiesen. Auch dann gab es natürlich Freiheitsgrade, negativ - vor
allem die höheren Schichten und die Aussenseiter konnten sich kirchlicher Weisung

entziehen - und positiv - das breite Areal der Volksdevotion. Mit
steigender Wohlfahrt, Bildung, Mobilität und Mediatisierung sind nun auch die

Niklas Luhmann, Individuum, Individualität, Individualismus, in: ders.. Gesellschaftsstruktur
und Semantik (wie Anm. 26), Bd. 3, 149-258, 160.



Die Transformation der Religion und der Grosskirchen 29

Chancen der Durchschnittsbevölkerung seit 1960 für stärkere religiöse Unabhängigkeit

beträchtlich gesteigert worden. Einerseits lassen Kirchenzwang und
Kirchenkontrolle nach, andererseits weitet sich das nicht traditionell-kirchliche
Angebot erheblich aus. Das neue Angebot kann sich aber nicht mehr so leicht, wie
die früheren Kirchen, als ein Gesamtpaket aufdrängen. Sicher gibt es noch Sekten

und neue religiöse Bewegungen mit Totalansprüchen. Aber daneben gibt es

inzwischen auch ein breites Angebot von unverbindlichen Formen und Aktivitäten.

So holen viele Leute religiöse Ideen und Anschauungen aus Büchern,
Fernsehen oder Internet. Der religiöse Büchermarkt hat sich dabei grundlegend
geändert. Dominierten bis 1960 kirchlich gebundene Autoren und Verlage, so

sind die Regale der Buchläden nun vor allem mit Esoterik, New Age, «religion
and wellness» und desgleichen bestückt. Und auch in der Belletristik gibt es -
siehe Autoren wie Paul Coelho oder Dan Brown - religiös angehauchte
Verkaufsschlager. Dass Dan Browns literarischer Bestseller «Der Da Vinci Code»
für nicht wenige die Kirche als Informationsquelle über das Christentum
mindestens teilweise ersetzt, ist wohl der Grund hinter den sauren Reaktionen mancher

Kircheninstanzen. Zudem gibt es inzwischen auch ein breites Angebot von
unverbindlichen Aktivitäten - Vorträge, Seminare, Besinnungsabende und -ta-

gungen - und dazu gehörige individuelle Unternehmer, Organisationen und

Bewegungen, die sich nicht mehr sosehr an Mitglieder als an Besucher und Klienten

richten.
«New Age» darf wohl als das Beispiel par excellence gelten für diesen Trend

von der Mitgliedschaft zur Klientel. «New Age» steht für ein Sammelsurium
äusserst unterschiedlicher Ideen und Formen - Astrologie, «holy health». Weisheit

aus dem Orient, holistische Wissenschaft, neo-Paganismus usw. -, die wohl
vor allem zusammengehalten werden durch eine gemeinsame Hintergrundlogik
der Suche und Sakralisierung des «wahren Selbst».56 Das Individuum - und
seine unmittelbare Beziehung zum Ganzen - ist hier ins Zentrum des religiösen
Geschehens gerückt: Sein Selbst und seine Erfahrungen, kurzum «self spirituality»

stehen im Mittelpunkt. Bewegungen und Organisationen haben keinen Wert
mehr an sich, sondern werden herabgesetzt zu ebensolchen Instrumenten, zu
Hilfsmitteln im Dienst dieses höchstpersönlichen spirituellen Werdegangs.
Andererseits zeigt «New Age» auch, wie sehr die ihre wahre Individualität feiernden

Individuen auf kollektive Angebote angewiesen bleiben. Es ist aber nicht
mehr die eine Kirche, die das Sagen hat. Die Individuen werden nun verfuhrt
durch das Geschick und Charisma individueller Unternehmer und Gurus oder sie

werden angetrieben von unpersönlichen Mechanismen wie Bestsellern und
spirituellen Moden. Auch die Kirchen können sich dem Individualisierungssog nicht
entziehen. Ihre Besinnungszentren arbeiten nach dem gleichen Klientelprinzip
wie die ausserkirchlichen Meditationszentren und bieten manchmal auch «New

Age»-ähnliche Kurse oder östliche Meditationspraktiken an. Auch in den
Gemeinden und Pfarreien hat die Kundenlogik sich durchgesetzt, wie sich dies vor

56 Siehe Heelas, The New Age Movemen (wie Anm. 22).



30 StafHellemans

allem in den Begräbnissen und den festlichen Veranstaltungen bei der Kommunion,

Firmung oder Heirat zeigt. Die Zeit, in welcher die Grosskirchen die
Mitglieder herumkommandieren konnten, ist wohl schon längst vorbei.

Die grosse Nachfrage nach Spiritualität soll in diesem Zusammenhang gesehen

und bewertet werden. Die Individuen haben sich zwar, wie es die zweite
Moderne ihnen nach 1960 nahelegt, von der festgelegten Religiosität einer Kirche

losgesagt - das gilt auch für die meisten Mitglieder der Kirchen -, finden
sich dann aber vor die schwere Aufgabe gestellt, das so entstandene schwarze
Loch selbst wieder auszufüllen. Das ist oft zu viel gefragt, zumal jeder Ersatz

nun mit der gleichen Skepsis wie die alten Formen betrachtet wird -, und so können

die alten Formen unerwartet wieder auftauchen, nun aber unter Verlust ihrer
früheren Selbstverständlichkeit und Exklusivität. So hat sich die paradoxe Situation

herausgebildet, dass einerseits das religiöse Angebot viel grösser ist als vor
1960 und dass viele Leute sich auch - aber nur wenn es ihnen passt - nach einer
wahren, authentischen Religiosität sehnen, aber dass es andererseits doch oft
nicht zu einem Zusammentreffen von Angebot und Sehnsüchten kommt. Dies ist

die Negativseite des schon angesprochenen «longing without belonging».

Die Neuetablierung der Grosskirchen am Beispiel der katholischen Kirche

Zum Schluss dieses schnellen Überblicks über den tiefen Umbruch der Religion
seit 1960 möchte ich auf die nicht weniger einschneidenden Transformationsprozesse,

welchen die Grosskirchen ausgesetzt sind, hinweisen. Die herkömmlichen
Paradigmen übersehen sie zum grössten Teil. Das Säkularisierungsparadigma
nimmt sie auf, aber nur in der eindimensionalen Fassung des Rückfalls und der

Liberalisierung. Desgleichen gilt für die Theoretiker der «rational choice», die

nur zwei mögliche Transformationen hervorheben: entweder den Übergang von
Sekte zu Kirche - der auf die Dauer in die Stagnation fuhren soll - oder die
umgekehrte Bewegung zu weit liberalisierten Kirchen, die ihre Religion wieder

strenger und strikter und deshalb, diesen Autoren zufolge, auch attraktiver
machen. Das «invisible religion» Paradigma verliert die Grosskirchen ganz und gar
aus dem Auge. Ich behaupte demgegenüber, dass die Transformationen der
Grosskirchen umfassend und Teil des Umbruchs sind, den das religiöse Feld

insgesamt durchmacht im Übergang von der ersten zur zweiten Moderne. Das
Gelingen oder Misslingen dieser Transformationen wird darüber hinaus entscheidend

sein für die Frage, ob die Grosskirchen wie in der Vergangenheit auch in der
Zukunft das religiöse Feld dominieren werden, dann wohl ob sie definitiv ihre
Vorherrschaft verlieren werden. Nehmen wir den Katholizismus als Beispiel.

In den letzten 500 Jahren hat sich die katholische Kirche schon zweimal neu
erfunden und mit dem Eintritt in die zweite Moderne steht sie, wie die anderen

Kirchen, vor der schwierigen Aufgabe, dies zum dritten Male tun zu müssen.

Angesichts der Reformation und der neuzeitlichen Staatenbildungen hatte sie
sich im Trienter Konzil (1545-1563) und in den Jahrzehnten danach einem
konservativen Gegenreformprojekt verschrieben - Abgrenzung gegenüber den Re-



Die Transformation der Religion und der Grosskirchen 31

formatoren (Betonung der Kirchentradition, der Sakramente, der Heiligen- und

Marienverehrung), Verstärkung der Kirchenorganisation (Kurienreform, Neueinteilung

der Bistümer, bessere Ausbildung der Priester in diözesanen Priesterseminaren)

und bessere Bildung und Beaufsichtigung der Laien, sowohl der
katholischen Eliten (Nunziatur, Einsatz der Jesuieten, Schul- und Universitätseinrichtungen)

als auch der Gesamtbevölkerung (Sakramententeilnahme, Katechismen).

Das Resultat war eine ganz andere Kirche als im späten Mittelalter. Diese
Kirchenformation erstreckte sich bis zur französischen Revolution.

Ein zweiter grosser gesellschaftlicher Umbruch ereignete sich in den Jahren

um 1800. Die tridentinische «Ancien Regime»-Kirche zerbrach an den Folgen
des Durchbruchs zur Moderne, vor allem der französischen und der industriellen
Revolution. Wiederum dauerte es mehrere Jahrzehnte, bevor sich ein neuer
Katholizismus und «ein zweites konfessionelles Zeitalter»57, nun auf dem Boden
der ersten, industriellen Moderne, herausgebildet hatte.58 Hier stand ein Konzil,
Vatikanum I 1869- 1870), am Ende des Prozesses der Neuetablierung, der schon
in der napoleonischen Ära angefangen hatte. Schwerpunkt der Reform war nun
die Umbildung der heterokliten, sich stark auf den Adel und das Grundeigentum
stützenden Kirche in eine moderne, straff auf Rom hin hierarchisierte
Massenorganisation. Im Zuge dieser Ultramontanisierung wurden die katholischen
Glaubenssätze, Kultformen und Kultur enger zusammengeführt, eingerahmt in eine
mehr systematisierte päpstliche Lehre und sodann via Enzykliken, Breven usw.
als Leitlinien für das alltägliche Verhalten der Gläubigen propagiert. Zum ersten

- und letzten - Mal in der Geschichte wurde das Leben der einfachen Katholiken
umfassend und bis in die penibelsten Details (z.B. den ehelichen Geschlechtsverkehr)

festgelegt und gesteuert. Dieser ehrgeizigen Klerikerambition war es

auch zu verdanken, dass vor allem nach 1880 neben und in der Folge des

massenorganisatorischen Ausbaus der Kirche katholische Massenorganisationen auf
vielerlei Gebieten (Erziehung, Kultur, Wirtschaft, Politik, Freizeit) entstanden.59

Diese bis in die 1950er Jahre überaus erfolgreiche Kirchenformation stürzte
mit dem Ende der ersten Moderne und dem Übergang zur zweiten Moderne nach
1960 abrupt ein. Vatikanum II (1962-1965), das - sozusagen ahnungslos - ganz
am Anfang dieser Krise stand, hatte zwar optimistisch gestimmt eine liberale
Reform eingeleitet. Aber diese wurde, einige Jahre später schon, durch die
generelle, sich schnell ausweitende Kirchenkrise überholt.60 Seitdem sucht die
katholische Kirche neuen Halt. Wie der kurze historische Überblick zeigte, geriet

Olaf Blaschke, Das 19. Jahrhundert: Ein Zweites Konfessionelles Zeitalter?, in: Geschichte
und Gesellschaft, 26,1 (2000), 38-75.
Aus der reichen Literatur über den ultramontanen Katholizismus, siehe Roger Aubert, De
kerk van de crisis van 1848 tot Vaticanum II (Geschiedenis van de kerk, dl. X), Bussum
1974; Emile Poulat, Eglise contre bourgeoisie. Introduction au devenir du catholicisme

actuel. Tournai 1977; Gabriel/Kaufmann (Hg.), Zur Soziologie des Katholizismus (wie Anm.
11); Bill McSweeney, Roman Catholicism. The Search for Relevance, Oxford 1980.
Siehe Hellemans, Strijd om de moderniteit (wie Anm. 11).
Siehe Gabriel, Christentum zwischen Tradition und Postmoderne (wie Anm. 28), 121-202;
Denis Pelletier, La crise catholique. Religion, société, politique en France (1965-1978),
Paris 2002.



32 StafHellemans

sie nach 1960 nicht zum ersten Male in eine schwere Krise. Jeder grosse
gesellschaftliche Umbruch seit 1500 hatte eine Begleitkrise der Kirchenformation zur
Folge. Dies zeigt, wie sehr Religion und Kirche integrale Bestandteile der
Gesellschaft sind. Das ist auch die Hauptidee hinter dem religiösen
Modernisierungsparadigma. Der Vergleich mit früheren Krisen lehrt uns auch, dass es

immer lange dauert, bevor sich die Fundamente einer neuen, den neuen
gesellschaftlichen Umständen entsprechenden Kirchenformation herausgebildet haben.

Zwischen der französischen Revolution von 1789 und Vatikanum I vergingen
immerhin 80 Jahre. So gesehen stecken wir jetzt mitten in der Umbruchsphase.
Es macht denn auch wenig Sinn, Vatikanum II als Wegweiser der Kirche der
Zukunft hochzujubeln oder als Ursprung der Krise zu dämonisieren.

Wegen der langen Übergangszeit ist es recht schwierig, jetzt schon voraussagen

zu wollen, wie die neue Formation der katholischen Kirche der zweiten
Moderne am Ende gestaltet sein wird. Eine wesentliche Frage dabei ist, ob die
katholische Kirche sich noch als Kirche - als eine Anstalt für grosse Teile der

Bevölkerung - oder nur noch als Sekte - als ein Verein für die wenigen
Überzeugungstäter - wird behaupten können. Die Säkularisierung Europas und der
Rückfall der «mainline» Kirchen in den Vereinigten Staaten scheinen für das

Sektenszenario zu sprechen. Dagegen sind aber die bleibend grosse Zahl der

Kirchenmitglieder, die breite Teilnahme an den «rites de passage», der Erfolg von
Massenveranstaltungen wie Kirchentagen und katholischen Jungendwelttagen
und die grosse bis überwältigende Faszination für die Figur des Papstes
hervorzuheben. Möglicherweise streift die katholische Kirche nur ihre alte Haut der
straffen Massenorganisation und einer geschlossenen Subgesellschaft mit einer
mehrheitlichen Kerngruppe und einem kleineren Rand ab und tritt eine neue
Gestalt hervor, welche zwar getragen wird von einem kleinen Kern von Virtuosen
und Kernmitgliedern, die es aber vermögen, die grosse und ausgefaserte Menge
der Randmitglieder von Zeit zu Zeit anzusprechen. Die Frage ist, ob und wie
eine solche Kirche funktionieren wird. Wird sich hier eine neue Dynamik
entfalten oder ist es nur eine Zwischenstation auf dem Weg zur Sekte?

Bezüglich des Charakters der neuen Kirchenformation gibt es noch mehrere
andere wichtige Problemgebiete. Wie verkraftet die katholische Kirche die

Schwerpunktverlagerung in die nicht westliche Welt? Wie können sowohl Einheit

als auch Vielfalt in einer globalisierten und multikulturell geprägten Kirche
verknüpft werden? Wie soll man der schwindenden Kraft lokaler Pfarreien

begegnen und diese eventuell ersetzen? Auf welche Weise wird man den
distanzierten, jederzeit absprungbereiten Interessierten verführen zur (sporadischen)
Teilnahme und, falls dies gelingt, bei der Stange halten? Genügt dazu, nachdem

man nicht mehr wie vor 1960 auf die Kombination von umfassender Subkulturbildung

und profanen - kulturellen, wirtschaftlichen, politischen - Interessen der
Laien setzen kann, ein rein religiöses Programm, das auf Spiritualität, Mystik
und religiöse Erfahrung zielt? Die vielen Fragen unterstreichen, wie sehr die

neue Kirchenformation noch im Dunkeln liegt. In früheren Aufsätzen habe ich
den Wechsel zwar schon apostrophiert als Übergang vom ultramontanen
Massenkatholizismus zum vielgliedrigen Wahlkatholizismus, aber diese Umschrei-



Die Transformalion der Religion und der Grosskirchen 33

bung lässt noch vieles offen.6' Vielleicht lässt sich in 20 Jahren schon ein
deutlicheres Bild zeichnen. Die alten, noch im ultramontanen Massenkatholizismus
geborenen Jahrgänge werden nach 2025 nicht mehr aktiv sein, und dann wird
klarer herauskommen, wie die kleineren Kerngruppen die Kirche gestalten werden.

Religions- und Kirchengeschichte als Modernisierungsgeschichte

Die Lage der Religion wird kontrovers beurteilt. Das machte ein kurzer Rundgang

durch die soziologischen Paradigmen klar. Zunächst kam heraus, dass jedes
Paradigma eigentlich einen wichtigen empirischen Trend der zweiten Moderne
beleuchtet: das Säkularisierungsparadigma den Rückfall der Grosskirchen, das

«rational choice» Paradigma die Herausbildung eines religiösen Marktes und die

Entmarginalisierung der Sekten, das «invisible religion» Paradigma den

Befreiungsschlag individueller Religiosität und das religiöse Modernisierungsparadigma
die Transformationen der Religion und der Grosskirchen in und durch die

Moderne. Die Paradigmen der «rational choice» und der religiösen Modernisierung

halte ich für überlegen, weil sie sich nicht auf die Analyse eines Trends
beschränken sondern, zumindest potentiell, zu einer Gesamtanalyse der Entwicklung

der Religion fähig sind. Die - behebbaren - Vorbehalte gegen das «rational
choice» Paradigma liegen meines Erachtens vor allem in der Unteranalyse der
Kirchen und in dem Fehlen einer Gesellschaftstheorie, die die langfristige
historische Evolution der Religion zu rekonstruieren vermag. Hier könnte gerade die
Stärke des religiösen Modernisierungsparadigmas liegen. Könnte, weil dieses

Paradigma, obwohl von vielen Autoren getragen, weniger einheitlich und daher auch

weniger systematisch durchgearbeitet ist als das «rational choice» Paradigma.
Wie der Name anzeigt, will der religiöse Modernisierungsansatz vor allem

den historischen Charakter aller Religion hervorheben: Die jeweilige Religion
wird in der jeweiligen Gesellschaft, in casu in der jeweiligen Moderne, generiert.
Um das Entsprechungsverhältnis von Religion und Gesellschaft gut herauszuarbeiten,

brauchen wir aber kräftige Gesellschaftstheorien, die imstande sind, die

tragenden Strukturen und Prozesse einer Gesellschaftsformation zu erfassen. Die

gesellschaftstheoretischen Konzepte und Perspektiven können dann eingesetzt
werden, um der jeweiligen Produktion von Religion auf die Spur zu kommen.
Damit schreibt der religiöse Modernisierungsansatz sich ein in die neueren
Modernisierungstheorien62, die die Moderne nicht mehr als ein selbstverständliches,

Siehe Staf Hellemans, Van ultramontaans massakatholicisme naar veelledig keuzekatholicis-
me. Speculaties omtrent de toekomst van religie en kerk, Utrecht 1998; ders.. De katholieke
kerk in Nederland 1960-2020. Van volkskerk naar keuzekerk, in: ders./Willem
Putman/Jozef Wissink (Hg.), Een kerk met toekomst? De katholieke kerk in Nederland
1960-2020, Zoetermeer 2003, 9-39.
Siehe Beck, Risikogesellschaft (wie Anm. 50); Ernest Gellner, Nations and Nationalism,
Oxford 1983; ders.. Plough, Sword and Book. The Structure of Human History, London
1988: Anthony Giddens, The Consequencies of Modernity, Cambridge 1990; Michael
Mann, The Sources of Social Power, Bd. 1: A history from the beginning to AD 1760,

Cambridge 1986; ders.. The Sources of Social Power, Bd. II: The rise of classes and nation-



34 StafHellemans

fast ideales Endstadium einer Fortschrittsgeschichte des Westens betrachten,
sondern als eine kontingent entstandene und konfliktreiche, historische
Gesellschaftsformation. Die Unterscheidung einer ersten, industriellen Moderne von
einer zweiten Moderne ist dabei direkt Ulrich Becks Buch «Risikogesellschaft.
Auf dem Weg in eine andere Moderne» (1986) entnommen - und wurde schon

von Karl Gabriel als Leitfaden für seine Christentumsgeschichte genutzt.63

Diese Abstimmungsversuche zwischen allgemeinen Modernisierungstheorien
und dem religiösen Modernisierungsansatz sind aber nicht mehr als ein erster

Anfang. Die allgemeinen Modemisierungstheorien bleiben oft zu abstrakt und

sättigen sich ungenügend mit konkreten Geschichtsverläufen64 - sowie umgekehrt

historische Analysen zwar viel auf gesellschaftliche Prozesse und Einflüsse
verweisen, aber meistens auf lose und unsystematische Weise. Ich selber
betrachte das Autkommen translokaler Kulturen und Märkte und die funktionale
Differenzierung auf der Makro-Ebene, den Höhenflug von Vereinen und
Organisationen auf der Meso-Ebene und die Individualisierung auf der Mikro-Ebene als

die sich gegenseitig bedingenden grossen Strukturmuster der Moderne. Sie
haben sich nach 1960 weiter gesteigert, wobei sich der Vorrang der Organisations-
vor der Individualebene, der so charakteristisch war für die erste Moderne
(Massenorganisation und Totalitarismus), umgedreht hat. Die vier im vorigen
Abschnitt beschriebenen religiösen Trends der zweiten Moderne lassen sich in diesen

Rahmen gut einpassen. Je besser und präziser die Gesellschaftstheorien der

(zweiten) Moderne werden, um so genauer werden wir auch die religiöse
Modernisierung beschreiben können. Aber auch das Umgekehrte wird hoffentlich gelten:

Religion als ein wichtiger Teilbereich der Moderne kann auch, wie schon für
die soziologischen Klassiker, ein Einfallstor werden, um die Verwicklungen der

(zweiten) Moderne besser zu erfassen.

Die Transformation der Religion und der Grosskirchen in der zweiten Moderne aus der
Sicht des religiösen Modernisierungsparadigmas
Die Lage der Religion im Westen wird äusserst kontrovers interpretiert. Darum werden
die drei Paradigmen diskutiert, die die religionssoziologischen Analysen seit 1960 geleitet
haben - Säkularisierung, «rational choice», «invisible religion» - und wird das religiöse
Modemisierungsparadigma, das die Produktion von Religion in und durch die Moderne
betont, vorgestellt. Sodann werden die wichtigsten empirischen Trends, welche sich nach
1960 abzuzeichnen begannen, kurz skizziert: der Rückfall der Grosskirchen, die
Herausbildung eines religiösen Marktes und die Entmarginalisierung der Sekten, der
grössere Freiraum für individuelle Religiosität, die Transformation der Grosskirchen.
Diese Trends lassen sich aus der Sicht des religiösen Modernisierungsparadigmas
systematisch verstehen als divergierende Neufassungen der Religion im neuen Kontext
der zweiten Moderne.

states 1760-1914, Cambridge 1993; Peter Wagner. A Sociology of Modernity: Liberty and

Discipline, London/New York 1994.

Gabriel, Christentum zwischen Tradition und Postmoderne (wie Anm. 28).
Siehe aber als Gegenbeispiel: Mann, The Sources of Social Power, Bd. 1 und Bd. 2 (wie
Anm. 62).



Die Transformation der Religion und der Grosskirchen 35

The transformation of religion and of the Christian churches in «second modernity» from
the point of view of the paradigm of religious modernisation

Interpretations of the position of religion in the west are extremely controversial. For this
reason, in the first part of this paper three paradigms are discussed which have guided
sociological analyses of religion since I960. These are the paradigms of secularisation,
rational choice, and invisible religion. After this the religious modernisation paradigm is
presented; this emphasises the production of religion within and by means of modernity.
In the second part of the article, the most important empirical trends which began to
develop after I960 are outlined: the decline of the larger faiths, the formation of a
religious market and the de-marginalisation of sects, the increased space for individual
religion, and the transformation of the churches. Within the paradigm of religious
modernisation these trends are understood as divergent new modes of religion in the new
context of «second modernity».

l.a transformation de la religion et des Eglises chrétiens dans le courant de la «deuxième
modernité» du point de vue du paradigme de la modernisation religieuse
La place de la religion en Occident est interprétée de plusieurs manières particulièrement
contradictoires. C'est pourquoi nous exposons les trois paradigmes qui ont dominé les
analyses sociologiques des religions depuis les années 1960 - sécularisation, «rational
choice», «invisible religion» - et que nous présentons ensuite le paradigme de la
modernisation religieuse, qui met l'accent sur la production de la religion dans et par la
modernité Dans le deuxième paragraphe, nous décrivons les principales tendances
empiriques d'après I960: le recul des Églises établies, l'apparition d'un marché des religions et
la démarginalisation des sectes, la place grandissante réservée à la religiosité individuelle,
la transformation des Églises établies. Du point de vue du paradigme de la modernisation
religieuse, ces courants sont systématiquement interprétés comme des modes divergentes
de la religion dans le contexte de la «deuxième modernité».

Schlüsselbegriffe - Keywords - Mots clés

Religion, Kirche - Church - Église, zweite Moderne - second mordernity - deuxième
modernité, religiöse Modernisierung - religious modernisation - modernisation religieuse,
Paradigmen - paradigms - paradigmes. Modernisierungstheorie - modernisation theory -
théorie de modernisation, Religionssoziologie - sociology of religion - sociologie des

religions

Staf Hellemans, Prof. Dr., Professor fur Religionssoziologie an der Katholieke Theologische

Universiteit Utrecht (KTU)


	Transformation der Religion und der Grosskirchen in der zweiten Moderne aus der Sicht des religiösen Modernisierungsparadigmas

