Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift fur Religions- und Kulturgeschichte = Revue

suisse d'histoire religieuse et culturelle = Rivista svizzera di storia
religiosa e culturale

Herausgeber: Vereinigung fur Schweizerische Kirchengeschichte
Band: 99 (2005)

Artikel: Transformation der Religion und der Grosskirchen in der zweiten
Moderne aus der Sicht des religiossen Modernisierungsparadigmas

Autor: Hellemans, Staf

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-130348

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-130348
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Transformation der Religion und der Grosskirchen
in der zweiten Moderne aus der Sicht des religidsen
Modernisierungsparadigmas

Staf Hellemans

Die Lage der Religion in der westlichen Gesellschaft — nur von dieser wird hier
die Rede sein — wird durch die Wissenschaft #usserst kontrovers interpretiert.’
Die einen, bis vor kurzem die Mehrheit, stellen eine tiefgreifende und unentrinn-
bare Sakularisierung fest, welche die Religion und die Kirchen in der Moderne in
eine mehr und mehr marginale Position bringe.> Andere bestreiten diese These
vehement und machen die Kirchen selbst als Folge ihrer Liberalisierung verant-
wortlich fiir ihren Niedergang nach 1960.® Noch andere sehen wohl einen nicht
mehr umkehrbaren Riickfall der Kirchen, aber nennen dies nicht Sdkularisierung,
sondern Verwandlung von kirchlicher in nicht-kirchliche Religion.* Ausserdem
gibt es immer wieder Autoren, die meinen, ein religioses «revivaly beobachten
zu konnen.” Wer hat Recht?

Meiner Meinung nach hat jede Position wohl einiges fiir sich, doch fiihrt die
Verabsolutierung jeder einzelner Position in die Irre. Die Jahre nach 1960 lassen
sowohl die Sakularisierung der Grosskirchen wie auch das Auftkommen von Sek-
ten, neuen religiosen Bewegungen und nicht kirchlich organisierter Religiositét
erkennen. Zudem soll man auch die meist vergessene oder heruntergespielte
Transformation der Grosskirchen nicht ausser Acht lassen. Die Anerkennung

Siehe auch den Literaturiiberblick von Patrick Pasture, Christendom and the Legacy of the
Sixties: Between the Secular City and the Age of Aquarius, in: Revue d’Histoire Ecclésias-
tique, 99 (2004), 1, 82—117.

Siehe z.B. Steve Bruce, God is Dead: Secularization in the West, Oxford 2002; Karel
Dobbelaere, Secularization: An Analysis at Three Levels, Briissel 2002.

* Siehe Rodney Stark/William Sims Bainbridge, A Theory of Religion, New Brunswick 1987;
Rodney Stark/Laurence R. lannaccone, A Supply-Side Reinterpretation of the «Seculari-
zation» of Europe, in: Journal for the Scientific Study of Religion, 33,3 (1994), 230-252.
Siehe Thomas Luckmann, The Invisible Religion. The Problem of Religion in Modern So-
ciety, New York 1967; Paul Heelas/Linda Woodhead, The Spiritual Revolution: Why Reli-
gion is Giving Way to Spirituality, Oxford 2005.

Siehe z.B. Robert N. Bellah, Religious Evolution, in: American Sociological Review, 29,3
(1964), 358-374, 360; Jean-Pierre Vernant, Mythe en religie in het oude Griekenland, Baamn
1990, 7; Gilles Kepel, La revanche de Dieu. Chrétiens, juifs et musulmans & la reconquéte
du monde, Paris 1991.

[1%]

SZRKG, 99 (2005), 11-35



12 Staf Hellemans

dieser verschiedenen Tendenzen darf aber nicht als Freibrief fiir wissenschaftli-
chen Eklektizismus verstanden werden. Die Tendenzen lassen sich meiner Mei-
nung nach besser verstehen als divergierende religiose Reaktionen auf die neue
Grosswetterlage der zweiten Moderne. Ich werde zu zeigen versuchen, dass das
Paradigma der religiosen Modernisierung in der Lage ist, eine Gesamtdeutung all
dieser Tendenzen zu bieten.

Gerade weil die aktuelle Lage und die Zukunft der Religion so undeutlich und
umstritten ist, ist es unbedingt notwendig sich im klaren zu sein, auf welche the-
oretischen Grundvoraussetzungen man sich einldsst, wenn man sich anschickt,
die heutige religiése Lage oder eine Bewegung oder Kirche zu beschreiben. Des-
halb stelle ich zuerst die drei Paradigmen vor, die die religionssoziologischen
Analysen seit 1960 geleitet haben. Sie lassen sich umschreiben als Sikularisie-
rung, «rational choice» und «invisible religion». Sodann werde ich das Paradig-
ma der religiosen Modernisierung vorstellen. Erst danach folgt die Analyse der
wichtigsten empirischen Trends.

Das Scikularisierungsparadigma

Das Sikularisarisierungsparadigma behauptet, dass die gesellschaftliche Stellung
und der Einfluss der Religion, insbesondere der Kirchen, mit der Modernisierung
zuriickgingen. Je modernisierter eine Gesellschaft, desto gesellschaftlich irrele-
vanter wird die Religion: «Stated briefly the secularization thesis asserts that
modernization (itself no simple concept) brings in its wake [...], the diminution
of the social significance of religion.»®

Es gibt viele weit auseinander klaffende Ausarbeitungen dieser Grundthese.’
Am Anfang konzipierte man eine Gesamtdeutung der Geschichte. Die Religion
stiinde seit dem hohen Mittelalter im Zeichen des Niedergangs: Die Religions-
spaltungen im 16. Jahrhundert, die Aufkldrung im 18. Jahrhundert, die Trennung
von Kirche und Staat, der Atheismus und Szientismus im 19. Jahrhundert, der
weitere Riickfall sowohl des Einflusses als auch der Anhdngerschaft der Gross-
kirchen im 20. Jahrhundert — vor allem nach 1960.® Als Antwort auf die anhal-
tende Kritik, vor allem seit den 1980er Jahren, wurden spiter neue, diesmal Mi-
nimalfassungen vorgeschlagen. So reduziert Casanova Sikularisierung auf Diffe-
renzierung.’ Die Religion ist Casanova zufolge auch in der westlichen Welt noch

Ray Wallis/Steve Bruce, Secularization: The Orthodox Model, in: Steve Bruce (Hg.), Reli-
gion and Modernizaiion, Oxford 1992, 8-30, i1.

Literaturiiberblicke bieten: Karel Dobbelaere, Secularization: A Multi-Dimensional Concept,
London, 1981; ders., Secularization: An Analysis at Three Levels (wie Anm. 2); Olivier
Tschannen, Les théories de la sécularisation, Geneéve 1992,

Siehe Pitirim Sorokin, The Western Religion and Morality of Today, in: Internationales
Jahrbuch fiir Religionssoziologie, 3 (1966), 9-—43; Bryan R. Wilson, Religion in Secular
Society, London 1966; Peter Berger, The Sacred Canopy, New York 1967; David Martin, A
General Theory of Secularization, New York 1978.

José Casanova, Public Religions in the Modern World, Chicago 1994. Er steht damit in einer
langeren Tradition. Siehe den Gegenentwurf von Talcott Parsons, Christianity and Modern



Die Transformation der Religion und der Grosskirchen 13

immer eine gesellschaftliche Kraft und hat sich sicher nicht privatisiert — siehe
Polen, Lateinamerika und die Vereinigten Staaten. Aber die Stellung der Religi-
on hat sich durch die Differenzierung der wichtigsten gesellschaftlichen Bereiche
wie Wirtschaft, Politik, Wissenschaft und auch Religion gedndert. Wenn aber
Sakularisierung nur ein anderer Name fiir Differenzierung ist, gibt es meiner
Meinung nach keinen Grund mehr, diesen umstrittenen Terminus zu benutzen.
Dann spricht man besser nur noch von Differenzierung. Eine zweite Minimal-
fassung ldsst den Kern der Sikularisierungsthese intakt — den Riickgang der
Grosskirchen als Folge der Modernisierung —, schwicht aber ihren Geltungs-
bereich ab. Callum Brown zufolge haben die Kirchen sich bis 1960 gut gehalten
und ist die Sikularisierung erst seit 1960 voll im Gange.'® Sicherlich hat sich die
volle Wucht der Sékularisierung in Europa erst nach 1960 gezeigt, aber es gab
auch vor 1960 schon weitgehend sikularisierte Regionen in Europa (z.B. Nord-
deutschland seit dem spéten 18. Jahrhundert oder Grosstddte wie Paris und Ber-
lin seit dem 19. Jahrhundert). Sékularisierung hat eine langere Geschichte als
Brown zugeben will.

Die Minimalisierung als Strategie der Aufrechthaltung des Kemns der Sikula-
risierungsthese — wie auch immer interpretiert — wird verstidndlich angesichts der
massenhaften Kritik, die das Sakularisierungsparadigma hervorgerufen hat (auch
in diesem negativen Sinne war es ein sehr erfoigreiches Paradigma). Wie schon
angedeutet, ist die Geschichte Europas nicht als kontinuierlicher Niedergang der
Religion zu beschreiben. Es gab Transformations- und Erneuerungsprozesse, die
die Religion und die Kirchen bis ins 20. Jahrhundert immer neu ins Zentrum des
gesellschaftlichen Geschehens gestellt haben. Man denke zum Beispiel an die
Umwandlung der fragmentierten und feudal strukturierten katholischen Kirche
im 19. Jahrhundert in eine zentralisierte und mobilisationsfdhige Massenorgani-
sation. Oder an den Aufbau einflussreicher Subgesellschaften — auch Siulen oder
Lager genannt — nach 1850, die durch katholische oder protestantische Kirchen
zusammengehalten wurden."" Einen zweiten Vorwurf, den Kritiker dem Sikula-
risierungsparadigma machen, lautet dass Sikularisierung sich, abgesehen von
Europa, nirgendwo sonst bemerkbar macht, nicht in der nicht-westlichen Welt,
und - viel verheerender — auch nicht in den Vereinigten Staaten, der fiihrenden

Industrial Society, in: Edward A. Tiryakan (Hg.), Sociological Theory, Values and Socio-
cultural Change, Glencoe 1963, 33-70 gegen Sorokin, The Western Religion (wie Anm. 8).

" Callum G. Brown, The Death of Christian Britain. Understanding secularization 1800-2000,

- London/New York 2001.

' Siehe u.a. Urs Altermatt, Der Weg der Schweizer Katholiken ins Ghetto. Die Entstehungsge-
schichte der nationalen Volksorganisationen im Schweizer Katholizismus 1848-1919, Zii-
rich/Kéln 1972, ders., Katholische Subgesellschaft. Thesen zum Konzept der <katholischen
Subgesellschafty am Beispiel des Schweizer Katholizismus, in: Karl Gabriel/Franz-Xaver
Kaufmann (Hg.), Zur Soziologie des Katholizismus, Mainz 1980, 145-165; Hans Righart,
De katholieke zuil in Europa. Het ontstaan van verzuiling onder katholieken in Qostenrijk,
Zwitserland, Belgié en Nederland, Meppel 1986; Staf Hellemans, Strijd om de moderniteit.
Sociale bewegingen en verzuiling in Europa sinds 1800, Leuven 1990; ders., Zuilen en
verzuiling in Europa, in: Uwe Becker, (Hg.), Nederlandse politiek in historisch en verge-
lijkend perspectief, Amsterdam 1993, 121-150.



14 Staf Hellemans

Nation der Moderne. Peter Berger, der in den 1960er und 1970er Jahren ein
Hauptvertreter des Sédkularisierungsparadigmas war, sieht jetzt in der Sikulari-
sierung Europas nicht mehr einen Vorposten einer weltweiten Entwicklung, son-
dern nur noch eine Ausnahme der allgemeinen Regel: «The world today is as fu-
riously religious as it ever was, and in some places more so than ever.»'> Berger
macht es sich damit aber zu leicht. Die Sdkularisierung in Europa, nicht nur in
einigen Lindern, sondern in ganz Europa — und ausserdem auch in Kanada und
Australien — ist doch ein Faktum erster Ordnung. Sie kann nicht nur als Ausnah-
me bezeichnet werden, sondern erfordert eine Erkldrung.

Ich sehe noch einen dritten Mangel, diesmal weniger eine Fehleinschitzung
als eine strukturelle Beschrinkung des Sikularisierungsparadigmas: Es registriert
nur den Riickfall organisierter Religicnen. Es ist sczusagen eindimensional in-
teressiert an Fragen des «Ab» und «Auf» — dies gilt auch wenn das «Ab» nach
Weber als Entzauberung und Abstraktion der Glaubensinhalte interpretiert wird.
Dies ist aber nur ein Thema einer Vielzahl von vor allem qualitativen Transfor-
mationsprozessen, die Religion und Religionen widerfahren, wenn sie von agra-
rischen in moderne Gesellschaften hiniiber treten und sich weiter in die Moderne
wagen (ich denke z.B. an Themen wie Verkirchlichung, die Herausbildung eines
religiosen Marktes, Individualisierung, Globalisierung). Zudem kann das Sikula-
risierungsparadigma sich nur iiber organisierte Religionen aussprechen, denn nur
hier kann man empirisch iiber Wachstum oder Verfall streiten. Das Sikularisie-
rungsparadigma ist also schlecht gertistet, um Transformationsfragen zu analy-
sieren — und wenn es dies tut, werden diese Prozesse gleich in das Prokrustesbett
des Riickfalls gedrangt. Ich will damit die Sikularisierungsfrage nicht als un-
wichtig oder sogar als ein torichtes Problem vom Tisch wischen, sondern sie be-
trachten als das was sie ist, nimlich als ein Problembereich erster Ordnung, nicht
aber als der primidre Ausgangspunkt einer Totalanalyse. Es gibt Sikularisierung,
aber auch mehr als Sikularisierung.

Das «rational choice» Paradigma

«Rational choice» oder rationale Wahl zwischen Optionen nach Kosten-Nutzen-
Kalkiil durch einen Akteur — eine Person oder ein Kollektiv — bildet den Aus-
gangspunkt des Paradigmas, das die Sozialwissenschaften in den letzten dreissig
Jahren dominiert hat. Es war schon seit langem vorherrschend in der Wirt-
schaftswissenschaft, bevor es seinen Siegeszug in der Politikwissenschaft, Sozio-
logie und Anthropologie begann. Seit den 1980er Jahren wird auch in der Reli-
gionssoziologie mit diesem Paradigma gearbeitet. Williams Sims Bainbridge,
Rodney Stark, Roger Finke und Lawrence lannaccone sind die wichtigsten Ver-
treter."”

" Peter Berger (Hg.), The Desecularisation of the World. Resurgent Religion and World Poli-
tics, Grand Rapids 1999, 4.

" Siehe Stark/Bainbridge, A Theory of Religion (wie Anm. 3); Roger Finke/Rodney Stark,
The Churching of America 17761990, New Brunswick 1992; Rodney Stark/Roger Finke,



Die Transformation der Religion und der Grosskirchen 15

Das «rational choice» Paradigma schildert eine ganz andere Welt als das Sé-
kularisierungsparadigma. Auch in Sachen Religion werde nach Kosten-Nutzen-
Kalkiil gehandelt. Stark und andere behaupten, dass die Individuen dabei nicht so
sehr die Religion mit den niedrigsten Kosten bevorzugten, sondern die Religion
die den besten Tausch hergebe: Eine Religion die viele Nutzen bringe und vor al-
lem auf iiberzeugende Weise ausserordentliche Nutzen (wie ewiges Heil) in Aus-
sicht stelle, diirfe wohl auch hohe Anforderungen stellen. Sekten oder strenge
Kirchen sollen hier mehr bringen als die grossen, liberalen Kirchen. Letztere hit-
ten nur wenig zu bieten und liessen zu, dass sie von Leuten, die nichts beitragen,
sondern nur ganz ab und zu (klassisch bei Festveranstaltungen und Beerdigun-
gen) erscheinen, ausgebeutet wiirden — die «free rider». Strenge Kirchen und
Sekten liessen weniger Freiraum fiir Freibeuter und erforderten mehr Einsatz von
den Mitgliedern. Sie wiirden also mehr Aktivitaten veranstalten konnen, ihre Zu-
sammenkiinfte seien gekennzeichnet durch mehr Enthusiasmus und Zusammen-
halt, sie wiirden einander mehr davon iiberzeugen, dass Gott tatsichlich zum Gu-
ten in ihrem Leben eingreife. Kurzum, Sekten wiirden mehr und tiberzeugendere
Religion hervorbringen als liberale Grosskirchen mit ihrem abstrakten Gott und
langweiligen Diensten. Deshalb seien in den letzten Jahrzehnten die Sekten und
strenge Kirchen angewachsen, wihrend die Anhingerzahlen der grossen Kirchen
gesunken seien.

Die «rational choice»-Theoretiker betrachten die Sikularisierung in Europa
denn auch als selbstverschuldet: Die grossen Kirchen sind zu biirokratisch und
theologisch zu liberal und ihre Anhidngerschaft dementsprechend schlaff und ab-
wesend.'* Die Ursache fiir die Sakularisierung suchen sie in dem schwachen
Funktionieren des religiosen Marktes in Europa. Die Grosskirchen sind alte Mo-
nopol- und Oligopolkirchen, die noch immer vom Staat in verschiedener Hin-
sicht — Kirchensteuer, Finanzierung von Gehiltern und Kirchengebduden, Hiir-
den gegen sektarische Konkurrenten — unterstiitzt werden. Kein Wunder, sagen
sie, dass die Grosskirchen nicht fit seien. In den Vereinigten Staaten dagegen
greife der Staat fast nicht ein, funktioniere ein freier religioser Markt und fiihre
die scharfe Konkurrenz zwischen den vielen Kirchen und Sekten dazu, dass die

Acts of Faith: Explaining the Human Side of Religion, Berkeley/Los Angeles 2000; Lau-
rence R. lannaccone, Why Strict Churches are Strong, in: American Journal of Sociology, 99
(1994), 1180-1211; und als Uberblick: R. StephenWarner, Work in Progress towards a New
Paradigm for the Sociological Study of Religion in the United States, in: American Journal
of Sociology, 98 (1993), 1044-1093.

Siehe die Debatte: Stark/lannaccone, A Supply-Side Reinterpretation of the «Secularization»
of Europe (wie Anm. 3); Steve Bruce, The Truth About Religion in Britain, in: Journal for
the Scientific Study of Religion, 34,4 (1995), 417-430; Rodney Stark/Roger Finke/Laurence
R. lannaccone, Pluralism and Piety: England and Wales 1851, in: Journal for the Scientific
Study of Religion, 34,4 (1995), 431-444; Rodney Stark/Laurence R. Iannaccone, Truth? A
Reply to Bruce, in: Journal for the Scientific Study of Religion, 34,4 (1995), 516-519; Steve
Bruce, A Novel Reading of Nineteenth-Century Wales: A Reply to Stark, Finke and lanna-
ccone, in: Journal for the Scientific Study of Religion, 34,4 (1995), 520-522.

14



16 Staf Hellemans

religiose Nachfrage optimal erflillt werde. Das sei der wirkliche Grund fiir die
Abwesenheit von Sikularisierung in den Vereinigten Staaten, so die «rational
choice» Theoretiker.

Es versteht sich, dass dieses Paradigma mit seinen querliegenden Thesen viel
Widerstand und Kritik hervorgerufen hat. Dies ist nicht der Ort, um diese zu
sichten."” In Bezug auf unsere Frage — die aktuelle Transformation der Religion
und der Grosskirchen — will ich nur drei Themen herausstellen. Die «rational
choice» Theoretiker heben hervor, dass Religion den Gesetzen eines religidsen
Marktes gehorche. Zwar erheben sie den Markt meiner Meinung nach zu Un-
recht zu einem universalen und normativen Modus — in agrarischen Gesellschaf-
ten gab es immer nur beschrinkt Markte. Es ldsst sich aber nicht bestreiten, dass
das religiose Feld in der Moderne, und gerade nach 1960, mehr und mehr als ein
religioser Markt funktioniert. Das «rational choice» Paradigma hebt, zweitens,
die Bedeutung der Sekten und strengen Kirchen hervor. Ublicherweise wurden
sie vernachlédssigt und als radikale und irrationale Aussenseiter der Grosskirchen
betrachtet. Stark und andere drehen den Spiess um: Die Sekten seien die dynami-
schen Elemente im religiosen Markt — sie bringen Neuerungen, sie wachsen —,
wihrend die etablierten Kirchen wie ausgeloschte Vulkane dahinduseln und
erodieren wiirden. Ich denke dass die «rational choice» Theoretiker zu Recht
mehr Aufmerksamkeit flir sektarische Bewegungen fordern. lhre Stellung und
Rolle in der Religionsgeschichte und vor allem im heutigen Religionsgeschehen
sind wichtiger, als iiblicherweise erkannt wird. Stark und andere gehen jedoch zu
weit, wenn sie den Sekten a priori einen Vorsprung iiber etablierte Kirchen be-
scheinigen.'® Sie gehen davon aus, dass hohe Kosten gefragt werden konnen,
weil sie einen hohen Nutzen bringen.'” Ein automatischer Vorgang ist dies aber
nicht. Mit steigenden Kosten steigen auch die Risiken, dass man keinen (genii-
genden) «return» bekommt. Die Mehrzahl der Menschen wird dieses Risiko
nicht eingehen wollen. Die weitaus meisten Sekten stagnieren deshalb frithzeitig
auf einer Kleinstzahl und/oder verschwinden wieder, eine viel geringere Zahl
wiéchst, nur Ausnahmen konnen sich etablieren (die Zeugen Jehovahs und die
Mormonen werden hier immer wieder genannt). Sektarische Neustiftungen sind
viel fragiler und in ihren Wachstumsmoglichkeiten begrenzter, als die «rational
choice» Theoretiker wahrhaben wollen.

Umgekehrt — und drittens — unterschétzen sie systematisch die Bedeutung und
vor allem die Transformationsfiahigkeit der etablierten Kirchen. Nur die negati-
ven Seiten — Biirokratie, Lethargie, unlautere Staatsunterstiitzung — werden ge-
nannt. Es ist aber zweifelhaft, ob sich die grosseren Kirchen nur deshalb so lange
haben halten kénnen. Man soll die Kirchen nicht nur als Uberreste vorher glii-

"* Siehe aber Lawrence A. Young (Hg.), Rational Choice Theory and Religion, New York
1997; Steve Bruce, Choice and religion. A critique of rational choice theory, Oxford 1999;
Stephen Sharot, Beyond Christianity: A Critique of the Rational Choice Theory of Religion
from a Weberian and Comparative Religions Perspective, in: Sociology of Religion, 63.4
(2002), 427-454.

' Aber siehe schon Weber und Harnack iiber die Etablierung des frithen Christentums als ein
Vorgang der Routinisierung des Charismas.

'" Stark/Finke, Acts of Faith (wie Anm. 13),145-146.



Die Transformation der Religion und der Grosskirchen 17

hender religioser Bewegungen darstellen, sondern sie auch nach ihrer kirchlichen
Dynamik, nach Anhaltspunkten und Entwicklungsmoglichlichkeiten, kurzum
nach threr Stdrke, analysieren. Es sei eingerdumt, dass Finke und Stark in den
letzten Jahren zaghaft einige Vorschlige in diese Richtung gemacht haben.'®
Zum Abschluss will ich betonen, dass das «rational choice» Paradigma die ge-
nannten Schwichen — schwache historische Analyse, normative Vorgehenswei-
se, amerikanischer Partikularismus, Uberschitzung der Sekten und Unterschét-
zung der etablierten Kirchen — autheben kann. Anders als das Sékularisierungs-
paradigma — und das Paradigma der «invisible religion» — sehe ich hier keine in-
nere Beschriankung, nur behebbare Grenzen und Ungleichgewichte der bisher
ausgearbeiteten Theorien.

Das «invisible religion» Paradigma: von Religion zu Spiritualitdt

Die Uberschrift dieses Paragraphes entnehme ich zwei Biichern, die in ihren
Titeln ganz genau umschreiben, worum es hier geht: «Invisible religion» von
Thomas Luckmann aus dem Jahre 1967 und das eben erschienene Buch «The
Spiritual Revolution. Why Religion is Giving Way to Spirituality» von Paul
Heelas und Linda Woodhead."” Die Hauptthese dieses Paradigmas besagt, dass
organisierte Religion — in Kirchen und in Sekten — nach 1960 abnimmt zu-
gunsten subjektiv bestimmter Spiritualitdt. Da diese Religion nicht mehr wie vor-
her in grossen Organisationen ihren Kulminationspunkt findet, sondern im Priva-
tissimum der subjektiven Sphire entsteht und gelebt wird, ist sie fiir die Aussen-
welt vielfach unsichtbar. Diese subjektive Religion ist nicht langer ein — immer
gebrochener — Durchschlag kirchlicher Zielvorstellungen, sondern wird je nach
individueller Fassung aus vielerlei, sogar widerspriichlichen Elementen syn-
kretistisch zusammengebastelt. Um diese neue Sozialform der Religion deutlich
zu unterscheiden von der herkdmmlichen, organisierten Sozialform, bevorzugen
Heelas und Woodhead die Bezeichnung Spiritualitit.” Das mag rhetorisch inter-
essant sein, aber inhaltlich fiihrt diese konzeptuelle Strategie meiner Meinung
nach in die Irre. Spiritualitdt wird durchweg als eine Dimension von Religion be-
trachtet, und Religion war immer viel mehr als nur ihre organisierte Form. Noch
viele andere Vorschldge wurden gemacht, wie z.B. «implicit religion» (Bailey),
«diffuse Religion» (Cipriani) oder, umschreibend, «die Verfliichtigung der Reli-
gion ins Religidse» (Knoblauch).”' Es gab auch vielerlei Bemiihungen, die un-
sichtbare Religion sichtbar zu machen, meist mit wenig Erfolg. Nur religiose
Szenen mit einem Mindestmass an Organisation und Identitdt wie «New Age»

" Siehe z.B. die Nischenanalyse in Stark/Finke, Acts of Faith (wie Anm. 13), 196-197.

" Luckmann, The Invisible Religion (wie Anm. 4); Heelas/Woodhead, The Spiritual Revolu-
tion (wie Anm. 4).

* Siehe schon Paul Heelas, The Spiritual Revolution: From «Religion» to «Spirituality», in:

_ Linda Woodhead, (Hg.), Religions in the Modern World, London 2002, 357-377.

*! Siehe die Auslese in Hubert Knoblauch, Die Verfliichtigung der Religion ins Religiose, in:
Thomas Luckmann, Die unsichtbare Religion, Frankfurt a.M. 1991, 741, 7, 27.



18 Staf Hellemans

oder einzelne «cults» konnten zu Tage gefordert werden.”> Unbestritten bleibt
aber die Einsicht, dass Religion nach 1960 viel weniger Grossorganisation
braucht und dass die neue Individualisierungsrunde der zweiten Moderne den In-
dividuen, wie auch in anderen Bereichen, grésseren Spielraum fiir einen eigen-
méchtigen Umgang mit Religion zuteilt.

Es ist nicht ganz klar, wie sehr diese Betrachtung paradigmatischen Status be-
ansprucht bzw. beanspruchen kann, schildert sie doch eher einen, sei es auch
wichtigen, Trend in der religiosen Landschaft der post-1960er Jahre. Luckmann
Jedenfalls suggeriert eine gesamtgeschichtliche Entwicklung, wenn er behauptet,
dass das mittelalterliche Modell einer offiziellen Kirche in der Moderne ersetzt
wird durch das Tohuwabohu unzihliger, individuell-idiosynkratischer Synkretis-
men, im Zuge derer die Kirchen herabgesetzt werden zu sekundiren Institutio-
nen, die als Zulieferanten, als «Warenlager letzter Bedeutungen», den individu-
ellen Bastlern zuarbeiten.” Ein solcher Geschichtsentwurf fiihrt in hnliche
Probleme wie beim Siakularisierungsparadigma. Die reale geschichtliche Ent-
wicklung lisst sich nur schwer diesem Bild einfiigen. Die mittelalterliche Kirche
war weniger einheitlich und weniger massensozialisationsfdhig, als Luckmann
annimmt. Der Hohepunkt des «offiziellen Modells» liegt eher im 18. und sogar
im 19. Jahrhundert. Das Geschichtsbild ist auch einseitig: Es vermittelt nur eine
Dimension — die Deinstitutionalisierung. Organisierte Religion hat aber auch und
gerade in der Moderne, wie das weltweite Auftreten der Grosskirchen und das
Aufbliihen des Sektenwesens zeigen, einen wichtigen Stellenwert, wenn auch
einen anderen als vor der Moderne. Ich komme daher zum gleichen Schluss wie
bei der Erorterung des Sidkularisierungsparadigmas: Es gibt, vor allem nach
1960, einen Trend zu «invisible religion», aber die Schilderung der religiésen
Lage fordert mehr als nur diese Farbe.

Das religiose Modernisierungsparadigma

Das Fundament des Sdkularisierungsparadigmas ist die Idee, dass Religion und
Moderne sich als zwei dussere und feindliche Machte gegeniiberstehen. Daher
die Behauptung «je mehr Modemnitét, desto weniger Religion». Das religiose
Modernisierungsparadigma nimmt einen ganz anderen Ausgangspunkt. Statt Re-
ligion und Moderne gegeneinander auszuspielen, sieht sie in der Moderne den
Grund aller Religion in der modernen Gesellschaft. Die Moderne bildet ja den
gesellschaftlichen Kontext, in dem wir uns alle bewegen und in dem sich auch
alle Religion notwendigerweise bewegen muss. Gegeniiber den Verfechtern der
religidsen Orthodoxie muss deshalb betont werden, dass unsere religiosen Ge-
danken und Handlungen aktuelle, aktiv-kreative Antworten darstellen auf die
Moglichkeiten und Herausforderungen der Moderne. Anders gesagt, auch die
Orthodoxen sind unwissentlich und unwillentlich Reformer, nur keine liberalen
Reformer. Demgegeniiber muss gegen die Reformer, die die Moderne als ein ho-

* Siehe Paul Heelas, The New Age Movement. The Celebration of Self and the Sacralization
of Modernity, Oxford 1996.
2 Luckmann, The Invisible Religion (wie Anm. 4), vor allem Kapitel 6.



Die Transformation der Religion und der Grosskirchen 19

hes Gut umarmen, angemerkt werden, dass die Moderne nicht linger nur als ein
erstrebenswerter Idealzustand gelten kann, sondern aufzufassen ist als eine spezi-
fische Gesellschaftsformation mit charakteristischen Struktureigenschaften (z.B.
funktionelle Differenzierung), mit charakteristischen Idealen (z.B. Menschen-
rechte), aber auch charakteristischen Entgleisungen (ich nenne als Stichworter
Weltkriege, Holocaust, Totalitarismus). Die Modeme ist zu betrachten als eine
historische Gesellschaftsformation, als der heute umfassende und also unum-
giangliche Gesellschaftstyp. Sie hat schon eine respektable Geschichte von gut
zwei Jahrhunderten hinter sich und dazu noch eine Ubergangsgeschichte aus der
mittelalterlichen agrarischen Zivilisation von einigen Jahrhunderten, die Friih-
moderne. Die Moderne ist selber aufzuteilen in zwei Phasen, die industrielle Mo-
derne (1800-1960) und die avancierte Moderne (ab 1960) — auch Postmoderne
oder nach Beck zweite oder reflexive Moderne genannt. Mit jeder fundamentalen
Anderung der Gesellschaft dndert sich auch die in ihrem Schoss wirksame Re-
ligion. Mit dem Autkommen der zweiten Moderne werden die Religionen ge-
zwungen sich in neue religiose Modernisierungsprozesse zu stlirzen.

Diese Perspektive betrachtet Religion also als einen im stetigen Wandel be-
griftenen Bereich einer sich ebenso wandelnden modernen Gesellschaft. Das gilt
nicht nur fiir neue Religionen, sondern ebenso fiir die aus vormodernen Zeiten
stammenden Weltreligionen. Stait die Charakteristika einer Weltreligion auf sta-
tische Weise aus der 1dealtypischen Differenz mit der Moderne abzuleiten — und
so Tradition mit Wandel, oder Glaube mit Wissenschaft zu kontrastieren —, ladt
die Modernitétsthese dazu ein, ganz genau zu analysieren wie die Religionen
sich auf die Moderne einlassen, wie sie sich permanent und kreativ in Beziehung
setzen zu den Herausforderungen und Moglichkeiten, den Modellen und Ideen,
den Bewegungen und Problemen, die sich in der Moderne stellen, und wie sie
sich so jederzeit neu bilden. Wie Personen sich in ihrem sozialen Umfeld bewe-
gen und ihre Identitit bilden, so tun Religionen dies in ihrem modernen Umfeld.
Indem sie ohne Unterlass ankniipfen an ihr modernes Umfeld, modernisieren sie
sich. Dies macht die Religionen nach 1800, auch wenn sie sich auf ihre religio-
sen Traditionen und auf die Vergangenheit berufen und sogar wenn sie lautstark
ithre Abkehr von der Moderne bekunden, grundverschieden von ihren vormoder-
nen Formen. Statt des Gegensatzes von Religion und Moderne riickt die neue
Perspektive also die vielfiltigen und verschlungenen Prozesse religioser Moder-
nisierung in den Mittelpunkt der Analyse. Noch bis vor kurzem schien dieser Be-
griff, religiése Modernisierung, nur eine contradictio in terminis zu sein.”*

Entscheidend an dieser religiosen Modemisierungsperspektive ist — ich wie-
derhole es noch einmal —, dass Modernisierung und modern nicht linger mit auf-
gekldrtem, liberalem oder fortschrittlichem Habitus gleichgesetzt werden. Ortho-
doxe, Konservative oder Traditionalisten sind nicht weniger modern als Liberale
oder Progressive. Die ersten stehen ebenso in der Moderne, beurteilen diese nur

* Siehe Staf Hellemans, Religieuze modernisering, Utrecht 1997 (Antrittsvorlesung). Siehe
auch, mit etwas abweichender Begriffsbestimmung: Luca Diotallevi, The territorial articula-
tion of secularization in Italy: social modernization, religious modernization, in: Archives
des Sciences sociales des Religions, 107 (1999), 77-108.



20 Staf Hellemans

ganz anders. So war und ist es auch mit der katholischen Kirche: in der Moderne
stehend mit einem zugleich kritischen bis ablehnenden Urteil. Man kénnte sagen,
dass die katholische Kirche sich in den vergangenen beiden Jahrhunderten, mit
Ausnahme der wenigen Jahre um das zweite Vatikanum herum, unter anti-mo-
dernistischem Banner modemisierte.”> Man sollte sich davor hiiten diese anti-
modemistische Modernisierung als eine unhaltbare Spagathaltung darzustellen.
Das ist sie genauso wenig wie die die Moderne und das Biirgertum kritisierende
Kiinstler-Avantgarde. Die anti-modemistische Modernisierung der katholischen
Kirche bildete bis 1960 eine tiberaus erfolgreiche Strategie.

Die Idee, das Verhiltnis von Religion und Moderne inklusiv statt exklusiv zu
betrachten, ist nicht neu. Sie ist eine logische Schlussfolgerung aus der funkti-
onalen Differenzierungstheorie Niklas Luhmanns und ist, wenn auch nicht ex-
plizit ausgearbeitet, in seinen religionssoziologischen Arbeiten vorhanden.”® Um
dieselbe Zeit schlug Wolfgang Reinhardt vor, die Gegenreformation als Moder-
nisierung zu verstehen.”” Wahrscheinlich von Luhmann inspiriert, nutzten Franz-
Xaver Kaufmann und Karl Gabriel die Inklusionsthese, um die Christentums-
geschichte in systematischer Absicht neu zu interpretieren.” Auch Urs Altermatt
hat die moderne Seite des Christentums in der Moderne hervorgehoben.” In
Frankreich sind vor allem Daniéle Hervieu-Léger und Frédéric Lenoir zu nen-
nen’’, in Italien Luca Diotallevi.’' Ich verstehe meinen eigenen Vorschlag als
eine Radikalisierung dieser Forschungstradition. Gabriel charakterisiert den Ka-
tholizismus nach 1800 als «ein Amalgam aus Traditionalitit und Modernitit»’,
Altermatt als «Antimodernismus mit modernen Mitteln»>’. Gegen Gabriel betone
ich, dass Riickgriff(e) auf Tradition(en) in der modernen Gegenwart stattfinden

* Siehe Hellemans, Religieuze modernisering (wie Anm. 24) und ders., From «Catholicism
Against Modernity» to the Problematic <Modernity of Catholicismy, in Ethical Perspectives,
8,2 (2001), 117-127.

Niklas Luhmann, Funktion der Religion, Frankfurt a.M. 1977; ders., Die Ausditferenzierung
der Religion, in: ders., Gesellschaftsstruktur und Semantik, Bd. 3, Frankfurt a.M. 1989, 259-
357; ders., Die Religion der Gesellschaft, Frankfurt a.M. 2000.

Wolfgang Reinhard, Gegenreformation ais Modemisierung ? Prolegomena zu einer Theorie
des konfessionellen Zeitalters, in: Archiv fiir Reformationsgeschichte, 68 (1977), 226-252.
Franz-Xaver Kaufmann, Kirche begreifen. Analysen und Thesen zur gesellschaftlichen Ver-
fassung des Christentums, Freiburg 1979; ders., Religion und Modernitit, in: Johannes Ber-
ger (Hg.), Die Moderne — Kontinuitit und Zisuren, Gottingen 1986, 283-307; ders., Wie
iiberlebt das Christentum?, Freiburg 2000; Karl Gabriel, Christentum zwischen Tradition
und Postmoderne, Freiburg i.Br. 1992; Gabriel/Kaufmann, Zur Soziologie des Katholizis-
mus (wie Anm. 11).

Urs Altermatt, Katholizismus und Modeme. Zur Sozial- und Mentalititsgeschichte der
Schweizer Katholiken im 19. und 20. jahrhundert, Ziirich 1989.

Dani¢le Hervieu-Léger, Religion and Modemity in the French Context: For a New Approach
to Secularization, in: Sociological Analysis, 51,1 (1990), 15-25; dies., La transmission
religieuse en modernité: éléments pour la construction d’un objet de recherche, in: Social
Compass, 44,1 (1997), 131-143; dies., La religion en mouvement. Le pélérin et le converti,
Paris 1999; Frédéric Lenoir, Les métamorphoses de Dieu, Paris 2003.

Diotallevi, The territorial articulation (wie Anm. 24); ders., Religione, chiesa e modernizza-
zione: il caso italiano, Roma 2000.

32 Gabriel, Christentum zwischen Tradition und Postmoderne (wie Anm. 28),16 und 23-25.

¥ Altermatt, Katholizismus und Moderne (wie Anm. 29), 49.

29

30

3



Die Transformation der Religion und der Grosskirchen 21

und zur besseren Positionierung im «Kampf um die Moderne» beitragen™®, gegen
Altermatt, dass die Moderne nicht nur neuartige Mittel bringt, sondern konstitu-
tiv st fiir die Formierung des modernen Katholizismus. Katholizismus und an-
dere Religionen sind in der Moderne nicht halb modern, sondern durch und
durch modern.*

Aber selbst wenn religidse Modernisierung als eine mogliche — und, wie ich
hofte, liberzeugende — Forschungsperspektive aufgenommen wird, so ist damit
noch nicht viel gesagt. Sie gibt zwar einen allgemeinen Leitfaden vor, mit dem
alle denkbaren religiosen Vorginge und Entwicklungen nidher analysiert werden
konnen, aber sie bleibt vorerst noch ein so gut wie leerer Interpretationsrahmen.
Sie besagt nicht, anders als die Sidkularisierungs- und «invisible religion»-The-
sen, wohin sich die Religion in der (zweiten) Moderne bewegt. Diese Flexibilitat
ist ein Vorteil: Man soll die Empirie entscheiden lassen und nicht zu viel theore-
tisch vorschreiben. Aber ein Paradigma ist nur interessant, wenn es sich mit Em-
pirie sittigen ldsst, wenn der Leitfaden der religiosen Modernisierung hilft, die
tatsdchlichen religiosen Vorginge besser ins Blickfeld zu bekommen. Wenden
wir uns darum nun den wichtigsten empirischen Trends zu, die sich seit 1960
abzeichnen, und fragen wir uns inwieweit das religiose Modernisierungsparadig-
ma dazu beitrdgt, ein empirisch addquates und theoretisch konsistentes Bild der
Transformationen der Religion und der Grosskirchen in der zweiten Moderne zu
schildern.

Riickfall der Grosskirchen

Wenn Wissenschaftler und vor allem das Publikum die religiose Lage nach 1960
in Europa in einem Schlagwort zusammenfassen miissen, wird man wohl bei
«Sdkularisierung» ankommen. Und das ist keine schlechte Wahl, vorausgesetzt
dass man die empirische Tendenz «Sidkularisierung» unterscheidet von dem
Interpretationsrahmen «Sékularisierungsparadigma». Die Bedeutung von Sdku-
larisierung oder Sdkularisation soll man, meiner Meinung nach, beschrinken auf
die empirische Frage, ob die Kirchen an Einfluss verlieren oder nicht — gesamt-
gesellschaftlich (z.B. in der Politik) und in Bezug auf die Gefolgschaft (z.B. Mit-
gliedschaft und Kirchenbesuch). Nur das Ab (und eventuell auch das Auf) der in
Kirchen organisierten Religiositdt kann man ja empirisch einigermassen gut mes-
sen, da man nur von Kirchen normativ vorgegebene, standardisierte Meinungen
und Praktiken zdhlen kann (z.B. Kirchenbesuch). Die Erklirung dieser Saku-
larisierung ist aber eine ganz andere Sache. Das «rational choice» Paradigma gibt

4 Hellemans, Strijd om de moderniteit (wie Anm. 11).

> Siehe weiter meine Auseinandersetzung mit Altermatt: Urs Altermatt, Ambivalences of Ca-
tholic Modernisation, in: Judith Frishman/Willemien Otten/Gerard Rouwhorst, (Hg.), Reli-
gious Identity and the Problem of Historical Foundation, Leiden 2004, 49-75; Staf Helle-
mans, How Modern is Religion in Modernity?, in Frishman/Otten/Rouwhorst (Hg.), Reli-
gious Identity and the Problem of Historical Foundation, 76-94.



22 Staf Hellemans

hier eine villig andere Erklarung — Folge der faulen, liberalen Grosskirchen — als
das Sidkularisierungsparadigma — Folge der Modernisierung der européischen
Gesellschaften.

Sdkularisierung — der Riickfall der Grosskirchen — ist also als eine Grossten-
denz der neuen religiosen Lage nach 1960 zu betrachten. Sie ist schon iiber Jahr-
zehnte in vielen Erhebungen dokumentiert worden. Ich beschréanke mich darum
auf einen schnellen Uberblick der Entwicklung des Kirchenbesuchs, der Mit-
gliedschaft und des Glaubens an einen Gott. Ich entnehme die Daten den «Euro-
pean Values Studies», die in 1981, 1990 und 1999 die Bevolkerung vieler Lén-
der Europas — aber so weit ich weiss nicht die der Schweiz — mit den gleichen
Fragen befragt haben.

Tabelle 1: Wichentlicher Kirchenbesuch in Europa 1981, 1990 und 1999

| Be Fr 1 Pt Span  GB  Hol  Deu
1981 30 12 & 36 4 427 2l
1990 23 10 8l 40 3B 03 w3 2 Y
1999 19 8 57 41 36 26 1415 14

Quellen: flir 1981: Stephen Harding/David Phillips (Hg.), Contrasting Values in Western Europe,
Houndmills/London 1986, 36—37; fiir 1990: Sheena Ashford/Noel Timms, What Europe Thinks. A
Study of Western European Values, Aldershot 1992, 46; fur 1999: Grace Davie, Europe: The Excep-
tional Case. Parameters of Faith in the Modern World, London 2002, 6.

Es gibt natiirlich zwischen den Landern grosse Unterschiede. Die skandinavi-
schen Linder, die hier nicht aufgefiihrt wurden, haben schon lange europaweit
die niedrigsten Kirchenbesuchszahlen. In 1999 besuchte in Ddnemark 2,7% der
Bevolkerung und in Schweden 3,8% wachentlich die Kirche.>® Die katholischen,
stideuropdischen Lander und Irland haben die hochsten Ziffern. Die westeuropdi-
schen Lander — herkommlich katholische Lander wie Belgien und Frankreich
und religios gemischte Lander wie Grossbritannien, Holland und Deutschland —
liegen dazwischen. Wichtiger als diese Unterschiede ist aber die allgemeine Ent-
wicklung, und diese fiihrt abwirts. Die Ausnahmen sind Italien, Portugal (doch
fehlt 1981) und Grossbritannien (aber der hohe Kirchenbesuch Nord-Irlands —
damals 52% — ist 1981 nicht mitgezdhlt). Vergessen wir auch nicht, dass um
1980 der tiefe Sturz der Jahre 1965 bis 1980 schon stattgefunden hatte. In West-
Deutschland besuchten 1950 50,6% der Katholiken den Sonntagsgottesdienst
und in 1965 noch 42,6% (beide ohne Westberlin). In 1980 und 1989 betrug die
Zahl 27,0% resp. 22,3% (beide allerdings mit Westberlin).’” In den 1950er Jah-
ren lagen die Zahlen in mehreren Landern, darunter Holland, noch héher als in
den Vereinigten Staaten.

% Siehe Grace Davie, Europe: The Exceptional Case. Parameters of Faith in the Modern
World, London 2002, 6.

%7 Siehe Michael N. Ebertz, Kirche im Gegenwind. Zum Umbruch der religiésen Landschaft,
Freiburg i.Br. 1997, 37, 42 und 48. Siehe fiir Belgien auch: Karel Dobbelaere/Liliane Voyé,
Religie en kerkbetrokkenheid: ambivalentie en vervreemding, in: Karel Dobbelaere et al.
(Hg.), Verloren zekerheid. De Belgen en hun waarden, overtuigingen en houdingen, Tielt
2000, 117-152, 123; fir Holland: Gerard Dekker/Joep de Hart/Jan Peeters, God in
Nederland 19661996, Amsterdam 1997, 15.



Die Transformation der Religion und der Grosskirchen 23

Tabelle 2: Kirchenmitgliedschafi in Europa 1981, 1990 und 1999

Be Pt I I Por  Schw GB  Holl  Wheu_

1981 74 73 98 93 8 9] 85 59 90
1990 68 62 97 85 Tl 87 58 31 89
1999 63 57 90 82 88 82 82 46 82

Quellen: fiir 1990: Sheena Ashford/Noel Timms, What Europe Thinks. A Study of Western European
Values, Aldershot 1992, 46; fiir 1981 und 1999: Yves Lambert, A Turning Point in Religious Evolu-
tion in Europe, in: Journal of Contemporary Religion, 19,1 (2004), 29—45, 31.

Die Mitgliedschaftszahlen der Kirchen sinken iiberall ausser in Portugal (die
Zahl fiir Grossbritannien fiir 1990 ist als Folge von Kodierungsfehlern zu nie-
drig).”® Aber im Vergleich zum Kirchenbesuch hilt sich der Riickgang in Gren-
zen. Die Zahlen bleiben hoch: Die grosse Mehrheit der europdischen Bevdlke-
rung betrachtet sich noch immer als Mitglied einer christlichen Grosskirche. Den
Grund dafiir sucht Grace Davie in der Haltung der Européer, die den Kirchen
eine stellvertretende Rolle — «vicarious religion» — zuweisen.’” In Not oder bei
Festen kann man sich immer auf sie berufen, aber ansonsten bleibt man auf
Distanz.

Tabelle 3: Gottesglaube in einigen europdischen Lindern 1947, 1981, 1990 und 1999

| F 7 GB " Holl WDeu
1947 68 84 80

1968 73 77 79 81

1981 62 76 65
1990 57 71 61 63

1999 56 61 60 66

Quelle: fiir 1947 bis 1990: Sheena Ashford/Noel Timms, What Europe Thinks. A Study of Western
European Values, Aldershot 1992, 42; fiir 1999: Yves Lambert, A Turning Point in Religious Evolu-
tion in Europe, in: Journal of Contemporary Religion, 19,1 (2004), 29—45, 31.

Der Glaube an einen Gott — wie auch immer interpretiert — ist ebenfalls gesun-
ken, aber wird immer noch von einer deutlichen Mehrheit der Bevilkerung un-
terschrieben. Ausserdem hat seit 1990 in Frankreich, Holland und Deutschland
eine Stabilisierung auf hohem Niveau stattgefunden. Die Diskrepanz zwischen
Glaube und Kirchenbesuch erklirt Grace Davie mit der Formel «believing with-
out belonging»: Man glaubt zwar weiterhin, aber ohne damit noch kirchliche
Praxis zu verbinden.*® Zieht man aber in Betracht, dass der Gottesbegriff fiir
viele immer unbestimmter wird — «es soll doch einen Urgrund oder etwas Hohe-

** Siehe Yves Lambert, A Turning Point in Religious Evolution in Europe, in: Journal of Con-

_temporary Religion, 19,1 (2004), 29-45, 34,

 Grace Davie, Religion in Modern Europe: A Memory Mutates, Oxford 2000.

* Grace Davie, Religion in Britain since 1945: Believing without Belonging, Oxford 1994;
dies., Europe: The Exceptional Case (wie Anm. 36), 5-8.



24 Staf Hellemans

res geben» —, interpretiere ich die bleibende hohe Zustimmungsrate eher als Zei-
chen eines «religious longing without belonging» denn als Ausdruck eines klaren
Gottesglaubens.*'

Aus den drei Zahlenreihen lidsst sich eine doppelte Schlussfolgerung ziehen.
Sie dokumentieren erstens den seit 1960 deutlichen Riickfall der Grosskirchen in
Europa. Sie zeigen aber zugleich, wie sehr die christlichen Grosskirchen noch
immer die religiése Landschaft in Europa dominieren. Die Kirchen miissen zwar
einen schmerzlichen Sikularisierungsprozess hinnehmen — mit grossen Anse-
hens- und Machtsverlusten —, sie sind nicht im Begriff des Verschwindens, son-
dern machen eher einen tiefgreifenden Transformationsprozess durch, im Zuge
dessen sie sich in der zweiten Moderne neu erfinden miissen — keine leichte
Sache. Aber betrachten wir erst die Sdkularisierungsfrage weiter. Der Einschnitt
erschopft sich nicht nur in einem quantitativen Riickgang der Betitigung und des
Glaubens der Gefolgschaft. Die ganze Dramatik der Sdkularisierung hingt viel-
mehr damit zusammen, dass die sinkenden Zahlen nur die Indizien eines kom-
pletten Einsturzes eines bis 1960 méachtigen und stolzen religiosen Regimes her-
geben. Die Grosskirchen waren hervorragend organisiert, mit vielen Priestern,
mit religidsen, sozialen und kulturellen Vereinigungen und hier und da sogar mit
politischen Parteien, waren also ausgestattet mit einer konfessionell stark soziali-
sierten und mobilisierungsfihigen Anhidngerschaft. Diese kirchliche Ordnung,
eigentlich ein Produkt der ersten Moderne, brach in den Jahren nach 1960 zu-
sammen. Der franzosische Soziologe Yves Lambert hat es zutreffend als das En-
de einer Zivilisation umschrieben.*” Der gleiche Vorgang wurde verschiedentlich
thematisiert als Entsiulung in Holland und Belgien®, als die Auflosung sozio-
kultureller Milieus in Deutschland*, der Lager in Osterreich, des katholischen
Ghettos oder der katholischen Subgesellschaft in der Schweiz*, als «la fin d’un
monde» in Frankreich®. Die Bezeichnungen «Siule», «Lager», «Milieus», «Sub-
gesellschafteny», «mondes» machen klar, dass nicht nur die Grosskirchen, son-
dern auch sidkulare, umfassend organisierte Bewegungen wie die sozialistische
Arbeiterbewegung von dem sich nach 1960 verbreitenden Desintegrationssog
betroffen waren.”’” Im religiésen Bereich ist der Vorgang sogar in den Vereinig-
ten Staaten bekannt, hier unter dem Begriff «the decline of denominationalism».*®

*! Hellemans, From «Catholicism Against Modernity> to the Problematic <Modemity of Catho-
licism» (wie Anm, 25), 124,

** Yves Lambert, Dieu change en Bretagne, Paris 1985.

* Siehe J.P. KruytW. Goddijn, Verzuiling en ontzuiling als sociologisch proces, in: A.N.J.
Den Hollander et al. (Hg.), Drift en koers. Een halve eeuw sociale verandering in Nederland,
Assen 1962, 227-263; Hellemans, Zuilen en verzuiling in Europa (wie Anm. 11).

* Siche Rainer Maria Lepsius, Parteiensystem und Sozialstruktur: zum Problem der Demokra-
tisierung der deutschen Gesellschaft, in: Wilhelm Abel et. al. (Hg.), Wirtschaft, Geschichte
und Wirtschaftsgeschichte, Stuttgart 1966, 371-392; Wilhelm Damberg, Abschied vom Mi-
lieu? Katholizismus im Bistum Miinster und in den Niederlanden 1945-1980, Paderborn
1997.

* Siehe Altermatt, Katholische Subgesellschaft (wie Anm. 11).

* Daniéle Hervieu-Léger, Catholicisme, la fin d’un monde, Paris 2003.

*7 Siehe Hellemans, Strijd om de moderniteit (wie Anm. 11), 171-227.

* Robert Wuthnow, The Restructuring of American Religion. Society and Faith since World
War I, Princeton 1988.



Die Transformation der Religion und der Grosskirchen 25

Die Tatsache, dass die Grosskirchen im Westen und vor allem in Europa nach
1960 in eine schwere Krise gestiirzt sind, die sowohl quantitativ als auch qualita-
tiv an die Substanz geht, ldsst sich also nicht bestreiten. Weil sie mit einem Ein-
fluss- und Machtverlust der Kirchen in der Gefolgschaft und im gesellschaftli-
chen Bereich einhergeht, finde ich die Bezeichnung dieses Vorgangs als «Saku-
larisierung» berechtigt.

Die Bildung eines religiosen Marktes und der Aufschwung der Sekten

Der Riickfall der Grosskirchen ist nur ein Aspekt der Transformation der Reli-
gion nach 1960. Sie wurde aber in den 1960er und 1970er Jahren als dermassen
spektakuldar und dramatisch erfahren, dass man sie ais Grundiage fir eine
Totalerkldarung der Entwicklung der Religion in der Moderne — das Sikularisie-
rungsparadigma — betrachtete. Heute sieht man besser, dass sich daneben und
darunter auch andere Prozesse vollzogen haben und noch vollziehen. Schon in
den 1960er Jahren hat Thomas Luckmann auf die Entwicklung hin zur «invisible
religion» hingewiesen. Seit den 1980er Jahren betonen die «rational choice»
Theoretiker, dass religioses Angebot und Nachfrage sich auf einem religidsen
Markt treffen und dass Sekten und strikte Kirchen sehr wohl in diesem Markt
gedeihen.

Dass Religion sich mehr und mehr im Rahmen eines Marktes vollzieht, ist
meiner Meinung nach eine wichtige Einsicht. Aber leider gehen die «rational
choice» Theoretiker in der Exposition dieser Idee allzu normativ und anachronis-
tisch vor, weil sie sich zu sehr auf die Widerlegung des Sikularisierungsparadig-
mas und auf eine positive Neubewertung der Sekten fixieren. Sie wollen vor
allem zeigen, dass ein freier religioser Markt besser funktioniert als eine Oli-
gopol- oder Monopolsituation und daher durch Sakularisierung nicht getroffen
wird (siehe die Vereinigte Staaten im Vergleich zu Europa). Sie betrachten die-
sen freien Markt auch als welthistorisch normativ: Er soll tiberall in der Ge-
schichte vorherrschen, und wo dies nicht geschehe, sei weniger Religion und
korrumpierte Religion die Folge. Die Allianz des Christentums mit dem rémi-
schen Kaiser Konstantin wird durch Stark dementsprechend negativ, als ein
Fluch, bewertet.* Der Fehler, den Stark hier macht, ist die Uberhéhung der heute
vorherrschenden Lage in den Vereinigten Staaten — die Strukturierung von Reli-
gion als ein religioser Markt — zur welthistorischen Sollgrosse. Anachronistische
Geschichtsdeutungen sind die Folge.

Mogen Stark und die seinen zu Recht die aktuelle Bedeutung des religidsen
Marktes hervorheben, die Bildung eines religiosen Marktes ist historisch eine
jingere Entwicklung. Sie ist ein Vorgang der Moderne und hat sich erst seit den
1960er Jahren stark beschleunigt und als umfassender Rahmen aufgezwungen.
Statt den religiosen Markt als eine universale Sollgrésse zu postulieren, soll man
also seine Geschichte rekonstruieren. In vormodernen Gesellschaften waren reli-

5 Rodney Stark, For the Glory of God: How Monotheism Led to Reformations, Science,
Witch-Hunts, and the End of Slavery, Princeton 2003, 33.



26 Staf Hellemans

giose Mirkte — wie politische Markte — inexistent oder zeitlich und sachlich be-
grenzt. Religion war in der Regel keine Sache individuellen Entscheidens, son-
dern unverdusserlicher Bestandteil der Gruppenidentitdt und deshalb kollektiv
und politisch abgesichert (wie Sokrates erfahren musste). Mit dem Aufstieg der
Universalreligionen kam es zwar zu Kdmpfen um die religidse Vorherrschatft, so
im romischen Kaiserreich, dem persischen Sassanidenreich oder China. Ich be-
zweifle aber, dass diese Auseinandersetzungen mit dem Marktmodell — individu-
elle Wahl zwischen rein religiosen und in politikfreier Konkurrenz ausgetrage-
nen Religionen — angemessen beschrieben sind. Erst die Moderne schafft dafiir
die Voraussetzungen: die translokalen Kommunikationszusammenhinge, die In-
dividualisierung des Entscheidens, die Transformation von Religionen in Massen
umwerbende Unternehmungen, die funktionale Differenzierung mit der Tren-
nung von Kirche und Staat. Das religiose Feld hat sich dementsprechend geén-
dert. In vormodernen Zeiten glich es einem segmentdr geteilten Archipel von lo-
kalen und regionalen Religionen, welche von einer oder mehreren, transregiona-
len und hegemonialen Religionen dominiert wurden — genau wie die politischen
Reiche die lokalen und regionalen Gemeinschaften tiberwdlbten. In einigen Fal-
len und nur in der spiteren Vormoderne konnte die hegemoniale Religion die
Bevdlkerung so tief durchdringen, dass es nur noch lokale und regionale Varian-
ten der einen hegemonialen Religion gab — so im mittelalterlichen Europa. Der
Durchbruch zur Moderne um 1800 brachte einen neuen Pluralismus und mit ihm
eine Konkurrenz der Religionen um das Herz des in religiésen Sachen nun sou-
veridn erklarten Individuums.

Die neuartige Pluralisierung — und damit die Herausbildung eines religidsen
Marktes — hielt sich lange Zeit in Grenzen. Die mithsame Trennung von Kirche
und Staat hatte in Europa vor 1960 vor allem die Folge, dass Abweisung jedwe-
der Religion und radikal-protestantische Abspaltungen in den protestantischen
Liandern méglich wurden. In den Vereinigten Staaten bewirkte die Migration aus
vielen europidischen Lindern zwar eine grossere Anzahl von religidsen Denomi-
nationen, aber die Einbindung der Migranten in ihre jeweilige Herkunftreligion
dimpfte doch mogliche Ubertritte und deshalb die Konkurrenz. Das dndert sich
erst nach 1960. Die neue Individualisierungsrunde, die so charakteristisch ist fiir
die zweite Moderne und deshalb auch so prominent in der Literatur vertreten
ist”, setzt die Individuen frei fiir grundlegende Entscheidungen in vielen Lebens-
bereichen — mit gemischten Folgen, wie wir heute wissen. Der grossere Freiraum
fiir abweichendes Verhalten bietet einen fruchtbaren Boden fiir allerhand neue
Ideen, Verhaltensweisen und Bewegungen. Die gestiegene Wohlfahrt und Bil-
dung, zusammen mit Globalisierung und Mediatisierung, tragen ebenfalls zui
Pluralisierung und «Uniibersichtlichkeit» (Habermas) der Gesellschaft bei. In
diesem Ambiente enthalten nicht nur die wirtschaftlichen, politischen und Ent-
spannungsmirkte neuen Aufschub, sondern kommen auch wissenschaftliche,
religiose und sogar Erziehungsmirkte zum Tragen. Die Gesellschaft hat sich

% Allen voran in Ulrich Beck, Risikogesellschaft. Auf dem Weg in eine andere Moderne,
Frankfurt a.M. 1986, immer noch die beste Analyse der zweiten Modemne.



Die Transformation der Religion und der Grosskirchen 27

eben so entwickelt, dass die Analyse des Marktmodells, das zuerst in der Wirt-
schaft zum Zuge gekommen ist, nun fast iiberall, mitunter auch im Bereich der
Religion, einsetzbar wird.

Ein religioser Markt mit vielen Religionen und mit auf Wechsel eingestimm-
ten Individuen hat also erst nach 1960 so richtig einen Anfang genommen. Man
darf wohl sagen, dass die Zahl der Religionen in diesen Jahrzehnten wohl explo-
sionsartig zugenommen hat — auch wenn man immer mitbedenken muss, dass
Religionen sich schwierig zahlen lassen. Die Vereinigten Staaten sind, mindes-
tens in dieser Hinsicht, wohl «the leading nation». Die 16 christlichen Kirchen
im spiten 18. Jahrhundert waren schon um 1900 zu mehr als 300 Denomina-
tionen angewachsen. Seitdem ist thre Anzahl noch weit grosser geworden: «Over
two thousans different primary religious groups (denominations) exist in the U.S.
across the spectrum of the world’s religions.»’' In Europa sind die etablierten
Kirchen zwar noch immer stiarker vertreten, aber auch hier hat sich die Zahl der
Religionen und religiosen Bewegungen vor allem nach 1960 stark vermehrt.
Eileen Barker schitzt sie insgesamt auf ungefihr 2000.>> Zusammen mit der hé-
heren Zahl der Religionen hat sich auch die Zahl der Leute, die die Religion
wechseln, vermehrt. In 1951 rapportierten 4% der U.S. Bevolkerung, dass sie
einer anderen Denomination angehorten denn als Kind. In 1981 war thre Zahl
gestiegen auf eine von drei Personen.” Zehn Jahre spiter sollen 40% die Deno-
mination seit ihrer Kindheit gewechselt haben, aber es ist unwahrscheinlich — so
die Forscher — dass die Zahl noch weiter ansteigt.”* Auch wenn die weitaus
grosste Zahl der «switcher» zwischen verwandten, protestantischen Denominati-
onen wechselt und vor allem mit Umziigen und Mischehen verbunden ist, ist
dennoch klar dass Religionen viel mehr der Konkurrenz ausgesetzt sind als vor-
her. Anziehungskraft, werbewirksames Auftreten und effiziente Organisation
sind wichtig geworden. Kleine Gruppen und Sekten kénnen schnell anwachsen
und Religionen kénnen, wenn es kriselt, auch schnell an Anhang verlieren. Alte,
solide verankerte Kirchen kénnen sich — wie grosse Unternehmen und politische
Parteien — zwar stirker gegen die Aufs und Abs waffnen, immun sind sie — wie
das Beispiel der amerikanischen anglikanischen Kirche (die «episcopals») be-
weist — nicht.

Der religiése Markt ist also noch ziemlich jung und, sicher in Europa, als un-
ausgegoren zu betrachten. Seine spezifischen Charakteristika und Dynamik sind
noch unklar und sollten nicht tibereilig vom wirtschaftlichen Markt abgeleitet
werden. Religion wird wohl ganz anders produziert und konsumiert als die Pro-

°' J. Gordon Melton, The Fate of NRMs and their Detractors in Twenty-First Century America,
in: Phillip Charles Lucas/Thomas Robbins (Hg.), New Religious Movements in the 21st
Century, New York/London 2004, 229-240, 229.

> Eileen Barker, New Religious Movements: Their incidence nd signifance, in: Bryan Wilson/
Jamie Cresswell (Hg.), New Religious Movements: Challenge and response, London 1999,
15-31, 16.

" Siehe Wuthnow, The Restructuring of American Religion (wie Anm. 48), 88.

** Siehe Jay Demerath/Yonghe Yang, Switching in American Religion: Denominations, Mar-
kets, and Paradigms?, in: Madeleine Cousineau (Hg.), Religion in a Changing World, West-
port/London 1998, 3-10, 3-4.



28 Staf Hellemans

dukte wirtschaftlicher Markte. Schon kann man aber sagen, dass Sekten und al-
lerhand religiose Bewegungen und religiose «Unternehmer» auf diesem hochmo-
dernen Markt viel mehr Entfaltungsmoglichkeiten haben als vorher. Die Akzep-
tanz abweichenden Verhaltens hat nach 1960 sehr zugenommen. Umgekehrt hat
sich die Dominanz hegemonieller Religionen sehr verringert. Die Bevélkerung
ist nicht mehr so stark wie frither eingebunden in eine Religion, und die Kosten
eines Religionswechsels liegen nun deutlich niedriger. Neuankémmlinge kénnen
sich in der mediatisierten Gesellschaft rasch bekanntmachen, z.B. iiber Bestsel-
ler, Massenveranstaltungen oder iiber bizarr empfundene Merkmale (wie die
Kleidung der Hara Krishna oder die Massentrauungen der «Moonies»). Genauso
wie die Subkulturen und die vielen «life stylen-Bewegungen der Jugendszene hat
sich auch im religiosen Bereich eine bunte Schar kleiner Gruppen neben den
grossen alten Traditionsvereinen einen Platz gemacht. Wie gross und wie be-
schaffen dieser Platz am Ende sein wird, ldsst sich aber, wie gesagt, zur Zeit
schwierig voraussagen.

Personzentrierte Religiositdt: vom Mitglied zum Klient

Neben dem Riickfall der Grosskirchen und der Bildung eines religiosen Marktes
— und in threm Sog der Aufwertung von Sekten und der Erleichterung religioser
Innovationen, Neubildungen und, generell, abweichendem Verhalten — ist der
Umschlag von der Kirchenorganisation zum Individuum als religidsem Zentrum
ein dritter grosser Trend in der Umstrukturierung des religiésen Feldes nach
1960. Die neue Individualisierungsrunde nach 1960 wurde schon mehrfach ange-
sprochen, unter anderem als Voraussetzung fiir die Entfaltung des religitsen
Marktes. Es wire aber falsch anzunehmen, dass die Effekte der Individualisie-
rungsprozesse der zweiten Moderne sich beschrinken auf die individuelle Wahl
zwischen religiosen Organisationen. Hinzu kommen noch zwei weitere profunde
Konsequenzen: das individualisierte Verhalten in der Beziehung zur Kirche und
der Personen ausserhalb jeder kirchlicher Reichweite.

Beginnen wir mit der Ausweitung der ausserkirchlichen Religiositit. Die
meisten «individualisierten Individuen» — eine treffende Bezeichnung Niklas
Luhmanns®® — haben sich, zumindest in den eigenen Augen, losgesagt von jed-
weder kirchlicher Bevormundung und suchen nun aus eigener Kraft nach «dem
Sinn des Lebens». Sie durchstreunen dabei — je nach persénlicher Potenz und
innerer Triebkraft — ihre Umwelt nach ansprechenden religiésen Ideen und For-
men. Die Moglichkeiten dazu sind, vor allem nach 1960, betrichtlich angestie-
gen. Vorher war man auf die Kirche — seine Kirche, denn Ubertritie waren qual-
voll — angewiesen. Auch dann gab es natiirlich Freiheitsgrade, negativ — vor al-
lem die hoheren Schichten und die Aussenseiter konnten sich kirchlicher Wei-
sung entziechen — und positiv — das breite Areal der Volksdevotion. Mit stei-
gender Wohlfahrt, Bildung, Mobilitdit und Mediatisierung sind nun auch die

5% Niklas Luhmann, Individuum, Individualitit, Individualismus, in: ders., Gesellschaftsstruk-
tur und Semantik (wie Anm. 26), Bd. 3, 149-258, 160.



Die Transformation der Religion und der Grosskirchen 29

Chancen der Durchschnittsbevilkerung seit 1960 fiir stidrkere religiose Unabhién-
gigkeit betrdchtlich gesteigert worden. Einerseits lassen Kirchenzwang und Kir-
chenkontrolle nach, andererseits weitet sich das nicht traditionell-kirchliche An-
gebot erheblich aus. Das neue Angebot kann sich aber nicht mehr so leicht, wie
die fritheren Kirchen, als ein Gesamtpaket aufdrangen. Sicher gibt es noch Sek-
ten und neue religiose Bewegungen mit Totalanspriichen. Aber daneben gibt es
inzwischen auch ein breites Angebot von unverbindlichen Formen und Aktivi-
titen. So holen viele Leute religiose Ideen und Anschauungen aus Biichern,
Fernsehen oder Internet. Der religiose Biichermarkt hat sich dabei grundlegend
gedndert. Dominierten bis 1960 kirchlich gebundene Autoren und Verlage, so
sind die Regale der Buchldden nun vor allem mit Esoterik, New Age, «religion
and wellness» und desgleichen bestiickt. Und auch in der Belletristik gibt es —
siche Autoren wie Paul Coelho oder Dan Brown — religios angehauchte Ver-
kaufsschlager. Dass Dan Browns literarischer Bestseller «Der Da Vinci Code»
fiur nicht wenige die Kirche als Informationsquelle iiber das Christentum min-
destens teilweise ersetzt, ist wohl der Grund hinter den sauren Reaktionen man-
cher Kircheninstanzen. Zudem gibt es inzwischen auch ein breites Angebot von
unverbindlichen Aktivitaten — Vortrdge, Seminare, Besinnungsabende und -ta-
gungen — und dazu gehorige individuelle Unternehmer, Organisationen und Be-
wegungen, die sich nicht mehr sosehi an Mitglieder als an Besucher und Klien-
ten richten.

«New Age» darf wohl als das Beispiel par excellence gelten fiir diesen Trend
von der Mitgliedschaft zur Klientel. «New Age» steht fiir ein Sammelsurium
dusserst unterschiedlicher Ideen und Formen — Astrologie, «holy health», Weis-
heit aus dem Orient, holistische Wissenschaft, neo-Paganismus usw. —, die wohl
vor allem zusammengehalten werden durch eine gemeinsame Hintergrundlogik
der Suche und Sakralisierung des «wahren Selbst».® Das Individuum — und
seine unmittelbare Beziehung zum Ganzen — ist hier ins Zentrum des religiésen
Geschehens geriickt: Sein Selbst und seine Erfahrungen, kurzum «self spiritua-
lity» stehen im Mittelpunkt. Bewegungen und Organisationen haben keinen Wert
mehr an sich, sondern werden herabgesetzt zu ebensolchen Instrumenten, zu
Hilfsmitteln im Dienst dieses hochstpersonlichen spirituellen Werdegangs. An-
dererseits zeigt «New Age» auch, wie sehr die ihre wahre Individualitit feiern-
den Individuen auf kollektive Angebote angewiesen bleiben. Es ist aber nicht
mehr die eine Kirche, die das Sagen hat. Die Individuen werden nun verfiihrt
durch das Geschick und Charisma individueller Unternehmer und Gurus oder sie
werden angetrieben von unpersonlichen Mechanismen wie Bestsellern und spiri-
tuellen Moden. Auch die Kirchen kdnnen sich dem Individualisierungssog nicht
entziehen. lhre Besinnungszentren arbeiten nach dem gleichen Klientelprinzip
wie die ausserkirchlichen Meditationszentren und bieten manchmal auch «New
Agen-dhnliche Kurse oder ostliche Meditationspraktiken an. Auch in den Ge-
meinden und Pfarreien hat die Kundenlogik sich durchgesetzt, wie sich dies vor

*® Siehe Heelas, The New Age Movemen (wie Anm. 22).



30 Staf Hellemans

allem in den Begrdbnissen und den festlichen Veranstaltungen bei der Kommu-
nion, Firmung oder Heirat zeigt. Die Zeit, in welcher die Grosskirchen die Mit-
glieder herumkommandieren konnten, ist wohl schon lidngst vorbei.

Die grosse Nachfrage nach Spiritualitit soll in diesem Zusammenhang gese-
hen und bewertet werden. Die Individuen haben sich zwar, wie es die zweite
Moderne ithnen nach 1960 nahelegt, von der festgelegten Religiositit einer Kir-
che losgesagt — das gilt auch fuir die meisten Mitglieder der Kirchen —, finden
sich dann aber vor die schwere Aufgabe gestellt, das so entstandene schwarze
Loch selbst wieder auszufiillen. Das ist oft zu viel gefragt, zumal jeder Ersatz
nun mit der gleichen Skepsis wie die alten Formen betrachtet wird —, und so kon-
nen die alten Formen unerwartet wieder auftauchen, nun aber unter Verlust ihrer
fritheren Selbstverstandlichkeit und Exklusivitit. So hat sich die paradoxe Situa-
tion herausgebildet, dass einerseits das religiose Angebot viel grosser ist als vor
1960 und dass viele Leute sich auch — aber nur wenn es ihnen passt — nach einer
wahren, authentischen Religiositat sehnen, aber dass es andererseits doch oft
nicht zu einem Zusammentreffen von Angebot und Sehnsiichten kommt. Dies ist
die Negativseite des schon angesprochenen «longing without belonging».

Die Neuetablierung der Grosskirchen am Beispiel der katholischen Kirche

Zum Schluss dieses schnellen Uberblicks iiber den tiefen Umbruch der Religion
seit 1960 mochte ich auf die nicht weniger einschneidenden Transformationspro-
zesse, welchen die Grosskirchen ausgesetzt sind, hinweisen. Die herkdmmlichen
Paradigmen iibersehen sie zum grossten Teil. Das Sikularisierungsparadigma
nimmt sie auf, aber nur in der eindimensionalen Fassung des Riickfalls und der
Liberalisierung. Desgleichen gilt fiir die Theoretiker der «rational choice», die
nur zwei mogliche Transformationen hervorheben: entweder den Ubergang von
Sekte zu Kirche — der auf die Dauer in die Stagnation fiihren soll — oder die um-
gekehrte Bewegung zu weit liberalisierten Kirchen, die ihre Religion wieder
strenger und strikter und deshalb, diesen Autoren zufolge, auch attraktiver ma-
chen. Das «invisible religion» Paradigma verliert die Grosskirchen ganz und gar
aus dem Auge. Ich behaupte demgegeniiber, dass die Transformationen der
Grosskirchen umfassend und Teil des Umbruchs sind, den das religiose Feld ins-
gesamt durchmacht im Ubergang von der ersten zur zweiten Moderne. Das Ge-
lingen oder Misslingen dieser Transformationen wird dariiber hinaus entschei-
dend sein fiir die Frage, ob die Grosskirchen wie in der Vergangenheit auch in der
Zukunft das religiose Feld dominieren werden, dann wohl ob sie definitiv ihre Vor-
herrschaft verlieren werden. Nehmen wir den Katholizismus als Beispiel.

In den letzten 500 Jahren hat sich die katholische Kirche schon zweimal neu
erfunden und mit dem Eintritt in die zweite Moderne steht sie, wie die anderen
Kirchen, vor der schwierigen Aufgabe, dies zum dritten Male tun zu miissen.
Angesichts der Reformation und der neuzeitlichen Staatenbildungen hatte sie
sich im Trienter Konzil (1545-1563) und in den Jahrzehnten danach einem kon-
servativen Gegenreformprojekt verschrieben — Abgrenzung gegeniiber den Re-



Die Transformation der Religion und der Grosskirchen 31

formatoren (Betonung der Kirchentradition, der Sakramente, der Heiligen- und
Marienverehrung), Verstarkung der Kirchenorganisation (Kurienreform, Neuein-
teilung der Bistiimer, bessere Ausbildung der Priester in didzesanen Priesterse-
minaren) und bessere Bildung und Beaufsichtigung der Laien, sowohl der ka-
tholischen Eliten (Nunziatur, Einsatz der Jesuieten, Schul- und Universititsein-
richtungen) als auch der Gesamtbevilkerung (Sakramententeilnahme, Katechis-
men). Das Resultat war eine ganz andere Kirche als im spiten Mittelalter. Diese
Kirchenformation erstreckte sich bis zur franzésischen Revolution.

Ein zweiter grosser gesellschaftlicher Umbruch ereignete sich in den Jahren
um 1800. Die tridentinische «Ancien Regime»-Kirche zerbrach an den Folgen
des Durchbruchs zur Modemne, vor allem der franzésischen und der industriellen
Revolution. Wiederum dauerte es mehrere Jahrzehnte, bevor sich ein neuer Ka-
tholizismus und «ein zweites konfessionelles Zeitalter»’’, nun auf dem Boden
der ersten, industriellen Moderne, herausgebildet hatte.”® Hier stand ein Konzil,
Vatikanum 1 (1869-1870), am Ende des Prozesses der Neuetablierung, der schon
in der napoleonischen Ara angefangen hatte. Schwerpunkt der Reform war nun
die Umbildung der heterokliten, sich stark auf den Adel und das Grundeigentum
stiitzenden Kirche in eine moderne, straff auf Rom hin hierarchisierte Massenor-
ganisation. Im Zuge dieser Ultramontanisierung wurden die katholischen Glau-
benssitze, Kultformen und Kultur enger zusammengefiihrt, eingerahmt in eine
mehr systematisierte pépstliche Lehre und sodann via Enzykliken, Breven usw.
als Leitlinien fiir das alltagliche Verhalten der Gldaubigen propagiert. Zum ersten
— und letzten — Mal in der Geschichte wurde das Leben der einfachen Katholiken
umfassend und bis in die penibelsten Details (z.B. den ehelichen Geschlechts-
verkehr) festgelegt und gesteuert. Dieser ehrgeizigen Klerikerambition war es
auch zu verdanken, dass vor allem nach 1880 neben und in der Folge des mas-
senorganisatorischen Ausbaus der Kirche katholische Massenorganisationen auf
vielerlei Gebieten (Erziehung, Kultur, Wirtschaft, Politik, Freizeit) entstanden.>

Diese bis in die 1950er Jahre iiberaus erfolgreiche Kirchenformation stiirzte
mit dem Ende der ersten Moderne und dem Ubergang zur zweiten Moderne nach
1960 abrupt ein. Vatikanum II (1962-1965), das — sozusagen ahnungslos — ganz
am Anfang dieser Krise stand, hatte zwar optimistisch gestimmt eine liberale
Reform eingeleitet. Aber diese wurde, einige Jahre spiter schon, durch die ge-
nerelle, sich schnell ausweitende Kirchenkrise iiberholt.®” Seitdem sucht die ka-
tholische Kirche neuen Halt. Wie der kurze historische Uberblick zeigte, geriet

*7 Olaf Blaschke, Das 19. Jahrhundert: Ein Zweites Konfessionelles Zeitalter?, in: Geschichte
und Gesellschatft, 26,1 (2000), 38-75.

*® Aus der reichen Literatur iiber den ultramontanen Katholizismus, siehe Roger Aubert, De
kerk van de crisis van 1848 tot Vaticanum II (Geschiedenis van de kerk, dl. X), Bussum
1974; Emile Poulat, Eglise contre bourgeoisie. Introduction au devenir du catholicisme ac-
tuel, Tournai 1977; Gabriel/Kaufmann (Hg.), Zur Soziologie des Katholizismus (wie Anm.
11); Bill McSweeney, Roman Catholicism. The Search for Relevance, Oxford 1980.

* Siehe Hellemans, Strijd om de moderniteit (wie Anm. 11).

% Siehe Gabriel, Christentum zwischen Tradition und Postmoderne (wie Anm. 28), 121-202;
Denis Pelletier, La crise catholique. Religion, société, politique en France (1965-1978),
Paris 2002.



32 Staf Hellemans

sie nach 1960 nicht zum ersten Male in eine schwere Krise. Jeder grosse gesell-
schaftliche Umbruch seit 1500 hatte eine Begleitkrise der Kirchenformation zur
Folge. Dies zeigt, wie sehr Religion und Kirche integrale Bestandteile der Ge-
sellschaft sind. Das ist auch die Hauptidee hinter dem religiosen Modemnisie-
rungsparadigma. Der Vergleich mit fritheren Krisen lehrt uns auch, dass es im-
mer lange dauert, bevor sich die Fundamente einer neuen, den neuen gesell-
schaftlichen Umstidnden entsprechenden Kirchenformation herausgebildet haben.
Zwischen der franzdsischen Revolution von 1789 und Vatikanum 1 vergingen
immerhin 80 Jahre. So gesehen stecken wir jetzt mitten in der Umbruchsphase.
Es macht denn auch wenig Sinn, Vatikanum II als Wegweiser der Kirche der Zu-
kunft hochzujubeln oder als Ursprung der Krise zu dimonisieren.

Wegen der langen Ubergangszeit ist es recht schwierig, jetzt schon voraussa-
gen zu wollen, wie die neue Formation der katholischen Kirche der zweiten Mo-
derne am Ende gestaltet sein wird. Eine wesentliche Frage dabei ist, ob die ka-
tholische Kirche sich noch als Kirche — als eine Anstalt fiir grosse Teile der
Bevolkerung — oder nur noch als Sekte — als ein Verein fiir die wenigen Uber-
zeugungstiter — wird behaupten kénnen. Die Sidkularisierung Europas und der
Riickfall der «mainline» Kirchen in den Vereinigten Staaten scheinen fiir das
Sektenszenario zu sprechen. Dagegen sind aber die bleibend grosse Zahl der Kir-
chenmitglieder, die breite Teilnahme an den «rites de passage», der Erfolg von
Massenveranstaltungen wie Kirchentagen und katholischen Jungendwelttagen
und die grosse bis liberwiltigende Faszination flir die Figur des Papstes hervor-
zuheben. Moglicherweise streift die katholische Kirche nur ihre alte Haut der
straffen Massenorganisation und einer geschlossenen Subgesellschaft mit einer
mehrheitlichen Kerngruppe und einem kleineren Rand ab und tritt eine neue Ge-
stalt hervor, welche zwar getragen wird von einem kleinen Kern von Virtuosen
und Kernmitgliedern, die es aber vermogen, die grosse und ausgefaserte Menge
der Randmitglieder von Zeit zu Zeit anzusprechen. Die Frage ist, ob und wie
eine solche Kirche funktionieren wird. Wird sich hier eine neue Dynamik ent-
falten oder ist es nur eine Zwischenstation auf dem Weg zur Sekte?

Beziiglich des Charakters der neuen Kirchenformation gibt es noch mehrere
andere wichtige Problemgebiete. Wie verkraftet die katholische Kirche die
Schwerpunktverlagerung in die nicht westliche Welt? Wie kénnen sowohl Ein-
heit als auch Vielfalt in einer globalisierten und multikulturell geprdgten Kirche
verkniipft werden? Wie soll man der schwindenden Kraft lokaler Pfarreien be-
gegnen und diese eventuell ersetzen? Auf welche Weise wird man den distan-
zierten, jederzeit absprungbereiten Interessierten verfilhren zur (sporadischen)
Teilnahme und, falls dies gelingt, bei der Stange halten? Geniigt dazu, nachdem
man nicht mehr wie vor 1960 auf die Kombination von umfassender Subkultur-
bildung und profanen — kulturellen, wirtschaftlichen, politischen — Interessen der
Laien setzen kann, ein rein religioses Programm, das auf Spiritualitit, Mystik
und religidse Erfahrung zielt? Die vielen Fragen unterstreichen, wie sehr die
neue Kirchenformation noch im Dunkeln liegt. In frilheren Aufsdtzen habe ich
den Wechsel zwar schon apostrophiert als Ubergang vom ultramontanen Mas-
senkatholizismus zum vielgliedrigen Wahlkatholizismus, aber diese Umschrei-



Die Transformation der Religion und der Grosskirchen 33

bung lisst noch vieles offen.®' Vielleicht lasst sich in 20 Jahren schon ein deut-
licheres Bild zeichnen. Die alten, noch im ultramontanen Massenkatholizismus
geborenen Jahrginge werden nach 2025 nicht mehr aktiv sein, und dann wird
klarer herauskommen, wie die kleineren Kerngruppen die Kirche gestalten wer-
den.

Religions- und Kirchengeschichte als Modernisierungsgeschichte

Die Lage der Religion wird kontrovers beurteilt. Das machte ein kurzer Rund-
gang durch die soziologischen Paradigmen klar. Zunidchst kam heraus, dass jedes
Paradigma eigentlich einen wichtigen empirischen Trend der zweiten Moderne
beleuchtet: das Sidkularisierungsparadigma den Riickfall der Grosskirchen, das
«rational choice» Paradigma die Herausbildung eines religiosen Marktes und die
Entmarginalisierung der Sekten, das «invisible religion» Paradigma den Befrei-
ungsschlag individueller Religiositit und das religiose Modernisierungsparadig-
ma die Transformationen der Religion und der Grosskirchen in und durch die
Moderne. Die Paradigmen der «rational choice» und der religiosen Modernisie-
rung halte ich fiir tiberlegen, weil sie sich nicht auf die Analyse eines Trends be-
schrinken sondern, zumindest potentiell, zu einer Gesamtanalyse der Entwick-
lung der Religion fihig sind. Die — behebbaren — Vorbehalte gegen das «rational
choice» Paradigma liegen meines Erachtens vor allem in der Unteranalyse der
Kirchen und in dem Fehlen einer Gesellschaftstheorie, die die langfristige histo-
rische Evolution der Religion zu rekonstruieren vermag. Hier konnte gerade die
Stirke des religiosen Modemisierungsparadigmas liegen. Konnte, weil dieses Para-
digma, obwohl von vielen Autoren getragen, weniger einheitlich und daher auch
weniger systematisch durchgearbeitet ist als das «rational choice» Paradigma.

Wie der Name anzeigt, will der religiose Modernisierungsansatz vor allem
den historischen Charakter aller Religion hervorheben: Die jeweilige Religion
wird in der jeweiligen Gesellschaft, in casu in der jeweiligen Moderne, generiert.
Um das Entsprechungsverhiltnis von Religion und Gesellschaft gut herauszuar-
beiten, brauchen wir aber kriftige Gesellschaftstheorien, die imstande sind, die
tragenden Strukturen und Prozesse einer Gesellschaftsformation zu erfassen. Die
gesellschaftstheoretischen Konzepte und Perspektiven koénnen dann eingesetzt
werden, um der jeweiligen Produktion von Religion auf die Spur zu kommen.
Damit schreibt der religiose Modernisierungsansatz sich ein in die neueren Mo-
dernisierungstheorien®, die die Moderne nicht mehr als ein selbstverstindliches,

*' Siehe Staf Hellemans, Van ultramontaans massakatholicisme naar veelledig keuzekatholicis-
me. Speculaties omtrent de toekomst van religie en kerk, Utrecht 1998; ders., De katholieke
kerk in Nederland 1960-2020. Van volkskerk naar keuzekerk, in: ders./Willem
Putman/Jozef Wissink (Hg.), Een kerk met toekomst? De katholieke kerk in Nederland
1960-2020, Zoetermeer 2003, 9-39.

%2 Siehe Beck, Risikogesellschaft (wie Anm. 50); Emest Gellner, Nations and Nationalism,
Oxford 1983; ders., Plough, Sword and Book. The Structure of Human History, London
1988; Anthony Giddens, The Consequencies of Modernity, Cambridge 1990; Michael
Mann, The Sources of Social Power, Bd. I: A history from the beginning to AD 1760,
Cambridge 1986; ders., The Sources of Social Power, Bd. II: The rise of classes and nation-



34 Staf Hellemans

fast ideales Endstadium einer Fortschrittsgeschichte des Westens betrachten,
sondern als eine kontingent entstandene und konfliktreiche, historische Gesell-
schaftsformation. Die Unterscheidung einer ersten, industriellen Moderne von
einer zweiten Moderne ist dabei direkt Ulrich Becks Buch «Risikogesellschaft.
Auf dem Weg in eine andere Moderne» (1986) entnommen — und wurde schon
von Karl Gabriel als Leitfaden fiir seine Christentumsgeschichte genutzt.*’

Diese Abstimmungsversuche zwischen allgemeinen Modernisierungstheorien
und dem religidsen Modernisierungsansatz sind aber nicht mehr als ein erster
Anfang. Die allgemeinen Modemisierungstheorien bleiben oft zu abstrakt und
sittigen sich ungeniigend mit konkreten Geschichtsverliufen® — sowie umge-
kehrt historische Analysen zwar viel auf gesellschaftliche Prozesse und Einfliisse
verweisen, aber meistens auf lose und unsystematische Weise. Ich selber be-
trachte das Autkommen translokaler Kulturen und Mirkte und die funktionale
Differenzierung auf der Makro-Ebene, den Hohenflug von Vereinen und Organi-
sationen auf der Meso-Ebene und die Individualisierung aut der Mikro-Ebene als
die sich gegenseitig bedingenden grossen Strukturmuster der Moderne. Sie ha-
ben sich nach 1960 weiter gesteigert, wobei sich der Vorrang der Organisations-
vor der Individualebene, der so charakteristisch war fiir die erste Moderne (Mas-
senorganisation und Totalitarismus), umgedreht hat. Die vier im vorigen Ab-
schnitt beschriebenen religiésen Trends der zweiten Modeme lassen sich in die-
sen Rahmen gut einpassen. Je besser und priziser die Gesellschaftstheorien der
(zweiten) Moderne werden, um so genauer werden wir auch die religiose Moder-
nisierung beschreiben konnen. Aber auch das Umgekehrte wird hoftentlich gel-
ten: Religion als ein wichtiger Teilbereich der Moderne kann auch, wie schon fiir
die soziologischen Klassiker, ein Einfallstor werden, um die Verwicklungen der
(zweiten) Moderne besser zu erfassen.

Die Transformation der Religion und der Grosskirchen in der zweiten Moderne aus der
Sicht des religiosen Modernisierungsparadigmas

Die Lage der Religion im Westen wird dusserst kontrovers interpretiert. Darum werden
die drei Paradigmen diskutiert, dic die religionssoziologischen Analysen seit 1960 geleitet
haben — Sikularisierung, «rational choice», «invisible religion» — und wird das religise
Modernisierungsparadigma, das die Produktion von Religion in und durch die Moderne
betont, vorgestellt. Sodann werden die wichtigsten empirischen Trends, welche sich nach
1960 abzuzeichnen begannen, kurz skizziert: der Riickfall der Grosskirchen, die
Herausbildung eines religiosen Marktes und die Entmarginalisierung der Sekten, der
grossere Freiraum fiir individuelle Religiositdt, die Transformation der Grosskirchen.
Diese Trends lassen sich aus der Sicht des religiosen Modemnisierungsparadigmas
systematisch verstehen als divergierende Neufassungen der Religion im neuen Kontext
der zweiten Moderne.

states 1760-1914, Cambridge 1993; Peter Wagner, A Sociology of Modernity: Liberty and
Discipline, London/New York 1994.

 Gabriel, Christentum zwischen Tradition und Postmoderne (wie Anm. 28).

% Siehe aber als Gegenbeispiel: Mann, The Sources of Social Power, Bd. 1 und Bd. 2 (wie
Anm. 62).



Die Transformation der Religion und der Grosskirchen 35

The transformation of religion and of the Christian churches in «second modernity» from
the point of view of the paradigm of religious modernisation

Interpretations of the position of religion in the west are extremely controversial. For this
reason, in the first part of this paper three paradigms are discussed which have guided
sociological analyses of religion since 1960. These are the paradigms of secularisation,
rational choice, and invisible religion. After this the religious modemisation paradigm is
presented; this emphasises the production of religion within and by means of modernity.
In the second part of the article, the most important empirical trends which began to
develop after 1960 are outlined: the decline of the larger faiths, the formation of a re-
ligious market and the de-marginalisation of sects, the increased space for individual re-
ligion, and the transformation of the churches. Within the paradigm of religious moder-
nisation these trends are understood as divergent new modes of religion in the new
context of «second modernity».

La transformation de la religion et des Eglises chrétiens dans le courant de la «deuxiéme
modernité» du point de vue du paradigme de la modernisation religicuse

La place de la religion en Occident est interprétée de plusieurs maniéres particuliérement
contradictoires. C’est pourquol nous exposons les trois paradigmes qui ont dominé les
analyses sociologiques des religions depuis les années 1960 — sécularisation, «rational
choicen, «invisible religion» — et que nous présentons ensuite le paradigme de la
modernisation religieuse, qui met l'accent sur la production de la religion dans et par la
modernité. Dans le deuxiéme paragraphe, nous décrivons les principales tendances empi-
riques d’apres 1960: le recul des Eglises établies, I’apparition d'un marché des religions et
la démarginalisation des sectes, la place grandissante réservée a la religiosité individuelle,
la transformation des Eglises établies. Du point de vue du paradigme de la modernisation
religieuse, ces courants sont systématiquement interprétés comme des modes divergentes
de la religion dans le contexte de la «deuxiéme modernité».

Schliisselbegriffe — Keywords — Mots clés

Religion, Kirche — Church — Eglise, zweite Moderne — second mordernity — deuxiéme
modernité, religiose Modernisierung — religious modernisation — modernisation religieuse,
Paradigmen — paradigms — paradigmes, Modernisierungstheorie — modernisation theory —
théorie de modernisation, Religionssoziologie — sociology of religion — sociologie des
religions

Staf Hellemans, Prof. Dr., Professor fiir Religionssoziologie an der Katholieke Theolo-
gische Universiteit Utrecht (KTU)



	Transformation der Religion und der Grosskirchen in der zweiten Moderne aus der Sicht des religiösen Modernisierungsparadigmas

