
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Religions- und Kulturgeschichte = Revue
suisse d'histoire religieuse et culturelle = Rivista svizzera di storia
religiosa e culturale

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 98 (2004)

Buchbesprechung: Rezensionen = Comptes rendus

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REZENSIONEN - COMPTES RENDUS





Rezensionen - Comptes rendus 215

André Vauchez (dir.), L 'attente des temps nouveaux. Eschatologie, millénarisme et visions

du futur du Moyen Âge au XXe siècle, Turnhout, Brepols, 2002, 170 p. (avec ill.)

Les articles rassemblés dans ce recueil ont pour origine des communications présentées au

Congrès international des Sciences Historiques, tenu à Oslo du 6 au 13 août 2000. Ce

livre vise à faire le point sur «l'évolution de la recherche sur les diverses formes d'attente
des temps nouveaux et les visions du futur, ainsi que sur leur impact dans l'histoire de

l'Europe chrétienne et du monde juif et musulman» (p. 7), un domaine en constante
évolution ces dernières années. L'absence de contributions relatives aux messianismes des

pays du Tiers Monde, en particulier d'Afrique Noire et d'Amérique du Sud, confessée en

introduction, est justifiée par l'existence d'études récentes sur ces sujets.
A première vue, les onze courtes contributions (en français, anglais et italien) donnent

l'impression de partir dans toutes les directions. Ce sentiment est accentué par le manque
d'attention au côté formel de la publication, dans laquelle subsistent de nombreuses fautes
de frappe, références bibliographiques non unifiées, etc. Pourtant, des parallèles entre les

aspects présentés par les différents auteurs se dégagent à la lecture.
Le premier est l'intrication des influences qui s'exercent sur les différents exemples

étudiés. Ainsi, Said Amir Arjomand retrace dans sa contribution les origines, en
particulier judéo-chrétiennes, des éléments apocalyptiques et messianiques de l'islam primitif.
Roland Goetschel, qui traite des mouvements eschatologiques et messianiques dans le

judaïsme à l'époque médiévale et moderne ct jusqu'aux XIXe-XXe siècles, s'arrête
particulièrement sur la figure de Sabbataï Tsevi, qui se proclama messie en 1665, annonça 1666

comme date de la rédemption, puis se convertit à l'islam tout en continuant d'accomplir
les rites juifs. L'émoi créé par Sabbatai Tsevi est repris par Marina Caffiero en amorce de

son article sur le millénarisme, la prophétie et la politique en Europe entre le XVIIe et le

début du XIXe siècle, une période marquée par «un climat d'effervescence eschatologique
et d'attentes messianiques et millénaristes [...] tant dans les milieux catholiques que dans
les milieux protestants» (p. 65).

L'influence du prophétisme sur l'histoire ressort également de toutes ces contributions.
Claude Carozzi montre dans son étude sur l'Apocalypse et le calendrier au Moyen Age
comment le mythe de la fin des temps de l'Apocalypse, transposé au calendrier liturgique,
permet à chaque chrétien de revivre la vie du Christ. Roberto Rusconi trace un panorama
des principaux mouvements eschatologiques en Occident entre le XHIe et le début du
XVIe siècle en s'arrêtant notamment sur Joachim de Flore et le joachimisme, le lollardis
me, le mouvement hussite, etc. Mais c'est en particulier dans les prophéties politiques
irlandaises présentées par Padraig Lenihan que le rôle du contexte historique est évident:
elles ont, entre le XVIIe et le XIXe siècle, été mobilisées pour lutter contre le colonisateur
anglais, allant même jusqu'à dicter le lieu d'une bataille. Valéry I. Mil'don étend pour sa

part le millénarisme jusqu'au XXe siècle russe, en posant que le marxisme en est la «dernière

réalisation historique» (p. 103).
Finalement, plusieurs contributions reviennent sur l'évolution proprement historiogra-

phique au cours du XIXe et du XXe siècle. Pour ce volet, deux auteurs ont été ajoutés à

ceux qui avaient parlé à Oslo: Hilaire Multon et Raimondo Michetti, qui traitent tous deux
de l'historiographie du prophétisme aux XIXe et XXe siècles. Hilaire Multon propose un

parcours allant de la sociologie des religions au marxisme, à la psycho-histoire puis à la
redécouverte du contexte politique ces vingt dernières années. Quant à Raimondo Michetti,

il s'arrête davantage sur la position des auteurs qui ont marqué la recherche sur le

prophétisme; il souligne par exemple les positions différentes, dans les années 1920, de

l'Italien Ernesto Buonaiuti et de l'Allemand Herbert Grundmann, qui se proposaient tous
deux d'éditer les œuvres de Joachim de Flore: accent mis pour Buonaiuti sur l'esprit évan-

gélique triomphant de l'institution catholique, désir chez Grandmann de prouver la confiance,

déjà au Moyen Age, que les espoirs pouvaient se réaliser dans le monde terrestre.

SZRKG. 98 (2004)



216 Rezensionen - Comptes rendus

Michetti évoque les recherches marquées par la guerre froide de l'Américain Norman
Cohn, qui voulait voir dans l'eschatologie médiévale les racines des totalitarismes du XXe
siècle, opposées à celles de l'Allemand de l'Est Bernhard Töpfer, qui y cherchait les origines

de la pensée utopique. Il montre l'importance de la recherche de la tradition manuscrite
de textes prophétiques menée par Majorie Reeves, qui étend en outre la recherche sur le

joachimisme au-delà du Moyen Age jusqu'au XVIIe siècle. Et il termine sa contribution
sur les tendances possibles de l'historiographie actuelle sur le prophétisme: internationalisation

croissante, affaiblissement du lien vu entre prophétie, hérésie et réformisme, intérêt

pour les aspects politiques et l'étude comparée du phénomène prophétique entre les

grandes religions - des constats qui rejoignent de façon frappante les directions prises par
les contributions du recueil.

Les conclusions des deux coorganisateurs de la session d'Oslo, Bernard McGinn et
André Vauchez, font le bilan des différentes contributions et de la situation historiogra-
phique et s'ouvrent sur l'avenir de la recherche. Bernard McGinn - décédé entre-temps, et
à qui André Vauchez dédie le recueil - réaffirme que l'apocalyptisme s'étend avant et
après le Moyen Age, qu'il n'est pas toujours une littérature de consolation créée par des
minorités dans des temps de persécution ni un phénomène de rupture, avant de terminer
sur le constat que, du moins dans l'apocalyptisme, «The End is not yet»... Quant à André
Vauchez, il tente de tracer un juste milieu entre les différentes positions historiographi-
ques: l'eschatologie est religieuse et non politique, mais elle peut être l'expression de
revendications socio-politiques; elle a un côté collectif mais aussi individualiste; elle a existé

à toutes les périodes de l'histoire. Il relie ainsi les éléments proposés dans les différents
articles, désireux qu'il est, comme il l'affirme en introduction, de faire de ce recueil un
répondant à un précédent Congrès International des Sciences Historiques, tenu à Rome en
1955, et qui avait été marqué par un affrontement entre les historiens marxistes et les
autres.

Berne Clémence Thévenaz Modestin

Ernst Tremp/Johannes Huber/Karl Schmuki, Stiftsbibliothek St. Gallen. Ein Rundgang
durch Geschichte, Räumlichkeiten und Sammlungen, St. Gallen, Verlag am Klosterhof,
2003, 128 S.

1805 wurde eines der bedeutendsten, blühendsten und gelehrtesten Klöster des Abendlandes,

das Benediktinerkloster St. Gallen, aufgehoben und die dem ehemaligen Kloster
eingegliederte Stiftsbibliothek zum Museum und zur Studienbibliothek erklärt.

Dank drei ausgewiesenen Kennern der Stiftsbibliothek liegt nun ein reich illustrierter
Band über die Geschichte, die Räumlichkeiten und die Sammlungen vor.

In seinem historischen Teil, der chronologisch nach Jahrhunderten aufgebaut ist,
beleuchtet Ernst Tremp die Zeit von den Anfängen des Klosters und der Bibliothek im 7.
Jahrhundert bis heute. 612 lässt sich der Vertreter des irischen Mönchtums und Gefolgsmann

von Kolumban Gallus im Arboner Forst nieder, wo er mit seinen Anhängern bis zu
seinem Tod im Jahre 650 lebt. 719 übernimmt Otmar die Leitung der Gemeinschaft und
führt diese als Gründungsabt des eigentlichen Klosters unter die Regeln des hl. Benedikt
von Nursia, womit die Grundlage für die Bibliothek gelegt wird. Nach 760 verfügt das
Kloster über ein eigenes Skriptorium. Während des «goldenen Zeitalters» des 9. Jahrhunderts

erreicht das Kloster unter Abt Gozbert die erste Blütezeit mit der Gallusbasilika und
der neuen Klosteranlage. Ein geisttg-monastischer Niedergang setzt ab dem 12.
Jahrhundert mit den Wirren des Investiturstreites und den Auseinandersetzungen zwischen
Staufer und Papsttum ein. Während der Reformationswirren im 16. Jahrhundert erlebt die
Bibliothek aber einen Zuwachs durch gedruckte Werke und den Erwerb von
Büchersammlungen sowie Nachlässen. 1633 verfügt sie sogar über eine eigene Klosterdruckerei.

SZRKG, 98 (2004)



Rezensionen - Comptes rendus 217

Nach der Klosteraufhebung von 1805 bildet die Stiftsbibliothek seit dem 20. Jahrhundert
eine bedeutende Fachbibliothek für Handschriftenkunde, Mittelalterforschung und
Klosterkultur.

Im zweiten Teil befasst sich Johannes Huber mit der Baugeschichte und der Ausstattung

des weltberühmten barocken Bibliothekssaals. Die Beschreibung der fünfjochigen
Wandpfeilerhalle, der Naturholzausstattung, der Gewölbestuckaturen und der Fresken
wird ergänzt durch grosszügige farbige Abbildungen. Nach Abschluss des Bauvertrags
1758 für den Bibliotheksflügel, entstand bereits nach kurzer Bauzeit ab 1761 die kostbare
Ausstattung. Die Inneneinrichtung aus Kirschbaum-, Nussbaum-, Oliven- und Tannenholz
erfolgte in der klostereigenen Werkstatt, während die Deckengemälde der Kunstmaler
Josef Wannenmacher aus Wümemberg schuf. Weitere kunstgeschichtliche Beschreibungen
verschaffen dem Leser Einblick in das der Öffentlichkeit unzugängliche Manuskriptenkabinett

und das Lapidarium im barocken Kellergewölbe. In diesem Abschnitt geht der
Autor nebst ausgewählten Einzelobjekten, wie dem weltbekannten Sanktgaller Klosterplan,

besonders auf die Persönlichkeiten und Lebensgeschichten der einzelnen Auftraggeber

und Künstler ein.
Karl Schmuki präsentiert den dritten Schwerpunkt des Bandes, den Bestand der

Handschriftensammlung, dessen Reichtum und Einzigartigkeit dazu beigetragen haben, dass
der Stiftsbezirk St. Gallen im Jahr 1983 von der UNESCO in den Rang eines Weltkulturgutes

erhoben wurde.
Über 400 frühmittelalterliche Codices aus dem 9. und 10. Jahrhundert, die zu weiten

Teilen einen autochthonen Bestand bilden, stellen die grösste derartige Sammlung in der
Schweiz dar. Gleichzeitig darf die Stiftsbibliothek St. Gallen zu den zwanzig wichtigsten
Handschriftenbibliotheken der Welt gezählt werden. Einzigartig ist die Tatsache, dass sich
die Manuskripte noch am Ort ihrer Entstehung befinden. Zusätzlich besitzen zahlreiche
Bibliotheken der Welt Bücher und Codices mit St. Galler Provenienz.

Die ältesten im Kloster St. Gallen geschriebenen Dokumente des 8. Jahrhunderts
tragen die Handschrift des Mönchen Winithar, gefolgt von weiteren gelehrten und talentierten

Mönchen wie Notker und Tuotilo (Elfenbeineinband des Evangelium longum). Die
ältesten Textzeugen hingegen, darunter der in Fachkreisen bekannte Band «Vergilius San-

gallensis» mit Texten der klassischen Antike, stammen von auswärts, aus Italien, Frankreich

und Irland. Weitere wichtige Bestände bilden die hagiographischen Codices, das
althochdeutsche Schriftgut und liturgische Prachtcodices aus dem 11. Jahrhundert. In diesem

Kapitel ist es dem Autor gut gelungen, die zeitliche Dimension und Vielfältigkeit der
Sammlung klar zu strukturieren.

Mit dem Band von E. Tremp, J. Huber und K. Schmuki über die Stiftsbibliothek St.

Gallen hat der interessierte Leser nicht nur einen übersichtlichen Führer für seinen Rundgang

durch die Geschichte, die Räumlichkeiten und die Sammlungen zur Hand, sondern
auch eine wissenschaftlich fundierte, mit zahlreichen Farbabbildungen illustrierte
Publikation. Eine übersichtliche Liste der Äbte, ein Glossar, ein Abbildungsplan und eine Zeittafel

zur Geschichte des Klosters St. Gallen vervollständigen den systematischen Aufbau
dieses ansprechenden Bandes.

Freiburg Daniela Schneuwly-Poffet

Michael Durst (Hg.), Studien zur Geschichte des Bistums Chur (451-2001), Freiburg/
Schweiz, Universitätsverlag, 2002 (=Schriftenreihe der Theologischen Hochschule Chur,
Bd. 1), 176 S. und diverse Abb.

Aus Anlass des 1550-Jahr Jubiläums des Bistums Chur beschloss die Theologische Hochschule

Chur, die alljährlich im Sommer stattfindende öffentliche Vortragsreihe im
gleichen Jahr 2001 der Churer Bistumsgeschichte zu widmen. Diese Vorträge sind jetzt in
Buchform erschienen.

SZRKG, 98 (2004)



218 Rezensionen - Comptes rendus

Michael Durst schildert die Anfänge des Bistums im Kontext des römischen Reiches
und der frühen Christianisierung im Alpenraum. Er postuliert einen frühem Beginn des
Bistums als 451, da die erste Erwähnung eines Churer Bischofs in jenem Jahr eher
beiläufig erfolgte. Die These, wonach es sich bei Chur um ein «Fluchtbistum» im Rahmen
der Völkerwanderungszeit handelte, wird abgelehnt. Ludwig Schmugge beschäftigt sich
mit dem Bistum im Spätmittelalter aus der Sicht des «gemeinen Mannes». Die Auswirkungen

des kanonischen Rechts mit seinen Geboten und Verboten auf das tägliche Leben
der Christen im Bistum finden in ihm einen kundigen Kommentator. Er stützt seine
Ausführungen auf eigene Forschungen anhand der päpstlichen Dispensen vom Makel der
unehelichen Geburt oder der Dispensation von Irregularität und Inhabilität (Todschlag oder
Mitwirkung an Todesurteilen). Die römische Kurie wirkte dabei als sog. Gnadenbrunnen,
der im Einzelfall von den Bestimmungen des Kirchenrechts dispensieren und die Gefahr
des Verlustes von Amt und Pfründen beseitigen konnte. Martin Bundi skizziert die Bereitschaft

des Dreibündestaates, zeitgemässe Reformen umzusetzen und dadurch die
«Religionsfreiheit» zu begründen. Gleichzeitig mit den Bauernaufständen in der Ostschweiz, in
Süddeutschland und in Tirol und parallel mit den Diskussionen um die kirchliche Reform
schritt man kurz nach 1500 zum Kampf gegen die wirtschaftliche Vormachtstellung und
politische Mitbestimmung der Kirche. Einerseits bildeten sich autonome Kirchgemeinden,
andererseits sollte die bischöfliche Herrschaft eingedämmt werden. Massgeblich waren
die Ilanzer Artikel von 1524 und 1526, denen die sieben Artikel des Grauen Bundes von
1523 vorangingen, die bereits die Kernpunkte der staatlichen Kirchengesetzgebung
enthielten. Hier griff der Staat zum ersten Mal massiv ins Kirchenleben ein.

Albert Fischer beschäftigt sich mit der Priesterbildung als zentralem Anliegen der
Katholischen Reform im Bistum Chur. Grundlage war das 1563 auf dem Konzil von Trient
formulierte Dekret «Cum adolescentium aetas» (Seminardekret). Es war die «Magna
Charta» der Priesterausbildung der Neuzeit; ihre Verwirklichung wurde durch die
Jesuitenschulen z.T. verzögert. Die eigentliche Blütezeit erlebte das tridentinische Seminar erst
im 19. Jahrhundert. Die Luzemer Nuntiatur war aktiv bemüht, Ende des 16. Jahrhunderts
Bischof und Domkapitel aktiv zu unterstützen und sie für die Reform nach den Trienter
Vorgaben zu gewinnen. Die Studienplätze im Mailänder Collegio Elvetico und im Germa-
nikum in Rom halfen mit, einen reformeifrigen Klerus heranzubilden. Die Schaffung
eines eigenen Seminars gelang Chur erst an der Schwelle des 19. Jahrhunderts. Albert
Gasser zeichnet den Weg vom rätischen Fürstbistum zur schweizerischen Diözese. Als
Folge des «Reichsdeputations-Hauptschlusses» von 1803 verlor das Bistum Chur alle
seine Gebiete im Tirol und Vorarlberg und wurde mit Ausnahme von Liechtenstein eine
rein schweizerische Diözese. Irrungen und Wirrungen in der schweizerischen Diözesan-
neuregulierung prägten das 19. Jahrhundert. Die Diözesangeschichte des 20. Jahrhunderts
umfasste Gegensätzlichkeiten wie die kleinliche Jesuitendebatte der Nachkriegszeit in
Zürich oder die Erschütterung im Fall Haas mit der Abtretung von Liechtenstein. Der
vorliegende Band bildet einen hoffnungsvollen Start der Schriftenreihe der Theologischen
Hochschule Chur.

Meggen/Luzern Alois Steiner

Paul Oberholzer, Vom Eigenkirchenwesen zum Patronatsrecht. Leutkirchen des Klosters
St. Gallen im Früh- und Hochmittelalter, hg. von Staatsarchiv und Stiftsarchiv St. Gallen,
Uznach, 2002 (=St. Galler Kultur und Geschichte, Bd. 33), 345 S., 12 Abb.

Ausgangspunkt der breit angelegten Untersuchung Paul Oberholzers zur Entwicklung des
St. Galler Kirchenbesitzes vom 8. bis Ende des 13. Jahrhunderts bildet ein Verzeichnis in
einer Handschrift der Stiftsbibliothek über die Pfarrkirchen, die zur Zeit seiner Abfassung
um 1266 bis 1270 unter stift-sanktgallischer Verwaltung standen (Cod. Sang. 390, Seite
4). Die Liste über 63 dem Patronat des Klosters St. Gallen unterstehende Pfarrkirchen in

SZRKG, 98 (2004)



Rezensionen - Comptes rendus 219

den Diözesen Chur und Konstanz ist textfremd in ein um das Jahr 1000 entstandenes

Antiphonar eingefügt und zeugt vom Bestreben des Klosters, sich nach einer Zeit geistigen,

geistlichen und wirtschaftlichen Niedergangs im ausgehenden 13. Jahrhundert durch
vermehrte und vermehrt schriftliche Verwaltungstätigkeit einen neuen Überblick über
Herrschaftsansprüche und Einkünfte aus den Besitzgütern zu verschaffen.

Die Arbeit gliedert sich in eine Art doppelten Durchgang: In den Teilen I - IV untersucht

der Autor anhand des systematisch diskutierten Urkundcnmaterials und in erhellenden

Rückgriffen auf Kloster- und Reichsgeschichte die Entwicklung eines fein gesponnenen
und weit ausgreifenden Landkirchennetzes, wie es sich - jedenfalls im näheren

Einzugsgebiet des Klosters - in den Hauptmaschen bis heute erkennen lässt.
Insbesondere im Frühmittelalter gelangte das Kloster St. Gallen, das bis zur Verleihung

der Immunität im Jahr 818 selbst Eigcnklostcr zunächst von alemannischen Grund-
herren und danach des Bischofs von Konstanz war, durch zahlreiche Güterübertragungen
zu beträchtlichem Grund- und Eigenkirchenbesitz im gesamten alemannischen Raum
Übertragungen, die nach Erkenntnis des Verfassers im Spannungsfeld zwischen alemannischer

Adels- und fränkischer Rcichsherrschaft nicht zuletzt politisch motiviert waren. Im
Zuge des Siedlungsausbaus kam es zudem zu Kirchengründungen auf klösterliche
Initiative: Die Landkirchen dienten, wiewohl auch als Stätten religiöser Bildung und Praxis
für die regionale Bevölkerung, so vor allem als Herrschaftszeichen und als wichtige
Stützpunkte der Klostcrvcrwaltung. Gut zwei Drittel der in Cod. Sang. 390 aufgeführten
Kirchen lassen sich aufgrund archäologischer oder urkundlicher Zeugnisse bis ins 8. und 9.

Jahrhundert zurückverfolgen.
Veränderte Machtverhältnisse, gesellschaftliche und wirtschaftliche Umstrukturierungen

sowie die Einbusse der einstigen Bedeutung der Steinachabtei als Reichskloster lies-
sen im einsetzenden Hochmittelalter den Landesausbau und die damit verbundenen
Kirchengründungen in entlegeneren Gebieten zurückgehen. Mit dem allmählichen Übergang
von der Fronhofstruktur zur Zinswirtschaft und der damit verbundenen Stärkung der
Dorfgemeinschaft entwickelten sich die Landkirchen vom Symbol herrschaftlicher
Präsenz zum Zentrum der Siedlungsgemeinschaft, es begannen sich Pfarrsprengel mit festen
Zuständigkeitsbereichen - de facto ein Pfarreinetz - herauszubilden. Die Untersuchung
zeigt, dass sich auf rechtlicher Ebene gegenüber der alten Institution des Eigenkirchenwe-
sens nur allmählich das Patronatsrecht und damit die Eindämmung des Rechts von Laien
am Kirchengut durchsetzte, wie es das Decretum Grattant schon um 1140 vorsah.

Ein gesondertes, spannendes und überraschend materialreiches Kapitel widmet der
Autor dem St. Galler Weltklerus des 13. Jahrhunderts, seiner rechtlichen Stellung, seinem
Unterhalt und Pflichtenheft wie seinem Verhältnis zum Kloster.

In Teil V, dem zweiten Durchgang gewissermassen durch die Thematik, führt Paul
Oberholzer in alphabetischer Reihenfolge 70 Pfarrkirchen auf, die Ende des 13. Jahrhunderts

zum Kloster St. Gallen gehörten. Methodisch bildet das in diesem Abschnitt
präsentierte Material die Grundlage zur historisch-chronologischen Darstellung der Teile 1

und II bzw. I - IV. wodurch sich naturgemäss ein grosser Teil der Fakten wiederholt; für
den Leser präsentiert sich dieses Verzeichnis als Zusammenfügung der im Hauptteil der
Arbeit frei gelegten Schichten unter dem Gesichtspunkt der Entstehungsgeschichte der
einzelnen Gotteshäuser. Der knapp 70 Seiten umfassende Abschnitt bietet einen insbesondere

auch für den Lokalhistoriker informativen, nachschlagefreundlichen Überblick über
die Gründung und den Ausbau der stift-sanktgallischen Gotteshäuser in ihrem
historischjuridischen Kontext.

In einem umfangreichen Anhang schliesslich finden sich neben Bibliographie, Ortsund

Personenregister diverse Exkurse, Listen und Verzeichnisse; namentlich die
beigefügten Karten erleichtem die übersichtliche Orientierung im von der Darstellung
berücksichtigten geographischen Raum.

SZRKG, 98 (2004)



220 Rezensionen - Comptes rendus

So akribisch allerdings und systematisch lückenlos die Arbeit vorgeht, vermag sie
doch leider - was hauptsächlich in der diesbezüglich dürftigen Quellenlage begründet
liegen mag - die in der Einleitung aufgeworfene Frage nach der liturgischen und pastoralen

Ausgestaltung des kirchlichen Lebens in den Landkirchen nicht zu beantworten.
Sind die kulturellen und liturgischen Leistungen der Zentralkirche gut dokumentiert und
ausführlich erforscht, bleibt die seelsorgerliche Betreuung der Landbevölkerung weitgehend

dunkel und erweist sich als höchstens in Ansätzen erschliessbar. Die Schenkungsurkunde

etwa der Kirche Romanshorn an das Steinachkloster (778/79/81/82) nennt zwei
nonnanae, die offenbar geistlich-liturgische Dienste zu verrichten hatten. Dass darunter
wohl das Psalmodieren fiel, erschliesst sich aus der Verleihungsurkunde der Kirche Berg
an einen Wolfhere (7892), der sich verpflichtet, gegen jährlich drei gemästete Schweine
und ein Fuder Korn nebst dem Unterhalt des Gebäudes die regelmässige Messfeier und
das Beten bzw. Singen der Tagzeiten zu garantieren. Genauer lässt sich das liturgische
Programm der sankt-gallischen Gotteshäuser nicht fassen, das Anliegen der sakramentalen

Betreuung der Gläubigen ist in den Quellen nicht festzumachen.
Die fundierte Darstellung Paul Oberholzers des sich um das früh- und hochmittelalterliche

Kloster St. Gallen entfaltenden Kirchenwesens, welche sowohl die neueste einschlägige

Forschungsliteratur mit Bedacht diskutiert wie auch neben den urkundlichen Quellen
aktuelle, leider sehr disparate archäologische Befunde beizieht, bildet ein Grund- wie
Nachschlagewerk zugleich, dessen Ergebnisse wohl auf längere Zeit nicht entscheidend
präzisiert oder erweitert werden können.

St. Gallen Theres Flury

Johannes Duft, «Kostbar ist der Tod». Tröstliche Geschichten vom Sterben im
mittelalterlichen Galluskloster, St. Gallen, Verlag am Klosterhof, 2002, 161 S., 13 farbige 111.

Der ehemalige Stiftsbibliothekar von St. Gallen, Johannes Duft, widmet sein dreissigstes
und zugleich letztes Buch dem Sterben bekannter Persönlichkeiten im mittelalterlichen
Galluskloster. Er beginnt mit zwei Gestalten, die zwar nicht in St. Gallen gelebt, aber das
Kloster entscheidend geprägt haben, mit Ordensgründer Benedikt und seiner Schwester
Scholastika. Der heilige Gallus erlebte in einer Vision den Heimgang seines Meisters Co-
lumban, der weiter über die Alpen in das Reich des Langobardenkönigs Agilulf gezogen
war. Durch seinen Diakon Magnoald, den er zur Eruierung des Sachverhaltes nach Bobbio

geschickt hatte, erfuhr er die Bestätigung seiner Vision. Als Gallus in Arbon starb,
konnte man seinen toten Leib nicht dort bestatten. Zwei ungezähmte Pferde brachten den
Sarg zur Zelle des Ordensmannes, wo er begraben wurde. Der spätere Ordensgründer
Otmar findet seinen Tod auf der Insel Werd im Rhein und gelangt auf woinderbare Weise
heim ins Kloster St. Gallen.

Bischof Sidonius von Konstanz erleidet einen schmachvollen Tod, weil er das Kloster
St. Gallen ungerecht behandelte. Der hochgelehrte Mönch Iso, aus angesehener Thurgau-
erfamilie stammend, wurde auf Bitten des angehenden Königs Rudolf I. von Hochbur-
gund als Lehrer für das Jurakloster Moutier-Grandval angefordert, wo er 871 starb. Der
junge Grafensohn Wolo war ein Opfer der in der Regula Benedicti vorgesehenen und
während vieler Jahre befolgten Praxis der «pueri oblati», der oft schon im Kindesalter von
ihren Eltern dem Kloster für ihr ganzes Leben «Dargebrachten». Er litt unter Heimweh
und sehnte sich nach Freiheit und Selbstbestimmung. Sein tragischer Sturz vom Turm
durch die hölzerne Decke in die Kirche hinunter wurde in den klösterlichen Annalen für
das Jahr 876 vermerkt: «Wolo cecidit - Wolo stürzte ab».

Im St. Galler Stiftsarchiv liegt das Verbrüderungsbuch, das teilweise in die Zeit um
800 zurückgeht. Es enthält Gebetsverbrüderungen zwischen klösterlichen Gemeinschaften.

An ihrem Todestag las man die Namen der eingeschriebenen Mitglieder vor und bete-

SZRKG. 98 (2004)



Rezensionen - Comptes rendus 221

te für sie. Notker der Stammler, heute verehrt als Notker der Dichter, Verfasser und
Vertoner von vierzig lateinischen Sequenzen für die festliche Messfeier, starb blind und alt in
einem Winkel der Kirche. Er erflehte von Gott ein baldiges Ende: «Oh, wann werde ich
den Weg allen Fleisches gehen? Werde ich auffahren zum Volk des Herrn, auf dass ich
ewig ruhe in der Wohnung der heiligen Engel?»

Sankt Wiborada, die Klausnerin und Ratgeberin des Klosters, empfahl Abt Engelbert
zur Zeit der Ungarngefahr, seine Mönche und den «Schatz des hl. Gallus» in Sicherheit zu
bringen. So wurde die heute noch bestehende einzigartige Bibliothek gerettet, Wiborada
hingegen von den ungarischen Horden in ihrer Klause erschlagen. Abt Purchard IL erliegt
der Pest, die im Heere des Kaisers Heinrichs IL auf der Rückkehr von seinem dritten
Italienfeldzug ausgebrochen war, und wurde in der Kirche zu Castelfranco beigesetzt.
Notker III. Labeo («der Deutsche») starb einen öffentlichen Tod inmitten der Armen. Abt
Ulrich aus dem Grafengeschlecht der Sax-Misox stand im 13. Jahrhundert nicht mehr
einer Stätte benediktinischer Weltflucht vor, sondern einem Stift sich bekämpfender
Adelsgeschlechter. Er nahm am Laterankonzil 1215 teil und starb als verweltlichter, aber
sozialgesinnter Klostervorsteher. Der «zweite Gründer» des Klosters St. Gallen, Abt
Ulrich Rösch im 15. Jahrhundert, starb nach tatkräftiger Wirksamkeit eines ehrenvollen
Todes. Sein Gebetbuch enthält eindrückliche Gebete um einen guten Tod.

Das Ende des Mittelalters markiert in St. Gallen der vorerst absichtlich verheimlichte
Tod des frommen Abtes Franz Gaisberg, bis in aller Stille der Nachfolger gewählt war.
Die Reformation warf dabei schon ihre Schatten auf das Kloster. Dieser fromme Abt liess
durch Christoph Bockstorffer aus Konstanz 1523 das Bild vom Tode Mariens malen, das
den Bildersturm von St. Gallen überlebte und 1989 aus Privatbesitz wieder in die Kathedrale

zurückkehrte.
Das gediegen gestaltete Buch ist eine eindrückliche Erinnerung an eine grosse Zeit des

St. Galler Benediktinerklosters im Mittelalter und ein würdiges Abschlusswerk des
ehemaligen Stiftsbibliothekars Johannes Duft.

Meggen/Luzern Alois Steiner

Claudia Hermann, Das Luzerner Armenspital. Eine Architekturgeschichte mittelalterlicher

und frühneuzeitlicher Spitalbauten im eidgenössischen und europäischen Vergleich,
Basel, Schwabe, 2004 (=Luzerner Historische Veröffentlichungen, Bd. 39/1 und 39/2,
Text- und Bildband), 468 S., 223 111.

Die vorliegende von Alfred A. Schmid als Lizenziatsarbeit angeregte und bei dessen

Nachfolger Peter Kurmann an der Universität Freiburg/Schweiz eingereichte Dissertation
widmet sich einem wichtigen Kapitel mittelalterlicher und frühneuzeitlicher Spitalbauten,
und sie zieht Vergleiche im schweizerischen und europäischen Rahmen. Ausgangspunkt
ist das Luzemer Hl. Geist-Spital, dessen erste Erwähnung ins Jahr 1285 fällt, während es
aber älter sein dürfte. Es war Besitz des Luzemer Benediktinerklosters und befand sich in
der Kleinstadt unmittelbar neben dem Franziskanerkloster. Noch Ende des 16. Jahrhunderts

wurde das Spital am gleichen Ort neu aufgebaut. In der Mitte des 17. Jahrhunderts
erfolgte dann ein Neubau ausserhalb der Stadtmauern im Obergrund. 1651 begann der
Neubau, der sich wegen des Bauernkrieges (1653) und des Ersten Villmerger Krieges
(1656) bis 1660 hinzog.

Alle mittelalterlichen Spitäler sind kirchlichen Ursprungs, so auch das Hl. Geist-Spital
in Zürich, in der Zähringerzeit 1173-1218 gestiftet. Es wurde in der Reformationszeit
umgestaltet und weitgehend in staatliche Hände überführt und um die benachbarten
aufgehobenen Klöster (Predigerkloster und Dominikanerinnenkloster St. Verena) vergrössert.
Das Berner Hl. Geist-Spital existierte schon im Jahre 1228, in welchem es als Gotteshaus

SZRKG. 98 (2004)



222 Rezensionen - Comptes rendus

des Bistums Lausanne erwähnt wird. Als einziges Spital in der deutschen Schweiz gehörte
es dem Hl. Geist-Orden an. Das Kloster und damit auch das Spital waren in erster Linie
dem Mutterkloster zum Hl. Geist «in Saxia» in Rom und in zweiter Linie, wohl seit der
ersten Hälfte des 14. Jahrhunderts, dem Ordenshaus Stephansfeld (Dep. Haut Rhin in
Frankreich) unterstellt. Das Spital in Schaffhausen, ursprünglich vom Kloster Allerheiligen

betreut, entstand um die Mitte des 13. Jahrhunderts. Seit dem 14. Jahrhundert wird es

Hl. Geist-Spital genannt. Wie in Zürich und Luzern wurden die Spitalinsassen von einer
Laienbruderschaft betreut, unabhängig vom Hl. Geist-Orden. In St. Gallen gab es

ursprünglich ein seit dem 8. Jahrhundert vom Kloster betreutes Burgerspital. Ulrich von
Singenberg und Ulrich Blarer stifteten 1228 zu ihrem Seelenheil ein kommunales Hl.
Geist-Spital. Weitere Stadtspitäler gab es in Burgdorf, 1287 in einem Ablassbrief zum
ersten Mal erwähnt, sowie das Hl. Geist-Spital in Stein am Rhein, das vermutlich vom
Kloster St. Georgen im 13. Jahrhundert gegründet wurde und sich 1476 vom Kloster
ablöste.

In der Arbeit wurde versucht, die Hl. Geist-Spitäler des schweizerischen Mittellandes
in die europäische Spitalarchitektur einzuordnen. Seit dem 15. Jahrhundert wurde Italien
führend in der Spitalarchitektur. Gerade in Mailand (Ospedale Maggiore) wurde ein
ausgeklügeltes System von Kanälen für die Zuleitung von Brauchwasser und die Ableitung
der Abwässer errichtet. Die durchdachte komplizierte Wasserversorgung des 15. Jahrhunderts

stellte für das abendländische Spitalwesen eine grosse Neuerung dar. Das italienische

Vorbild mit grossen Innenhöfen beeinflusste seit dem 16. Jahrhundert die Spitalbauten

nördlich der Alpen. Das wird sich dann auch auf den Neubau des Luzemer Spitals im
17. Jahrhundert auswirken.

Meggen/Luzern Alois Steiner

Nikiaus Schatzmann, Verdorrende Bäume und Brote wie Kuhfladen. Hexenprozesse in
der Leventina 1431-1459 und die Anfänge der Hexenverfolgung auf der Alpensüdseite,
Zürich, Chronos Verlag, 2003, 512 S., Abb., Karten, Tabellen, Schemen.

«Macht mir den südlichen Flügel stark!», forderte Nikiaus Schatzmann im Sommer 2002
in seinem «Plädoyer für die Erforschung der frühen Hexenverfolgungen im norditalienischen

Raum» (online erschienen in: zeitenblicke 1 [2002], Nr. 1 [08.07.2002], URL:
<http://www.zeitenblicke.historicum.net/2002/01/schatzmann/schatzmann.htmb [letzter
Zugriff: 24.04.2004]). Mit seiner jetzt in Buchform vorliegenden Zürcher Dissertation
kommt der Autor seinem eigenen Aufruf selbst nach und leistet einen (ge-)wichtigen Beitrag

zur Erweiterung unseres Wissens um die Anfange der Hexenverfolgungen im späten
Mittelalter. Galt das diesbezügliche Augenmerk der Mediävistik bislang in erster Linie
der nachmaligen Westschweiz, d.h. den savoyischen Besitzungen in der Waadt, dem
Fürstbistum Lausanne und dem Wallis, so belegen die Arbeiten von Silvia Bertolin und
Ezio Emerico Gerbore zum Aostatal (in der vorliegenden Nummer ebenfalls besprochen)
und Nikiaus Schatzmann zur Leventina die Bedeutung des «südlichen Flügels» für das

Aufkommen und die Verbreitung des sogenannt kumulativen Hexenstereotyps im 15.

Jahrhundert.
Im Zentrum von Schatzmanns Untersuchung steht der Repressionsschub, welcher die

Leventina nach einem kurzen «Vorspiel» zu Beginn der 1430er Jahre zwischen 1457 und
1459 traf. Die Verfahren, in deren Verlauf gegen insgesamt siebenunddreissig Frauen und
Männer ermittelt wurde, sind vergleichsweise reich dokumentiert, da sich nebst den er-
pressten Geständnissen auch die für das Mittelalter ungleich selteneren Zeugenaussagen
erhalten haben, wobei die Konfrontation beider Quellentypen - soweit möglich - vertiefte
Aussagen zur Prozessdynamik erlaubt. Die bereits in den «Materiali e Documenti Ticine-

SZRKG, 98 (2004)



Rezensionen - Comptes rendus 223

si» (MDT) durch Giuseppe Chiesi edierten Quellen, welche von Schatzmann aus dem
lateinischen Original übersetzt und im Anhang beigefügt worden sind, zeigen, dass um die
Mitte des 15. Jahrhunderts Teufelspakt, Hexenflug und Sabbatbesuch in der Leventina
durchaus «verinnerlicht» worden waren. Dies ist umso bemerkenswerter, als die fraglichen

Prozesse vor dem weltlichen Talschaftsgericht in Faido verhandelt wurden.
Überhaupt ergeben sich aus der Analyse des Jurisdiktionellen und nicht zuletzt politischen

Hintergrundes dieser Hexenjagd eine Reihe bemerkenswerter Beobachtungen. Der
Autor zeichnet beispielsweise verschiedene Verfolgungsphasen nach, welche er damit
erklärt, dass das Talpatriziat, in dessen Händen die Gerichtsbarkeit lag, offenbar darauf
bedacht war, die Prozesswelle nicht überborden zu lassen, was auch die relativ hohe Anzahl
von rund einem Drittel (ab einem gewissen Zeitpunkt) Freigelassener motivierte. Was die

politische Lage in der Leventina betrifft, so fänden die Prozesse in einem brisanten
Moment statt: Die de jure nach wie vor dem Mailänder Domkapitel gehörende Besitzung war
bereits im 14. Jahrhundert als Lehen an den Herzog von Mailand übertragen worden, der
sie seinerseits 1441 an die Urner verpfändete. Die fürs Jahr 1456 vorgesehene Auslösung
des Pfandes scheiterte jedoch an den fehlenden herzoglichen Mitteln; die sich daraus
ergebenden Verhandlungen zogen sich hin. In genau diese unsichere Situation fielen die Le-
ventiner Hexenprozesse, welche der Autor im Einklang mit neueren Forschungstendenzen
«herrschaftssymbolisch» interpretiert, und zwar als «Versuch einer peripheren Gerichtsbarkeit,

im Gerangel verschiedener grösserer Mächte um Kompetenzen eine eigenständige
Rolle zu spielen und damit Unabhängigkeit zu beweisen» (S. 295).

«Verdorrende Bäume und Brote wie Kuhfladen» ist indes weit mehr als die Studie
einer «peripheren Gerichtsbarkeit». Vielmehr beleuchtet der Autor das komplexe Phänomen

Hexenverfolgung von allen möglichen Seiten, die hier nicht referiert werden können,
und gelangt zu Erkenntnissen, die über den konkreten Einzelfall hinaus Gültigkeit haben.

Gegenüber den vielen Qualitäten des Buches wiegen die paar Flüchtigkeitsfehler, die sich

eingeschlichen haben, nicht schwer. Zu bedauern ist allerdings das Fehlen eines
biographischen Anhangs, in dem die zu den einzelnen Akteuren zusammengetragenen Informationen

gebündelt worden wären, dies umso mehr, als kein Register vorhanden ist. Dessen

ungeachtet: Am «südlichen Flügel» kommt niemand mehr vorbei!

Bern Georg Modestin

Silvia Bertolin/Ezio Emerico Gerbore, La stregoneria nella Valle d'Aosta medievale,
Quart (Valle d'Aosta), Musemeci Editore, 2003, 303 S„ Tab.

Seit einiger Zeit ist die Aufmerksamkeit der westschweizerischen mittelalterlichen
Hexenforschung auf das Aostatal gerichtet, denn hier könnte nach den neuesten Forschungen
von Martine Ostorero der für die Entwicklung der mittelalterlichen Hexenverfolgungen
massgebliche Traktat der «Errores Gazariorum» entstanden sein (siehe Martine Ostorero,
Itinéraire d'un inquisiteur gâté: Ponce Feugeyron, les juifs et la sabbat des sorciers, in:
Médiévales 43, automne 2002, p. 103-118). Der Zufall oder die Interessen der Zeit haben
es gewollt, dass in der gleichen Zeit zwei Forscher im Aostatal sich um die frühesten
Hexenprozesse bemühten, die dort seit ca. 1420 stattfanden und 1449 in einer ersten
richtigen Hexenjagd gipfelten: Silvia Bertolin, die an der Universität Mailand mit einer Arbeit
über die Inquisition im Aostatal doktoriert hat, und Ezio Emerico Gerbore, der seit mehr
als 25 Jahre über das Aostatal publiziert. Die beiden haben sich zusammengetan und über
die frühesten Hexenprozesse im Aostatal gearbeitet, Silvia Bertolin über die juristischen
und Ezio Gerbore über die historischen Aspekte. Silvia Bertolin bietet eine praktisch
vollständige Systematik der juristischen Aspekte, von der Zusammensetzung und Zuständigkeit

des Inquisitionsgerichts über den Verlauf der Prozesse bis zu den Strafen, wobei sie

SZRKG, 98 (2004)



224 Rezensionen - Comptes rendus

als Besonderheiten des Aostatals hervorhebt, dass der Glaubensprokurator hier
«Fiskalprokurator» heisst und es sowohl einen Verteidiger als auch eine Verteidigung gibt. Ezio
Gerbore beschäftigt sich mit dem Inhalt von Anklagepunkten und Geständnissen; während

die Anklagepunkte eher auf die Existenz einer teuflischen Sekte zielen, verraten die
Zeugenaussagen den volkstümlichen Glauben an Zauber und Gegenzauber, der vor allem
durch Heilerinnen ausgeübt wird. Es ist ein ausserordentlich reiches Material, das hier
ausgebreitet wird, und die Freude wäre ungetrübt, wenn die Quellen adäquater aufbereitet
worden wären. Die Autoren haben sich nämlich das doppelte Ziel gesetzt, sowohl ein
wissenschaftliches als auch ein allgemein verständliches Werk zu schreiben. Diese beiden
Ziele Hessen sich insofern ganz gut unter einen Hut bringen, als man zu einem allgemein
verständlichen Text bloss Anmerkungen zu schreiben brauchte, die auf den wissenschaftlichen

Hintergrand hinweisen und die nur zu lesen braucht, wer sich für diesen interessiert.

Die Autoren haben sich aber leider gegen jegliche Anmerkungen entschieden und
liefern auch nur eine eher knappe Bibliographie, die insbesondere kein Quellenverzeichnis

aufweist; man erfährt wohl, dass die Quellen zum grössten Teil im bischöflichen
Archiv in Aosta liegen, es fehlen aber jegliche Signaturen. Die einzelnen Prozesse werden
wohl im juristischen Teil von Silvia Bertolin vorgestellt, und Ezio Gerbore bietet im
historischen Teil lange Passagen in italienischer Übersetzung, aber wenn man einen ganzen
Prozess auch nur in Übersetzung haben möchte, muss man ihn aus den verschiedensten
Stellen selber zusammensetzen und hat ihn auch dann noch nicht vollständig. Die beiden
Autoren haben sich nicht einmal auf eine einheitliche Schreibweise der Namen einigen
können, so dass man bei Bertolin Johanna de Caboreto (S. 43) und bei Gerbore Johanna di
Cavoretto (S. 253) liest. Dies alles verhindert insbesondere den Vergleich mit anderen
Prozessregionen, mit dem Wallis oder der Leventina oder auch mit dem Waadtland, ein
Vergleich, den das Aostatal keineswegs zu scheuen brauchte.

Freiburg Kathrin Utz Tremp

Franz-Josef Heyen, Das Stift St. Symeon in Trier, Berlin/New York, Walter de Gruyter,
2002 (=Germania Sacra N. F. 41 / Das Erzbistum Trier 9), XX + 1100 S., zahlreiche
Abb., fünf Faltkarten.

Die Touristen, die im heutigen Trier vor der Porta Nigra, dem römischen Tor aus dem 2.

Jahrhundert n. Chr., stehen, können nur ahnen, welch bedeutendes Denkmal aus dem
Mittelalter sie gerade besichtigen. Denn abgesehen von der Apsis des 12. Jahrhunderts erinnert

nicht mehr viel an das Stift St. Symeon, das 1035 entstand, nachdem der in Syrakus
geborene Grieche Symeon in seiner Zelle in der Porta Nigra bestattet worden war, und das

infolge des französischen Säkularisierungsdekretes vom 2. Juni 1802 aufgehoben wurde.
Was zwischen diesen beiden Eckdaten liegt, kann man in diesem sorgfaltig verlegten
Band der bewährten Reihe der Germania sacra nachlesen. Der Leser hält hier fürwahr eine
«historisch-statistische Beschreibung» (so der Untertitel der Reihe) des Stiftes in den
Händen. Die sieben Kapitel behandeln erschöpfend ein breites Spektrum von Themen:
Quellen, Literatur und Denkmäler (S. 1-210), Archiv und Bibliothek (S. 211-259, mit
einer Liste der erhaltenen Bücher, S. 242-259), Geschichte (S. 260-301), Verfassung und
Verwaltung (S. 302-466) sowie Religiöses und geistiges Leben (S. 467-604). Beim letzteren

Abschnitt handelt es sich um eine Monographie über das Leben und die Verehrung
des Heiligen Symeon, dessen Vita, verfasst von Abt Eberwin von St. Martin in Trier, zu
den herausragenden hagiographischen Werken des Hochmittelalters gehört und seit
neuestem grössere Aufmerksamkeit auf sich gezogen hat, vgl. Tuomas Heikkilä, Vita S.

Symeonis Treverensis. Ein hochmittelalterlicher Heiligenkult im Kontext (Suomalaisen
tiedeakatemian toimituksia / Annales Academiae scientiaram Fennicae, Humaniora 236),

SZRKG, 98 (2004)



Rezensionen - Comptes rendus 225

Helsinki 2002, sowie Rez., «From Pilgrim's Guide to Living Relic: Symeon of Trier and
His Biographer Eberwin», in: Latin Culture in the Eleventh century Tumhout 2002,
Bd. 1, 324-344 (beide Publikationen erschienen zeitgleich mit dem besprochenen Band
und konnten vom Vf. nicht eingesehen werden). Dieser Teil enthält auch eine Behandlung
der Liturgie des Heiligen Symeon durch Thomas Bauer (S. 513-527). Abschliessend werden

der umfangreiche Besitz beschrieben (S. 605-734) und eine prosopographische
Zusammenstellung der Pröpste, Dekane, Scholaster, Kustoden, Kantoren, Kanoniker, Vikare
und Altaristen von der Gründung bis 1802 dargeboten (S. 735-1024). Der Band wird
durch ein 70 Seiten starkes Register erschlossen. Es würde von Kleinmut seitens eines
Rezensenten zeugen, wenn er bei der Besprechung einer über 1000 Seiten umfassenden
Publikation Details zu korrigieren oder zu präzisieren trachtete (etwa die Tatsache, dass
das angebliche Lexicon Graecum des Heiligen Symeon, S. 502, in Wirklichkeit auf eine
missverstandenc Angabe aus dem 16. Jahrhundert zurückgeht, vgl. Rez., a.a.O., Anm. 19).
Damit würde man dem Autor Unrecht antun. Denn hier wird das Ergebnis von einem halben

Jahrhundert Forschung in nicht zu überbietender Vollkommenheit dargeboten, sowohl
was die Ausführlichkeit der Behandlung als auch deren Lesbarkeit anbetrifft (es sei z.B.
die reich bebilderte Partie über die Baugeschichte der Kirche besonders hervorgehoben, S.

39-79). So ist aus diesem Buch ein Trierer Denkmal geworden, das in der Epoche des
immer schneller und kurzlebiger werdenden Wissenschaftsbetriebes den Wert kompromissloser

Gelehrsamkeit behauptet.

Erlangen Michele C. Ferrari

Matthieu Arnold/Rolf Decot (Hg.), Frömmigkeit und Spiritualität. Auswirkungen der
Reformation im 16. und 17. Jahrhundert. Piété et Spiritualité. L impact de la Réformation
aux XVf et XVIF siècles, Mainz, Philipp von Zabern, 2002 (=Veröffentlichungen des
Instituts für Europäische Geschichte Mainz, Abteilung für abendländische Religionsgeschichte,

hg. von Gerhard May, Beiheft 54).

In diesem Buch sind die Vorträge eines internationalen Kolloquiums gesammelt, das sich
im September 2000 in Strassburg mit dem Thema auseinandersetzte: «L'impact de la
Réformation sur la piété et la spiritualité, XVIe - XVIIe siècles - Auswirkungen der
Reformation auf Frömmigkeit und Spiritualität, 16.-17. Jahrhundert». Organisiert wurde dieses

Symposion von GRENEP (Groupe de recherches sur les non-conformistes religieux des
XVIe et XVIIe siècles et l'histoire des protestantismes) der Faculté de Théologie Protestante

de l'Université Marc Bloch (Strasbourg II) und dem Institut für Europäische
Geschichte, Abteilung für Abendländische Religionsgeschichte der Universität Mainz. Das
Thema gehört in ein grösseres wissenschaftliches Projekt des Instituts für Europäische
Geschichte in Mainz, das zusammen mit anderen europäischen Forschungsinstitutionen
erarbeitet wird, und ist aus der Konfessionalisierungsdebatte und der Theorie der Sozial-
disziplinierung erwachsen.

Matthieu Arnold gibt in der Einleitung einen Einblick in die Forschungslage. Marc
Lienhard befasst sich mit «La piété comme objet d'étude de l'historiographie» und betont,
wie schwierig die Frömmigkeit zu erforschen sei. Deshalb sei sie lange Zeit kaum
Forschungsgegenstand gewesen. Er geht auf methodologische Probleme ein. Als Quellen dienen

ihm bestimmte Bibelausgaben und andere Texte sowie Riten, kurz, alles, was sich mit
Gott befasst. Die Quellen mussten unter einer bestimmten Fragestellung gedeutet werden,
wie zum Beispiel: Wie verhalten sich die Vorstellungen der Amtskirche zu denjenigen der
Gläubigen? In welcher Beziehung stehen die Frömmigkeitsformen zu einer bestimmten
Konfession? Während die Bilder, das Kreuz, das Kreuzeszeichen oder die beiden Gestalten

des Abendmahls eindeutig einer bestimmten Konfession zugeordnet werden können,

SZRKG, 98 (2004)



226 Rezensionen - Comptes rendus

gebe es erstaunliche, bisher kaum beachtete Parallelen zwischen den Konfessionen. Der
Historiker sollte jedoch weitere Aspekte berücksichtigen wie die Zugehörigkeit zu einer
sozialen Gruppe oder Kultur (Kirchenlied). In den letzten Jahrzehnten seien zahlreiche
wissenschaftliche Werke zu den Heiligen und zur Heiligkeit erschienen sowie zu den
nicht verbalen Ausdracksformen der Frömmigkeit (Kunst, Lieder), zu Liturgie und Ritus,
zum Schnittpunkt zwischen Kultur und Religion und zwischen Theologie und
Anthropologie.

Christoph Burger thematisiert «Luthers Kritik an spätmittelalterlicher Marienverehrung

und seinen Gegenentwurf in seiner Auslegung des <Magnificat> (Lukas l,46b-55)
aus den Jahren 1520/21». Bereits in der Frühen Kirche geriet Marias niedriger sozialer
Status immer mehr in Vergessenheit, und ihre Tugend wurde in den Vordergrund gerückt.
Im Mittelalter wurde ihr indessen eine hochadelige Herkunft zugesprochen. Dieser
Vorgang entspricht der Entwicklung der Kirche in der Gesellschaft. Maria wird nicht mehr als
junge Frau verehrt, die Gottes Gnade erfahren hat, sondern als Himmelskönigin. Luther
kritisierte das damals übliche Marienbild. Da er die Frömmigkeit allein auf Jesus Christus
beziehen wollte, wies er darauf hm, dass Maria wie jeder andere Mensch der Gnade Gottes

bedürftig sei. In der Folge verlor die Marienverehrung in den reformatorischen
Kirchen an Bedeutung.

Matthieu Arnold schreibt zum Thema «Un modèle pour la piété évangélique? Luther
face à la mort des siens dans les Trostbriefe de Mélanchthon». Im Gegensatz zu einer weit
verbreiteten Meinung habe Luther das Gedenken an die Heiligen nicht grundsätzlich
abgelehnt. Nach 1522 habe er dafür plädiert, die Heiligen nicht mehr als Fürbitter anzuraten,
in der Predigt könne man jedoch auf sie als Vorbilder hinweisen. Dadurch haben die
Heiligen in der Volksfrömmigkeit eine neue Bedeutung erlangt, nämlich diejenige des
Vorbilds als Ausdruck der Gnade Gottes. Arnold fragt: Hat Luther dieses Heiligkeitsmodell
anhand seiner eigenen Person glaubwürdig gemacht? und antwortet: In den Trostbriefen
einiger Reformatoren kommt Luther als Vorbild für eine rechte christliche Trauer vor. In
seinen eigenen Trostbriefen stellt sich Luther gelegentlich selbst als Vorbild dar, was er
sonst keinem Zeitgenossen zugestanden habe.

Marianne Carbonnier-Burkard befasst sich mit Luthers Tod als «Un modèle de mort?»
Kurz nach Luthers Tod am 18. Februar 1546 erstatteten Augenzeugen Bericht. Justus
Jonas sandte einen Brief an den Churfürsten Johann Friedrich von Sachsen, der dem offiziellen

Bericht, unterzeichnet von Jonas, Michael Coelius und Johann Aurifaber als Grundlage

diente. Diese Berichterstattung hatte apologetischen Charakter und verfolgte das Ziel,
die antilutherische Polemik zum Schweigen zu bringen. Entsprechende Berichte gibt es

von fast allen Reformatoren.
Markus Wriedt setzt sich mit dem Thema der «Erneuerung der Frömmigkeit durch

Ausbildung: zur theologischen Begründung der evangelischen Bildungsreform bei Luther
und Melanchthon» auseinander. Gemäss beiden Reformatoren bestehe das Ziel aller
Wissenschaften, allererst der Philologie und Grammatik, in der Bibelinterpretation und der
davon abgeleiteten Ethik.

Rolf Decot diskutiert die «obrigkeitlichen Versuche zur Erneuerang der Frömmigkeit
(am Beispiel des Erzstiftes Mainz)». Die Kirchen- und Polizeiordnung von 1615 und die
Additionalartikel von 1617 fassen die Bemühungen zur Erhaltung des katholischen Glaubens

im Stift Mainz seit dem 16. Jahrhundert zusammen. Sie knüpfen einerseits an den
spätmittelalterlichen Reformbemühungen an und gehen andererseits auf die Anregungen
des Tridentinums ein, das durch Katechese und Bildung das Glaubensfündament festigen
wollte.

Kaspar von Greyerz geht am Beispiel des Reichsritters Lazarus von Schwendi (1522-
1583) auf die religiöse Politik des Reichs im späten 16. Jahrhundert ein. Von 1574 an

SZRKG, 98 (2004)



Rezensionen - Comptes rendus 227

wurde Schwendi zu einem Vorkämpfer der religiösen Toleranz. Er konnte sich nicht
durchsetzen, da die konfessionellen Grenzen noch fest standen. Er lässt sich demnach keiner

bestimmten Konfession zuordnen.
Diese und andere Aufsätze geben einen hervorragenden Einblick in das bislang wenig

erforschte Gebiet der europäischen Frömmigkeitsgeschichte der grossen christlichen
Konfessionen und können zu weiterem Forschen anregen.

Bern Christine Stuber

Martina Hartmann, Humanismus und Kirchenkritik. Matthias Flacius Illyricus als
Erforscher des Mittelalters, Stuttgart, Thorbecke, 2001 (=Beiträge zur Geschichte und
Quellenkunde des Mittelalters, Bd. 19), 336 S., 8 Tafeln.

Matthias Flacius Illyricus (1520-1575) ist vor allem als Autor des «Catalogus testium
veritatis» (1. Aufl. 1556, 2. Aufl. 1562) und als Begründer der Magdeburger Centurien
(1559-1574), eine der ersten protestantischen Kirchengcschichten. bekannt. Mit dem
vorliegenden Buch, einer Habilitationsschrift der Universität Regensburg (2000), unternimmt
die Verfasserin, ihn auch als einen der ersten Erforscher der Quellen des Mittelalters zu
erweisen. Die Erfindung des Buchdrucks löste eine grosse Suche nach Handschriften aus,
wobei Reformierte und Katholiken sich Konkurrenz machten und sich gegenseitig die
Fundorte verheimlichten. Es kam zum Aufbau grosser Bibliotheken wie eben die des Matthias

Flacius Illyricus. Zu diesem Zweck baute er sich ein grosses Netz von Korrespondenten

auf, denen er seine Bücherwünsche kundtat. Dabei machte er keinen Unterschied
zwischen dem, was wir heute als Quellen und Literatur unterscheiden. Die Verfasserin
bietet einen Überblick über Flacius' Korrepondenz, die zum grossen Teil noch ungedruckt
und über viele Bibliotheken verstreut ist. Sie listet seine Korrespondenten und Bücherlieferanten

auf (Kap. 3.3 bis 3. 10). Dann beschreibt sie (in Kap. 4) seine Bibliothek, die
schliesslich, allerdings nicht vollständig, nach Wolfenbüttel kam. Flacius interessierte sich
vornehmlich für «Autoren, die ihre Kritik an der Amtskirche und am Papsttum radikal
geäussert und begründet hatten» (S. 116). So brachte er die bis heute vollständigste Sammlung

von Schriften des tschechischen Reformators Jan Hus zusammen, die er 1558 auch
publizierte (allerdings anonym). Im 6. Kapitel befasst sich die Autorin mit dem «Catalogus

testium veritatis», der anders als man gemeinhin glaubt, nicht nur Schriften von
mittelalterlichen Häretikern enthält, sondern auch Quellen zur Karolinger- und Ottonenzeit,
zum Investiturstreit, usw., immer soweit sie am Papsttum Kritik übten. Im 7. Kapitel klärt
Martina Hartmann das Verhältnis zwischen Matthias Flacius Illyricus und den Magdeburger

Centuriatoren, d. h. denjenigen Männern, welche die Magdeburger Centurien schrieben

und welche sich recht rasch von Flacius unabhängig machten. Während der «Catalogus

testium veritatis» chronologisch und personengeschichtlich geordnet ist, verfahrt die
Kirchengeschichte nach Jahrhunderten (Centurien) und Themen, was sie einigermassen
unübersichtlich macht. Der «Catalogus» hatte denn auch wesentlich mehr Erfolg und
konnte bereits sechs Jahre nach dem ersten Erscheinen (1556) in einer 2. Auflage
herausgebracht werden. Den Magdeburger Centuriatoren diente Flacius vor allem als Quellenbe-
schaffer, doch betrachtete er die beschafften Handschriften als sein Eigentum und
verlangte sie von seinen Mitarbeitern zurück. Er muss ein sehr streitbarer Mann gewesen
sein, der sich nicht zuletzt dadurch um einigen Nachruhm brachte, dass er sich schon früh
mit Melanchthon zerstritt. Der Verfasserin kommt das grosse Verdienst zu, die
Beziehungen zwischen Matthias Flacius Illyricus, seiner Korrespondenz, seiner Bibliothek,
seinem «Catalogus» und den Magdeburger Centurien geklärt und damit den Boden für wie-
tere Forschungen über Flacius geebnet zu haben.

Freiburg Kathrin Utz Tremp

SZRKG, 98 (2004)



228 Rezensionen - Comptes rendus

«Vil guote Büecher zuo Sant Oswalden». Die Pfarrbibliothek in Zug im 15. und 16.

Jahrhundert. Im Auftrag des Kirchenrates der Katholischen Kirchgemeinde Zug, hg. von
Michele C. Ferrari, Zünch, Chronos, 2003, 133 S.

Was hat ein Pfarrer um 1500 gelesen? Eine Antwort auf diese für das Verständnis der
Epoche nicht unwichtige Frage erhält, wer einen Blick in das vom Erlanger Philologen
Michele C. Ferrari herausgegebene Buch «Vil guote Büecher zuo Sant Oswalden» über
die Pfarrbibliothek in Zug im 15. und 16. Jahrhundert wirft. Von Johannes Eberhart
(1435-1497), seit 1480 Pfarrer seiner Heimatstadt, begründet und seinen Nachfolgern
teils mehr, teils weniger gepflegt, stellt ihr Bestand heute sowohl bezüglich Zusammensetzung

als auch Erhaltungszustand eine Ausnahme dar und bietet sich daher geradezu an,
vermittels Verknüpfung von kulturgeschichtlichen und paläographischen Fragestellungen,
sich Kultur und Weltbild des weltlichen Klerus um 1500 anzunähern. Genau diesen Fragen

ging Ferrari, vom Zuger Kirchenrat mit der Aufarbeitung der historischen Bestände
der Bibliothek betraut, im Rahmen eines Forschungsseminars an der Universität Zürich
nach. Die Ergebnisse dieses Seminars sind nun, um einige exteme Beiträge ergänzt, im
vorliegenden Band publiziert - ein Vorgehen, dem man im übrigen zahlreiche Nachahmer
wünschen möchte.

Im ersten Teil des Buches (3 Aufsätze) «Die Pfarrer und ihre Bücher» breitet Sabine
Arendt ein knappes Tableau der kirchlichen Geschichte Zugs im Mittelalter aus. Wie eng
dabei in dieser Zeit Stadtentwicklung und kirchliches Leben miteinander verwoben
waren, wird klar, wenn man sieht, wie die Pfarrkirche St. Michael aufgrund ihrer eigentümlichen

Lage ausserhalb der Stadtmauern von der Zuger Bevölkerung nie als städtischer
Bezugspunkt akzeptiert wurde, stattdessen die Ende des 15. Jahrhunderts errichtete
Filialkirche St. Oswald schnell eine zentrale Bedeutung erlangte. Diese gilt als Werk des
bereits genannten Johannes Eberhart; für die neue Bibliothek liess er gleichzeitig über der
Sakristei einen eigenen Raum erbauen.

Die Entstehungsgeschichte und Zusammensetzung der Pfarrbibliothek zeichnet im
Folgenden der Aufsatz des Herausgebers nach: Bereits von Eberharts Vorgänger in ihrem
Grundstock angelegt, wurde sie von diesem eigentlich begründet. Ihnen ging es dabei in
erster Linie um die Schaffung einer Handbibliothek für ihr konkretes pastorales Wirken.
Funktionalität war daher primäres Auswahlkriterium, was sich auf die Zusammensetzung
auswirkte: Predigtsammlungen, kirchenrechtliche Kompendien und Anleitungen für den
Beichtvater findet man zuhauf, römische Klassiker, überhaupt profane Texte oder auch
Werke der aktuellen Humanisten sucht man hingegen vergebens. Zusätzlich kam eine
bemerkenswert hohe Zahl von Handschriften hinzu.

Im zweiten Teil, acht Aufsätze umfassend, stehen einzelne besonders interessante
Handschriften und handschriftliche Fragmente aus den Bibliotheksbeständen im Zentrum
des Interesses. Die Beiträge von Franziska Martinelli-Huber und Carmen Baggio Rosier
widmen sich einem Sammelband mit acht einzelnen Handschriften (Cod.4), allesamt
Gebrauchstexte fiir Seelsorger. Hervorzuheben ist hier die ausführliche und luzide Analyse
einer Miniatur des Jüngsten Gerichtes, die sich in besagtem Codex befindet. David Vitali
behandelt im Folgenden die fragmentarische Überlieferung des «Pastorale novellum» des

Rudolf von Liebegg, eines Handbuchs der praktischen Seelsorge aus dem 14. Jahrhundert
(Cod. 7). Dem Werk von Liebeggs vorangestellt ist ein Kommentar des Rottweiler Magisters

Johannes Müntzinger, der im Anhang erstmals eine kritische Edition erfahrt. Auf
Einlageblättern (Cod. 21), daher eher zufällig überliefert, finden sich Fragmente aus dem
hochmittelalterlichen «Macer Floridus», einem Kompendium mit Lehrgedichten über die
Heilkraft von Pflanzen. Ihnen widmet sich der Beitrag von Eva Martina Keller. Der Aufsatz

von Silvio Frigg und Frank Schleich behandelt ein wahres Kleinod, nämlich die einzig

bekannte vollständig illustrierte Fassung der «Visionen des Ritters Georg» (Cod. 22).

SZRKG, 98 (2004)



Rezensionen - Comptes rendus 229

Die 30 hier abgedruckten Zeichnungen illustrieren die Geschichte des Pilgers Georg von
Ungarn, der vom Erzengel Michael durch Fegefeuer, Hölle und Paradies geführt wird, um
sodann, zurück in der Welt, von seinen Eindrücken zu berichten.

Nicht als Bestandteil der Bibliothek, sondern nur durch ihre zufällige Verwendung
beim Binden von Inkunabeln des ausgehenden 15. Jahrhunderts überlieferten Fragmenten
widmen sich die zwei folgenden Studien: Martin Staehelin behandelt zwei musikhistorisch

interessante Fragmente mit einer Anleitung zum mehrstimmigen Komponieren.
Mauro Perani umreisst anhand eines Fragments einer jüdischen Handschrift des 14.
Jahrhunderts die besonderen, zumeist tragischen Umstände der Überlieferung jüdischen
Schriftguts, das aufgrund jahrhundertelanger Verfolgungen oftmals nur in Form solcher
Fragmente überdauert hat. Der letzte Beitrag des Restaurators Martin Strebel gibt
schliesslich einen guten Einblick in die Analyse und Restaurierung der zum Teil stark
beschädigten Handschriften der Pfarrbibliothek.

Der dritte Teil umfasst die vom Herausgeber selbst erstellten detaillierten Verzeichnisse

der Bestände der Handschriften und Inkunabeln der Pfarrbibliothck Zug. Register
der jeweiligen Schreiber, der Drucker und Drackorte sowie der Verfasser und der anonymen

Texten schliessen den Band ab.

Alles in allem ein vielseitiges, interessant gestaltetes Buch, das sich bewusst nicht nur
an Fachkreise wendet, sondern ein breites Publikum anzusprechen verspricht. Die allen
Beiträgen vorangestellten prägnanten Kurz-Exposés, zahlreiche Abbildungen und
Verzicht auf unverständlichen Fachjargon runden das positive Bild ab.

Freiburg Ulrich Köchli

Arne Karsten (Hg.), Jagd nach dem roten Hut. Kardinalskarrieren im Barocken Rom,
Göttingen,Vandenhoeck & Ruprecht, 2004, 304 S.

«Dieses Buch handelt von Heerführern und Heiratsvermittlern, skrupellosen Karrieristen
und fleissigen Bürokraten, Intriganten und integren Diplomaten, Fürstensöhnen und
früheren Hauslehrern.» So fasst der Herausgeber Arne Karsten die Protagonisten der
vorliegenden Sammlung von Essays zusammen. Der genauere Blick auf die Mitglieder des

«Heiligen Senats» ist lohnend, da allein das Faktum, dass die Mitglieder des Kardinals-
kollegiums im Bezug auf ihren gesellschaftlichen Hintergrund unterschiedlicher nicht sein
könnten, für die Zeit zwischen 1500 und 1700 höchst ungewöhnlich ist. Der Rote Hut
stellt die Gemeinsamkeit von Fürstensöhnen, Handwerkssöhnen, römischen Adeligen,
Landadeligen und Patriziern italienischer Stadtrepubliken dar. Eines wird bei der Lektüre
des Buches rasch deutlich: Verschiedene Wege führten nach Rom.

Die diversen Karrieren werden von unterschiedlichen Blickwinkeln betrachtet und die
immer wieder auftretenden Laufbahnmuster anhand von Beispielen analysiert. So treffen
wir auf Fürstenkardinäle (Asciano Maria Sforza, Maurizio di Savoia), Kardinalnepoten
(Innocenzo del Monte, Pietro Aldobrandini), einen Sozialaufsteiger (Angelo Giori), den

Leistungsaufsteiger (Fabrizio Spada), den Gelehrten (Giuseppe Garampi) und den
Wirtschafts- und Militärfachmann in der Person von Fabrizio Ruffo. Weitere drei Laufbahnmuster

sind leider nicht aufgeführt, nämlich das des Ordenskardinals, das eines Vertreters
der «zelanti» und dasjenige eines Kardinals, der seinen Weg an den römischen Hof über
Kaufämter fand.

Auch wird der internationalen Zusammensetzung des Heiligen Kollegiums bedauerlicherweise

nur bedingt Rechnung getragen. Zwar werden Vertreter des römischen Adels
(Marcantonio Colonna), der spanischen Kronkardinäle (u.a. Gaspar de Borja y Velasco),
des neapolitanischen Adels (Ottavio Acquaviva) und mit Landgraf Friedrich von Hessen

gar eine deutsche Kardinalskarriere behandelt, jedoch fehlen Beispiele für französische
Kronkardinäle oder Kardinäle aus den grossen Republiken Genua und Venedig.

SZRKG, 98 (2004)



230 Rezensionen - Comptes rendus

Daniel Büchel schreibt in seinem Beitrag über den Kardinal Innocenzo Ciocchi del
Monte (1532-1577), eine «lebende Provokation». Der junge Adoptivnepot wandte sich
nach dem Tod seines Onkels vom Hof ab und erwarb sich bald den Ruf eines Schürzenjägers,

eines Raufboldes und Playboys. Bücheis Beitrag zeigt in bester Krimimanier, wie
die nachfolgenden Päpste das enfant terrible zu zähmen versuchen.

Weniger um die Jagd nach dem roten Hut, als vielmehr um keine geringere Beute als
die Tiara geht es im ersten Beitrag des Herausgebers. «Zu früh gefreut» hatte sich
Kardinal Marcantonio Colonna (1523-1597) und mit ihm seine Familie im Palazzo Colonna
zu Rom allerdings. Im zweiten Konklave von 1590 scheint die Papstkrone für
Marcantonio greifbar. Knapp wird die Karriere des Marcantonio Colonna umrissen. Dabei
gibt Karsten viele Hintergrundinformationen zur römischen Adelslandschaft, der Karrie-
restadt Rom und den mit ihr verbundenen Intrigen, Freundschaften und Allianzen.

Dem «Wahnsinn, mit Methode» des Kardinals Ottavio Acquaviva d'Aragona (1560—
1612) geht Guido Metzler auf die Spur. Aus einer alten neapolitanischen Adelsfamilie
stammend ist Acquaviva per se Untertan des spanischen Königs. Anstatt sich an diesen zu
binden, wie es eigentlich nahelag, wagt er die Frankreichnähe. So entwickelt sich sein
Leben zum Drahtseilakt. Mit vielen Hintergrundinformationen über den neapolitanischen
Adel legt Metzler den Schwerpunkt auf die für Acquaviva entscheidende Periode
zwischen 1590 und 1607 und zeigt, dass der angesprochene Wahnsinn wohl überlegt war.
Anschliessend beschreibt Julia Zunckel sehr lebendig, wie der junge Mailänder
Kardinalerzbischof Federico Borromeo (1564—1631) versucht, aller Schwierigkeiten zum Trotz
den Weg der Reform von Trient kompromisslos weiterzugehen.

Dem Vollblutpolitiker und Kardinalnepoten Pietro Aldobrandini (1571-1621) widmet
sich Tobias Mörschel. Der Autor zeigt den Neffen von Clemens VIII. Aldobrandini
(1592-1605) als Machtmenschen, nicht gewillt, die Vorrangstellung nach dem Tod seines
Onkels abzugeben. Das Hauptaugenmerk des Autors liegt auf der Zeit nach dem Tod von
Clemens VIII. Äusserst spannend beschreibt Mörschel das Duell regierender Papst gegen
den ehemaligen Kardinalnepoten.

Gleich mehrere Kardinalskarrieren sind im Beitrag von Hillard von Thiessen verpackt.
Gekonnt und höchst informativ zeigt von Thiessen die Zusammenhänge der Karrieren von
sechs Kronkardinälen Philipps III. und der Person des Herzogs von Lerma: ein interessanter

Einblick in das Klientelnetzwerk des Günstling-Ministers des spanischen Königs.
Von Thiessen bringt es auf den Punkt: «Die Vorstellung, dass eine derart prestigeträchtige
Würde wie das Kardinalat ganz ohne Rücksicht auf familiäre oder klienteläre Bindungen
und Verpflichtungen, allein aus sachgerechten Erwägungen verteilt werden könnte, ist für
das frühe 17. Jahrhundert anachronistisch und für das Spanien unter dem Partonagemana-
gement Lermas geradezu unvorstellbar.»

Den Abschluss der Essaysammlung bilden drei Beiträge von Volker Reinhardt. Nach
den Lebensbeschreibungen der Kardinäle Giuseppe Garampi (1725-1792) und Fabrizio
Ruffo (1744-1827) wagt Reinhardt einen Sprang in die Gegenwart und begibt sich mit
viel Witz und Ironie auf die Suche nach dem italienischen Adel von heute: ein äusserst
gelungener Brückenschlag, der den Band schön abrundet.

Hier liegt eine gelungene Sammlung von Essays vor, höchst spannend, informativ und
sprachlich gekonnt gestaltet. Trotz wohl nicht zu vermeidender Wiederholungen und den
eingangs aufgeführten «Fehlstellen» bei der Auswahl der Kardinäle ist es ein sehr lesenswertes

Buch, interessant nicht nur für den kleinen Kreis der Romexperten. Vielleicht
kommen in einem allfälligen nächsten Band auch noch ein Franzose, ein Genuese, ein
Venezianer oder ein Anhänger der «zelanti» zur Geschichte «ihrer Jagd nach dem roten
Hut».

Freiburg Erich Gollino

SZRKG. 98 (2004)



Rezensionen - Comptes rendus 231

Klaus Ganzer. Die religiösen Bewegungen im Italien des 16. Jahrhunderts, Münster,
Aschendorff Verlag, 2003 (=Katholisches Leben und Kirchenreform im Zeitalter der
Glaubensspaltung, Heft 63), 182 S.

Dass das reformatorische Gedankengut nach einem offenbar unaufhaltbaren Siegeszug
nördlich der Alpen sich im Süden nicht durchsetzen konnte, war nicht zuletzt einem Mann
zu verdanken: Gian Pietro Carafa. In seinen Jugendjahren zusammen mit anderen
Protagonisten der italienischen <Spirituali>-Bewegung von der Notwendigkeit institutioneller
und moralischer Reformen der Kirche überzeugt, hatte er sich anders als die später ebenfalls

zu Kardinälen ernannten Geistlichen Gasparo Contarini (1535), Reginald Pole (1536)
und Giovanni Morone (1542) zum unerbittlichen Gegner all jener Bewegungen
entwickelt, die auch nur die geringste Nähe zu den Lehren Luthers oder Calvins zeigten. Von
Papst Paul 111. Farnese - selbst eher ein Mann des Ausgleichs - im Jahre 1541 mit der
Leitung und Reorganisation der römischen Inquisitionsbehörde betraut, ging Carafa bald
mit aller Härte gegen wirkliche und vermeintliche hétérodoxe Bewegungen vor. Der
Höhepunkt inquisitorischer Repression wurde erreicht, nachdem er als Paul IV. (1555-
1559) den päpstlichen Thron bestiegen hatte. Die angesehenen und verdienten Kardinäle
und päpstlichen Diplomaten gerieten nun selbst in die Mühlen der Untersuchungen,
Morone gar für zwei Jahre, bis zum Tod des Papstes im Jahre 1559. hinter die dicken Mauern
der Engelsburg.

Den Weg dieser Verhärtung zeichnet Klaus Ganzer in seiner Studie über die religiösen
Bewegungen im Italien des 16. Jahrhunderts nach. Dabei wird deutlich, wie vielfältig
dieser «gemeinschaftliche spirituelle Aufbruch» (S. 76) in der ersten Hälfte des 16.

Jahrhunderts ursprünglich gewesen ist. Eine Vielzahl von Einzelpersönlichkeiten, Zirkeln und
religiösen Gmppierangen kennzeichneten das kirchliche Erscheinungsbild des vortridenti-
nischen Italien.

Für diese Entwicklung bedeutsam waren zum einen der Humanismus, einflussreich dabei

besonders die Schriften Erasmus', die eine individuelle und in der hl. Schrift verankerte

Frömmigkeit vertraten und die Sensibilisierung des religiösen Bewusstseins in wie-
ten Bevölkerungskreisen bewirkten. Dazu kamen die in Italien bis weit ins 16.
Jahrhundert gelesenen Schriften Savonarolas mit ihrer Betonung der reinen Gnadenhaftigkeit
des Heils. Paul IV. hat gegen beide Autoren - posthum versteht sich - Prozesse vor der
Inquisition eröffnen lassen; ihre Schriften wurden auf den 1559 erstmals publizierten
Index der verbotenen Bücher gesetzt.

Bei aller Verschiedenartigkeit der Strömungen war ihnen doch eines gemeinsam: nämlich

die Frage nach der Rechtfertigung des Christen durch den Glauben, zentrales Thema
auch des 1543 anonym erschienenen Werkes «Beneficio di Cristo», welches in der Folgezeit

nachgerade zur «Bibel» der italienischen «Spirituali» wurde, verbreitet bis in die
höchsten kirchlichen Kreise. Das dem reformatorischen Gedankengut nahestehende Werk
rief an der Kurie umso mehr Besorgnis und Misstrauen hervor, als kurz zuvor die beim
Augsburger Religionsgespräch 1541 erzielte Kompromissformel sowohl von protestantischer

Seite als auch von Rom abgelehnt worden war, und sich in der Folgezeit die Fronten
zunehmend verhärteten.

Zahlreiche Vertreter des «Spiritualismus» entfernten sich in der Folge immer mehr
von der offiziellen Lehre der Kirche. Auf der Flucht vor dem Zugriff der kirchlichen
Inquisitoren war nicht wenigen das vergleichsweise liberale Pflaster Basels oder Zürichs
Ziel- oder zumindest Etappenort: Pietro Martire Vermigli etwa, wie Luther ursprünglich
Augustiner-Chorherr und aufgrund seines streng augustinischen Ansatzes in der Gnadenlehre

unter Häresieverdacht, beschloss seine Tage als theologischer Lehrer in Zürich; der
bekannte und einflussreiche Kapuzinerprediger Bernardino Ochino starb vereinsamt in
Mähren, nachdem er aufgrund seiner zunehmend radikaleren Ansichten Zürich und in der
Folge auch Polen hatte verlassen müssen. Andere, wie etwa die bereits genannten Kar-

SZRKG, 98 (2004)



232 Rezensionen - Comptes rendus

dinäle Pole und Morone hatten nie die Absicht, den von der Kirche gesteckten Rahmen zu
verlassen und unterwarfen sich den Beschlüssen des Konzils von Trient oder zogen sich
in die Seelsorge und innere Emigration zurück.

1563 endete die letzte Session des Trienter Konzils. Gemäss Ganzer kam es spätestens
jetzt zu einem Erliegen der theologischen und spirituellen Impulse, die Zukunft gehörte
einer stark konfessionalistischen Haltung. Vor allem die Jesuiten, 1540 von Ignatius von
Loyola gegründet, entwickelten sich zum Bannerträger eines nachkonziliaren Aufbruchs,
der allerdings «theologisch und frömmigkeitsgeschichtlich rückwärtsgewandt» (S. 81)
gewesen sei. In Rom selbst gelangte auch das Oratorium des Philipp Neri zu einiger Bedeutung,

wurde aber aufgrund des oftmals exzentrischen Verhaltens des «Spassvogels Gottes»

nicht ohne Misstrauen betrachtet. In diesem Abschnitt vermisst man den Hinweis auf
die Bedeutung Karl Borromäus' (1538-1584) als einer der bedeutendsten Repräsentanten
des nachtridentischen Aufbruchs in Italien und in der Schweiz: als Kardinalnepot Pius'
IV. Medici (1559-1565) massgeblich am Abschluss des Konzils beteiligt, wurde nach
dessen Tod sein pastorales und kirchenpolitisches Wirken in seiner Diözese Mailand für
Jahrhunderte zum positiven Muster des nachtridentischen bischöflichen Handelns
schlechthin.

Die religiösen Umbrüche des 16. Jahrhunderts hatten vor allem für die nord- und
mitteleuropäischen Länder tiefgreifende Veränderungen gebracht; der Augsburger Religionsfrieden

von 1555 hatte einen fragilen status quo festgeschrieben. Vor allem die reichspolitischen

Konsequenzen waren in der deutschsprachigen Forschung schon immer ein
bevorzugtes Thema, den zeitgleichen religiösen Strömungen südlich der Alpen wurde hier
oft zu wenig Aufmerksamkeit gewidmet. Ganzers Studie gibt nun einen guten Überblick
über die Entwicklungen in Italien, über Gemeinsamkeiten, Schnittpunkte und Besonderheiten.

Wer sich über die knappe, aber präzise Studie hinaus näher mit einzelnen italienischen

Aspekten auseinandersetzen will, findet zudem in den Anmerkungen zahlreiche
Verweise auf die neuere und insbesondere italienischsprachige Literatur.

Freiburg Ulrich Köchli

Beate Mehlin, Gestörte Formation. Erdbebenbewältigung in Benevent und Verwirklichung

von Herrschaft im Kirchenstaat 1680—1730, Tübingen, Max Niemeyer, 2003
(=Bibliothek des Deutschen Historischen Instituts in Rom, Bd. 104), 423 S.

Den Gewalten der Natur schutzlos ausgesetzt zu sein gehört zu den traumatischten
Erfahrungen der Menschheit bis heute. Überschwemmungen, Orkanwinde, Hagelschlag: sie
alle brachten seit je Zerstörungen und Leid mit sich, kündigten sich indes mit mehr oder
minder grosser Vorlaufzeit an. Erdbeben jedoch überraschten die Menschen mitten im
geschäftigen Treiben, beim Gottesdienst in der Kirche oder aber, ganz perfide, wehrlos im
Schlaf. Der vormodernen Gesellschaft offensichtlich ein Ereignis ohne natürliche
Ursache, war die Erschütterung des vermeintlich fest gefügten Erdreichs besonders unheimlich

- und eine Deutung als göttliches Strafgericht für individuelles oder gesellschaftliches

Fehlverhalten daher naheliegend. Wurde indes ein Mensch inmitten der allgemeinen
Zerstörung auf unerklärliche Weise von der göttlichen Strafe ausgenommen, überlebte er
unverletzt unter Trümmern verborgen, so galt er unversehens als von Gott erwählt.

Genau dies geschah im Jahre 1688 dem Erzbischof von Benevent, Kardinal Vincenzo
Maria Orsini, von 1724 bis 1730 als Benedikt XIII. Papst der römischen Kirche. Im
Gespräch mit einem Edelmann in seinem bischöflichen Palast vom Beben überrascht, überlebte

er in einem Hohlraum geborgen, was sogleich dem Wirken des von Orsini besonders
verehrten und von diesem zuvor zum Stadtpatron erhobenen Filippo Neri zugesprochen
wurde.

SZRKG, 98 (2004)



Rezensionen - Comptes rendus 233

Wie Orsini alsbald seine als wundersam interpretierte Rettung gezielt dafür einzusetzen

verstand, eine Aura der Erwähltheit zu kreieren, seine eigene, bischöfliche Machtposition

im seit dem hohen Mittelalter päpstlichen Benevent auf Kosten des päpstlichen
governatore zu festigen und auch auf die römische Kurie auszudehnen, beschreibt Beate
Mehlin in der vorliegenden Studie detailliert.

Goethes Diktum von der «gestörten Formation» besagt nicht nur Verwerfung der
Erdschichten, sondern meint mehr noch Transformationsprozesse in der Gesellschaft, und

zwar in sozialer, politischer, religiöser und wirtschaftlicher Hinsicht - angestossen durch
die Erdbeben. Orsini wiederum, so Mehlin in der weiteren Studie, war gestaltender Teil
dieser Dynamik mit klaren Zielvorstellungen: getreu seinem traditionell-religiösen
Verständnis ging er daran, Benevent umzugestalten. Entgegen neuer, auf naturwissenschaftlichen

Modellen basierenden Erklärungsansätze für die Rolle Gottes in der Welt und dem
damit einhergehenden Wandel in der Beurteilung von Erdbeben und Wundern in
intellektuellen Kreisen, war sein Wirken darauf gerichtet, die offenbar gewordene «gestörte
Beziehung» zwischen Kreatur und Schöpfer ins Lot zu bringen. Dass er dabei auf
besonders gute himmlische Patronage-Beziehungen zurückgreifen konnte, kam ihm in den

Augen des Volkes zustatten. Die Aura des wunderbar Erretteten begünstigte 1724

schliesslich seine Wahl zum Papst. Für Benevent wurde der langjährige Erzbischof
dadurch vollends zum «Garant der Wohlfahrt in der Stadt» (S. 327), zumal er die aufgrund
der Erdbeben angestauten Schulden der Stadt bei der päpstlichen Kammer tilgen liess.

Für diese umfassend angestrebte soziale und politische Kontextualisierung der Erdbeben

greift Mehlin nicht nur auf erdbebenspezifische Quellen zurück, sondern untersucht
auch die Alltagsüberlieferang, sowohl vor als auch nach den besagten Erschütterungen.
Die erfreulich vollständig erhaltene doppelte Überlieferangslage aufgrund der regelmässigen

Korrespondenz zwischen Rom und Benevent kommt der Autorin dabei zustatten.
Grundlage bilden in erster Linie die Korrespondenz des Staatssekretariats, jene des päpstlichen

Schatzkämmerers (für die Nachzeichnung der finanziellen Bewältigungsstrategien),
sowie die päpstlichen Handschreiben.

Breiten Raum erhalten nach den Ausführungen zum Denken und Glauben der Zeit in
ihrem sozialen Umfeld (Teil 1) und zu den konkreten politischen und praktischen
Massnahmen zur Erdbebenbewältigung (Teil 2) im dritten Teil die wirtschaftlichen und
finanziellen Aspekte. Neben der Einbettung in die grösseren ökonomischen Rahmenbedingungen

der Zeit, zeichnet Mehlin in minutiöser Detailarbeit die durch die Erdbeben
verursachten Folgekosten für die Apostolische Kammer, die Bürger der Stadt und die Kommune

nach. Hier gewinnt man am Beispiel Benevents einen modellhaft aufgearbeiteten
Einblick in die komplexen Besitzverhältnisse in der Stadt, in das Funktionieren des Kreditwesens

und nicht zuletzt in frühneuzeitliches Finanz- und Wirtschaftsmanagment generell.
Wer sich von der etwas arg theorielastigen Einleitung und dem bisweilen überspitzten

wissenschaftlichen Duktus nicht abschrecken lässt, der findet eine profunde und detaillierte

Analyse, die den Kirchenstaat und entscheidende Handlungsträger zu einem Zeitpunkt
darstellt, da sich im übrigen Europa allenthalben in Wissenschaft und Gesellschaft
Umbrüche zeigten, denen die Zukunft gehören sollten. Das Weltbild Benedikts XIII. stand
diesen Veränderungen diametral entgegen. Gegenüber den dynamisch sich verändernden
dynastischen Staaten Europas verlor der päpstliche Staat zusehends den Anschluss, mit
den bekannten Folgen für die Kirche und ihren Staat.

Freiburg Ulrich Köchli

SZRKG, 98 (2004)



234 Rezensionen - Comptes rendus

Rolf Decot (Hg.), Säkularisation der Reichskirche 1803. Aspekte kirchlichen Umbruchs,
Mainz, Philipp von Zabern, 2002 (=Veröffentlichungen des Instituts für europäische
Geschichte Mainz, Abteilung für abendländische Religionsgeschichte, Beiheft 55), 169 S.

Im Jahre 2003 jährte sich der Reichsdeputationshauptschluss (RDHS) zum 200. Mal, der
als zentraler Bezugspunkt für die Säkularisation der geistlichen Territorien und Güter im
Alten Reich gilt. Zu diesem Ereignis fand im November 2001 in Mainz ein Workshop
unter dem Titel «Säkularisation. Begriff, Ereignis, Wirkung» im Institut für Europäische
Geschichte statt. Der vorliegende Band enthält die Referate der eingeladenen Referenten.

Während Ulrich Ruh den Begriff «Säkularisation» und seine Geschichte darlegte,
bezeichnete Karl Otmar Freiherr von Aretin die Säkularisation für die deutsche Geschichte
als tiefsten Einschnitt in ihrer Geschichte: Ohne dass grössere Massen konvertiert wären,
wurde aus einem katholisch bestimmten Reich ein protestantisch regiertes Land. Mit den
Klöstern verschwanden alle Bildungseinrichtungen einschliesslich der katholischen
Universitäten. Der säkularisierte Staat der Aufklärung triumphierte. Es dauerte fast zwanzig
Jahre, bis wenigstens in einer neuen Bisrumseinteilung die Seelsorge in vollem Umfange
wieder aufgenommen werden konnte. Der deutsche Katholizismus war 1803 nicht am Ende,

aber die volle Wucht der von der Aufklärung mobilisierten Gegnerschaft gegen alles,
was katholisch war, traf die Reichskirche. Aretin bezeichnet die Säkularisation infolge der

Zerstörung katholischer Einrichtungen als eine Katastrophe, von der sich das katholische
Leben in Deutschland lange Zeit nicht mehr erholte.

Franz Brendle befasst sich mit den Säkularisationen vor der Säkularisation von 1803,
also mit den Enteignungen von Kirchengut vom 8. Jahrhundert bis ca. 1800. Johannes
Kistenich beschäftigt sich mit dem Status der Klöster im 18. Jahrhundert, die in
personeller, ökonomischer und organisatorischer Hinsicht immer mehr unter staatliche Ord-
nungspoiitik gerieten. Der Aspekt der Nützlichkeit von Orden etwa in Krankenpflege oder
Schuldienst rückte im 18. Jahrhundert in den Vordergrund.

Die Säkularisation von 1803 kam laut Joachim Schmiedl nicht unerwartet. Die
Mönchs- und Klosterkritik setzte schon um die Mitte des 18. Jahrhunderts ein. Der wachsende

Reichtum der Klöster - sichtbar an den Neubauten vieler Klöster- und Kirchengebäude

- weckte Begierlichkeiten. Das sich bis dahin fast monopolartig in den Händen der
Klöster befindende Schulwesen wurde angegriffen, nicht zuletzt von Weltgeistlichen. Im
Mittelpunkt der Angriffe stand der Jesuitenorden, dessen weitgehendes Erziehungs- und
Bildungsmonopol abgelehnt wurde. Die Aufhebung des Jesuitenordens 1773 bildete das

Startsignal für weitere Enteignungswellen.
Die französischen Revolutionskriege griffen seit 1792 auf die deutschen Gebiete des

linken Rheinufers über. Deren Abtretung an Frankreich im Frieden von Lunéville (1801)
hatte Kompensationen zur Folge, die auf dem rechtsrheinischen Gebiete erfolgten. Die
Zeche bezahlten Klöster und geistliche Territorien. Der RDHS war keineswegs der auslösende

Faktor für die Säkularisationen. Er war eher die rechtliche Sanktionierung bereits
durchgeführter Massnahmen. Im Zuge der Säkularisation wurde eine Einengung des

Kirchenbildes auf Diözese und Pfarrei sanktioniert: der nicht diözesan orientierte Teil der
Kirche, nämlich die Orden und ihre Klöster, sollte bei der Neuordnung der Kirche in
enger Anlehnung an den Staat, keine Rolle mehr spielen. Klaus Rob beschäftigt sich mit der

einzigen Ausnahme von der Säkularisation, dem geistlichen Fürstentum unter Karl Theodor

von Dalberg.
Nach Hubert Wolf hat das Ende der Reichskirchc von 1803 das Bischofsbild in

Deutschland entscheidend verändert. Das Bischofsideal, das sich in den ersten Jahrzehnten

nach der Säkularisation herausbildete, ist bis heute von fundamentaler Bedeutung
geblieben. Nach dem RDHS von 1803, eine Art «Stunde Null» für den deutschen
Katholizismus, ergab sich für die Bischöfe eine völlig neue Situation. Die bisherigen geistlichen
Fürstbischöfe wurden nun Untertanen eines für sie zuständigen Landesherrn. Es dauerte

SZRKG, 98 (2004)



Rezensionen - Comptes rendus 235

fast drei Jahrzehnte, bis die äussere Neuordnung der katholischen Kirche in Deutschland
vollzogen, alle Diözesen umschrieben, wiedererrichtet und alle deutschen Bischofsstühle
besetzt waren. Ohne Zustimmung der Kurie konnte in Deutschland niemand mehr Bischof
werden, ohne Zustimmung der (evangelischen) Landesherren allerdings auch nicht. Angesichts

eines rigorosen Staatskirchenregiments blieb der Bischofskirche nur die enge
Anlehnung an Rom.

Die wichtige Publikation zeigt deutlich auf, dass der RDHS nicht als isoliertes Ereignis

betrachtet werden darf, er muss in einem grösseren Rahmen gesehen werden.

Meggen/Luzern Alois Steiner

Dieter Ruloff (Hg.), Religion und Politik, Chur/Zürich, Verlag Rüegger, 2001 ^Sozial-
wissenschaftliche Studien des schweizerischen Instituts für Auslandforschung, Bd. 30),
159 S.

Der Band «Religion und Politik» umfasst acht Studien, die aus einem Vortragszyklus des

schweizerischen Instituts für Auslandforschung heivorgegangen sind. Der Herausgeber,
Dieter Ruloff, verweist im Vorwort darauf, dass religiöse Fragen weit oben auf der
internationalen Agenda bleiben. Er folgert: «Wer in der wachsenden Zahl der Kirchenaustritte
noch einen Beweis für die so genannte Säkularisierangsthese zu erkennen glaubt, der
verwechselt Religion mit Amtskirche und übersieht, dass der Glaube in der modernen
westlichen Gesellschaft oftmals in neuen Formen erscheint» (S. 5). Die «Rückkehr der Religion

in die Politik» überraschte den Westen auch in der Form der Orgie der Gewalt auf
dem Balkan und im Kaukasus (S. 9), wie Ruloff in seinem Beitrag einleitend festhält.

Urs Altermatt beleuchtet in seinem Beitrag «Religion und Nation» die Rolle der Religion

bei der Nationalstaatenbildung im 19. und 20. Jahrhundert. Er illustriert die beiden
Grundmodelle der «Kultursymbiose» und der «Segregation» an den Ländern Polen,
Irland, der Schweiz und Deutschland. Namentlich geht er auf Eigenheiten der Schweiz ein,

wo, ähnlich den USA, die Regeln der eidgenössischen Koexistenz ihren Ursprang im
Religionsfrieden haben. Altermatt folgert: «Aus den negativen Erfahrungen der
konfessionellen Bürgerkriege erwuchs ein Modus Vivendi, der als Konfliktregelungsprinzipien

das Territorialitätsprinzip und den Proporz kennt» (S. 46). In seinem Plädoyer
fordert Altermatt, dass Europa, je multikultureller es werde, sich desto stärker auf das

Konzept der Staatsbürgernation beziehen müsse.
Leszek Kolakówski betitelt seinen Beitrag mit: «Leben wir schon in der nachchristlichen

Zeit?». Er verneint gleich zu Beginn diese Frage und entwickelt daraus Argumentationslinien.

Religion versteht er als Invariante, da sie unterdrückten Bedürfnissen des

Geistes und des Gefühls entgegenkomme. Im abendländischen Kontext erfülle diese
Funktion weiterhin das Christentum.

Izhak Englard befasst sich mit «Demokratie und Judentum - ein Widerspruch?». Im
Zentrum seines Beitrages steht der komplexe Zusammenhang von Demokratie und Judentum.

Beide Komponenten scheinen vordergründig selbstverständlich Hand in Hand zu
gehen. Englard verweist jedoch auf die Konfliktdimension. Er zeichnet das Dilemma des

rabbinischen Judentums nach, die Prämissen des modernen jüdischen Staates zu akzeptieren,

der auf den demokratischen Grandsätzen aufbaut und dessen Bevölkerung zu einem

grossen Teil nicht gläubig ist. Laizistische Kreise mussten sich jedoch auch mit dem
Judentum als religiösem Begriff sowie den Bestrebungen des orthodoxen Bürgers
auseinandersetzen. Wie Englard ausführt, gelte es den Kompromiss zu wahren, der dem jüdischen
Staat zugrunde liege, der sich als jüdisch und demokratisch begreife.

SZRKG, 98 (2004)



236 Rezensionen - Comptes rendus

Rudolf Stamms Beitrag «Staat, Kirche und Religion in den USA» verweist zuerst auf
die Unterschiede zwischen den USA und Europa. Er bringt sodann die spezifischen US-
amerikanischen Verhältnisse zum Ausdruck. Wie Thomas Jefferson betonte, hätten die
USA der Welt bewiesen, dass die Menschheit sich selber regieren könne und dass

Religionsfreiheit das effizienteste Mittel gegen Streit unter den Religionen sei. Religion wirkt
damit in der privaten Sphäre; Religion ist auch, was der einzelne dafür hält. Dennoch ist
die «Gottverbundenheit» auf einer nationalen Ebene nicht zu übersehen, wie sie sich im
politischen Begriff «One Nation, under God» ausdrückt. Zu Amerikas Eigentümlichkeiten
zählt auch, dass die strikt gezogene Trennung von Kirche und Staat amerikanische Politiker

nicht daran hindert, bei allen möglichen Gelegenheiten die eigene Frömmigkeit
hervorzukehren. Was Stamm bereits im Wahljahr 2000 beobachtete und analysierte, scheint
sich in der Regierangszeit von George W. Bush noch verstärkt zu haben.

Shirin Akiner schreibt über «Modernisation, Politics, and Islam in the Post-Soviet
Central Asian States». Der Islam wurde für einige zu «new sources of hope and
inspiration» (S. 117) in einer schwierigen, durch ökonomische, soziale und politische Instabilität

gezeichneten Transition. Wie die Autorin aufzeigt, fand unter den autoritären
Regierangen in den betreffenden Republiken eine Islamisierung statt. Diese vollzog sich jedoch
unter strikter staatlicher Kontrolle. Die Régimes schlössen damit eine Ideologielücke nach
der Abschaffung des Marxismus-Leninismus. Der Islam in Zentralasien wirke jedoch
rückwärtsgewandt. Islamistischen Bewegungen fehlt gemäss Akiner auch der Nährboden
in der Bevölkerung.

Hans Küng schreibt über «Globale Religion oder globales Ethos?» Wie Dieter Ruloff
in seinem Vorwort hervorhebt, baut Hans Küng, der den «Dialog der Kulmren» postuliert,
eine Brücke zu Samuel Huntingtons These des «clash of civilisation». Küng verweist auf
Huntingtons Verdienst, dass in den neunziger Jahren «endlich ein prominenter Politologe
auftrat [...], der [...] die bewusst-unbewusste Tiefendimension weltpolitischer Konflikte
wahrnimmt und so auf die grundlegende Rolle der Religion in der Weltpolitik aufmerksam

macht» (S. 132). Küng warnt jedoch davor, die kulturell-religiöse Dimension der
Weltpolitik allen andern überzustülpen. Es sei fraglich, ob es nach dem Ende des Kalten
Krieges noch ein einheitliches globales Erklärangsmodell gebe. Religionskonflikte
gründeten vor allem in Modernisierungskonflikten. Küng betont auch die friedensstiftende
Kraft von Religionen und geht davon aus, dass «ohne ethischen Willen, ohne sittliche
Schwungkraft, ohne moralische Energie» (S. 145) sich die grossen Probleme des 21.
Jahrhunderts nicht bewältigen lassen.

Samuel P. Huntington nimmt in seinem Beitrag «The Religious Factor in World
Politics» von seiner These vom kommenden Kampf der Kulturen, in dem das Religiöse eine
Rolle spielt, nichts zurück, wie Dieter Ruloff eingangs bemerkt. Huntington legt an
Beispielen die Sprengkraft kultureller Differenzen dar. Er kommt aber auch zum teils
überraschenden Schluss: «The World's great religions, in contrast, have much in common
in their commitment to peace, justice, morality, and the subordination of human instincts
and interests to rales that stem from a transcendent source whom we normally refer to as
God and whose teachings are embodied in the sacred writings of the world religions» (S.
159).

Die Beiträge des Bandes vermitteln nicht nur einen profunden Überblick zu den
besprochenen Aspekten, sondern nehmen mit der Thematik eine Entwicklung auf, die gerade

in den kommenden Jahren von Bedeutung sein dürfte. Gefahren abei auch Chancen,
die die neue Rolle der Religion im 21. Jahrhundert mit sich bringt, sind hier anschaulich
und methodisch vertieft dargelegt.

Horw Markus Furrer

SZRKG, 98 (2004)



Rezensionen - Comptes rendus 237

Catherine Bosshart-Pfluger/Joseph Jung/Franziska Metzger (Hg.), Nation und
Nationalismus in Europa. Kulturelle Konstruktion von Identitäten, Festschrift für Urs Altermatt,

Frauenfeld/Stuttgart/Wien, Huber, 2002, 917 S.

Zum 60. Geburtstag erhielt der Historiker am Lehrstuhl für Allgemeine und schweizerische

Zeitgeschichte und Rektor der Universität Freiburg/Schweiz eine gewichtige
Festschrift. Unter dem Titel «Nation und Nationalismus in Europa» versuchen 42 Autoren,
dieses Thema je aus ihrer Sicht anzugehen.

Urs Altermatt hat einen weiten Weg zurückgelegt. Seit Antritt des Lehrstuhls für
Schweizergeschichte an der Universität Freiburg 1980 baute er ihn zu einem Schwerpunkt
der Schweizerischen Zeitgeschichtsforschung in der Politik-, Kultur und Religionsgeschichte

des 19. und 20. Jahrhunderts um. Nach dem Zusammenbrach des Ostblocks 1989
verbrachte er in den Neunzigerjahren längere Lehr- und Forschungsaufenthalte als
Gastdozent an ostmittel- und südosteuropäischen Universitäten. Renommierte Wissenschaftsinstitutionen

nahmen den Schweizer Zeithistoriker in ihren Beirat auf.
Ein Blick auf Altermatts Publikationsliste zeigt verschiedene Themenschwerpunktc

auf: Geschichte des politischen Systems und der Parteien der Schweiz; Katholizismus,
Politik und Gesellschaft; Minderheiten; Sprachfragen; Multikulturalität; Nationalismus;
Rechtsextremismus und Antisemitismus. Er hat sich schon früh durch Aufsehen erregende
Publikationen einen Namen gemacht. 1991 erschien sein populäres, in den drei
Landessprachen erschienenes Bundesratslexikon. Ergebnis des Budapester Forschungsaufenthaltes

wurde der Bestseller «Das Fanal von Sarajewo» mit riesigem Interesse in Mittel- und
Osteuropa. Im Rahmen des Aufbaus eines Kompetenzschwerpunktes für die internationale

Katholizismusforschung erschien der Band «Katholizismus und Moderne»; er gilt als
Grundlage der Freiburgerschule. Daneben gibt er, zusammen mit Francis Python, die
Buchreihe «Religion-Politik-Gesellschaft in der Schweiz» heraus und wirkt seit mehr ais
15 Jahren als Redaktor der «Zeitschrift für Schweizerische Kirchengeschichte». Neben
seiner historischen Arbeit engagierte sich Altermatt auch auf dem gesellschaftspolitischen
Feld. Nach dem Scheitern der Landesausstellungsidee in der Innerschweiz um den Vier-
waldstättersee herum präsidierte er als Präsident der «Groupe de réflexion» das Projekt
für die 700-Jahrfeier der Eidgenossenschaft 1991, war Mitverfasser des Rechtsextremismus-Berichtes

zu Händen des Bundesrates und amtete längere Zeit als Leiter der Ost-
West-Kommission der Kulturstiftung Pro Helvetia.

So ist die vorliegende Festschrift die Frucht seiner weitgespannten Kontakte und
Tätigkeiten im In- und Ausland. Eine grosse Zahl von Historikern aus zehn Ländern
beschäftigt sich mit der Problematik «Nation und Nationalismus in Europa». Dabei taucht
immer wieder das Verhältnis von Religion, Sprache und Nation auf. Prozesse von Staatsund

Nationenbildung aus historischer Perspektive interessieren ebenso wie die Untersuchung

des Verhältnisses von Universalismus und Partikularismus und daraus resultierenden

Spannungen zwischen Nationalstaaten und kleineren regionalen Einheiten.
Ohne auf einzelne Beiträge im Rahmen des beschränkten Platzes näher einzugehen,

darf die Reichhaltigkeit und die gedankliche Tiefe dieser Festschrift hervorgehoben werden.

Sie ist - nicht zuletzt dank der zahlreichen Artikel von Autoren aus dem östlichen
Europa - zu einem Band zwischen Ostmittel- und Südosteuropa einerseits und der
Schweiz anderseits geworden, das die Bedeutung und Ausstrahlungskraft der Universität
Freiburg in diese «neuen europäischen Räume» aufzeigt. In der Person des Geehrten
verkörpert sich in bester Tradition die völkerverbindende Mission unseres Landes, die gerade
in den Tagen der Annäherung der ostmitteleuropäischen Staaten an den europäischen
Westen die Präge- und Gestaltungskraft schweizerischen Denkens und Vermitteins zum
Ausdruck bringt. Hier liegt die grosse staatspolitische Chance dieser aussergewöhnlichen
Festschrift, die auf drängende und dringend zu lösende Probleme im kommenden Europa
hinweist.

SZRKG, 98 (2004)



238 Rezensionen - Comptes rendus

Eine reichhaltige Publikationenliste sowie eine grosse Zahl abgeschlossener Lizen-
tiats- (141) und Doktoratsarbeiten (15) zeigen die stupende Arbeits- und Ausstrahlungskraft

des Geehrten auf.

Meggen/Luzern Alois Steiner

Moritz Csäky/Peter Stachel (Hg.), Mehrdeutigkeit. Die Ambivalenz von Gedächtnis und
Erinnerung, Wien, Passagen Verlag 2003, 230 S.

Der von Moritz Csâky und Peter Stachel herausgegebene Sammelband - Ergebnis einer
Internationalen Konferenz zum Thema «Orte des Gedächtnisses» an der Österreichischen
Akademie der Wissenschaften - vereinigt Beiträge europäischer Kulturwissenschafter zu
Themen der Identitätskonstraktion in den (post)modernen Gesellschaften des 19. und 20.
Jahrhunderts, für welche aus der poststrakturalistisch-(de)konstruktivistischen Perspektive,

welche die Autoren einnehmen, Ambivalenzen und Mehrdeutigkeiten, Vielfachcodierungen

und multiple Identitäten und eine entsprechende Komplexität der gesellschaftlichen

Realität als typisch erachtet werden.
Nach dem einführenden theoretischen Beitrag von Benjamin Marius Schmidt zur Plu-

rikontexturalität und Hybridität kultureller Identitäten und einem wissenssoziologischen
Rückblick von Bernd Weiler auf Kulturbegriffe der Anthropologie zwischen 1870 und
1930 nähern sich verschiedene der Beiträge Gedächtnisorten als konstruierten und
prozesshaften und dementsprechend ambivalenten Phänomenen, welchen in unterschiedlichen

soziokulturellen Kontexten verschiedene Bedeutungen eingeschrieben werden können,

die also, um mit Moritz Csâky und Peter Stachel zu sprechen, «unterschiedlich
erinnert» werden können (12): so Katharina Wegans Beitrag zum «Mahnmahl gegen Krieg
und Faschismus» in Wien, Friedrich Achleitners Artikel zur Konstruktion von
Nationalarchitekturen und Lydia Hausteins Beitrag zur zentralen Präsenz kultureller Erinnerung
bei Aby Warburg.

Einen weiteren Schwerpunkt des Bandes bilden Fragen multipler Identitäten, wobei
neben der sprachlich-kulturellen Ebene - so in den Artikeln von Ruth Wodak und Rudolf
de Cillia und von Christine Schwab - besonders der religiöse Faktor thematisiert wird.
Die starke Präsenz religions- und kulturgeschichtlicher Beiträge ist Ausdruck der Bedeutung,

die dem religiösen Faktor in der modernen Gesellschaft von Seiten einer poststruk-
turalistischen kulturwissenschaftlichen Identitäts-, Nationen- und Gedächtnisforschung
beigemessen wird. Religion als Faktor der Identitätsbildung, von Inklusion und Exklusion
in den Gesellschaften des 19. und 20. Jahrhunderts steht im Zentrum des Beitrags von Urs
Altermatt. Während im konfessionellen Zeitalter des 16. und 17. Jahrhunderts der religiöse

Faktor das zentrale Element gesellschaftlicher Inklusion und Exklusion darstellte, wurden

im Zuge der Modernisierung der Gesellschaften Nation und Nationalismus zu zentralen

Sinndeutungsmustern, doch - so die These von Urs Altermatt - wirkten Religion und
Konfession in unterschiedlichen Kontexten auch im 19. und 20. Jahrhundert auf die
Entstehung der modernen Nationalstaaten und stellt Religion weiterhin einen identitätsbildenden

Faktor in den heutigen zugleich pluralistischen und individualistischen
Gesellschaften dar. Für plurikulturelle Gesellschaften spricht sich Urs Altermatt für multiple
Identitäten und die Staatsbürgerschaft als zentrale Grösse der Integration aus. Das
Konzept der Mehrfachidentitäten bleibt in Bezug auf die Rolle religiöse Identitäten in den
verschiedeneil Teilbereiche der Gesellschaft noch weitgehend zu reflektieren.

Die Frage multipler Identitäten in Bezug auf religiöse und kulturelle Identitifkatoren in
der Geschichte greifen auch Félicitas Heimann-Jelinek in ihrem Artikel zu den Judaica -
jüdischem Kunsthandwerk - auf der Schnittstelle zwischen jüdischer und mitteleuropäischer

Kultur und Péter Varga anhand von Autobiographien ungarischer Juden des
ausgehenden 19. Jahrhunderts auf. Félicitas Heimann-Jelinek analysiert die jüdischen Kultob-

SZRKG, 98 (2004)



Rezensionen - Comptes rendus 239

jekte als Identifikationszeichen, welche in einem jüdischen Kontext verstehbar waren und
über den Mechanismus von Identität und Differenz Sinn produzierten, die gleichzeitig
aber auch Platz für nicht-jüdische Codes und Interpretationen schufen und dadurch multiple

Funktionen einnehmen konnten. Péter Varga zeigt die Konstruktion multipler Identitäten

ungarischer Juden in den Jahrzehnten um die Jahrhundertwende, wie sie in der
Verbindung religiöser und sprachlicher - deutscher - Identitäten in Autobiographien als

Erinnerungsräumen ihren Ausdruck fänden.
Der vorliegende Sammelband vereint in multiperspektivischer und interdisziplinärer

Herangehensweise auf einem hohen Reflexionsniveau Beiträge zu Mehrdeutigkeit und
Ambivalenz, Plurikontexturalität und Historizität kultureller Identitätskonstraktionen im
östlichen Mitteleuropa und in (post)modernen Gesellschaften überhaupt. Damit und
insbesondere mit den Artikeln zum religiösen Faktor stellt er auch für die religions- und
kulturgeschichtliche Forschung einen anregenden und in seinen Ansätzen innovativen Beitrag

dar.

Freiburg Franziska Metzger

Dan Diner. Gedächtniszeilen. Über jüdische und andere Geschichte, München, C. H.

Beck, 2003, 293 S.

In «Gedächtniszeiten» stellt Dan Diner fünfzehn einzeln veröffentlichte Beiträge zusammen,

denen er an Stelle eines Vorwortes metahistorische und historiographische Betrachtungen

voranstellt: «In den Geschichtswissenschaften scheint gegenwärtig ein
Paradigmenwechsel anzustehen - der Wechsel von <Gesellschaft> zu (Gedächtnis») (S. 7). Diner
drückt damit prononciert einen Wandel aus und verweist auf das Wechselverhältnis von
«Gedächtnis» und «Geschichte». Der Geschichte der Judenheiten kommt gemäss Diner
bei diesem Paradigmenwechsel von «Gesellschaft» zu «Gedächtnis» eine seismographische

Bedeutung zu. Sie birgt durch ihre transnationale, transterritoriale und ihren
mobilen Charakter sowohl vormoderne als auch postmoderne Elemente in sich und weist
über das Paradigma des Nationalstaates hinaus. Die Geschichte der Juden ist so auch
erkenntnisleitend für eine integrierte europäische historische Betrachtung: «Jüdische
Geschichte der Neuen und Neuesten Zeit kommt mit der Historie Europas gleichsam zur
Deckung» (S. 246).

Diner legt seine «jüdischen und anderen Geschichten» auf zwei parallelen Achsen des

Zugriffs an: die eine ist das «Extremereignis des Holocaust», der als «Zivilisationsbruch»
an den Schichten zivilisatorischer Gewissheit rührte; das andere ist die kulturgeographische

Ost-West-Achse, die sich als Übergang von «Okzident» und «Orient» äussert. «Eine
derart universell angelegte Perspektive der jüdischen Lebenswelten soll dazu beitragen,
den durch das Paradigma der Nationalgeschichte blockierten, ursprünglich gemeinsamen
zeitlichen wie räumlichen Horizont von latinischer, orthodoxer und islamischer Kultur
historisch zurückzugewinnen.» (S. 15)

Die Beiträge ordnen sich in die Kapitel «Räume und Zeiten», «Ethnos und Demos»,
«Jüdische Geschichten», «Gestaute Zeit», «Zeitmetaphem» und «Agenden» ein. Unter
«Räume und Zeiten» bemächtigt sich der Autor resümierend dem «historischen Profil des

20. Jahrhunderts». Es zeigt sich ihm dabei, dass sich das Jahrhundert über eine Verschrän-
kung von Konfliktachsen und Interpretationslinien erfassen lässt: einer Verschränkung
von Ethnos und politischen Werten, von der Wirkung partikularer Gedächtnisse und
universeller Ideologien sowie von langzeitigen und kurzzeitigen Bewegungen (S. 18). Der
«Orientalischen Frage» schenkt Diner besondere Aufmerksamkeit: Der Fokus liegt auf
dem christlich-orthodoxen Süden, der zugleich zum islamischen Norden gehört und ein
«Paukboden der europäischen Mächte» (S. 44) bildete. Was als regionaler Konflikt
zwischen dem Osmanischen Reich und Russland begann, das wurde über verschiedene

SZRKG, 98 (2004)



240 Rezensionen - Comptes rendus

Etappen von der Auseinandersetzung zwischen England und Russland zum
sowjetischamerikanischen Antagonismus. Im ideologischen Zeitalter verschränkten sich Kalter
Krieg und Dekolonisierung: «Von Kaschmir bis Palästina» zog sich ein ausgedehnter Kri-
senbogen. Als der Schleier des Kalten Krieges 1989 weggerissen wurde, zeigten sich die
Konflikte wieder in ihrer substantiellen Eigenständigkeit.

Unter «Ethnos und Demos» ordnet Diner verschiedene Beiträge ein, die von «Religion
und Nationalität im Osmanischen Reich» über die «Pluralistische Regulierung von Religion

und Ethnos» zu «Henri Pirennes <Muhammed und Karl der Grosse)» gehen. Diner
lässt die Frage offen, ob eine der frühneuzeitlichen europäischen Entwicklung analoge
Verwandlung von Religion in Konfession (Protestantisierung) auch im Islam verwirklichbar

sei (S. 68-69).
Unter «Jüdische Geschichten» geht der Autor der unterschiedlichen Entwicklung der

westlichen Juden und der Ostjuden nach. Während sich für die westlichen Juden unter
Einbezug verschiedener staatsbürgerlicher Zugehörigkeiten mit dem Kollektivbegriff
«Judentum» ein national-kulturelles Selbstverständnis verband, entwickelte sich im östlichen
Teil Europas das «Bewusstsein einer jüdischen Nationalität als einer Nationalität unter
anderen Nationalitäten» (S. 127).

Im Kapitel «Gestaute Zeiten» befasst sich Diner mit dem «Judenrat» als Grenzsituation,

die nur ein System wie der Nationalsozialismus erzwingen konnte, sowie mit Max
Horkheimers «Aporien der Vernunft» angesichts des «universellen Zivilisationsbruchs».
Er hebt am Schluss dessen «treibende Sehnsucht» hervor, die sich wie ein roter Faden
durch das Leben des Philosophen zog, daran zu arbeiten, dass «<der Mörder nicht über das

unschuldige Opfer triumphieren möge») (S. 179). Im anschliessenden Beitrag «Schulddiskurse

und andere Narrative» befasst sich Diner mit den «gleichsam zyklisch anmutenden
Schüben [...] von aufgeregten Kontroversen über Nationalsozialismus und Judenvernichtung»

(S. 180) in Deutschland.
Im Kapitel «Zeitmetaphern» geht der Autor in zwei Beiträgen auf inner-isralische Themen

ein: So prägen die europäischen Erfahrungen der Nationalisierung des jüdischen Volkes

sowie die Katastrophe der Vernichtung das Selbstverständnis in Israel, «zwar von
Europa, nicht aber in Europa zu sein», bis in die Gegenwart. Weiter folgert der Autor, dass

sich im jüdischen Gemeinwesen Geschichte und Legitimität keineswegs entmischt zeige.
Diner, der sich im Beitrag mit den «neuen Historikern» in Israel beschäftigt, erkennt in
ihnen «zwar keine Pioniere einer neuen Historiographie», jedoch Symptome einer
Tendenz, die eine Ablösung der Historie von der Struktur des Legitimitätsdiskurses anzeige
(S. 227).

Im Beitrag unter dem Titel «Agenden» verweist Diner auf die inhärente europäische
Perspektive der «Geschichte der Juden». Damit schliesst sich gleichsam der Kreis zum
ersten Beitrag des Buches.

Dan Diner legt in diesem Sammelband seine historischen Deutungen brillant und
tiefgründig dar. Vor allem seine These vom Paradigmenwechsel von «Gesellschaft» zu
«Gedächtnis» dürfte von nachhaltiger Wirkung sein.

Horw Markus Furrer

Andreas Renz/Stephan Leimgruber (Hg.), Lernprozess Christen Muslime. Gesellschaftliche

Kontexte - Theologische Grundlagen - Begegnungsfelder, Münster/Hamburg/Berlin/London,

LIT Verlag, 2002, 424 S.

Gesellschaftliche Prozesse wie Globalisierung, Migration oder Pluralität können in einen
dramatischen «Kampf der Kulturen» ausmünden. Sie müssen es aber nicht. Diese
Entwicklungen können nämlich auch eine Einladung zum interkulturellen Lernen von Kon-
vivenz sein. Der Sammelband «Lernprozess Christen Muslime» möchte dazu eine Be-

SZRKG, 98 (2004)



Rezensionen - Comptes rendus 241

standsaufhahme und eine Wegleitung erstellen. Laut dem Mitherausgeber Stephan Leim-
gruber lassen sich in dieser interreligiösen und multikulturellen Pädagogik folgende fünf
Phasen unterscheiden: religiöse Zeugnisse der anderen Religion wahrnehmen; religiöse
Phänomene aus ihrem Kontext deuten; personale und mediale Begegnungen initiieren;
sich existentiell damit auseinandersetzen; die bleibende Fremdheit akzeptieren und
respektieren.

Die Erwartungen an das interreligiöse Lernen sind deshalb etwa folgende: Einüben in
einen unverkrampften Umgang zwischen Christen und Muslimen, Abbau von Vorurteilen,
erhöhte Deutungskompetenz und Fähigkeit zu Empathie und Perspcktivenwechsel,
Modelle der Konfliktbewältigung, worin es vor allem darum geht, das bestehende Konfliktpotential

zu minimieren.
Dieses anspruchsvolle umfassende Programm wird in der dichten Veröffentlichung

«Lernprozess Christen Muslime» vieldimensional entfaltet und facettenreich durchbuchstabiert.

Drei Wissensebenen werden dabei thematisiert: (1) der traditionale und
zeitgenössische gesellschaftliche Kontext (17-106), (2) die theologischen Grundlagen (107-
243) und (3) die religionspädagogischen Lernbereiche (245-374).

Gesellschaftliche Kontexte

Generell kann das Umfeld, in dem diese Lernprozesse ablaufen, mit dem Begriff «Säkula-
rität» umschrieben werden. Die westeuropäische, je verschieden gewichtete und
legitimierte «Laizität» bietet dazu den Lebensraum, in dem sich nicht nur Christen und Muslime,

sondern auch viele andere traditionelle und moderne, westliche und östliche
Religionsformen entfalten. Eine starke Minderheit der westeuropäischen Bevölkerung artikuliert
sich aber auch - ideologisch und praktisch - nach atheistischen Lebensprinzipien. In
diesem vieldimensionalen Kontext sind die neuen Standorte des Zusammenlebens
auszuhandeln und einzuüben. Nicht selbstverständlich dürfte es aber sein, «islamische Religiosität

in der Säkularität» auszugestalten. Die funktionale Differenzierung, wonach der
religiöse Raum auf die Privatsphäre beschränkt wird und keine öffentlich verordnete
Glaubenspraxis haben soll, führt zu emotionsgeladenen, durch die Medien breit gestreuten
Debatten und Konflikten mit der islamischen Gemeinschaft. Im Schnittpunkt solcher Kontroversen

sind bekanntlich europaweit Schulfragen wie das Tragen des Kopftuchs, der
Gymnastik- und Schwimmunterricht oder auch die Biologiekurse. In Deutschland werden solche

Fragen beim Definieren jener Werte und Verhaltensweisen thematisiert, welche zur
deutschen «Leitkultur» gehören müssen (Christoph Elsas: 18-28). Konkreter geht es um
die christlichen und um die muslimischen Antworten auf die Menschenrechtsforderungen
(Heiner Bielefeldt: 44—56) und auf die friedensethischen Bedingungen um den christlich
und muslimisch verantworteten «gerechten Krieg» (zum «gihad»-Begriff vgl. Abd el-
Halim Ragab: 57-72). Diese Themenfelder sind aber - z.B. auch in der türkischen
Immigrantengrappe - nicht statisch und essentialistisch zu behaupten, sondern generationenspezifisch

auszuhandeln (Mechthild Herberhold: 89-106).

Theologische Grundlagen

Die theologischen Antworten sollten - nach der Korrelations-Methode von Paul Tillich,
aber auch nach dem gesunden Menschenverstand in der pastoralen Praxis - die
gesellschaftlichen Anfragen aufnehmen und sie im Koordinatensystem der christlich-islamischen

Glaubens-, Hoffnungs- und Solidaritätshorizonte situieren. Der zweite Teil von
«Lehrprozess Christen Muslime» stellt dazu die «theologischen Grundlagen» bereit. Dazu
gehört die Bestandsaufnahme der offiziellen Positionen in der katholischen und evangelischen

Kirche zum Islam (Andreas Renz: 108-141), welche phasenweise zwischen miss-
trauischer Apologetik und dialogischem Vertrauen pendeln. Ähnlich vielgestaltig sind
auch katholische, protestantische und orthodoxe Stellungnahmen zur «abrahamitischen
Ökumene» (Manfred Görg: 142-151; vgl. darin 145-147: Lessings Nathan). Ähnlich fa-

SZRKG, 98 (2004)



242 Rezensionen - Comptes rendus

cettenreich, aber spiegelverkehrt, ist die Wahrnehmung des Christentums in der islamischen

Tradition, welche die bedeutsame Brückenfigur Smail Balie (1920-2002) noch kurz
vor seinem Tod dargestellt hat (171-182). Ich finde darin sowohl seine profunden Kenntnisse

der islamischen Traditionen wieder als auch seine Erfahrungen mit interreligiöser
Spiritualität, die ich über Jahrzehnte an Symposien und in Vorträgen immer wieder
geschätzt habe.

In der theologischen Werkstatt über Chancen und Grenzen christlich-islamischer Kon-
vivenz gehören zur Grandausstattung folgende drei Themen, Erinnerungen und Polemiken:

(1) die théologale Gewichtung der Bedeutung des Korans in der prophetischen
Heilsgeschichte (Hans Zirker: 183-197), (2) die wohlwollende oder vernichtende Interpretation
des Propheten Mohammad entweder als Bote Gottes oder dann als Nervenkranker und
Betrüger (Reinhard Lenze: 203-213) und (3) der Platz des koranischen Jesus (Martin
Bauschke: 214-226). Um sich von diesen Kontroversen befreien und auf neue Horizonte
zugehen zu können, scheint mir der Weg, den Andreas Renz vorschlägt (227-243),
perspektivenreich zu sein: die Geschöpflichkeit und Würde des Menschen - theologisch: als
«Abbild Gottes» und als «Stellvertreter Gottes» - zur Basis des gesellschaftlichen Dialogs
zu nehmen.

Schritte interreligiösen Lernens

Ich meine, diese menschenrechtliche Basis sollte auch den Rhythmus für die religionspädagogische

Umsetzung «christlich-islamischer» Konvivenz angeben. Auch in diesem pra-
xeologischen Abschnitt des «Lernprozesses Christen Muslime» (245-374) finden sich
bedeutsame theoretische Modelle, praxisorientierte Vorschläge und verarbeitete Erfahrungsberichte.

Daranter möchte ich einige kurrikulare Orientierungen hervorheben.
Aufgrund meiner religionssoziologischen Erfahrungen in der Konflikt- und

Friedensforschung bin ich davon überzeugt, dass luzides «Lernen durch Konflikte» (Mohammed
Heidari: 246-264) fruchtbringender ist als moralische Friedensappelle durch Kirchen und
Moscheen. Folgende drei hauptsächliche Kompetenzen wären dabei zu vermitteln und zu
verinnerlichen: (1) Kulturwissen, (2) synergetische Kommunikationskompetenz und (3)
konstruktive Konfliktfähigkeit. Diese Lernziele wie Kooperationsfähigkeit,
Konfliktlösungsbereitschaft oder Kompromissfindung werden islambezogen sowohl im evangelischen

(Johannes Lähnemann/Werner Haussmann: 265-273) als auch im katholischen
Religionsunterricht (Georg Gafüs: 274-287) oder in der islamischen Religionspädagogik (sei
es in der Türkei: Beyza Bilgin: 299-310 oder sei es in Deutschland: Christoph Bochinger:
311-329) gefordert. Christoph Bochinger (Universität Bayreuth) illustriert diese
deutschen innerislamischen Ausbildungsmodelle und Entwicklungen einerseits im
bekenntnisgebundenen wie auch andererseits im religionskundlichen Islamunterricht.

Konkreter sind oft konfliktive Begegnungsorte für lebenslanges Lernen z.B.
christlichislamische Ehen (Barbara Huber-Rudolf: 330-339), Alltagstreffen (Mathias Krieg: 347-
352), islamische Feste (Monika Tworaschka: 352-368) oder gemeinsames Beten (Andreas

Renz: 369-374). Beim «Beten» wird die wichtige Unterscheidung zwischen den offiziellen

muslimischen Gebetszeiten (salât) und dem persönlichen Gebet (du'â) hervorgehoben

(373). Diese Differenz hat es z.B. der Muslim-Gemeinde in Kigali erlaubt, mich während

meiner Arbeit an der Rwandischen Nationaluniversität (1965-1971) einzuladen und
mir dort das Wort zur «Predigt» in der Moschee zu geben. Das sind für mich prägende
Momente, um dem «Lernprozess Christen Muslime» eine unumstössliche Chance zu
geben.

Die Herausgeber dieses eindrücklichen Handbuches zum christlich-islamischen Lernen

fassen die Ergebnisse und Zukunftsaufgaben (z.B. Medien) abschliessend in Thesenform

zusammen (375-379) und fügen eine ausführliche Bibliographie an (380-403). Die
Register zu Personen, Themen, Bibel- und Koranstellen, welche in dieser Veröffentlichung

verwendet werden, machen aus diesem Band ein sehr nützliches Werkzeug und
Handbuch für Unterricht, Dialog und Alltagspraxis auf dem christlich-islamischen Feld.

SZRKG, 98 (2004)



Rezensionen - Comptes rendus 243

Pastorale und gesellschaftliche Zusammenhänge

Die gesamte Darstellung bleibt aber - von der religiös-dialogischen, kirchlich-pastoralen
Gesamtanlage her - optimistisch auf die «weichen» gesellschaftlichen Religionsfaktoren
beschränkt. Die «harten» und konfliktiven Faktoren wie Bevölkerungskonfiguration
zwischen Einheimischen und Ausländerinnen, Arbeitsmarkt und Arbeitslosen, Integration
und Exklusion, Kriminalität und Veransichcrang, Nationalismus und Fremdenhass
erscheinen in diesem «Lernprozess Christen Muslime» kaum -jedenfalls nicht konturenhaft
und kantig wie im Alltag. Die hier erarbeitete Synthese erwähnt femer den Diskussionsstand

in Frankreich oder England nicht. Das wäre nützlich gewesen, um dadurch die
deutsche Variante des Euro-Islam in seiner Spezifizität und Komplementarität aufscheinen

zu lassen. Sprachlich wäre das kein Problem gewesen, sind doch z.B. wichtige
Veröffentlichungen des Schweizer Islamologen und islamischen Intellektuellen ägyptischen

Ursprungs, Tariq Ramadan, auf Deutsch übersetzt worden: Tariq Ramadan, Der
Islam und der Westen. Von der Konfrontation zum Dialog der Zivilisationen, MSV-Verlag,

Köln 2000; und: ders.. Muslimsein in Europa. Untersuchung der islamischen Quellen
im europäischen Kontext, MSV-Marburg, Köln 2001.

«Lernprozess Christen Muslime» bietet eine umfassende Auslegeordnung zum
zurückgelegten Weg in den Begegnungen zwischen Christen und Muslimen, ein Inventar zu den

ausweglosen Pfaden und ein Ausblick auf die Horizonte, welche noch durchschritten werden

mussten oder sollten. Die Lektüre war für mich auch eine Standortbestimmung zu
eigenen Überlegungen in der interkulturellen Arbeit. Sie hat in mir Erinnerungen an die
oben erwähnten dialogischen Erfahrungen mit muslimischen Menschen, Gemeinschaften
und Moscheen wachgerufen, die ich in den 60-er Jahren im negroafrikanischen Kontext
und seither in Europa im interreligiösen Dialog machen konnte. Seit den terroristischen
Ereignissen vom 11. September 2001 in New York und vom 11. März 2004 in Madrid
sind aber die Karten definitiv neu verteilt worden. Die Spielregeln am islamisch-chist-
lichen Tisch haben sich verändert. Die Spielweise ist vorsichtiger und misstrauischer
geworden. Umso zukunftsträchtiger ist es, dezidiert und luzid im «Lernprozess Christen
Muslime» zu bleiben.

Freiburg Richard Friedli

Michael Krüggeier, Markus Büker, Alfred Dubach et al.. Solidarität und Religion.
Was bewegt Menschen in Solidaritätsgruppen?. Zürich, NZN Buchverlag, 2002 (=SPI-
Publikationsreihe, Bd. 7), 349 S.

Die «Solidaritäts-Frage» wird in der modernen Gesellschaft ausführlich und heftig
diskutiert: was hält Menschen heute noch zusammen, und wann verhalten sie sich solidarisch?

Lange waren es die Kirchen, die ein gemeinsames Wertesystem vermittelten und
solidarisches Verhalten einforderten. Angesichts ihres Geltungsverlusts und der
zunehmenden Individualisierung von Religion in der heutigen pluralistischen Gesellschaft stellt
sich deshalb die Frage nach den Auswirkungen auf den sozialen Zusammenhalt neu. Trifft
die allgemein verbreitete Ansicht zu, dass sich die Individualisierung negativ auf
solidarisches Handeln auswirkt? Besteht zwischen christlicher Religion und Solidarität
überhaupt noch ein innerer Konnex, das heisst: findet die Frage nach der Solidarität auch
heute noch in der christlichen Religion ihre tragende Basis, und gehört diese nach wie vor
zur Hauptförderin von Solidarität?

Das interdisziplinäre Forschungsprojekt «Solidarität und Religion» knüpft an die
bekannte «Sonderfall»-Srudie (Dubach/Campiche 1993) an und beschäftigt sich mit
unterschiedlichen Varianten der Verknüpfung von Solidarität und Religion. Zu diesem Zweck
wurden zwölf Selbst- und Fremdhilfegrappen in der Deutschschweiz in je einem ein- bis

SZRKG. 98 (2004)



244 Rezensionen - Comptes rendus

anderthalbstündigen gemeinsamen Gespräch befragt. Die ausführliche Porträtierang der

sog. Solidaritätsgrappen, auf die die Interpretationen basieren, ist - nach einem eigenen
Kapitel über die Bedeutung der Resultate für die Theologie und die Kirchen - am Schluss
des Buches nachzulesen. Die Vergemeinschaftungsformen der befragten Gruppen werden
in drei (Ideal-)Typen eingeteilt: im Milieutyp (Gruppen: PFARREI, BLINDE, MISSION)
entsteht Solidarität aus Religion; im Funktionstyp (Gruppen: HERZKTNDER,
ERWERBSLOSE, KUBA, FAIRER HANDEL) ist Religion kein Thema: Solidarität kommt
ohne Religion zustande; und im Identitätstyp (Gruppen: BEFREIUNG, ALKOHOL) kann

Religion aus Solidarität wichtig werden. Zu den Mischtypen werden die Gruppen MÄNNER,

MENSCHENRECHTE, MITEINANDER gezählt. Die Studie belegt, dass es neben
den bewährten und bekannten traditionellen Verbindungen von Solidarität und Religion
im Zuge des gesellschaftlichen Wandels auch neue Verknüpfungsformen gibt. Schon im
Vorwort wird festgehalten, dass die vielfach bemängelte Erosion solidarischen Verhaltens
in modernen Gesellschaften vor den empirisch gewonnenen Ergebnissen wissenschaftlicher,

hier religionssoziologischer, Forschung keinen Bestand hat. «Verknüpfungen von
(Solidarität und Religion) werden auch unter der Bedingung einer ausgreifenden
Individualisierung und Pluralisierung gelebt und neu erfunden.» (9f.) Auch wenn es offen bleiben

muss, inwiefern diese der gesellschaftlichen Integration dienen, und auch wenn eine

«pragmatische Verwendung» des Religionsbegriffs (19) keineswegs unproblematisch ist
und manchmal unklar bleibt, von welchem Christentum jeweils eigentlich die Rede ist, ist
dieses Buch - auch aufgrund der verwendeten dokumentarischen Methode - äusserst
anregend und empfehlenswert.

Bern Isabelle Noth

Rudolf Dellsperger, Kirchengemeinschaft und Gewissensfreiheit. Studien zur Kirchen-
und Theologiegeschichte der reformierten Schweiz: Ereignisse, Gestalten. Wirkungen
(=Basler und Bemer Studien zur historischen und systematischen Theologie 71), Bern

u.a., Peter Lang 2001, 337 S.

Der bekannte Berner Kirchenhistoriker und Pietismusforscher hat in diesem Band eine
Auswahl aus seinen Vorträgen und Aufsätzen zwischen 1978 und 2000, die in verschiedenen

Publikationen bereits verstreut erschienen waren, gesammelt und der interessierten
Öffentlichkeit damit einen grossen Dienst erwiesen. Anhand konkreter Gestalten werden

Ereignisse und Wirkungen aus der Kirchen- und Theologiegeschichte der reformierten
Schweiz behandelt. Wolfgang Musculus, Johannes Piscator und Johann Rudolf sowie
Samuel Werenfels, Jean-Frédéric Osterwald und François Turrettini, die in den konfessionellen

Kontroversen der Zeit Augenmass bewiesen, sind Anlass zur Erschliessung des

Zeitalters der Reformation und Orthodoxie. Die damit verbundene Entwicklung im
protestantischen Europa wird immer wieder exemplarisch nachgespürt. Mit Beat Ludwig von
Muralt, Samuel König und Samuel Güldin werden Gestalten des radikalen Bemischen
Pietismus im deutschen, neuenburgischen und pennsylvanischen Exil vorgestellt. Eine
dritte Gruppe von Beiträgen befasst sich mit dem Zeitraum von der Mitte des 18. bis Mitte
des 19. Jahrhunderts und der Stellung bedeutender reformierter Intellektueller zu den
geistigen Zeitströmungen. Konkret geht es um die Stellung von Johann Kaspar Lavater zum
Deismus, von Johann Heinrich Pestalozzi zum Pietismus und von Jeremias Gotthelf/Al-
bert Bitzius und Johann Peter Romang zum politischen Liberalismus und Radikalismus.
Es folgen zwei Beiträge zur Theologiegeschichte des 19. Jahrhunderts über Eduard Zeller
und Alois Emanuel Biedermann, zwei herausragende Vertreter der historisch-kritischen
beziehungsweise freien Theologie. Der Band wird abgeschlossen mit einem Essay zur
kirchlichen Zeitgeschichte, der sich mit der Bemer Kirchenverfassung von 1946 befasst,

SZRKG, 98 (2004)



Rezensionen - Comptes rendus 245

bei der sich Vertreter der liberalen und der dialektischen Theologie auf eine gemeinsame
theologische Grundlage einigten. Der Titel ist gut gewählt, ist doch die Spannung
zwischen «Kirchengemeinschaft und Gewissensfreiheit» so etwas wie ein roter Faden in
allen Beiträgen, ganz besonders aber im gleichnamigen Essay über Samuel Güldins
Einsprach gegen Zinzendorfs Unionstätigkeit in Pennsylvanien (182—205) und im Beitrag
über Albert Bitzius und Johann Peter Romang (234—260). Die Beiträge sind wie Essays
geschrieben und haben zugleich den nötigen wissenschaftlichen Tiefgang, was in der
kirchenhistorischen Zunft leider nicht immer selbstverständlich ist. Sie dokumentieren ein
gutes Mosaik des wissenschaftlichen Wirkens des Berner Kirchenhistorikers: seine
ökumenische Gesinnung; seine Konzentration auf Gestalten und Ereignisse, in denen die
Spannung von Kirchengemeinschaft und Gewissensfreiheit deutlich aufscheint; seine
souveräne Kenntnis des Berner Pietismus; seine Fähigkeit, bei heissen Kontroversen (so z.B.
zwischen Zinzendorf und Güldin) wissenschaftliches Augenmass zu bewahren und
Verdienste und Grenzen aller Positionen aufzuzeigen; seine Überzeugung, dass in den
historischen Krisen der reformierten Varianten des Christentums grosse Christen als von
Christus befreite und vom Evangelium zur Freiheit berufene Kinder Gottes immer wieder
auftraten.

Freiburg Mariano Delgado

Victor Conzemius (Hg.), Schweizer Katholizismus 1933—1945. Eine Konfessionskultur
zwischen Abkapselung und Solidarität, Zürich, Chronos, 2001, 696 S.

Der von der Römisch-Katholischen Zentralkonfcrenz der Schweiz in Auftrag gegebene
und von Victor Conzemius herausgegebene Sammelband zur katholischen Kirche und
dem Katholizismus im «Zeitalter der Totalitarismen» ist Teil jener systematischen
Aufarbeitung der Geschichte der Schweiz im Zweiten Weltkrieg, welche in der zweiten Hälfte
der 1990er Jahre durch die öffentliche Debatte über die nachrichtenlosen Vermögen in
den Schweizer Banken ausgelöst worden war. In der schweizerischen Katholizismusforschung

steht das Werk in der Kontinuität der seit 1997 in verschiedenen Projekten
aufgenommenen kultur- und sozialgeschichtlichen Erforschung des Antisemitismus und der
Haltung der Schweizer Katholiken gegenüber Nationalsozialismus und Faschismus. Der
Sammelband synthetisiert Forschungswissen der letzten Jahre, während er gleichzeitig
zentrale Themen vertriefend aufgreift. Die Hauptschwerpunkte des Buches liegen in den
Themen der Selbst- und Fremdeinschätzung der Katholiken, deren Beurteilung der
autoritären und totalitären Regimes, deren Haltung gegenüber dem Antisemitismus, des
sogenannten «literarischen Widerstands gegen den Nationalsozialismus» sowie der
Flüchtlingspolitik.

Im ersten Teil unter dem Titel «Öffentlichkeit und Katholizismus» stehen nicht Ideologien

und Feindbilder der Katholiken im Zentrum, sondern Fragestellungen betreffend
ihrer Selbst- und Fremdwahrnehmung. Abgesehen von Victor Conzemius' Beitrag zur
Kirchenpolitik der Päpste Pius XL und Pius XII., welcher die Ebene der schweizerischen
Bischöfe jedoch nicht einbezieht, und Albert Gassers Überblicksdarstellung zur
Selbstwahrnehmung der Katholiken und deren ideologischer Abgrenzung gegen aussen, steht in
diesem Teil nicht der Schweizer Katholizismus zur Zeit des Nationalsozialismus im
Zentrum, sondern vielmehr eine Perspektive, welche die die katholische Identitätsbildung in
gegenseitiger Abgrenzung mit Protestantismus und Freisinn thematisiert.

Mit der Haltung der Schweizer Katholiken zu Faschismus und Nationalsozialismus
befassen sich vier Beiträge, je einer zum Tessin und dem italienischen Faschismus sowie
zur deutschschweizerischen Presse und dem Nationalsozialismus und zwei zur Haltung
der Schweizer Katholiken zu Franco-Spanien. Diese Beiträge stützen die These, dass die

SZRKG, 98 (2004)



246 Rezensionen - Comptes rendus

auf die Kirche und den Katholizismus konzentrierte Binnenperspektive im Wesentlichen
ausschlaggebend für die Beurteilung der nationalsozialistischen und faschistischen
Regime war. Neben den Artikeln zum Tessin und zur Deutschschweiz wäre eine Differenzierung

auch entlang verschiedener Teilmilieus lohnenswert gewesen.
In einem nächsten Teil widmen sich vier Beiträge dem Antisemitismus beziehungsweise

Rassismus. Dieser Teil integriert am stärksten die mentalitäts- und alltagsgeschichtliche
Ebene. In einer Langzeitperspektive widmen sich Stephan Leimgruber und Urs

Altermatt der Transmission antijudaistischer Stereotypen in Katechismus und Religionsbü-
chem sowie in den Bräuchen um die Karfreitagsliturgie. Die Beiträge von Christoph
Baumer zum Jesuiten Rudolf Walter von Moos und von Philippe Chenaux zu Charles
Journet stellen vertiefende intellektuellengeschichtliche Detailstudien zu einem antisemitischen

Exponenten des katholischen Milieus, der sich innerhalb des «Koordinatensystems»

(Altermatt, 1999) des katholischen Antisemitismus bewegte, und einem Philose-
miten, der zum christlich-jüdischen Dialog der Nachkriegszeit beitrug, dar. Nicht einbezogen

ist demgegenüber der Antisemitismus in verschiedenen innerkatholischen Richtungen
und Teilmilieus.

Differenzen gegenüber dem Mainstream Katholizismus werden jedoch in dem Teil
«Widerstand und Widerständigkeit» aufgegriffen. In einem intellektuellengeschichtlichen
Artikel widmet sich Victor Conzemius den antinationalsozialistischen Netzwerken
schweizerischer und deutscher Katholiken, wobei er zum Schluss kommt, dass es sich
dabei um «marginale Erscheinungen innerhalb des Schweizer Katholizismus» gehandelt
habe, welchen der politische und kirchliche Katholizismus «sehr zurückhaltend»
gegenübergestanden habe (418). Diesen entgegengestellt wird in Josef Langs Beitrag mit Josef
Konrad Scheuber ein Rechtskatholik bzw. Rechtskonservativer, welcher, ausgehend von
einer Schweizertum- und Rekatholisierangsideologie, eine antinationalsozialistische und
antibolschewistische mit einer stark antisemitischen Grundhaltung verband.

Einen weiteren Schwerpunkt des Bandes stellt die Flüchtlingshilfe dar, wobei neben
dem Caritasverband und dem speziellen Blick auf den Kanton Tessin die Nuntiatur in
Bern, deren Hilfe gegenüber Flüchtlingen und Internierten sowie Bemühungen zur
Friedensförderung, aber auch deren Beschränktheit an Möglichkeiten thematisiert wird. Im
Vergleich zu den Teilen über die Haltung der Katholiken gegenüber dem
Nationalsozialismus und Faschismus und demjenigen zum Antisemitismus nehmen die Beiträge in
den Teilen «Widerstand und Widerständigkeit» sowie «Hilfe und Vermittlung» einen
ziemlich ausgedehnten Raum ein.

Der vorliegende Sammelband stellt einen reichhaltigen und anregenden Beitrag im
Rahmen der Aufarbeitung der Schweizer Geschichte zur Zeit des Nationalsozialismus in
intellektuellen-, mentalitäts- und alltagsgeschichtlicher Perspektive dar. Wenn auch
zuweilen andere Schwerpunkte hätten gesetzt werden können und die Beiträge teilweise
punktuell bleiben, gelingt es dem Sammelband insgesamt, Gesellschaftsbeschreibungen
und Prozesse der Inklusion und Exklusion auf der Ebene des Verhaltens der Kirchenleitung,

von Elitediskursen und deren Transmission auf Verhaltensweisen und Mentalitäten

zu integrieren.

Freiburg Franziska Metzger

Unabhängige Expertenkommission Schweiz - Zweiter Weltkrieg (UEK), Die
Schweiz, der Nationalsozialismus und der Zweite Weltkrieg. Schlussbericht, Zürich,
Pendo Verlag, 2002, 613 S.

Die Schweiz schien lange mit ihrer Vergangenheit im Reinen zu sein. Das wehrhafte Volk
der Eidgenossen - so die verklärte Sicht der Nachkriegsjahre - wurde durch die
umsichtige und neutrale Politik ihrer Landesväter vom Krieg verschont. Die fremden Händel

SZRKG, 98 (2004)



Rezensionen - Comptes rendus 247

gingen die Schweiz nichts an. Mit ihren hohen Bergen war die Schweiz eine Trutzburg,
eine rettende Insel inmitten des stürmischen Europa. Dieses Geschichtsbild bot wenig
Platz für kritische Reflexion.

Im Laufe des Jahres 1996 spitzten sich die Auseinandersetzungen und Vorwürfe um
die Frage der Goldtransaktionen zwischen der Schweizerischen Nationalbank und dem
«Dritten Reich» sowie um die Frage nach nachrichtenlosen Konten auf Schweizer Banken
zu. Bundesrat Pascal Dclamuraz bemerkte im Zuge der so genannten Raubgold-Debatte,
dass Auschwitz nicht in der Schweiz liege. Die Verbrechen des «Dritten Reiches» fanden

ja nicht auf Schweizer Boden statt. Eine Verstrickung und Mitverantwortung der Schweiz
an den Verbrechen des Nationalsozialismus wurden somit lange Zeit exterritorialisiert.

Als Reaktion auf den äusseren Druck und die internationale Kritik setzte die
schweizerische Bundesversammlung im Dezember 1996 die Unabhängige Expertenkommission
Schweiz - Zweiter Weltkrieg (UEK: http://www.uek.ch) ein. Ihr Auftrag war es, Umfang
und Schicksal der infolge der nationalsozialistischen Herrschaft in die Schweiz gelangten
Vermögenswerte historisch und rechtlich zu untersuchen. Zunächst standen primär der
Goldhandel und die Devisengeschäfte der Schweizerischen Nationalbank und der Schweizer

Privatbanken im Mittelpunkt des Interesses. Später wurde das Mandat durch die
Untersuchung der schweizerischen Flüchtlingspolitik erweitert. Die rund 30 Mitglieder
der Kommission arbeiteten unabhängig von den Behörden und Interessenverbänden. Nach
fünfjähriger Forschungstätigkeit legte die UEK unter dem Präsidium von Jean-François
Bergier dem Parlament und der Öffentlichkeit 25 Studien und Beiträge (vgl. http://www.
chronos-verlag.ch) und im März 2002 einen Schlussbericht vor.

Der über 500 Seiten umfassende Bericht ist eine Zusammenstellung der zentralen
Ergebnisse der einzelnen Teilstudien. Eine gelungene Darstellung des internationalen Kon-
texts und der nationalen Entwicklung der Schweiz der ersten Hälfte des 20. Jahrhunderts
bildet den Auftakt. Erkenntnisse, Einsichten und offene Fragen stehen am Ende des

Schlussberichts.
Die schweizerische Flüchtlingspolitik war schon mehrfach Gegenstand von historischen

Untersuchungen, die von der Landesregierung in Auftrag gegeben wurden. Alle
hatten eine deutliche Sprache. Der 1970 publizierte Bericht über die schweizerische
Neutralität von Edgar Bonjour sprach gar vom «Versagen» und der «Mitschuld» einer

ganzen Generation. Die UEK macht in ihrem Bericht die diskriminierenden Koordinaten
der Flüchtlingspolitik fest und spürt ihren Nährboden auf. Fremdenfeindlichkeit und die

Angst vor einer Überfremdung der Schweiz waren keine Folge des Ersten Weltkrieges.
Sie entsprangen einerseits der Aufwertung des Nationalstaates, die gegen Ende des 19.

Jahrhunderts einsetzte. Andererseits stellte die Angst vor «fremden Elementen», d.h.
revolutionären kommunistischen Agitatoren, entlassenen Soldaten, Deserteuren oder jüdischen
Immigranten aus Osteuropa sowie Arbeit suchenden Menschen einen Abwehrreflex auf
die gesellschaftspolitische Krise am Ende des Ersten Weltkrieges dar (123). Im Zuge der
Weltwirtschaftskrise verband sich die Angst, von Flüchtenden überschwemmt zu werden,
mit wirtschaftlichen und arbeitspolitischen Argumenten (128). Die unheilige Allianz
zwischen Xenophobie und Wirtschaft war fortan der Nährboden für judenfeindliche Ressentiments

und antisemitische Agitationen. Der Überfremdungsdiskurs wurde von einem
Antisemitismus schweizerischer Prägung bestimmt, auch wenn im Urteil der Kommission
kein Zweifel daran besteht, «dass die schweizerische Bevölkerung die NS-Ideologie mit
überwältigender Mehrheit ablehnte» (76). Trotz dieser ablehnenden Haltung liefen die
Schweizer Jüdinnen und Juden Gefahr. Staatsbürger zweiter Klasse zu werden. Mit der
Unterzeichnung des Abkommens über die Kennzeichnung der Pässe deutscher Juden
durch den «J»-Stempel von 1938 zeigten die Bundesbehörden ihre grundsätzliche Bereitschaft,

elementarste Grundrechte auszusetzen, insofern als das Abkommen die prinzipielle
Möglichkeit einräumte, auch die Pässe von Schweizer Juden mit einem «J» zu
brandmarken (354-355). Die Schweizer Diplomatie ihrerseits passte die völkerrechtlichen Kon-

SZRKG. 98 (2004)



248 Rezensionen - Comptes rendus

zeptionen den politischen und wirtschaftlichen Interessen an. In diesem Sinne favorisierten

die Behörden zur Zeit des Hitlerregimes die so genannte «Gleichbehandlungstheorie»,
wonach diskriminierende Haltungen gegenüber ausländischen resp. Schweizer Juden im
nationalsozialistischen Machtbereich rechtlich kaum anfechtbar waren, da Deutschland
mit den eigenen jüdischen Staatsangehörigen auf gleiche Weise verfahre. Nach dem
Zweiten Weltkrieg wechselte die diplomatische Praxis wiederum zum Konzept des
«völkerrechtlichen Mindeststandard», um die Eigentumsverhältnisse von Auslandschweizem
in sozialistischen Ländern zu schützen (353-354).

1931 legten die Behörden die bis 1944 gültige Unterscheidung zwischen politischen
und nicht-politischen Flüchtlingen fest. Mit ersteren waren Menschen gemeint, welche
wegen ihrer politischen Tätigkeit in ihrer Heimat an Leib und Leben gefährdet waren.
Asylsuchende, die wegen ihrer «Rasse», Religion oder Herkunft - z.B. Juden, Angehörige
osteuropäischer Staaten sowie Roma und Sinti - in der Schweiz Zuflucht suchten, gehörten

per definitionem nicht in diese Kategorie und waren daher keine (politischen) Flüchtlinge.

Ihre Aufnahme wurde verweigert - oft wurden sie zurück in die Hände ihrer
Verfolger getrieben (411-412). Im Urteil der Kommission versagte die Schweiz mit der
Schliessung ihrer Grenze und den diskriminierenden Massnahmen, als es 1942 und 1943
darum ging, den verfolgten Jüdinnen und Juden grosszügig Asyl zu gewähren. Mit diesem
Verhalten hätten die Behörden dazu beigetragen, «dass die Nationalsozialisten ihre Ziele
erreichen konnten» (172).

Die beiden Weltkriege des vergangenen Jahrhunderts beruhten auf der Mobilisierung
aller zur Verfügung stehenden wirtschaftlichen und sozialen Ressourcen und können
daher als «Produktionskriege» charakterisiert werden. Für die Schweiz war die Dimension
des Wirtschaftskrieges von entscheidender Bedeutung (94).

Im Kontext der aussenwirtschaftlichen Verflechtung sorgte die vom amerikanischen
Unterstaatssekretär Stuart Eizenstat aufgeworfene Frage, ob die Schweiz wegen strategischer

Importe, die aus dem Erlös von Goldverkäufen der Deutschen Reichsbank an die
Schweizerische Nationalbank bezahlt worden waren, den Krieg verlängert habe, für grosses

Aufsehen. Tatsächlich war die Schweiz während des Zweiten Weltkrieges der wichtigste

Umschlagplatz für Gold, das aus dem nationalsozialistischen Machtbereich stammte.

Die Deutsche Reichsbank wickelte fast vier Fünftel all ihrer Goldlieferungen nach dem
Ausland über die Schweiz ab. Besonders problematisch waren die Goldtransaktionen nach
dem Ausbrach des Krieges, als das «Dritte Reich» Raubgold für die Devisenbeschaffung
verwendete (272).

Die UEK formuliert ihre Antwort auf die Kriegsverlängerangsthese vorsichtig. Sie
weist schlicht daraufhin, dass diese «nicht erhärtet werden» konnte (543-544). Die
wirtschaftliche Kollaboration der Schweizer Banken umfasste neben den Goldgeschäften u.a.
auch das Kreditwesen. Schweizer Banken gewährten während dem Krieg verschiedenen
deutschen Unternehmen namhafte Kredite (273). Der Absatz nach Italien und Deutschland

wurde zudem in Form einer staatlichen Bevorschussung durch Steuergelder gefordert
(Clearingkredite).

Von hoher kriegswirtschaftlicher Bedeutung war die Alpentransversale, die den Verkehr

zwischen den Achsenpartnern Deutschland und Italien regelte. Die schweizerischen
Behörden verstanden den Transitverkehr zum einen als reines Dienstleistungsgeschäft;
andererseits garantierte er die Zufuhr von wichtigen Gutem - insbesondere Kohle. Hier
stand besonders die Frage, ob Deportationszüge auf ihrer Fahrt in die Vernichtungslager
die Schweiz durchquert haben, im Brennpunkt des öffentlichen Interesses.

Die Geschäftspraxis der Schweizer Wirtschaft wurde von einer Banalität des
Eigeninteresses dominiert. Sie führte rasch zu einer Anpassung an die neuen politischen und
wirtschaftlichen Gegebenheiten im «Dritten Reich» (540). «Interventionistischer Bilateralismus»

und «liberaler Internationalismus» prägten die Aussenhandelspolitik und die
Kriegswirtschaft der Schweiz, die auf einem stabilitätsorientierten Korporativismus be-

SZRKG, 98 (2004)



Rezensionen - Comptes rendus 249

ruhte. (60) Die politischen Behörden waren passiv und wirkten nur koordinierend auf die
Wirtschaft ein. Die Funktion einer Kontrollinstanz übernahmen sie nicht. Verhandlungen
mit den Kriegsmächten überließen sie den hohen Verwaltungsbeamten und Wirtschaftsverbänden.

Das Ziel der Politik war Handelsförderung und nicht volkswirtschaftliche
Selbstgenügsamkeit (60-61). Die Schweiz wollte in den Handel kommen resp. im Handel
bleiben.

Als die Frage nach einer allfälligen Reparation nach dem Krieg aufkam, übten sich die
Schweizer Behörden weiterhin in Zurückhaltung. Im Washingtoner-Abkommen von
1945, durch welches die alliierten Rückerstattungsforderangen für das Raubgold
abgegolten wurden, sah die politische Spitze weder Restitutions- noch Reparationsleistungen,
sondern einen «freiwilligen» Beitrag zum Wiederaufbau Europas (457).

Die Rückerstattung der nachrichtenlosen Konten nahm teilweise groteske Züge an.
Durch die Kombination von NichtVerzinsung und Gebührenbelastung schrumpfte das

Guthaben auf kleinen Konten rasch. Mit den Jahren konnten diese klammheimlich
kassiert werden. Die Dokumente wurden nach der gesetzlichen Frist von zehn Jahren legal
vernichtet (466). Bei der Auszahlung an überlebende Verwandte verlangten die Banken
gar einen Totenschein des im Konzentrationslager ermordeten Kontoinhabers. Das
Argument des gesetzlich verankerten «gutgläubigen Erwerbs» schützte Schweizer Investoren

und Händler auch nach dem Krieg vor allfalligen Entschädigungsansprüchen in
Zusammenhang von Aktiengeschäften, dem Erwerb von Versicherungspolicen und
Kunstgegenständen (422). Ein groteskes Beispiel: Juden, die die deutsche Staatsbürgerschaft hatten

und z.T. schon seit längerer Zeit in der Schweiz lebten, wurden im Zuge der 11.

Verordnung des Reichsbürgergesetzes vom 25. November 1941 staatenlos. Mit unerbittlicher
juristischer Konsequenz wurden sie durch die Schweizer Behörden in den Status von
geduldeten Flüchtlingen zurückgestuft. Als im Februar 1945 der Druck der Alliierten
stieg, die in der Schweiz liegenden deutschen Guthaben zu blockieren, galten diese
ausgebürgerten Flüchtlinge wieder als deutsche Staatsbürger - ihr Vermögen wurde gesperrt
(524).

Die Expertenkommission hat ihre Arbeit beendet und eine enorme Forschungsarbeit
geleistet. Obwohl die Auftraggeber Politiker waren, sind die Adressaten Historiker. Die
«Bereitstellung von Grundlagen, die einer rationalen Diskussion und lernprozessorien-
tierten Wissensvermittlung dienen» (so Jacques Picard, NZZ, 28.10.1997), so das vorgängig

definierte Ziel der UEK, müssen wohl andere in Angriff nehmen. Besonders die
«Aktivdienstgeneration» - Menschen, die die Bedrängnisse des Krieges und der Nach-
kriegsjahre am eigenen Leib erfahren haben, fühlten sich durch die Resultate der UEK
disqualifiziert und missverstanden. Der Schlussbericht spricht an zahlreichen Stellen
davon, dass «Handlungsspielräume» von den jeweiligen Akteuren in Politik und Wirtschaft
nicht ausreichend genutzt wurden. Als Reaktion auf diese Aussage war in einem Leserbrief

in der Neuen Zürcher Zeitung Folgendes zu lesen: «Wenn mir jemand eine Pistole
an die Schläfe hält, so habe ich Angst. [...] Es nutzt mir in diesem Augenblick wenig,
wenn mir Jahre später erklärt wird, die Pistole sei nicht geladen gewesen und ich hätte
genügend Spielraum gehabt, etwas tapferer zu sein.» (NZZ, 05.04.2002). Historische
«Wahrheit» zeigt sich eben in vielen Facetten.

Freiburg Zsolt Keller

Urs Altermatt (Hg.), Katholische Denk- und Lebenswelten. Beiträge zur Kultur- und
Sozialgeschichte des Schweizer Katholizismus im 20. Jahrhundert, Freiburg/Schweiz,
Academic Press, 2003, 263 S.

Die Beiträge zeigen, was der Titel des Sammelbandes verspricht. Sie zeigen, dass der
Katholizismus nicht mehr fast ausschliesslich mit dem kirchengeschichtlichen Ansatz als

SZRKG, 98 (2004)



250 Rezensionen - Comptes rendus

politische Kraft zu begreifen ist. Sie zeigen weiter, dass in den letzten Jahren vielmehr
eine Hinwendung zu religions-, ideen- und intellektuellengeschichtlichen sowie
lebensweltlichen Ansätzen stattgefunden hat. Der Faktor Religion wird von der Sozialgeschichte
demnach nicht länger marginalisiert. Mit diesem Band wird die «kulturgeschichtliche
Wende» (Franziska Metzger) in der Vielfalt der Forschungsbeiträge zur zeitgeschichtlichen

Katholizismusforschung evident, deren Etablierung innerhalb der sogenannten
Freiburger Schule in den 1980er Jahren begann und deren Ausweitung in den 1990er Jahren
einsetzte. Damit steht die schweizerische Katholizismusforschung im internationalen
Vergleich innerhalb der aktuellen Forschungsentwicklung. Der Sammelband umfasst einen
Teil der Kolloquiumsbeiträge des im März 2002 an der Universität Freiburg durchgeführten

Forschungskolloquiums zum Thema «Schweizer Katholizismus im 20. Jahrhundert.

Identitäten, Lebenswelten und Diskurse - kulturgeschichtliche Perspektiven». Die
Herausgabe dieses Bandes steht in der Tradition der in der Folge eines 1990 ebenfalls in
Freiburg veranstalteten Kolloquiums veröffentlichten Bände «Schweizer Katholizismus
zwischen den Weltkriegen 1920-1940» und «Schweizer Katholizismus im Umbruch
1945-1990». Ein zunehmendes Interesse an religiös-gesellschaftlichen Themen, und nicht
zuletzt eben an konfessioneller Kulturgeschichte, zeigt ferner der 2001 von Victor Conzemius

herausgegebene Sammelband «Schweizer Katholizismus 1933-1945».
Der vorliegende Sammelband präsentiert zwei verschiedene katholische Kulturwelten.

Im ersten Teil subsummieren die Lebenswelten die religiösen Lebenskulturen Alltag,
Riten und Mentalitäten. Liegt der Fokus bei den Denkwelten im zweiten Teil dann
hauptsächlich auf der Frage nach der Rolle der Eliten, so liegt er hier in der lebensweltlichen
Beschreibung des Alltags- und Frömmigkeitskatholizismus auf dem Zusammengehen von
Elite und Volk.

Der methodische Zugriff der «longue durée» erlaubt eine Darstellung der Relation
zwischen den von Eliten vermittelten religiös-moralischen Maximen und der von der Basis

adaptierten und gelebten Frömmigkeit. Ein Teil dieser Beiträge ist denn auch dieser
methodischen Prämisse verpflichtet. Dass die Schnittmenge von Alltag und Religion in
Denken und Praxis der Durchschnittskatholiken und -katholikinnen - dank nicht zuletzt
moralischer Indoktrination massgeblicher geistlicher und weltlicher Milieuintellektueller
- gross bis zuweilen beinahe identisch sein kann, zeigen die lebensweltlichen Beiträge mit
Reflexionen etwa zur pluralen Sonntagskultur, zu Übergangsriten bzw. zu den «rites de

passage» oder zu den Volksmissionen. Zwei dieser Einzelstudien sind entlang dem Gen-
der-Aspekt angelegt und beleuchten zum einen die Lebenswelt von Katholikinnen am
Beispiel des regionalen Teilmilieus von Ölten und zum zweiten den Wandel sexualmoralischer

Vorstellungen in der Darstellung katholischer Frauen- und Familienzeitschriften.
Dass diese frauengeschichtlichen Beiträge am Schluss dieses ersten Teils figurieren,
möchte nicht heissen, dass ihnen lediglich eine marginale Beachtung zu zollen ist,
sondern dürfte vielmehr auf die Wahrnehmung als eigenständiges Forschungsgebiet gemünzt
werden. Als ein Merkmal des kulturgeschichtlichen Ansatzes ergibt sich ebenfalls der
Einbezug der Diskrepanz, die sich im Spannungsfeld einer von Eliten oktroyierten Denkwelt

und der eigenen Wahrnehmung der Wirklichkeit ergibt.
Bei den Denkwelten geht es primär um die Konstruktion von Identitäten. Den

theoretischen Rahmen dazu steckt der einführende Beitrag von Urs Altermatt und Franziska
Metzger zu Teilmilieus und Netzwerken ab. Das hier zu Grande gelegte Milieumodell
hebt die Interrelation zwischen substraktureller und subkultureller Ebene hervor. Einige
solcher Denkwelten, die sich über ein konstruiertes Feindbilddenken definieren, skizzieren

die Beiträge dieses zweiten Teils und zeigen u.a. Rekatholisierangsdiskurse, das
Verhältnis der Katholiken zum Zionismus oder antikommunistische Haltungen in der
journalistischen Aufbereitung im katholischen Intellektuellenblatt «Schweizer
Rundschau». Relevant sind dabei Themenfelder, die das katholische Sozialmilieu auch als

SZRKG, 98 (2004)



Rezensionen - Comptes rendus 251

Kommunikationsgesellschaft beschreiben. Welche Diskurse prägen die massgebenden
Eliten? Welche Abwehrkonzepte und Gegenwelten konstruieren diese Eliten, um das

eigene Milieu zu konsolidieren und um gleichzeitig Feindbilder konstruieren zu können?
Diesen Mechanismen geht zwangsläufig eine Selbst- und eine Fremdbeschreibung voran.

Insgesamt vermitteln die Beiträge einen interessanten Einblick in die in den letzten
Jahren geführten Debatten zum einen und zum andern einen guten Überblick über den

neusten Forschungsstand. Die Beiträge zeigen ferner, welchen Gebieten die Forschung
mehr oder weniger Beachtung schenkt, unter Einbezug der Tatsache, dass ein Sammelband

im Aufzeigen der Forschungsgewichtung nicht erschöpfend sein kann. Man kann es

deshalb diesem Band keineswegs zum Vorwurf machen, dass dadurch gewisse
Forschungsdefizite zu Tage treten. Im Gegenteil sollen diese das Forschungsinteresse ja
wecken. Gemeint ist vorwiegend die Untersuchung von Geschlechteridentitäten.
Insbesondere auf dem Gebiet der religiösen Frauengeschichte darf noch weiter geforscht werden.

Es bleibt damit zu hoffen, dass sich die Forschung künftig vermehrt diesem Gebiet
annimmt und die bestehenden Lücken in nicht allzu femer Zeit aufzuarbeiten vermag. Die
Freiburger Schule hat auch hier in den letzten Jahren eine Wende vollzogen.

St. Gallen Esther Vorburger-Bossart

Jüdische Lebenswelt Schweiz. 100 Jahre Schweizerischer Israelitischer Gemeindebund
(SIG), hg. von Gebrielle Rosenstein, Gisela Blau, Rolf Bloch, Esther Girsberger,
Jacques Picard, Zürich, Chronos, 2004, 512 S.

Der Sammelband zu den Jubiläumsfeierlichkeiten anlässlich des 100-jährigen Bestehens
des SIG veranschaulicht die Breite der «jüdischen Lebenswelt» in der Schweiz. Nicht
allein umfangmässig, auch inhaltlich liegt ein gehaltvolles Werk vor, das Beiträge von
jüdischen und nichtjüdischen Autoren zu den Bereichen «Vergangenheiten», «Zeitfragen»,

«Kulturen». «Reflexionen», «Identitäten» und «Brennpunkt» aufnimmt. Der
Anhang bietet ferner für Forschende einen ersten Überblick über die jüdischen Gemeinden
und Einrichttingcn in der Schweiz. Illustrationen von Kunstschaffenden sowie
zeitgenössische Fotografien vermögen einen weiteren ergänzenden Einblick in die Lebenswelt
zu verschaffen.

Im ersten Kapitel zu «Vergangenheiten» steht die Verbands- und Organisationsgeschichte

im Vordergrund: Michael Funk, Uriel Gast und Zsolt Keller beleuchten die
Geschichte des Israelitischen Gemeindebundes (1904-2004). Ernüchternd bilanzieren sie,
wie viele Fragen und Probleme, die den SIG in seiner Geschichte beschäftigten, immer
noch aktuell sind. Daniel Gerson und Claudia Hoerschelmann schreiben über den «Verband

Schweizerischer Jüdischer Fürsorgen/Flüchtlingshilfen» (VSJF) und zeigen auf, wie
eng jüdisches Gemeindeleben und innerjüdische Wohltätigkeit miteinander in Verbindung
stehen. Elisabeth Weingarten-Guggenheim befasst sich in ihrem Beitrag mit der jüdischen
Frauenbewegung in der Schweiz 1904-2004 und hebt die Bedeutung der Wahl von Ruth
Dreifuss als erste Bundespräsidentin der Schweiz hervor. Sie verweist aber auch auf die
schwache Resonanz des in liberalen jüdischen Kreisen angesiedelten jüdischen Feminismus

angesichts der Situation dieser Gruppe als kleine Minderheit in einer Minderheit.
Über die Geschichte der jüdischen Presse schreibt Simon Erlanger. Nach dem Krieg
etablierten sich zwei grössere jüdische Zeitungen. Beide richteten sich an dasselbe zahlen-
mässig kleine Publikum.

Verschiedene Beiträge, die auch regional ausgerichtet sind, befassen sich mit
«Zeitfragen» die von weiterer Aktualität sind: Pascal Krauthammer reflektiert die rechtliche
und gesellschaftliche Stellung der Juden in der Schweiz. Die rechtliche Gleichstellung
erfolgte in der Schweiz im Vergleich mit andern europäischen Ländern spät. Am Beispiel

SZRKG. 98 (2004)



252 Rezensionen - Comptes rendus

des Schächtverbotes zeigt Krauthammer, wie dieses heute als Vehikel für den Transport
von Fremdenfeindlichkeit und Antisemitismus verwendet wird. Ralph Weill befasst sich
mit «strukturellen Veränderungen der schweizerischen Judenheit», die mit Grafiken und
Tabellen veranschaulicht werden; er fragt femer nach den Konsequenzen einer Bevölke-
rangspolitik in der Diaspora. David Banon beleuchtet die «culture séfarade en Suisse».
Einen breiten Ein- und Überblick zur «Entwicklung und Perspektiven der Jüdischen
Gemeinden in der deutschen Schweiz» gibt Ralph Weingarten, während Laurence Leitenberg

die Entwicklung in der französischsprachigen Schweiz aufzeigt. Elio Bollag richtet
dann seinen Blick auf die jüdischen Gemeinden im Tessin.

Das Kapitel «Kulturen» beleuchtet Juden und Judentum im Bereich der Schweizer
Literatur- und Theaterschaffenden (Charles Linsmayer), in der Musik (Walter Labhart)
sowie in der bildenden Kunst (Katarina Holländer). So entsteht ein breiter und profunder
Überblick zum Literatur-, Musik-, Theater- und Kunstschaffen von Juden und Jüdinnen in
der Schweiz.

Unter dem Thema «Reflexionen» richtet sich der Fokus auf tiefere Deutungsinhalte
des Judentums und seiner Beziehung zur Welt. Michel Bollag schreibt über das Judentum
als «eine Kultur des Interpreticrens». Willi Goetschel befasst sich mit jüdischen
Philosophen in der Schweiz «zwischen Emanzipation, Vernichtung und Neuanfang», und Jean

Halperin schreibt über «être juif aujourd'hui». Arthur Conn befasst sich mit Leben und
Werk von Marcus Cohn als einem «Anwalt einer gerechten Sache». Ekkehard W.
Stegemann reflektiert über «konstitutive Bedingungen des christlich-jüdischen Gesprächs».
Joseph Starobinski befasst sich mit «le judaïsme et les nations». Michael Kohn fragt nach

«nachhaltige Entwicklung - und die Juden?».
Verschiedene Beiträge befassen sich mit «Identitäten»: Ruth Dreifüss geht auf Schweizer

Juden zwischen religiöser und politischer Bestimmung ein und bilanziert, dass die

Integration der Juden und Jüdinnen die Schweiz in ihrer kulturellen Vielfalt bereichert
hat. Ernst Ludwig Ehrlich schreibt über den Pluralismus im Judentum und verweist neben
der Darstellung der verschiedenen Strömungen auch auf die Gemeinsamkeiten. Diana
Pinto befasst sich mit «The Wager: Europe, the Jews and Israel» und thematisiert die
Bedeutung jüdischen Lebens in einem transformierten Europa. Dan Diner schreibt über die
Entstehung Israels aus der Diaspora 1947/48, indem er drei verschieden gelagerte
Erlebnisräume moderner jüdischer Geschichte miteinander verknüpft: den Harrison Report
1945, den Program von Kielce 1946 und das anglo-amerikanische «Inquiry Committee on
Palestine» 1947. Madeleine Dreyfus befasst sich mit jüdischen Identitäten in der Schweiz
und fragt gleich eingangs, was «eigentlich <jüdische>, was (schweizerische) Identität» sei.
Urs Altermatt beleuchtet Religion, Staat und Gesellschaft in der Schweiz und plädiert für
Staatsbürgerschaft und Mehrfachidentitäten in plurikulturellen Gesellschaften.

Unter dem Aspekt «Brennpunkte» erscheinen bis in die Gegenwart aufscheinende
Fragen und Entwicklungen: Jacques Picard reflektiert über die «Unabhängige
Expertenkommission Schweiz - Zweiter Weltkrieg» (UEK) im Kontext schweizerischer
Vergangenheitspolitik. Er hebt als eine Folge hervor, dass in diesem Zusammenhang
schweizerische Geschichtsforschung von neuem in einen internationalen Wissenschaftskontext
zurückkehren konnte. Hans Michael Riemer befasst sich mit den nachrichtenlosen
Vermögen und deren Bewältigung durch das «Schiedsgericht für nachrichtenlose Konten in
der Schweiz»; einsichtlich wird, dass das Problem nicht als rein quantitatives, sondern
auch als ein moralisches aufschien. Rolf Bloch zeigt die «Entstehung, Arbeitsweise und
Rolle des Schweizer Fonds für bedürftige Opfer von Holocaust/Shoa vor dem
Hintergrand der Kontroverse in den 1990er Jahren». Georg Kreis beleuchtet die
Judenfeindschaft in der Schweiz und analysiert diese als Dauerphänomen. Den Schlussbericht
der UEK nimmt Barbara Haering zum Anlass, in ihrem Artikel «insegnamenti della storia

per la politica d'oggi» auf die Rolle der Schweiz von heute einzugehen.

SZRKG, 98 (2004)



Rezensionen - Comptes rendus 253

Die 100-jährige Geschichte des Schweizerischen Israelitischen Gemeindebundes wurde

zum Anlass genommen, ein breites und vertieftes Zeugnis jüdischer Religion,
Geschichte und Kultur in der Schweiz nachzuzeichnen. Der Band mit seinen
wissenschaftlichen Beiträgen bietet auch vielfältige Anregungen für weitere Forschungen.

Freiburg Markus Furrer

Stephan Aerschmann, Katholische Schweizer Intellektuelle und der italienische
Faschismus (1922-1943), Freiburg/Schweiz, Universitätsverlag, 2002 (=Reihe
Religion-Politik-Gesellschaft in der Schweiz, Bd. 30), 197 S.

Die Herrschaft des italienischen Faschismus dauerte etwas mehr als zwanzig Jahre (1922—
1943). Er übte auf katholische Schweizer Intellektuelle eine gewisse Anziehungskraft aus,
weil das Experiment eine Gegenposition sowohl zum liberalen als auch zum
sozialistischkommunistischen Wirtschaftssystem bedeutete und angeblich eine konkrete Alternative
zum Klassenkampf marxistischer Prägung anbot.

Anfanglich hatte die katholische Schweiz Mühe, die durch das Aufkommen des
Faschismus im südlichen Nachbarland eingetretene Machtveränderang einzuschätzen. Straffe

Ordnung, wirtschaftlicher Aufschwung und nicht zuletzt Mussolinis Aussöhnung mit
der Kirche 1929 durch die Lateranverträge schufen günstige Voraussetzungen für Sympathien

zum Nachbarland. Zudem propagierte Italien den Kampf gegen den Kommunismus,
was beim Bürgertum, durch den Landesstreik von 1918 verunsichert, auf Sympathien
stiess. Allerdings sahen kritische Beobachter schon bald Risse in der glänzenden Fassade
und setzten berechtigte Fragezeichen, so bei der Ermordung des Abgeordneten Matteotti
und bei der Wahlrechtsreform von 1924, erst recht bei den imperialistischen Plänen
Mussolinis (Abessinienkrieg) und den Annexionsgelüsten auf den Kanton Tessin. Ab Mitte

der Dreissigerjahre wurde der faschistische Rassismus offenkundig, was mit der
Annäherung Italiens an Hitlerdeutschland zu tan hatte.

Bei verschiedenen katholischen Intellektuellen übte der faschistische Führerstaat eine
gewisse Anziehungskraft aus, so auf Gonzague de Reynold. Jakob Lorenz bekundete
Sympathien für das dortige Arbeitsrecht, das Verhandlungen zwischen den Sozialpartnern
vorschrieb.

Mussolini wird ein gewisser Respekt gezollt, weil er das Experiment des korporativen
Sozialstaates wagte, das anstelle des Klassenkampfes eine Synthese zwischen Kapital und
Arbeit vorsah. Dieser dritte Weg zwischen liberalem und sozialistischem Wirtschaftssystem

liess sich jedoch nicht realisieren. Mit dem Wirtschaftsaufschwung in der
Nachkriegszeit verschwanden solche intellektuellen Diskussionen sehr bald.

Meggen/Luzern Alois Steiner

Marianne Jehle-Wildberger, Das Gewissen sprechen lassen. Die Haltung der Evange-
lisch-Reformierten Kirche des Kantons St. Gallen zum Kirchenkampf, zur Flüchtlingsnot
und zur Flüchtlingspolitik 1933-1945, Zürich, Theologischer Verlag, 2001, 200 S.

Mit der auf einen Beschluss der St. Galler Synode im Jahr 1998 hin entstandenen Studie
von Marianne Jehle-Wildberger wird, ähnlich wie bereits für Schaffhausen, Waadt, Aargau

und weitere Kantonalkirchen geschehen, die Geschichte der St. Galler Kantonalkirche
in der Zeit zwischen 1933 und 1945 aufgearbeitet. Dabei lässt sich die Autorin von der
Frage leiten, ob die St. Galler Kirche dem moralischen Ansprach, wie er von einzelnen
ihrer Mitglieder erhoben wurde und im Titel der Studie aufscheint, gerecht woirde.

SZRKG, 98 (2004)



254 Rezensionen - Comptes rendus

Entsprechend der Fragestellung stehen denn auch in erster Linie jene Persönlichkeiten
im Zentrum der Untersuchung, welche sich damals mutig verhielten, indem sie durch
Stellungnahmen in der Öffentlichkeit oder durch konkrete Hilfeleistungen zugunsten von
Verfolgten gegen das Schweigen zu den Geschehnissen in Deutschland oder die restriktive

Flüchtlingspolitik der Behörden ankämpften.
Bereits kurz nach der Machtergreifung Hitlers interessierten sich Exponenten der St.

Galler Kirche für den Kirchenkampf in Deutschland und nahmen Partei zugunsten der
((Bekennenden Kirche». In der eher deskriptiv gehaltenen Studie werden sodann Personen
vorgestellt, welche schon früh die Judenverfolgungen in Deutschland kritisierten, während

der Kirchenrat, im Gegensatz etwa zum Zürcher Kirchenrat, sich in den Jahren bis
1935 nicht zur Judenverfolgung äusserte. Die erste Kollekte zugunsten evangelischer
Flüchtlinge wurde 1936 aufgenommen. Bemerkenswert war dabei, dass sie in erster Linie
jüdischen Kindern zukam, also entgegen dem damaligen Prinzip, dass jede konfessionelle
oder soziale Gruppe für die eigenen Zugehörigen sorgen sollte. In der Kollekte von 1939
verurteilte der Kirchenrat die Verfolgungen aus «Rassegründen» scharf und unterstützte
nicht nur so genannte «Judenchristen», sondern auch Juden. Allerdings gab er dies nicht
öffentlich bekannt. Ebenso wenig wagte er es, die offizielle Flüchtlingspolitik zu
kritisieren.

In der Folge werden Persönlichkeiten und Gruppen vorgestellt, die sich während der
Kriegsjahre für Flüchtlinge oder gegen die Flüchtlingspolitik der Behörden einsetzten. So
wird beispielsweise die Arbeit des damaligen Leiters der Landeskirchlichen Flüchtlingshilfe,

Pfarrer Richard Pestalozzi, zugunsten von Flüchtlingen gewürdigt. Ein anderes
Beispiel stellt die empörte Reaktion der Jungen Kirche auf das berühmt-berüchtigte Wort
Bundesrat von Steigers vom «vollen Boot» dar. Ein weiterer St. Galler, Robert Sturzeneg-
ger, war ab 1941 Mitglied des Vorstands des Schweizerischen Evangelischen Kirchenbundes.

Hier stärkte er wie kein anderer dem Präsidenten des SEK, Alphons Koechlin,
den Rücken bei seinen Interventionen gegen die behördliche Flüchtlingspolitik.

Von Interesse ist bei diesem Thema natürlich auch die Frage nach abfälligem Antiju-
daismus und Antisemitismus in der St. Galler Kantonalkirche. Auf diese schwierige
Thematik geht Jehle-Wildberger nur sehr kurz ein. Auch hier scheinen wieder die «positiven»
Beispiele, also jene Evangelischen, welche sich gegen Antijudaismus oder Antisemitismus

eingesetzt haben, zu dominieren. So werden etwa die Gedankengänge von Pfarrer
Herbert Hug, der sich schon früh nicht nur gegen den modernen Antisemitismus, sondern
auch gegen die christliche, theologisch begründete Judenfeindschaft aussprach, ausführlich

nachgezeichnet. Bemerkenswerterweise richtete sich eine der Fragen an die Pfarrer
bei der Visitation von 1943/44 nach allfälligem Antisemitismus in den Kirchgemeinden.
Von den 62 antwortenden Pfarrern äusserten sich 28 gar nicht zu dieser Frage. Weitere 28
Pfarrer waren indessen der Meinung, in ihrer Kirchgemeinde äusserten sich antisemitische
Tendenzen. Teilweise werden die Antworten der Pfarrer in der Studie wiedergegeben, die
es jedoch dabei versäumt, eine kohärente Analyse dieser angedeuteten Judenfeindschaft
zu liefein.

Ingesamt geht die Studie von Marianne Jehle-Wildberger in erster Linie auf die bei
den St. Galler Protestanten zu findende Haltung zur Flüchtlingspolitik und die
Hilfsbereitschaft gegenüber Flüchtlingen ein. Antijudaismus und Antisemitismus werden nur
am Rande behandelt, was angesichts der fehlenden theoretischen Forschungen zu diesem
Thema nicht weiter erstaunt Ftwas unklar ist dabei nicht nur die Struktur, indem die
Studie bisweilen einem sehr lexikalischen Aufbau folgt, sondern auch die Auswahl der
Personen, die genauer dargestellt werden. Man kann sich des Eindrucks nicht erwehren,
dass in erster Linie Persönlichkeiten präsentiert werden, die sich mutig und hilfsbereit
verhalten haben; die anderen, die es ja auch gab, werden anonymisierter und kürzer
dargestellt. Im Sinne grösstmöglicher Objektivität, wie sie von der Autorin in der Einleitung

SZRKG, 98 (2004)



Rezensionen - Comptes rendus 255

postuliert wird, ist dies nicht. Nichtsdestotrotz leistet die Studie einen interessanten Beitrag

zur in der Forschung bis vor kurzem wenig beachteten Frage nach dem Verhalten der
Schweizerinnen und Schweizer gegenüber Nationalsozialismus, Judenverfolgungen und

Flüchtlingspolitik während der Zeit von 1933 bis 1945.

Zürich Christina Späti

Veronika Voney, Die Luzerner Passionsspiele von 1924, 1934. 1938, Freiburg/Schweiz,
Academic Press, 2004 (=Reihe Religion - Politik - Gesellschaft, Bd. 32), 150 S.

Mit ihrer als Lizentiatsarbeit bei Urs Altermatt verfassten Studie über die Luzemer
Passionsspiele in den Jahren 1924, 1934 und 1938 schliesst Veronika Voney eine Forschungslücke

in der Luzerner Regionalgeschichtc. Obwohl die mittelalterlichen Passions- und

Osterspiele in Luzern weit herum bekannt und historisch gut dokumentiert sind, wurden
die Passionsspielc im 20. Jahrhundert, die nur in diesen drei Jahren aufgeführt wurden,
bislang kaum untersucht.

Nach einem kurzen historischen Überblick über frühere Passionsspiele und die
Bedeutung solcher Spiele aus religiöser Hinsicht beschreibt die Autorin die drei Spiele in

den 1920er und 1930er Jahren. Das erste Spiel im Jahr 1924 kann als das Erfolgreichste
bezeichnet werden. Innert kürzester Zeit wurde die Tradition der Spiele mit grossem Elan
wiederbelebt. Die Euphorie hielt aber angesichts des enormen finanziellen und personellen

Aufwands nicht an. Obwohl eine Fortsetzung der Spiele in späteren Jahren vorgesehen

war, brauchte es einen überzeugten und motivierten Theaterschaffenden wie Oskar Eberle,

um die Passionsspiele 1934 und 1938 wieder auf die Bühne zu bringen.
Eberle versuchte seit Ende der 1920er Jahre die wiederbelebte Tradition der

Passtonsspiele fortzusetzen. Er wollte nicht wie 1924 ein mittelalterliches, sondern ein modernes

Passionsspiel aufführen und verfasste es mangels Alternativen schliesslich selber. Wie
schon 1924 stiessen die Passionsspiele von 1934 und 1938 auf ein beachtliches Echo in
der Presse. Im Gegensatz zu 1924 mussten aber in den späteren Jahren finanzielle Ein-
bussen in Kauf genommen werden, was schliesslich auch ein Grand für den Verzicht auf
weitere Passionsspiele war. Aus religiöser Hinsicht wurden die Spiele unterschiedlich
beurteilt. Während zum einen die starke Wirkung betont wurde, die die Spiele in emotionaler

Hinsicht bei den Zuschauerinnen und Zuschauern auslösten, kritisierten andere, dass

eine heilige Handlung auf einer Theaterbühne gezeigt und Jesus von einem Menschen
dargestellt werde.

Für den zweiten Teil der Studie hat Veronika Voney vor allem einen sozialgeschichtlichen

Ansatz gewählt. Hier werden die Organisatoren, die Spieler und die auftretenden
Probleme unter den Mitwirkenden beschrieben. Dabei wird vor allem deutlich, dass den

Laienschauspielern eine enorme Arbeitsleistung abverlangt wurde. Entsprechend wurde
seitens des Regisseurs Eberle immer wieder die mangelnde Disziplin der Spielerinnen und
Spieler kritisiert. Zudem wurde, um den religiösen Rahmen zu bewahren, jeweils vor den

Proben und dem Spiel gemeinsam gebetet. Es sollte auch immer ein Pfarrer anwesend
sein, um die Wahrung der Sittlichkeit zu überwachen.

Einen weiteren Themenbereich stellt der wirtschaftliche Aspekt dar. Diese Kapitel
lesen sich allerdings eher spekulativ, da die entsprechenden Zahlen fehlen. Von Interesse ist
in diesem Zusammenhang, dass die Stadt Luzem die Passionsspiele kaum unterstützte und
auch die Stadtluzemer Bevölkerung die Spiele wenig besuchte. Zeitgenossen machten
dafür die Religionsfeindlichkeit der liberalen Stadtregierang verantwortlich.

Regisseur Oskar Eberle war ein passionierter Anhänger des Volkstheaters, das er in
einen Gegensatz zum angeblich «jüdischen» Stadttheater stellte. Dieser antisemitische
Unterton sollte, wenn auch durchaus dem Zeitgeist entsprechend, im Zusammenhang mit

SZRKG, 98 (2004)



256 Rezensionen - Comptes rendus

den Passionsspielen nicht unterbewertet werden. Denn durch die Thematik der Spiele
einerseits und die starken emotionalen Eindrücke, die sie bei den Zuschauenden hinter-
liessen, andererseits drückten Passionsspiele immer wieder den katholischen Antijudaismus

und, insofern auch zeitgenössische Juden verunglimpft wurden, Antisemitismus aus.
Somit stellt die Problematisierang von antijudaistischen und antisemitischen Elementen in
den Luzemer Passionsspielen, die die Autorin im letzten Teil der Untersuchung im Sinne
eines Exkurses vornimmt, eine interessante Erweiterung der Studie dar, womit sie über
die Regionalgeschichte hinaus einen Beitrag zur Geschichte des Antijudaismus im
Katholizismus leistet.

Dabei kristallisiert Voney zahlreiche antijüdische Elemente in den beiden Texten
(1924 wurde der mittelalterliche Text von Renwart Cysat adaptiert, 1934 und 1938
stammte der Text aus der Feder Oskar Eberles) der Passionsspiele heraus. In beiden
Texten zentral war das Motiv des Gottesmordes und der immerwährenden Schuld des

«jüdischen Volkes», welche es sich dadurch aufgeladen habe. Ein weiteres wichtiges
Moment war der Antagonismus zwischen den «guten» Jesus-Anhängern, vereinfacht als
«Christen» beschrieben, und den «bösen» Juden. Vor allem in den Spielen von 1934 und
1938 macht Voney aber auch eine Reihe verbreiteter Stereotype aus, die den Juden
gemäss antisemitischer Tradition zugeschrieben wurden, so etwa Geldgier, Besserwisserei,
Verstocktheit usw. Diese Askriptionen wurden auch von der zeitgenössischen Presse
kritiklos übernommen.

Die Studie ist gut geschrieben und angenehm zu lesen. Sie beschreibt ein lokales
Ereignis anschaulich und verständlich, wobei einige Redundanzen hätten vermieden werden
können. Durch die sozialgeschichtliche Herangehensweise erfährt die Leserin einiges
nicht nur über die Mitglieder des Organisationskomitees, sondern auch über die vielen am
Spiel Mitwirkenden. Ein etwas mehr mentalitäts- und ideengeschichtlicher Zugang hätte
es wohl erlaubt, die Studie noch stärker in die Katholizismusforschung einzubetten,
wodurch auch das Kapitel über den Antijudaismus nicht nur als Exkurs hätte aufgenommen
werden können. Leider erschwert die schlechte Druckqualität das Lesen des Buches.

Zürich Christina Späti

Mirjam Moser, Frauen im katholischen Milieu von Ölten 1900—1950, Freiburg/Schweiz,
Academic Press, 2004 (=Reihe Religion - Politik - Gesellschaft in der Schweiz, Bd. 33),
216 S.

Mirjam Moser geht in ihrer Darstellung der Frage nach, wie Organisationsstrakturen und
Mentalität des katholischen Milieus den Bereich der weiblichen Lebenswelten in der stark
durch Eisenbahnknotenpunkt und Industrie geprägten Stadt Ölten beeinflussten, bestimmten

und sich veränderten. Dabei stützt sie sich auf die Archive der Mütter-, Arbeiterinnen-,
Mädchenschutz- und Katholischen Turnerinnenvereine, die sie durch eine Reihe von
Interviews mit Katholikinnen der Jahrgänge 1911-1920 sowie Auswertungen von
Pfarrblättem, Lokalzeitungen und weiteren Quellen ergänzt.

Ölten wurde seit der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts vom Prozess der Industrialisierung

erfasst, was sich u.a. in einem starken demographischen Wandel ausdrückte. Seit
1850 lässt sich eine konfessionelle Umschichtung in Ölten feststellen, das sich von einer
fast ausschliesslich katholischen zu einer gemischt konfessionellen Stadt entwickelte.

Auf diesem durch Modemisierangsprozesse geprägten Hintergrund zeichnet Moser die
Entwicklung des katholischen Milieus unter weiblichen Vorzeichen. Sie stützt sich dabei
auf das von Urs Altermatt entwickelte Modell einer Subgesellschaft (Altermatt 21992,

Altermatt/Metzger 2003). Diese ist durch eine gemeinsame Substraktur von Organisationsformen

und eine Subkultur ihrer Mitglieder, bestehend aus gemeinsamen Wertvorstellun-

SZRKG, 98 (2004)



Rezensionen - Comptes rendus 257

gen und Normen geprägt. Entsprechend geht Moser in den zwei Hauptteilen ihrer
Darstellung einerseits der Entwicklung der katholischen Frauenvereine in Ölten nach und
beleuchtet andererseits die Mentalitäten innerhalb dieses katholischen Milieus.

Die Frauenvereine typologisiert sie nach Alfred Kall als «religiös-karitative», «Berafs-
und Standesvereine», «Frauenschutzvereine» und «Vereine zur katholischen Freizeitgestaltung».

Im Vergleich zu der Entwicklung des katholischen Milieus der Männer stellt
Moser bei den Vereinsgründungen für Frauen in Ölten einen Verzug von rund 30 Jahren
fest. Die Begründung für diese verzögerte Entwicklung sieht sie in der ohnehin stärkeren
Bindung der Frauen an die katholische Kirche, die durch die biologischen Risiken von
Schwangerschaft, Geburt und Mutterschaft intensiver ausgeprägt war als bei den Männern.

Als ein Sammelbecken katholischer Vereinsaktivitäten entstand 1915 die Ortssektion
des Schweizerischen Katholischen Frauenbundes. Ab 1937 waren die Frauenvereine

untereinander stark vernetzt im Sinne der «Katholischen Aktion».
In einer vergleichenden diachronen Darstellung zeigt die Autorin Mitgliederentwicklung,

Führangsstruktur und Tätigkeitsfelder der verschiedenen Vereine auf und gruppiert
die Aktivitäten im Bereich des «religiösen, sozial-karitativen und kulturell-bildenden»
Gebietes. Wie Moser darlegt, grenzten sich die katholischen Frauenvereine in Ölten
gegenüber anderen christlichen oder weltanschaulichen Vereinen vor allem durch ihre religiöse

Aktivitäten wie Wallfahrten, Exerzitien und Missionswochen ab.

Im zweiten Teil der Darstellung rückt der gelebte Alltag der Oltener Katholikinnen
und die Wertvorstellungen, die diesen Alltag prägten, ins Zentrum von Mosers Forschung.
Sie kontrastiert Alltagserleben mit den kirchlichen Idealvorstellungen des katholischen
Frauenbildes. In der Rolle eines religiösen Vorbild wurde den Mädchen und Frauen
Sonntagsheiligung, regelmässige Beichtpraxis, Teilnahme an der Gestaltung der Kirchenfeste
nahegelegt. Marienverehrang und Andachten zum Herzen-Jesu waren auch in Ölten
eigentlich weibliche Frömmigkeitsformen. Heiligenverehrung fand ihren Niederschlag in
der Vornamcngebung. Die Namengebung nach den Heiligen des Geburtstages wurde
allerdings in der ersten Hälfte des 20. Jahrhunderts in Ölten kaum mehr praktiziert. Wie
Moser feststellt, setzte die katholische Kirche Oltens grosse Hoffnungen auf den Einfluss
der Frauen auf das religiöse und politische Verhalten der Männer. Zudem wurde ihnen die
Rolle der Hüterin und Vermittlerin der Religion zugeschrieben, was die Wahl eines
katholischen Partners besonders wichtig machte. Der Prozentsatz der gemischten Ehen hielt
sich zwischen 1920 bis 1950 durchschnittlich konstant um 37%, wobei der Anteil der
nicht katholischen Männer etwas höher war als derjenige der nicht katholischen Frauen.
Die Rollenverteilung in der Ehe teilte der Frau den Wirkungskreis in der Familie zu, wobei

der Mann in der Auffassung der katholischen Kirche die Rolle des Oberhauptes
übernahm. Berufstätigkeit der Frau war höchstens bis zur Eheschliessung vorgesehen. Die
Mutter war die Vermittlerin der religiösen Kindererziehung. Ledigen Frauen blieb, wenn
sie nicht ihre Erfüllung in der Berufung zum klösterlichen Leben fanden, die «geistige
Mutterschaft». Innerhalb und ausserhalb der Familie wurde der Katholikin weiter der
Auftrag als Wächterin über die Sittlichkeit zugeschrieben und mit entsprechenden Aufgaben

verbunden.
Die These der «Feminisierung der Religion» konnte Moser für Ölten in dem Sinn

bestätigen, dass die Beteiligung der katholischen Frauen an den verschiedenen Formen
der Religionsausübung zahlenmässig grösser war als jene der Männer. Wenn das katholische

Milieu den Frauen keinen eigentlichen Entwurf zur Emanzipation anbot, so
erhielten sie durch ihre Aktivitäten in den Frauenvereinen, die zentrale Aufgaben «zur
Stabilisierung und zum Ausbau des konservativen katholischen Milieus» wahrnahmen, die
Möglichkeit, öffentliche Funktionen in einer patriarchalischen geordneten Gesellschaft
auszuüben.

SZRKG, 98 (2004)



258 Rezensionen - Comptes rendus

Moser hat mit ihrer sorgfältigen Lokalstudie ein umfassendes Bild des katholischen
Frauenmilieus gezeichnet. Es stellt sich allerdings die Frage, inwieweit die katholische,
auf der Differenz basierende Rollenvorstellung der Frau sich von der damals herrschenden

bürgerlichen und ganz speziell der protestantischen abhebt. Die Klärung dieser Frage
hätte die fundierte Untersuchung Mosers überstiegen. Eine komparative Studie in diesem
Bereich könnte zur Präzisierang dieser Frage beitragen.

Freiburg Catherine Bosshart-Pfluger

Mirjam Künzler, Sexualmoral in katholischen Frauen- und Familienzeitschriften 1945—

1990, Freiburg/Schweiz, Academic Press, 2003 (=Reihe Religion - Politik - Gesellschaft
in der Schweiz, Bd. 31), 197 S.

Die von Mirjam Künzler verfasste Studie «Sexualmoral in katholischen Frauen- und
Familienzeitschriften 1945-1990» ermöglicht einen spannenden Einblick in den Wandel der
katholischen Wahrnehmung der weiblichen Sexualität im 20. Jahrhundert. Die Untersuchung

geht der Frage nach, welches Bild der weiblichen Sexualität in ausgewählten
katholischen Frauenzeitschriften zwischen 1945 und 1990 gezeichnet wurde. Dabei werden
zahlreiche Aspekte untersucht, wie die Haltung gegenüber vorehelichem Geschlechtsverkehr,

Empfängnisverhütung, Homosexualität, Masturbation sowie gegenüber allgemeinen
Themen wie Tanz, Bekleidung und Film. Künzler verwendet als Hauptquellen die drei
katholischen Frauenzeitschriften «Die Schweizerin» (später: «Schritte ins Offene»), ((Rosenkranz»

(später: «ferment») sowie «Unsere Führerin» (später: «ancilla», «Mirjam»), wobei
sie die Berichte zur weiblichen Sexualität in diesen Zeitschriften qualitativ interpretiert
und im Anhang eine detaillierte quantitativ Auswertung zur Verfügung stellt. Etwas
irritierend auf den Leser wirkt Künzlers eher journalistischer Stil mit der durchgehenden
Verwendung des Präsens.

Die Autorin gelang zu einer Unterscheidung von vier Phasen. In der auf den zweiten
Weltkrieg folgenden Zeit zwischen 1945 und 1951, als die katholische Subgesellschaft in
ihrer Blüte stand und sich geschlossen vor modernen Einflüssen abschottete, verurteilten
die untersuchten Zeitschriften noch vehement Verstösse gegen die Keuschheit vor der Ehe
und gaben mit Verboten und Drohungen klare Anweisungen an die Leserinnen weiter.
Themenbereiche wie Masturbation, Homosexualität oder Geburtenregelung waren in dieser

Zeit im katholischen Milieu noch ein journalistisches Tabu.
In der Phase zwischen 1951 und 1962, der Zeit unmittelbar vor dem Zweiten

Vatikanischen Konzil, nahmen die Redaktoren und Redaktorinnen zunehmend Abstand von
moralischen Begründungen und brachten um so mehr psychologische Argumente ein. So
wurde beispielsweise die Masturbation als «Krankheit» von jungen Männer in der Pubertät

betrachtet. Gleichzeitig wurde Selbstbefriedigung bei Frauen in den Zeitschriften nicht
behandelt, da - so besagt eine These der Autorin - die sexuellen «Verfehlungen» bei
Frauen als besonders schlimm galten und deshalb stärker als bei Männern als Geheimnis
behandelt wurden. Obwohl die katholischen Frauenzeitschriften zunehmend für eine
aufgeschlossenere Erziehung von jungen Mädchen und eine «gesunde» Einstellung gegenüber

der eigenen Körperlichkeit plädierten, vertraten sie implizit noch immer die Haltung,
die Frau müsse dem Mann gefallen, ihm mit ihrer Sinnlichkeit dienen - eine eigenständige

weibliche Lust wurde weiterhin verneint.
In der dritten Phase, die Künzler von 1962 bis 1975 ansetzt, veränderte sich das Bild

der Sexualität in der Gesellschaft grundlegend. Einerseits brachten die Frauen- und die
Studentenbewegung das Thema Sexualität als gesellschaftliches Thema an die Oberfläche
und forderten, dass auch Frauen ein Recht auf eine erfüllte Sexualität zugestanden werden
müsse. Daneben wurde am Zweiten Vatikanischen Konzil die überragende Bedeutung des

SZRKG, 98 (2004)



Rezensionen - Comptes rendus 259

selbständigen und freien Gewissensentscheids betont. Die Einführung der Pille und die
Frage, ob eine gute Katholikin diese auch einsetzen dürfe, prägte die Berichterstattung zur
Sexualmoral in den untersuchten Zeitschriften. Den modernen gesellschaftlichen Einflüssen

konnten sich die Redaktoren und Redaktorinnen nicht mehr widersetzen, und sie
empfahlen den Frauen deshalb, bei Entscheidungen in Fragen der Sexualität auf ihr eigenes
Gewissen zu achten.

Erst in der vierten Phase von 1975 bis 1990 zerbrach das bislang mehr oder weniger
kohärente (negative) Bild der weiblichen Sexualität vollends. Masturbation, Homosexualität

oder auch Sexualität bei ledigen Frauen wurden nun in den Zeitschriften vollkommen
akzeptiert und des Öfteren positiv bewertet.

Künzlers Einteilung in vier Perioden wirkt sehr überzeugend, da es ihr gelingt, die
Entwicklungen im katholischen Verhältnis zur Sexualmoral übersichtlich darzustellen.
Die Autorin vermag einleuchtend aufzuzeigen, wie bisher kaum hinterfragte Normen der
katholischen Kirche nach 1965 zu wanken begannen, wie beispielsweise das Verbot des

vorehelichen Geschlechtsverkehrs oder des Zusammenlebens im Konkubinat.
Wünschenswert wäre eine stärkere Verknüpfung des einführenden theoretischen Teils mit der
Analyse der Zeitschriftenartikel gewesen, was genauere Aussagen zum Verhältnis
zwischen Feminismus und Katholizismus ermöglicht hätte.

Die Studie von Mirjam Künzler stellt mit ihrer eingehenden Analyse verbreiteter Frauen-

und Mädchenzeitschriften über einen grossen Untersuchungszeitraum einen wichtigen
Beitrag für die Katholizismus-Forschung dar, wenn es dämm geht, die vermittelten
Moralvorstellungen einer meist männlichen Elite, das heisst von Redaktoren, Geistlichen,
Ärzten und Juristen im katholischen Milieu aufzudecken. Aufbauend auf Künzlers Stadie
und in methodischer und inhaltlicher Ergänzung ihres Ansatzes wäre es interessant, der
Frage nachzugehen, ob die von Künzler aufgezeigten Brüche von 1965 und 1975 auch
Spuren im realen Leben der Frauen hinterlassen haben und wie das vermittelte Bild der
weiblichen Sexualität, die Verbote und Mahnworte das Alltagsleben der Katholikinnen
beeinflussten.

Basel Mirjam Moser

Alois Steiner, Seminar St. Beat. Von der Gründung bis zur Gegenwart 1878—2003. 125
Jahre Priesterseminar des Bistums Basel, Luzern, 2003, 147 S.

Zum 125jährigen bestehen des Priesterseminars des Bistums Basel St. Beat in Luzem
erschien eine Jubiläumsschrift des Luzemer Historikers Alois Steiner, der seit vierzig Jahren

immer wieder Beiträge zur schweizerischen, insbesondere luzernischen
Katholizismusgeschichte des 19. und 20. Jahrhunderts ebenso wie zur Luzemer Hochschulgeschichte

verfasst hat. Der Autor verfolgt die Geschichte des Priesterseminars entlang der
Ären seiner Regenten, wobei er sich sowohl auf die innere Entwicklung, auf die zentralen
Personen und das Verhältnis von Seminar und Konvikt, wie auch auf die gesellschaftlichen

und kulturellen Kontexte konzentriert, insofern sich diese auf die Entwicklung des
Seminars niederschlugen bzw. sich in der institutionellen und ideengeschichtlichen
Entwicklung desselben widerspiegelten.

Die Gründungsgeschichte des Priesterseminars, die, wie Alois Steiner aufzeigt, bis in
die konfessionspolitisch interessanten 1820er bis 1870er Jahre zurückreichte, und die
Geschichte der ersten Jahrzehnte nach dessen Errichtung 1878 liest sich als äusserst interessanter

und facettenreicher Beitrag zur Geschichte des Kulturkampfes in der Schweiz, zu
den Auseinandersetzungen mit den Radikalen ebenso wie zu den unterschiedlichen
innerkatholischen Richtungen, den liberal-föderalistischen Innerschweizem auf der einen und
der Richtung um die Ultramontanen Freiburgs, den Piusverein und die Katholischen Män-

SZRKG. 98 (2004)



260 Rezensionen - Comptes rendus

nervereine auf der anderen Seite. Als Ausdruck des sich konstituierenden katholischen
Milieus zeigte sich auch in den 1880er und 1890er Jahren eine Konkurrenzsituation
zwischen den theologischen Lehranstalten in Luzem und der Universität Freiburg. Dies
demonstriert Alois Steiner materialreich an den Auseinandersetzungen um Josef Beck, der
1891 nach Freiburg berufen wurde. Hinsichtlich der Positionierung der Theologen der
beiden Zentren der katholischen Elitenbildung wäre eine ausführlichere Behandlung der
innerkatholischen Differenzen um den so genannten Modernismus in den ersten zwei
Jahrzehnten des 20. Jahrhunderts von Interesse gewesen. Auch für die Zwischenkriegszeit,

die, was die Zahlen der Theologiestudierenden betrifft, eine eigentliche Blütezeit des

Seminars St. Beat darstellte, bleiben die ideengeschichtlichen Ausführungen im Hintergrund.

Für die zeitgeschichtliche Katholizismusforschung von besonderem Interesse ist neben
der Kultarkampfzeit auch die Zeit zwischen den späten 1950er und den 1970er Jahren,
eine Periode, die mit ihren gesellschaftlichen und kulturgellen Umbrüchen, mit der
zunehmenden Individualisierung und Pluralisierang der Gesellschaft und der damit
einhergehenden einsetzenden Erosion des katholischen Milieus, dem Zweiten Vatikanischen
Konzil und Transformationen der katholischen Religiosität generell als Umbruch- und
Sattelzeit der neusten Katholizismusgeschichte beschrieben werden kann. Gut sitaiert der
Autor die innere Geschichte des Luzemer Seminars in diesen soziokulturellen
Transformationen. 1959 brach eine inteme strukturelle Krise an der räumlichen Verbindung des

privaten bischöflichen Seminars als Wohnheim und der staatlichen Theologischen Fakultät

durch Disziplinarprobleme mit einzelnen Seminaristen auf. Anfang der 1960er Jahre
verstärkte sich die Kritik von Seiten der Studierenden zu einer inhaltlichen, die nach einer
Modernisierung der Ausbildung unter Einbezug von Fragen der Pädagogik, der Psychologie,

der Soziologie und der modernen Kommunikationsmittel rief. Die Periode der
Umstrukturierung wurde abgeschlossen durch den Neubau des Seminars, der 1972 eröffnet
wurde und durch den das Seminar offiziell von der Theologischen Fakultät getrennt wurde,

sowie durch eine Modernisierung von Ausbildung und Seminarleben insbesondere
durch die Einführung von so genannten Seminargruppen, die Neukonzeption des Studienganges

und die zunehmende Auseinandersetzung mit Fragen wie dem Zölibat und der
Öffnung des Seminars auch für künftige Laientheologen.

Die reich bebilderte 125jährige Geschichte des Seminars St. Beat stellt nicht nur eine
gelungene Jubiläumsschrift dar, sondern bietet mit seiner breiten Kontextualisierang und
dem wichtigen Stellenwert der katholischen Eliten - Regenten, Professoren usw. - und
deren Netzwerke auch ein für weitere Forschungen anregendes Buch dar. Gerade für die
These der 1950er Jahre als «Sattelzeit» (Karl Gabriel, Siegfried Weichlein) innerkatholischer

Transformationsprozesse und der Erosion des katholischen Milieus stellt neben
dem Blick auf die alltagsgeschichtlich-lebensweltliche Ebene der elitengeschichtliche
Zugang ein sehr geeignetes, jedoch für den Schweizer Katholizismus der letzten 50 Jahre
noch wenig ausgeschöpftes Instrumentarium dar.

Freiburg Franziska Metzger

Kolping Appenzell 1853—2003, hg. von der Kolpingfamilie Appenzell, Appenzell, 2003,
104 S.

Der erste von Ideen des ehemaligen Schuhmachergesellen Adolf Kolping (1813-1865)
ausgehende katholische Gesellenverein in der Schweiz entstand 1853 in Appenzell.
Initiant der Gründung war der Kapuzinerpater Otto Gartmann (1811-1876), der vermutlich
durch seinen Mitbrader Theodosius Florentini (1808-1865) das Gedankengut Kolpings
kennenlernte. 1860 ging die Sektion ein, entstand aber 1870 wieder neu. Weitere Ge-

SZRKG, 98 (2004)



Rezensionen - Comptes rendus 261

sellenvereine wurden 1854 in Rorschach, 1855 in St. Gallen, 1859 in Basel, 1861 in
Luzem, 1862 in Freiburg, 1863 in Zürich, Solothurn, Schaffhausen, 1865 in Neuenburg und
Baar gegründet. Die Mitgliedschaft beschränkte sich auf ledige männliche Handwerksgesellen.

Vor allem den wandernden Gesellen, darunter viele aus dem deutschsprachigen
Raum, sollten in der Zeit der Industrialisierung, des Umbruchs, der materiellen Not und
des Aufkommens weltanschaulicher Konkurrenz Halt, Hilfe und Bildung geboten werden.
So sollte ihr Abfall vom Christentum und ihr Absinken ins Proletariat verhindert werden.
Bereits in den ersten Jahren seines Bestehens bot der Gesellenverein Appenzell seinen
Mitgliedern neben einer breiten Palette geselliger Veranstaltungen Vorträge, eine eigene
Bibliothek, Weiterbildung, religiöse Bildung und Betreuung. Schon bald gab es erste
Selbsthilfeeinrichtungen wie Kranken- und Sparkasse, von denen letztere in den Anfängen

stecken blieb. 1928 wurde ein eigenes Vereinshaus erworben, nachdem man seit 1880
ein Gesellenlokal im katholischen Vereinshaus belegt hatte. Einen Einschnitt in die
Vereinsgeschichte brachte der Erste Weltkrieg: Durch den Wegfall der ausländischen
Wandergesellen erhielt der Gesellenverein ein schweizerisches Gepräge; die Betreuung von
Wandergesellen ging stark zurück. Soziale Unterstützung, Bildung und religiöse Bindung
der ledigen Handwerksgesellen blieben aber vorrangig.

Bis in die 1960er-Jahre hinein entfaltete der Gesellenverein vielfältige Aktivitäten und
ein emsiges Vereinsleben. Gerade hier gelingt es den Autoren Achilles Weishaupt,
Hermann Bischofberger und Verena Schiegg-Manser ein anschauliches und detailliertes Bild
zu geben. Nach dem II. Vatikanum (1962-1965) wurden die Vereinsstrakturen dem
gewandelten Umfeld in Gesellschaft und Kirche angepasst: Der ursprüngliche katholische
Gesellenverein ist jetzt eine Gruppe innerhalb der Kolpingfamilie. Zu dieser gehört seit
anfangs der 1960er-Jahre auch die Gruppe Altkolping. Das sind beruflich und familiär
etablierte Mitglieder; seit 2003 sind sie Teil der Aktivitas. Seit 1972 sind auch Frauen zur
Mitgliedschaft zugelassen. Diese Öffnung hatte auch Folgen für das Vereinsleben, die
Verbandsarbeit, für die Inhalte und Methoden der Bildungsarbeit und die Formen geselligen

Miteinanders.
Die Jubiläumsschrift bietet eine illustrative, auf Quellenstudium beruhende detaillierte

Darstellung der 150jährigen Vereinsgeschichte des Kolping Appenzell. Zu kurz kommen
die nationale und internationale Einbindung bzw. Vergleiche. Interessant wären auch Zahlen

zur Mitgliederbewegung gewesen.

St. Gallen Wolfgang Göldi

Werner Lustenberger (Hg.), «Soldatendienst ist Gottesdienst». Die Feldpredigten aus
den Jahren 1870—1872 von Albert Bitzius. Twann, und Eduard Herzog. Luzern, Zürich,
Thesis Verlag, 2000 (=Documenta militaria), 110 S.

Im Sommer 1870, anlässlich des Ausbruchs des Deutsch-Französischen Krieges, rückten
sowohl das Bemer Infanterie Bataillon 30 als auch das Luzemer Infanterie Bataillon 57

zum Grenzdienst ein. Die Mannschaften beider Truppenteile waren Nachbarn, die Bemer
stammten aus dem obera Emmental, die Luzemer aus dem Amt Willisau, getrennt durch
den Napf. Beide Gegenden waren vorwiegend landwirtschaftlich geprägt; in kultureller
und politischer Hinsicht waren deutliche Unterschiede auszumachen: im Bernbiet lebten
fast ausschliesslich Protestanten, das Luzembiet war vorwiegend katholisch. Vor knapp
einem Vierteljahrhundert waren sich ihre Väter im Sonderbundskrieg 1847 noch feindlich
gegenübergestanden. Von daher stammte noch lange Zeit das gegenseitige Misstrauen.

1870 drohten dem gemeinsamen Vaterland Gefahren von aussen, die nur durch
einträchtiges Zusammenstehen gemeistert werden konnten. Beide Bataillone wurden von
Feldpredigern begleitet, die noch heute in weitem Kreisen bekannt sind. Auf Berner Seite

SZRKG, 98 (2004)



262 Rezensionen - Comptes rendus

leistete Albert Bitzius (1835-1882), der einzige Sohn von Jeremias Gotthelf, damals Pfarrer

in Twann am Bielersee, seinen Dienst. Bei den Luzemem amtete Eduard Herzog
(1841-1924), der als Professor an der Theologischen Lehranstalt und am Lyzeum in
Luzem unterrichtete. Beide Einheiten verweilten in den ersten Wochen im Mittelland, wo sie

tüchtig exerzierten. Dann marschierten sie Richtung Jura, die Berner bis Delémont, wo sie

sich auf die Entlassung freuen konnten. Die Willisauer hatten weiter ins Prantrater Gebiet
vorzurücken, bis sich die Kämpfe zwischen Deutschen und Franzosen nordwärts verlagerten

und die Schweizer Grenze nicht mehr unmittelbar bedroht war. Das Bataillon konnte
anfangs September entlassen werden.

Beide Feldprediger riefen in ihren Ansprachen, die glücklicherweise erhalten sind, die
Soldaten zu treuer Pflichterfüllung auf, aber auch zu Menschlichkeit und Rücksichtnahme
gegenüber Frauen, Kindern und Greisen. Die Genfer Konvention von 1864 mit ihrem ersten

Versuch, Kriegsgräuel einzudämmen, spiegelt sich in den Predigten der Feldgeistlichen

wider. Erfreulicherweise war der Grenzbesetzungsdienst geeignet, konfessionelle
Wunden zu schliessen. Der Dienst am gemeinsamen Vaterland trat stärker hervor.

Der Militärhistoriker Werner Lustenberger hat in seinen Forschungen zur Luzemer
Militärgeschichte in verdienstvoller Weise auch das sonst eher vernachlässigte Gebiet der

Militärseelsorge aufgegriffen und eindrücklich dargestellt.

Meggen/Luzern Alois Steiner

Franco Luzzatto, Öffentlichkeitsdefizit der katholischen Kirche. Organisationskommunikation
und Kommunikationsstruktur der katholischen Kirche Schweiz - Bedingungen fiir

ein Ende der Stagnationskrise, Freiburg/Schweiz, Universitätsverlag, 2002 (=Praktische
Theologie im Dialog, Bd. 21), 406 Seiten.

Franco Luzzattos Fribourger Dissertation beginnt mit einer Diagnose: «Die Kirche ist in
der Krise» - spezifischer in einer «Stagnationskrise», und diese sei - «soweit absehbar -
von Dauer». (6) Über das Ziel der folgenden Untersuchung gibt der Untertitel Auskunft:
Luzzatto will «Bedingungen für ein Ende der Stagnationskrise» aufzeigen. Doch bis dahin
ist es ein weiter Weg.

Luzzatto, der sich bei seiner Analyse sozialwissenschaftlicher Methoden bedient,
distanziert sich gleich zu Beginn von einer - wie auch immer definierten - Modernisierangs-
theorie, da diese die Gestaltbarkeit der künftigen Entwicklung verneine und damit fatalistische

Züge annehme. Erst wenn sich die Religions- bzw. Katholizismusforschung des

«Modernisierungskorsettes» entledige, werde der Blick für die Variabilität der Moderne
frei. Luzzatto baut seine Thesen deshalb auf der Analyse des «sozialen Wandels» auf.
Hierbei sind die Begriffe «Öffentlichkeit» und «Kommunikation» zentral. Öffentlichkeit
wird als politischer Begriff der Aufklärung verstanden, denn diese wurde im Zuge der

Aufklärung zum Gegenpol göttlich legitimierter Machthaber und damit zum Ort einer
neuen gesellschaftlichen Realität. Luzzattos sozialwissenschaftlicher Argumentation
folgend, wird eine Gesellschaft in der Öffentlichkeit erst durch Kommunikation hergestellt
respektive konstruiert. Sozialer Wandel schliesslich wird als ein unregelmässiger
Fortgang verstanden, der sich empirisch über die öffentliche Kommunikation erfassen lässt.

Mit diesem methodischen Rüstzeug untersucht Luzzatto die Kommunikationsstraktur der
katholischen Kirche Schweiz.

Zunächst konstatiert er ein ambivalentes Verhältnis der katholischen Kirche gegenüber
der «Öffentlichkeit». Während unmittelbar nach dem Zweiten Vatikanum Dokumente des

Lehramtes Öffentlichkeit durchaus als gesellschaftsprägendes Prinzip programmatisch
befürworteten, sei in den 1990er-Jahren wieder eine Hierarchisierangstendenz in der
Weltkirche festzustellen, insofern die Auslegung des überlieferten «Wort Gottes» erneut
ausschliesslich den Bischöfen und dem Papst zukommt. Für Luzzatto bleibt es dabei: Die

SZRKG. 98 (2004)



Rezensionen - Comptes rendus 263

katholische Kirche hat in ihrer Geschichte im kirchenrechtlich definierten Organisationsbereich

keine Strukturen entwickelt, die den Anliegen der Öffentlichkeit Rechnung tragen
(Luzzatto nennt dies eine so genannte Organisationsöffentlichkeit). Im
öffentlichrechtlichen Bereich hingegen hat sie diese - meist mit Widerwillen - zugelassen.

Im Zusammenhang der Analyse der Kommunikationsstrukturen der katholischen Kirche

Schweiz konstatiert Luzzatto einen «kommunikativen Notstand» zwischen den

Organisationsmitgliedern, der vom Fehlen einer Organisationsöffentlichkeit herrühre und zu
einem fortschreitenden Verlust der kirchlichen Identität führe. Dieses Problem sei erst im
Kontext des Kalten Krieges, der u.a. zum Zerfall des politisch-sozialen Grossmilieus (des

politischen Katholizismus, des Liberalismus und der Sozialdemokratie) geführt habe,
virulent geworden, so seine gewichtigste These, die er bereits eingangs folgendermassen
formuliert: «In Konfrontation mit dem (Reich des Bösem im Osten und dem Ableger des

äusseren Feindes im Innern, [...], entwickelte sich in den 1950er Jahren in der Schweiz ein
Bedrohungskonsens, der alle politisch-sozialen Grossmilieus vereinigte. [...] Dieser Inte-
grationsprozess erst [...] zieht den Identitäts- und Kohäsionsverlust dieser Grossmilieus
nach sich.» (21) Im Falle der katholischen Schweiz führt Luzzatto u.a. das Verschwinden
der milieuorientierten katholischen Zeitungen seit den 1960er Jahren sowie die Tatsache,
dass die Kirche ihre Milieuintegrationsfünktion verloren habe, an. Weitere Belege für
seine These findet er bei einer diachronen Analyse der Bettagsmandate der Schweizer
Bischöfe von 1887 bis 2000. Auch hier zeige sich, dass mit dem Verlust des ideologischen

Gegners, u.a. der Kommunisten, die scharfen Konturen der eigenen kirchlichen
Identität mehr und mehr verwischen. Ab 1960 sei in den Schreiben der Schweizer
Bischöfe zum Bettag eine Abwendung von politischen Themen und eine Hinwendung zum
Individuum zu verzeichnen. Diese Entwicklung wäre, so Luzzatto, «durch das Aufbauen
eines neuen Feindbildes zumindest teilweise aufhaltbar gewesen.» (145)

Zurecht spricht Luzzatto in seiner Hauptthese von «politisch-sozialen Grosstnilieus».
Denn im Falle der jüdischen Schweiz, hat die Integration in die Geistige Landesverteidigung

zur Zeit des Kalten Krieges nicht zu einem schrittweisen Abbau der Identität oder
zu Auflösungserscheinungen geführt. Im Gegenteil: Die Integration in die Geistige
Landesverteidigung ermöglichte es erst, dass die Jüdinnen und Juden eine politisch und
öffentlich anerkannte Stimme in der Schweiz erhielten. Identität wird im religiösen Kontext
nicht nur durch politische Faktoren bestimmt. So führte in der jüdischen Schweiz ein
Binnenproblem, nämlich die Zunahme der so genannten Mischehen, zu einer
schwerwiegenden «Identitätskrise». Ein Blick über den konfessionellen Tellerrand wäre - aus
historischer Optik zumindest - interessant gewesen.

Am Schluss seiner Untersuchhung zieht Luzzatto eine nüchterne Bilanz: «Die Kirche
erhebt [...] auf der einen Seite den Anspruch, ein wichtiger Faktor des öffentlichen Lebens
zu sein. Auf der anderen Seite organisiert sie sich selber nicht auf der Grundlage des Or-
gansiationsöffentlichkeitsprinzips und hat dementsprechend keine Organisationsöffent-
lichkeitsstraktur.» (267) Ohne die Anerkennung der Organisationsöffentlichkeit als
verfassungprägendes Prinzip für die katholische Kirche Schweiz durch die Bischöfe und die
kirchlichen Eliten sieht Luzzatto keinen Ausweg aus der Stagnationskrise. Neben diesem
theoretischen Lösungsansatz, nennt er aber auch ganz konkrete politische und pastorale
Schritte, um den drohenden kommunikativen «Konkurs» abzuwenden. So plädiert er u.a.
dafür, eine Arbeitsgruppe von kirchlichen Eliten zu bilden, ein Kursangebot für die Basis
auszuarbeiten sowie ein unabhängiges (Binnen-)Mediensystem, womit die Wiederbelebung

der katholischen Medienlandschaft gemeint ist, zu gründen.
Luzzattos sozialwissenschaftliche Sprache ist nicht immer einfach zu verstehen. Dies

könnte leicht dazu führen, dass die Methoden und Ergebnisse seiner Studie nur geringen
Eingang in die Arbeit der Verantwortlichen in den kirchlichen und staats-kirchenrecht-
lichen Gremien finden. Doch gerade für sie wäre die Studie lesenswert.

Freiburg Zsolt Keller

SZRKG, 98 (2004)



264 Rezensionen - Comptes rendus

Vincent Viaene, Belgium and the Holy See from Gregory XVI to Pius IX (1831-1859).
Catholic Revival, Society and Politics in 19th century Europe, Leuven, Leuven UP, 2001
(KADOC Studies Bd. 26), 647 S.

Daß die Religion ein transnationaler Faktor ist, tritt allmählich wieder in das Bewußtsein
der Geschichtswissenschaft. Die nationalen Traditionen der Historiographie hatten Religion

und Kirche zumeist aus der nationalstaatlichen Perspektive betrachtet. In diese Richtung

deuteten der Vereinskatholizismus und die katholischen politischen Parteien, die sich
im 19. Jahrhundert typischerweise in den mitteleuropäischen konfessionsgespaltenen Ländern

entwickelten. Die Disziplingrenzen zwischen Theologie und Geschichtswissenschaft
verstärkten die Rollenzuschreibungen im Umgang mit Religion und Kirche. Die
Geschichte war für das Nationale, die Kirchengeschichte für das Internationale zuständig. In
Deutschland kam noch die spezifisch protestantisch-bildungsbürgerliche Tradition hinzu.
Der Nationalstaat und seine Probleme bildeten das Raster, in dem Religion und Kirche
wahrgenommen wurden. Im Ergebnis wurde die Geschichte der Kirchen zur Sache der
Kirchengeschichte, nicht der Nationalgeschichte.

Erst die jüngste Öffnung der Geschichtswissenschaft für kulturgeschichtliche
Fragestellungen und die Europäisierung der politischen Entscheidungsräume haben den Blick
auf transnationale Akteure gelenkt, die im 19. Jahrhundert noch einen wichtigen Bestandteil

von Politik und Gesellschaft bildeten. Durch die starke nationalliberale Tradition der
Geschichtswissenschaft ist diese Öffnung in Deutschland erst langsam zu beobachten. Im
englischsprachigen Raum ist sie dagegen schon sehr viel weiter fortgeschritten. Jüngst
haben Christopher Clark und Wolfram Kaiser den Band «Culture Wars. Secular-Catholic
Conflict in 19th century Europe» herausgegeben (Cambridge UP 2003), der diese Dimension

deutlich herausarbeitet. In Belgien besitzt diese Forschungsrichtung im KADOC
(Katholiek Documentatie- en Onderzoekscentram) an der Universität Leuven ein
institutionelles Rückgrat. Der Historiker Vincent Viaene hat nun seine Dissertation über die
Beziehungen zwischen Belgien und dem Heiligen Stuhl zwischen 1831 und 1859 in der
Schriftenreihe des KADOC vorgelegt und damit empirische und methodische Maßstäbe
für die weitere Forschung zu transnationalen Prozessen der Formierung religiös-sozialer
Ideen gesetzt.

Viaene untersucht die Beziehungen zwischen Belgien und dem Heiligen Stahl auf
mehreren Ebenen: zwischen den beiden souveränen Staaten (bis 1859!) und in den beiden
Gesellschaften respektive in der römischen Kirchenbehörde. In den Blick geraten damit
die katholische Wahrnehmung des Wandels in der belgischen Gesellschaft nach 1830,
Roms Wahrnehmung dieses Wandels aber auch die Rückwirkung auf das römische
Selbstbild und schließlich Roms Einwirkung auf die belgischen Verhältnisse. Seine Studie
bietet ein hervorragendes Beispiel für den Ertrag einer histoire croisée. Vincent Viaene
zeichnet neben der Beziehungsgeschichte des belgischen Katholizismus zur römischen
Kurie die innere Dynamik in Belgien wie auch innerhalb der päpstlichen Kirchenleitung
nach. Die These dieser Arbeit verdient besondere Aufmerksamkeit: Die Durchsetzung des
ultramontanen Kirchenbiides erfolgte nach Viaene nicht nur auf Druck von oben durch
Rom, sondern mindestens in gleichem Maße durch die Mobilisierung der Katholiken
nördlich der Alpen, also von unten. Die Ultramontanisierung des Katholizismus bildete
ein komplexes Ineinander verschiedener Prozesse, die nicht auf den Druck Roms alleine
reduziert werden können. Nicht die Top-Down Logik einer Herrschaftsgeschichte erklärt
die Durchsetzungsgeschichte der Strengkirchlichen, sondern erst ihre Verbindung mit
neuen Legitimationsbedürfnissen nach dem Ende der gesellschaftlichen Allianz von Kirche

und Staat zum Zwecke der Revolutionsprävention.
Nach Vincent Viaene blieb das römische Selbstverständnis bis in die Zeit Gregors

XVI. hinein von einer Mittlerrolle in den Aushandlungsprozessen zwischen verschiedenen
Traditionen im europäischen Katholizismus beeinflußt. Der Heilige Stuhl arbeitete nicht

SZRKG, 98 (2004)



Rezensionen - Comptes rendus 265

nur im Bereich der Diplomatie, er war seinem Selbstverständnis nach selbst Diplomatie,
also ständige Vermittlung zwischen widersprüchlichen Positionen. Daß sich der Mittler an
die Stelle der zu Vermittelnden setzte, hat mit dem Zusammenbrach der Heiligen Allianz
und den veränderten allgemeinen Rahmenbedingungen seit den 1840er Jahren zu tan, als
sich die Kurie nicht mehr auf das Konzert der Mächte zur Sicherung des kirchlichen
Einflusses verlassen zu können glaubte. Im Apparat der römischen Kurie kam die
Enttäuschung über die Entwicklung im Patrimonium Petri hinzu, das sich so gar nicht nach den
päpstlichen Vorstellungen entwickelte. Die römische Kirchenleitung und das Papsttum
sahen sich mithin von innen und außen in einer Welt von Feinden. Die fortschreitende
Säkularisierung schien ihr religiöses genauso wie ihr weltliches Kapital aufzubrauchen. Je

düsterer dieses Wahrnehmungsmuster nach 1840 wurde, um so mehr trat ein holistisches
antiliberales Weltbild an die Stelle eines prinzipiell noch vermittlungsfähigen römischen
Zentrums.

Für den Durchbruch der Intransigenti gegenüber den Transigenti trug maßgeblich bei,
daß Rom von den Katholiken nördlich der Alpen eine neue Rolle zugedacht erhielt und
diese dann bereitwillig annahm. Mit den curopaweiten Auseinandersetzungen zwischen
Staat und Kirche in der Hochzeit des Liberalismus wurden Rom und die Rückendeckung
bei der Kurie zu Argumenten im politischen Kampf in den Natinoalstaaten. So fiel die
Durchsetzung der Ultramontanen in Belgien zusammen mit dem Ende der Phase der
engeren Nationalstaatsgründung, die auf einer Koalition aus Liberalismus und Katholizismus

getragen worden war. Das Banner der Annäherung beider war die Theologie Félicité
de Lamennais gewesen. Nach dessen Verurteilung in der Enzyklika «Mirari vos» veränderte

sich die Lage. Der belgische Katholizismus wandte sich von seinen liberalen
Neigungen ab und wurde konservativer, die Liberalen dafür antikirchlicher. Die Konflikte
zwischen Staat und Kirche nahmen zu. Die Unterstützung durch die römische Kurie hatte
jetzt einen politischen Mehrwert. «The papacy accepted the leadership offered to it,
prudently at first, with greater determination in the second half of the pontificate» [of Gregory

XVI.] (601). Nicht nur die belgische Kirche wurde dadurch römischer, die
römischkatholische Kirche wurde dadurch auch europäischer. Viaene schreibt dem Vatikan die
Rolle eines Dynamos zu, der die religiösen Energien zusehends politisierte und damit die
Phase des in Vereinen und Parteien organisierten Katholizismus vorbereitete. Der Sieg der
Konservativen über die Liberalen bildete kein Kennzeichen nur des belgischen Katholizismus.

Auch die deutsche, die österreichische und die Schweizer Kirche sahen ähnliche
Verwerfungen. Ganz generell konnten Konservative auch im Protestantismus und im
Judentum im 19. Jahrhundert erfolgreich mobilisieren.

Vincent Viaene zeigt überzeugend und im detail die wechselseitige Ultramontanisierung

«von unten» und «von oben» auf. Diese Zentralisierung versteht nur, wer wie Viaene
nicht nur das Zentrum, sondern auch sein Pendant in der Peripherie sieht, das die Kurie
zur Mitte erhob und ihr diese neue Rolle zuschrieb. Die Logik des Arguments von Vincent

Viaene reicht weit über seinen Untersuchungsgegenstand hinaus. Allzu deutlich sind
die Parallelen zur heutigen Lage der Kirche. Auch heute findet der Zentralismus seine
Trägerschichten vor allem in den Modernisierungsdiktaturen Afrikas und Asiens. Den
dortigen Ortskirchen hilft die stramme Rombindung vor Ort im Kampf gegen kulturelle
Mehrheiten, die ihnen feindlich gesonnen sind, und gegen Modernisierungsregime, die
nur auf Druck von außen reagieren. Auch hier akzeptiert die römische Kirchenleitang
bereitwillig diese ihr angesonnene Rolle. Dem Zentralismus entspricht auch heute seine
Internationalität.

Berlin Siegfried Weichlein

SZRKG, 98 (2004)



266 Rezensionen - Comptes rendus

Erwin Gatz (Hg.), Die Bischöfe der deutschsprachigen Länder 1945 bis 2001. Ein
biographisches Lexikon, Berlin, Duncker & Humblot, 2002, 546 Lebensbilder und Biogramme,

592 S.

Mit dem Erscheinen des letzten Bandes findet das auf fünf Bände angelegte Bischofslexikon

seinen Abschluss. Seit 1978 erarbeitet der Kirchenhistoriker und seit 1975 Rektor
des Campo Santo Teutonico im Vatikan Erwin Gatz mit über 100 Fachleuten ein
biographisches Lexikon, das Lebensbilder aller deutschsprachigen Bischöfe, Weihbischöfe (seit
1448) und Generalvikare (seit 1648) enthält.

Der nun erschienene fünfte Band enthält für den Zeitraum von 1945 bis 2001 die
Lebensbilder bzw. Biogramme der im deutschsprachigen Mitteleuropa, d.h. in Deutschland,
Luxemburg, Österreich, der Schweiz und in Südtirol wirkenden geistlichen Führangs-
schicht. Dabei fällt besonders die starke Präsenz der Absolventen des Collegium
Germanicum in den deutschsprachigen Ländern auf Bischofssitzen und in Generalvikariaten
auf.

Der stattliche Band berücksichtigt alle Bistümer bzw. Abteien der Schweiz mit
Ausnahme des italienischsprachigen Bistums Lugano, so Basel (redaktionelle Beiträge), Chur
(Pierre Louis Surchat/Franz Xaver Bischof), die Abtei Einsiedeln (Franz Xaver Bischof
bzw. Redaktion), Lausanne-Genf-Freiburg (Franziska Metzger), Sitten (Louis Carlen/
Erwin Gatz), St. Gallen (Johannes Duft/Franz Xaver Bischof), die Abtei St. Maurice
(Louis Carlen), Vaduz (Franz Xaver Bischof) sowie ein kurzes Kapitel über die Schweizer

Bischofskonferenz mit ihren Präsidenten und Sekretären (Franz Xaver Bischof).
Die Durchsicht des fast 600 Seiten umfassenden Bandes ergibt ein faszinierendes Bild

der mitteleuropäischen kirchlichen Führangsschicht. Die Zeiten des Nationalsozialismus,
des Zweiten Weltkrieges und die Nachkriegszeit mit dem Zweiten Vatikanum schimmern
durch und beleuchten die dargestellten Persönlichkeiten. Alle Diözesanbischöfe werden in
Portraits gezeigt. In den einzelnen Biographien finden sich schwere Auseinandersetzungen

mit dem Nationalsozialismus (Rusch/Innsbruck, Faulhaber/München, Preysing/Ber-
lin, Sproll/Rottenburg), mit dem kommunistischen Regime (Carl Maria Splett/Danzig),
aber auch Konflikte mit dem Nuntius bzw. Rom (Kempf/Limburg) oder innerkirchliche
Spannungen mit Hans Küng (Moser/Rottenburg-Stattgart).

Mit der Vollendung des Lexikons steht dem Historiker in Zukunft ein unentbehrliches
Hilfsmittel zur Verfügung, zu dem er immer wieder mit Vorteil greifen wird.

Meggen/Luzern Alois Steiner

Am siebten Tag. Geschichte des Sonntags. Begleitbuch zur Ausstellung im Haus der
Geschichte der Bundesrepublik Deutschland, Bonn (25. Oktober 2002 bis 21. April 2003),
und im Zeitgeschichtlichen Forum Leipzig (17. Juni bis 12. Oktober 2003), hg. von der
Stiftung Haus der Geschichte der Bundesrepublik Deutschland, Sankt Augustin 2002,
120 S.

Den «seismographischen Eigenschaften» des «siebten Tages» spürte eine Ausstellung im
vergangenen Jahr zur Geschichte des Sonntags im Haus der Geschichte in Bonn nach.
Entstanden ist zudem eine gelungene Begleitpublikation, die in einer Vielzahl von reich
illustrierten Beiträgen, Kontinuität und Wandel des Sonntags im Spannungsfeld zwischen
religiöser sowie bürgerlicher Tradition und pluralistischer Gegenwart nachzeichnet.

Der Tour d'horizon beginnt mit dem antiken Sonnenkult, der vom Christentum für
eigene Zwecke adaptiert wurde. So entstand aus dem dies solis, der eigentlich den zweiten
Tag der Woche bezeichnete, der christliche Sonntag, an dem Christas als «wahres Licht»
den Höhepunkt seiner wöchentlichen Verehrung fand. 321 wurde der Sonntag unter
Kaiser Konstantin schliesslich zum gesetzlich geschützten Ruhetag. Im Mittelalter be-

SZRKG, 98 (2004)



Rezensionen - Comptes rendus 267

stimmten sodann der Rhythmus der Siebentagewoche - und damit verbunden die Sonntage

- das Leben der Menschen. Mit der Sonntagskleidung, die sich von den «saloppen
Alltagskleidern» abhob, dem sonntäglichen Mahl im Kreise der Familie sowie dem
anschliessenden Spaziergang, fanden bürgerliche Rituale Eingang in den Ablauf des «siebten

Tages». Doch diese paradiesische Idylle der späten Romantik und der Biedermeierzeit
blieb für grosse Teile der Bevölkerung verschlossen, denn die ökonomischen und
technologischen Anforderungen der Industrialisierung stellten die Sonntagsruhe der Arbeitnehmer

in Frage. Der Blick auf die Misere der Arbeiter und Angestellten wirkte geradezu als

Gegenbild des bürgerlichen Sonntags. Erst die Sozialgesetzgebung unter Bismarck verbot
1891 die Sonntagsarbeit. Dieses Verbot fand auch in die Weimarer Rcichsverfassung

Eingang.

Der Nationalsozialismus, der sich als politische Religion präsentierte, versuchte den
traditionellen kirchlich geprägtem Sonntag für seine Ideologie zu bemühen und betrieb
eine systematische Verdrängung des christlichen Gehalts. Der Sonntag wurde ganz in den

Dienst der nationalsozialistischen Ideologie gestellt.
Nach den Wirren und Entbehrungen des Krieges war der «siebte Tag» in Mitten des

alltäglichen Existenzkampfes ein Stück wiedergewonnener Normalität. Einen radikalen
Wandel stellte in den 1960er Jahren schliesslich die Einführung des arbeitsfreien Samstags

dar. Die Entstehung eines «Freizeitblocks» setzte neue Gestaltungsmöglichkeiten
frei. Das Wochenende respektive Weekend wurde mehr und mehr zum Erlebnis. Doch «in
dem Maß, wie der Sonntag Teil des von der Freizeitkultar bestimmten Wochenendes
wurde, entglitt er der kirchlichen Kontrolle». (Urs Altermatt/Franziska Metzger, 45) Am
Beginn des 21. Jahrhunderts ist er nunmehr zu einem Phänomen geworden, «das die
Pluralität möglicher religiöser und nicht-religiöser Modelle einschließt». (Dies., 48)

Als Beitrag zur deutsch-deutschen Geschichte ausgelegt, zeichnete die Ausstellung
auch den Sonntag in der ehemaligen DDR nach. Nach Vorstellungen der Partei (SED)
sollten die Werktätigen auch in ihrer Freizeit im Kollektiv kulturellen Tätigkeiten
nachgehen. Hierfür schien der Sonntag mehr als geeignet, da er von den Organen der Partei

ideologisch vereinnahmt werden konnte. Doch gerade in Bezug auf einen Ruhetag offenbarte

sich ein strukturelles Problem: Die staatstragende Ideologie der DDR erklärte, «die

Ausbeutung des Menschen durch den Menschen» für immer abschaffen zu wollen. Femer
sollten für die arbeitenden Massen die bestmöglichen Lebensbedingungen geschaffen
werden. Durch die Verstaatlichung der Landwirtschaft und der industriellen Produktion
war der Staat aber auch verantwortlich für die Wirtschaftsentwicklung. Die SED- und
Staatsbürokraten waren einerseits Verteidiger des Sozialstaatsprinzips, andererseits sollten
sie auch effiziente Wirtschaftsmanager sein. Hier ist wohl eines der grundlegenden Strak-
turdefizite der DDR zu sehen, insofern das Gemeinschaftsprojekt der Plansollerfüllung
auch vor dem Sonntag keinen Halt machen durfte. Doch die Säkularisierung der Sonn-
und Feiertage in der DDR stellt kein isoliertes Phänomen dar. Sie ging einher mit dem

allgemeinen und langfristigen Rückgang der Kirchenbindung, der sich in ganz Europa
abzeichnete. «Im Unterschied zu den Staaten des Westbündnisses, die den Sonntag durch
Schutzbestimmungen zu schützen suchten, forcierten die Ostblockstaaten durch
Kampfmaßnahmen den Entchristlichungsprozess.» (Gerhard Besier, 77)

Wie gesagt: Heutzutage ist der Fächer des Möglichkeiten breit - am siebten Tag darfst

- kannst - sollst - musst du

Freiburg Zsolt Keller

SZRKG, 98 (2004)



268 Rezensionen - Comptes rendus

Christoph Kösters (Hg.), Caritas in der SBZ/DDR 1945-1989. Erinnerungen, Berichte,
Forschungen, Paderborn/München/Wien/Zürich, Ferdinand Schöningh Verlag, 2001, 257
S.

Christoph Kösters, Staatssicherheit und Caritas 1950-1989. Zur politischen Geschichte
der katholischen Kirche in der DDR, Paderborn/München/Wien/Zürich, Ferdinand
Schöningh Verlag, 2., durchges. Aufl. 2002, 225 S.

Das Ende des Ost-West-Konflikts und der deutschen Teilung bezeichnet einen tiefen
Einschnitt in die jüngste deutsche Geschichte. Diese Zäsur hat die Erforschung der deutschen
Geschichte, im besonderen auch die Erforschung des Katholizismus und der kirchlichen
Zeitgeschichte verändert.

Welche Rolle spielten die christlichen Kirchen unter den totalitären Herrschaftsbedingungen

der DDR? Welche in der Bundesrepublik? Waren sie gesamtdeutsche Klammem
in den Jahren der Teilung? Welche Bedeutung haben die Schwellenjahre 1918, 1933,
1945 und 1989 für die Entwicklung der Kirchen im zurückliegenden Jahrhundert? Die
kirchlichen Wohlfahrtsorganisationen bieten ein aufschlussreiches Untersuchungsobjekt,
um den aufgeworfenen Fragen unter totalitarismustheoretischen, sozialpolitischen und
gesellschaftsgeschichtlichen Gesichtspunkten nachzugehen. Jedoch ist die Geschichte von
katholischer Caritas und evangelischer Diakonie in der DDR bis heute kaum untersucht.
Während eine sozialgeschichtlich interessierte Forschung in den letzten Jahren die Bedeutung

freier Wohlfahrtsverbände für die soziale und politische Entwicklung des Deutschen
Reiches und der Bundesrepublik durch eine Reihe von Studien auch über den Deutschen
Caritasverband hervorgehoben hat, erscheint das Bild der Caritas in der DDR bislang
lediglich in ersten organisationsgeschichtlichen Umrissen. Die Gründe für dieses Defizit
liegen auf der Hand. Die besonderen machtpolitischen Verhältnisse Hessen bis 1989 eine
eigene Verbandsbildung im Sinne einer freien Wohlfahrtsorganisation wie in der
Bundesrepublik nicht zu; die Caritas-«Verbände» in der DDR waren kirchlicher als ihre
westdeutschen Schwesterorganisationen. An Veröffentlichungen über die caritative Arbeit
war unter den gegebenen politischen Rahmenbedingungen nicht zu denken, wollte man
nicht den erreichten Handlungsspielraum gefährden.

Zehn Jahre nach dem Fall der Mauer sind die Themen «Regimeunabhängige Organisationen»

und «Kirchen und Staatssicherheit» weitgehend aus dem Rampenlicht der öffentlichen

Debatte herausgerückt und zu einem Gegenstand der wissenschaftlichen Forschung
geworden. Auf der Grundlage neu erschlossener Quellen sind eine Reihe von Dokumentationen,

Monographien und Einzeluntersuchungen zur Erforschung des Verhältnisses von
SED-Staat, Staatssicherheit und katholischer Kirche erschienen. Das Thema «Caritas und
Staatssicherheit» im engeren Sinne wird dabei nur gestreift und alles in allem steht eine
systematische Erforschung der Geschichte der Caritas in der SBZ/DDR noch aus. Hier
setzten die vorliegenden Stadien an. Sie sind das Ergebnis eines Forschungsprojektes, das
zwischen 1997 und 1999 gemeinsam vom Deutschen Caritasverband und der Kommission
für Zeitgeschichte durchgeführt wurde.

Der erste, von Christoph Kösters herausgegebene Band, präsentiert in zwei Teilen die
Beiträge zur Tagung «Caritas in der SBZ/DDR 1945-1989», zu welcher der Deutsche
Caritasverband und die Kommission für Zeitgeschichte im Frühjahr 1999 Zeitzeugen aus
Politik, katholischer Kirche und Caritas nach Berlin eingeladen haben.

Zunächst werden die sozialpolitischen Rahmenbedingungen caritativen Handelns in
der DDR umrissen (Hans Günter Hockerts). Es folgen Kapitel über Entstehung, Organisation

und Aufgaben der Zentralstelle in Berlin (Heinz Dietrich Thiel, Hellmut Pusch-
mann), die Unterstützungen für die Caritasarbeit in der DDR durch die Regierungen der
Bundesrepublik Deutschland (Dorothée Wilms) sowie über die Verhandlungen und
Regelungen für die kirchlich-caritativen Einrichtungen im Bereich des Gesundheits- und
Sozialwesens (Dieter Stolte). Der Beitrag von Christoph Kösters bietet in wesentlichen
Auszügen die Ergebnisse des unten erwähnten Forschungsprojektes ((Caritas und Staatssicher-

SZRKG, 98 (2004)



Rezensionen - Comptes rendus 269

heit 1950-1989». Abschliessend berichtet ein beteiligter Rechtsanwalt aus der besonderen

Perspektive als Bevollmächtigter der DDR für humanitäre Fragen (Wolfgang Vogel).
Der zweite Teil des Bandes beschreibt den Alltag der Caritas in der sozialistischen

Gesellschaft der DDR. Im ersten Kapitel werden die Binnenstruktaren des Caritas-Netzwerkes

in der DDR beschrieben (Josef Pilvousek), ergänzt mit dem Beispiel des Bistums
Dresden-Meissen (Dieter Grande). Für das Selbstverständnis ebenso wie für die Reputation

kirchlich-caritativen Wirkens in der sozialistischen Gesellschaft spielten die
katholischen Krankenhäuser eine besondere Rolle. Untersucht werden darum Teilaspekte cari-
tativen Wirkens katholischer Krankenhäuser vor und nach der Wende (Peter Wilms). Das
Problem, geschultes und ausreichendes Personal zu gewinnen, teilten die katholischen
Krankenhäuser mit den katholischen Kinderheimen, Kindergärten, den Alten- und
Pflegeheimen und den Heimen für geistig Behinderte. Am Beispiel der Ausbildung für den
Bereich der Kinder- und Jugendhilfe wird das Selbstverständnis und die Entwicklung der
caritasinternen «Seminar»-Schulung beschrieben (Silvia Kroll). Abschliessend werden
Entstehung, Organisation und Ausbildungsspektram des kirchlich-caritativen Bildungszentrums

in Berlin skizziert (Roland Steinke).
Der Band schliesst mit einem von Wolfgang Tischner und Christoph Kösters

verfassten Tagungsbericht, der die wesentlichen Gesichtspunkte und Äusserungen der
Diskussion enthält, die sich zwischen Zeitzeugen und Teilnehmern aus der Wissenschaft
entwickelten.

Insgesamt liefert der erste Band somit aus dem spezifischen Blickwinkel der kirchlich
organisierten Caritas wichtige Bausteine zur zeitgeschichtlichen Debatte über die jüngste
deutsche Vergangenheit sowie für eine noch zu schreibende Geschichte der Caritas und
der katholischen Kirche in der DDR.

Dei zweite, von Christoph Kösters verfasste Band, beschäftigt sich mit den Kontakten
zwischen Staatssicherheit und Caritas in der ehemaligen DDR und versucht diese Kontakte

in historischer Perspektive zu untersuchen. Er widmet sich einem zweifellos bedeutsamen

Segment dieser jüngsten Caritasgeschichte.
Das Ministerium für Staatssicherheit und seine mehr als 250'000 hauptamtlichen und

inoffiziellen Mitarbeiter verfolgten vor allem ein Ziel: die Ausschaltung des ideologischen
Gegners. Folgerichtig geriet auch der Deutsche Caritasverband in das Visier der
Staatssicherheit. Kösters' Studie blickt auf das daraus erwachsene Spannungsverhältnis
zwischen Staatssicherheit und Caritas sowie seine Veränderungen im Verlauf der 40jährigen
SED-Herrschaft: auf Polizeiaktionen gegen Kinderheime, Verhaftungen, die - insgesamt
erfolglose - Werbung «Inoffizieller Mitarbeiter» wie auch die direkten Kontakte kirchlicher

«Gesprächsbeauftragten) zum MfS und ihre Bedeutung für den humanitären Einsatz
im Rahmen des Häftlingsfreikaufs und der Familienzusammenführung.

Wie sieht das konkret aus? Zunächst umreisst Kösters den fundamentalen Grandkonflikt

zwischen Caritasidentität und sozialistischer Diktatur. In einem weiteren Schritt wird
ein Gesamtüberblick über den Umfang von Überwachung und konspirativer Durchdringung

vorgestellt. Auf dieser Grundlage werden dann die operativen Vorgänge und Fälle
inoffizieller Mitarbeit vor dem Hintergrund deutschland- und kirchenpolitischer
Spannungslinien und caritasgeschichtlicher Entwicklungen eingehender analysiert und bewertet.

Abgerundet wird das Buch mit einem Ausblick auf weiterführende Forschungsperspektiven,

wie sie unter anderem im Rahmen der Zeitzeugen-Tagung ((Caritas in der
SBZ/DDR 1945-1989» erörtert wurden (vgl. oben).

Kösters gut lesbare Untersuchung ist insofern wegweisend, als sie weit über den oft
vordergründig diskutierten Aspekt von inoffiziellen Mitarbeitern und Spitzeltätigkeit in
der Kirche hinausgreift sowie Handlungszwänge und Handlungsspielräume einer bedeutenden

kirchlichen Brückenorganisation zwischen Ost und West deutlich macht.

Rom Matthias Schmidhalter

SZRKG, 98 (2004)



270 Rezensionen - Comptes rendus

Daniele Hervieu-Léger, Catholicisme, la fin d'un monde, Paris, Bayard, 2003, 335 p.

Ultime volet d'un triptyque consacré à la modernité religieuse par la sociologue française
Daniele Hervieu-Léger, l'ouvrage Catholicisme, la fin d'un monde, s'il usurpe quelque
peu son titre, n'en constitue pas moins une étude lucide et informée de «l'état actuel de

l'Eglise romaine en France».
C'est en effet le cas français qui est décrit et analysé par la directrice du Centre

d'études interdisciplinaires des faits religieux à l'EHESS, dans une perspective radicale
qui vise à montrer «l'excultaration» du catholicisme, autrement dit son effacement
irrémédiable d'un monde culturel qu'il a pourtant grandement contribué à façonner. Mesurant
grâce à des exemples éditoriaux pertinents - le fameux France, pays de mission (1943)
des abbés Godin et Daniel en particulier - la progressive disparition des enjeux théologiques

et idéologiques dans le monde catholique français, Daniele Hervieu-Léger
entreprend, en ouverture de son analyse, de relativiser le poids de l'histoire en revendiquant la

«simplification délibérée» des modèles sociologiques qui permettent de dénouer et de

suivre les fils du «travail interne de la modernité dans la sphère religieuse». Une Eglise
confrontée au monde en mutation, les conflits internes générés par ce bouleversement et
les nouvelles formes de religiosité afférentes sont ainsi examinés jusqu'à la description
d'une «ultramodemité» boutant hors du champ social le catholicisme lui-même.

Examinant tour à tour les divers plans de la culture où semblaient les mieux ancrées
les références catholiques, la sociologue constate, soit leur dislocation, soit leur délétère
métamorphose. Ruralité consubstantielle au catholicisme disparaissant tant comme réalité
que comme mythe, omnipotence du désir individuel d'épanouissement et satiété relative
de nos sociétés rendant caduques les promesses chrétiennes d'accomplissement, révolution

familiale extrêmement profonde sur les plans des pratiques et des représentations et,
finalement, effacement progressif de la vision traditionnelle d'une nature cohérente,
ordonnée et modèle potentiel de l'organisation des sociétés. Autant de domaines où les

exemples abondent, non seulement d'une perte progressive de l'influence du catholicisme,
mais bien de sa quasi-disparition.

Ce décapant état des lieux, solidement documenté et fort habilement argumenté, souffre

cependant à la fois de l'a priori qui consiste à considérer le cas français comme forcément

paradigmatique et, sur un autre plan, d'un usage immodéré du jargon qui convoque
la «mêmetade», «l'absoluité» ou la «christianitude» dans une démonstration qui s'en
passerait sans mal.

L'excultaration du catholicisme une fois affirmée, Hervieu-Léger envisage dans une
partie conclusive, la place et les réponses potentielles de l'institution. S'appuyant, entre
autres, sur ses travaux antérieurs, l'auteur dépeint la recomposition des modèles de sociabilité

et des relations d'autorité qui ne contribuent pas à rendre lisible une Eglise à l'identité

problématique.
Seule chance de survie envisagée «au mouvement irréversible de l'excultaration»,

donner du sens à l'émergence d'un «catholicisme fragile», lui-même menacé, selon
Hervieu-Léger, tout à la fois par les contraintes romaines, les nostalgies d'une illusoire identité

catholique ou le refuge sécurisant dans la pure piété.
Au terme de la lecture, la puissance de l'analyse sociologique de l'ensemble apparaît

impressionnante, même s'il est permis de relativiser le caractère novateur de certaines
observations assez topiques sur la disparition des paysans, la place de la psychologie dans
les sociétés individualistes ou les nouveaux modèles familiaux détachés des références
religieuses. Une attention plus aiguë à la dimension diachronique des phénomènes envisagés

et un recours raisonnable à une approche comparatiste nuanceraient sans aucun doute
une analyse fort éprise de formules définitives, tel ce titre cinglant choisi pour un ouvrage
au demeurant fort stimulant.

Torny-le-Grand Pierre Marti

SZRKG, 98 (2004)



Rezensionen - Comptes rendus 271

Claude Hauser/Yvan Lamonde (dir.), Regards croisés entre le Jura, la Suisse romande
et le Québec, Saint-Nicolas (Québec)/Porrentray, Presses de l'Université Laval, 2002, 344

P-

Comment célébrer le centenaire de la naissance, à Porrentruy en 1901, du professeur
Auguste Viatte? Un colloque dirigé par un duo helvético-québécois, Clause Hauser et
Yvan Lamonde, a trouvé une formule dépassant avantageusement la biographie. La
logique des «regards croisés» sur le parcours et l'oeuvre de l'intellectuel jurassien, véritable
pivot entre la Suisse romande et le Québec (il a enseigné à l'Université Laval de 1933 à

1949), a conduit à une perspective comparative: l'étude des convergences et divergences
entre le Jura, la Suisse romande et le Québec, dans leur histoire littéraire et religieuse,
dans la question nationale et celle de l'engagement des intellectuels.

La première partie des actes du colloque, consacrée à Viatte, dresse l'état des
recherches. Dans ses activités en faveur du Jura, de la francophonie et des lettres, Viatte est

guidé par l'idée que la défense de la langue et de la culture française doit unir les peuples
au-delà des frontières politiques. Cependant, dans le débat sur la question jurassienne,
François Noirjcan remarque qu'il s'est imposé une grande réserve et a tenté d'établir une
distinction entre son action politique et ses activités culturelles. Contre toute attente, sa

renommée et son poste de professeur à l'école polytechnique fédérale de Zurich (de 1952
à 1968) ne lui épargneront pas les attaques: certains détracteurs, comme Konrad Bärtschy,
iront jusqu'à le nommer père spirituel du séparatisme.

Le déclenchement de la Deuxième Guerre mondiale coïncide avec un événement
tragique pour le professeur: la mort de sa femme Marie-Louise, qui le laisse seul avec trois
enfants. Parent unique, il n'est pas mobilisé. «Humilié de ne pas [se] battre», il doit
rejoindre son poste à l'Université Laval. Jean-Christian Aubry montre qu'il prend position
dans la confrontation entre France libre et France de Vichy, par sa participation à la rédaction

d'un manifeste de catholiques européens exilés en Amérique et par son enseignement
à l'École libre des hautes études de New York. Viatte penchera très tôt du côté du Général
de Gaulle et soutiendra activement son envoyée, Elisabeth de Miribel, dans ses efforts

pour influencer l'opinion catholique québécoise en faveur de la France libre.
Le journal et la correspondance de Viatte offre des éclairages multiples sur ses

motivations personnelles et ses choix existentiels. L'approche historique, envisagée par Claude
Hauser comme technique de plongée dans cette «intimité de l'écritoire», dégage les
articulations entre enseignement, recherche et engagement dans la vie publique de Viatte; elle
révèle des réseaux de sociabilité développés dans le cadre d'une activité débordante, dans
la période québécoise surtout, où le professeur fait feu de tout bois: conférences, lecture
de la presse étrangère, rencontres plus ou moins formelles avec d'autres intellectuels,
enseignement.

Enfin, à travers plusieurs contributions visant une «présentation raisonnée» du vaste
fonds d'archives Auguste Viatte, les organisateurs du colloque appellent de leurs voeux
de futurs travaux sur cette figure intellectuelle aux multiples facettes, dont on est loin
d'avoir tout dit. Le fonds se révèle également une source privilégiée de recherche sur la

francophonie et les nombreuses associations qui ont pour but de la défendre, et auxquelles
Viatte a apporté son concours.

La seconde partie du colloque s'inscrit dans le prolongement des thématiques abordées
dans la première partie autour de la figure de Viatte, avec l'apport de la dimension
comparative. Cet angle d'approche ouvre des pistes à explorer dans un domaine en friche, celui

des relations culturelles (au sens large du terme) entre la Suisse romande et le Québec.
Notamment, deux «regards croisés» sur le destin et les manifestations du catholicisme
dans ces deux régions francophones ont donné lieu à des échanges féconds.

Le débat entre Lucia Ferretti et Urs Altermatt, soulève par exemple la question de la

définition de la modernité: l'Eglise catholique québécoise s'est opposée à un certain type
de modernité, lié au libéralisme économique de la classe bourgeoise protestante, qui a

SZRKG, 98 (2004)



272 Rezensionen - Comptes rendus

contribué à une forme d'asservissement des Canadiens français. Le rejet de cette modernité-là

a occulté le fait qu'au Québec, l'Eglise catholique a développé un projet social de

progrès économique et de valorisation linguistique. En Suisse, elle a elle-même utilisé des
instruments de communication et d'organisation issus de la «modernité».

Ces deux historiens du catholicisme issus de pays plurilingues et pluriconfessionnels
s'interrogent sur la coïncidence des critères linguistiques et confessionnels dans les clivages

religieux. Dans le cas du séparatisme jurassien, la donnée confessionnelle aurait été

plus significative que la donnée linguistique (même si cette dernière a été exacerbée après
la Deuxième Guerre mondiale): le tracé du nouveau canton du Jura suit la frontière
confessionnelle séculaire et non la ligne de séparation des langues. Au Québec au contraire,
les deux critères superposés ont donné lieu à une unité culturelle, qui a permis de structurer

très fortement l'identité canadienne française. Cette configuration a réussi à anesthé-
sier les antagonismes idéologiques internes parfois très forts, et a imposé, dans la foulée,
la définition d'un Etat canadien binational.

Fribourg Stéphanie Roui in

Hans-Christian Maner/Martin Schulze Wessel (Hg.), Religion im Nationalstaat
zwischen den Weltkriegen 1918—1939. Polen - Tschechoslowakei - Ungarn - Rumänien,
Stuttgart, Franz Steiner Verlag, 2002, 219 S.

Die Geschichtswissenschaft hat bislang die Religionsgeschichte Ostmitteleuropas in der
Moderne kaum bearbeitet, wobei die osteuropäischen Historiographien nicht unbedingt
bis 1989 aus politischen Gründen wenig Beachtung fanden, sondern die westliche
Beschäftigung mit der Geschichte dieser Region eher marginal ausfiel. Bis auf die von der
Universität Klausenburg herausgegebenen zwei Bände zum Thema «Ethnizität und
Religion» (1995) sowie «Kirche und Gesellschaft in Ostmitteleuropa vom Mittelalter bis zur
Gegenwart» (1998) existiert noch keine weitere konfessionell ungebundene Religionsgeschichte,

die auch die Transformationen von traditionaler Religion und Säkularreligionen
im Blickfeld hat und die Religionsgemeinschaften als Wertegemeinschaften mit
gesellschaftlichen Sinngebungs- und Deutungsfunktionen untersucht.

Wenn man Religion als Form sozialen Verhaltens versteht und weniger als transzendentale

Dimension betrachtet, dann behandelt man Religion und Kirche als gleichwertige
Institutionen, die nebst anderen den gleichen Anforderungen der modernen, säkularen
Gesellschaft ausgesetzt sind. Dementsprechend kann religiöses Verhalten wie jedes andere
menschliche Verhalten untersucht werden, meinen die Herausgeber des Bandes.

Die Beziehung zwischen Religion und den jeweiligen ostmitteleuropäischen Nationalstaaten

Polen, Ungarn, Rumänien und der ehemaligen Tschechoslowakei wird im
vorliegenden Band mit Schwerpunkt auf die Zwischenkriegszeit (1918-1939) erörtert. Aus den
elf Beiträgen wird klar, dass es sich um eine komplexe Beziehung handelt, da die
Nationalstaaten einerseits danach strebten, die Religionen in eine homogene Volkskultar zu
integrieren, andererseits die Grenzen der Religionszugehörigkeit nicht mit den nationalstaatlichen

Grenzen überein stimmten. Diese Problematik erstreckt sich über alle
Religionsgemeinschaften hinweg, sei es die römisch-katholische, die griechisch-katholische, die
verschiedenen orthodoxen, die protestantische oder die unierte Kirche bis hin zu den
jüdischen Gemeinschaften. In der Geschichte Ostmitteleuropas zwischen den Weltkriegen
zeigt sich, dass der Versuch der nationalstaatlicher. Integration durch eine einzelne
Konfession eher zur Trennung als zur Integration führte. Wie es dazu in den verschiedenen
Ländern kommen konnte und in welchem Mass die Kirchen in der Lage waren, Werte und
politische Ziele für ihre eigene Anhängerschaft zu formulieren und auf politischer Ebene
zu vertreten und in welchem Mass die Kirchen als intermediäre Organisationen füngierten,

sind die Leitfragen in allen Beiträgen.

SZRKG, 98 (2004)



Rezensionen - Comptes rendus 273

In Polen veränderte sich in der Mitte der dreissiger Jahre des letzten Jahrhunderts die

Einstellung der staatlichen Politik gegenüber der orthodoxen Kirche, welche um ihre
rechtliche Anerkennung und ihre Verankerung neben der katholischen Kirche in der
Zivilgesellschaft versucht hatte sich zu behaupten. Im November des Jahres 1938 fand die
langandauernde Diskussion um das Verhältnis zwischen Staat und rechtgläubiger (orthodoxer)

Kirche mit einem Dekret des Staatspräsidenten ihren Abschluss. Dieses Dekret, so
der Autor Werner Benecke, gewährte der orthodoxen polnischen Kirche Landbesitz und
wies den Geistlichen regelmässige staatliche Dotationen zu, sicherte aber dem Staat
weitreichendes Mitsprache-, Einspruchs- und Aufsichtsrecht gegenüber der orthodoxen Kirche
zu. Dennoch ist dieses Dekret nicht zu unterschätzen, denn es bot eine rechtlich fixierte
Toleranz anstelle der bisher praktizierten, stets durch Konflikte gefährdeten Duldung.
Allerdings änderte sich das alles in Polen nach den Ereignissen im September 1939.

In Ungarn, so stellt die Autorin Juliane Brandt fest, wurden Religion und religiöse
Beteiligung zunehmend zur Privatsache, denn das Religionssystem war im Zuge des
gesellschaftlichen Strukturwandels und struktureller Säkularisierung weniger in der Lage,
Entwicklungen in anderen sozialen Teilsystemen zu steuern. Auch erwies sich der
religiöse Konflikt zwischen der katholischen und der protestantischen Kirche nicht
hinreichend, um einen nationalen Zusammenhalt herstellen zu können. Wo ethnische Homogenität

in Ungarn als Voraussetzung nicht gegeben war, wurde die Kirche zum Tätigkeitsfeld

konkurrierender Nationalismen.
In Rumänien sahen national gesinnte Politiker und Geistliche in der Existenz von

miteinander konkurrierenden Kirchen ein Zeichen der Schwäche der Nation und des Staates
und strebten dementsprechend eine Änderung an. Doch die tiefe konfessionelle Kluft liess

gemäss dem Herausgeber des Bandes Hans-Christian Maner die angestrebte «Einheit des

rumänischen Volkes» als ideologisierendes Element in die Ferne rücken. Zudem behinderte

die starre Einstellung der orthodoxen, der römisch-katholischen und der
griechischkatholischen Kirche ein Zusammenwachsen der Gesellschaft und verstärkte stattdessen
die innenpolitische Krise. Schliesslich brachten diese drei Kirchen keinen komplementären,

sondern einen gegensätzlichen Diskurs hervor, was ebenfalls eine Konsolidierung
des politischen Systems verunmöglichte.

In der Ersten Tschechoslowakischen Republik (CSR) wurde der Status der
Tschechoslowakischen Kirche in der Volkskultar weniger durch die numerische Stärke der Kirche
als durch ihre Verbindung mit der säkularen Nationalkultar der CSR bestimmt. Mit der

Gründung der Tschechoslowakischen Kirche wurde aus dem Gegensatz zwischen
katholischer und hussitischer Geschichtsauffassung, der vor 1918 im wesentlichen ein Gegensatz

zwischen säkularer Öffentlichkeit und katholischer Kirche war, nun ein Gegensatz
innerhalb des Funktionsbereiches Religion. Dieser Gegensatz war innerhalb des ersten
Jahrzehnts der Tschechoslowakischen Republik auf nationaler als auch auf lokaler Ebene
in vielen Kontexten konfliktträchtig, wie der zweite Herausgeber des Bandes Martin
Schulze Wessel zeigt.

Im vorliegenden Band wird das Spannungsverhältnis zwischen Religion und Nationalkultar

sowie der staatlichen Institutionen in Mittelosteuropa durch zehn qualifizierte
internationale Fachleute in überzeugender Weise dargestellt. Dem Leser eröffnen sich neue
Sichtweisen aufgrund der ausgezeichneten, sprachlich gut verständlichen Präsentation der
verschiedenen Betrachtungsweisen.

Köniz/Bem Franziska Keller

SZRKG, 98 (2004)



274 Rezensionen - Comptes rendus

Arpâd von Klimó, Nation, Konfession. Geschichte. Zur nationalen Geschichtskultur
Ungarns im europäischen Kontext (1860—1948), München, Oldenbourg, 2003, 453 S.

In seiner Habilitationsschrift über die ungarischen Geschichtskulte des 19. und 20.
Jahrhunderts verfolgt der Berliner Historiker Àrpâd von Klimó einen breiten sozial- und
kulturgeschichtlichen Ansatz. Geschickt verbindet er die Ebene der Ideenproduktion und -

Übermittlung sowie -rezeption mit der sozialen und politischen Dimension und analysiert
die Identitätsproduktion über konfessionelle und nationale Identifikatoren und die
Konstruktion von Feindbildern im Zusammenhang mit der Konstruktion und Legitimierung
staatlicher und gesellschaftlicher Ordnungsvorstellungen. In seiner theoretischen Einführung

begründet der Autor seine Fokussierang auf Geschichtskulte mit dem methodischen

Argument, dass die Aufspaltung von Geschichtskultur in einzelne Kulte die Vielschichtigkeit
und Komplexität des Phänomens Geschichtskultur im Rahmen von Geschichte und

Erinnerung zu Gunsten einer Tiefenanalyse reduzieren könne. Das Buch stellt eine
bemerkenswerte Analyse der Verbindung von Elitendiskursen und breiterer Geschichtskultur
dar, zu welcher ganz wesentlich die Festkultur, politische Diskussionen um die Errichtung
von nationalen Denkmälern und die Umschreibung von solchen in unterschiedlichen
sozialen und politischen Kontexten gehören.

Die ungarische nationale Geschichtskultur wurde, so Àrpâd von Klimó in seiner in der

Einführung dargelegten Grandthese, zwischen der Mitte des 19. und der Mitte des 20.
Jahrhunderts wesentlich von konfessionellen Eliten geprägt, wobei die nationale
Geschichte Elemente einer konfessionell geprägten Geschichtskultar integrierte und nationalisierte,

was einen wichtigen Faktor in der Auseinandersetzung um die Konstruktion einer
nationalen Identität darstellte. Der Autor legt der Analyse der Produktion nationaler und
konfessioneller Geschichtskulte eine entlang verschiedener sozialer Gruppen, Bewegungen

und Regimes Ungarns zwischen den 1860er Jahren und der zweiten Hälfte des 20.
Jahrhunderts laufende Periodisierang zu Grande, wobei im 19. Jahrhundert und bis nach
Ende des Ersten Weltkrieges von den Eliten der katholischen Mehrheit und der kalvinis-
tischen Minderheit unterschiedliche Geschichtskulte geschaffen und in den darauffolgenden

Phasen von den jeweiligen politischen Eliten aufgegriffen, umgedeutet und inszeniert
wurden.

Für die Phase vor 1860, als noch kein moderner ungarischer Staat existierte, analysiert
der Autor drei parallele und verbundene Prozesse diskursiver und politischer Produktion
der Nation: die Säkularisierung der Nation auf der einen, deren gleichzeitige
Konfessionalisierung sowie im überkonfessionellen Sinn deren Christianisierung auf der anderen
Seite. Interessant ist in diesem Zusammenhang gerade die Schaffung einer überkonfessionellen

Nationskonzeption durch die liberal-katholische Geschichtsschreibung, welche
parallel zu einem dezidiert katholischen Nationalismus, vergleichbar etwa mit jenem der
irischen Freiheitsbewegung um Daniel O'Connell der 1830er Jahre, aufkam, wobei sich
letztlich eine katholische Variante, die sich auf den heiligen Stephan konzentrierte, und
eine protestantische, die sich auf die ((ursprüngliche Freiheit» der Magyaren bezog,
herausbildete. Diese bezeichnet Arpâd von Klimó als national-revolutionären und als
national-konservativen Idealtyp nationaler Geschichtskulte in Ungarn. Gegen Ende des 19.

Jahrhunderts setzten sich dann die Kulte um «1848» auf reformierter und der Kult um den

heiligen Stephan auf katholischer Seite als wichtigste Nationalkulte durch. Gut zeigt der
Autor auf, wie beide Kulte die konfessionelle Ebene in die Nationalbeschreibungen
aufnahmen und überkonfessionelle Modeile der vorausgegangenen Periode verdrängten.
Während im Zuge der Ethnisierung der Nation, welche in Ungarn ebenfalls um die
Jahrhundertwende einsetzte, zusätzlich der Kult der Magyarisierung insbesondere im
Zuge der Millenniumsfeiern aufkam, führte die Ausrufung der Republik von 1918 zur
Dominanz des Kultes von «1848», und propagierte die Rätebewegung den bolschewistischen

Maikult.

SZRKG. 98 (2004)



Rezensionen - Comptes rendus 275

In Bezug auf die Reproduktion der engen Verbindung von Konfession und Nation
besonders interessant ist die Analyse der nationalen Kulte der Zwischenkriegs- und Kriegszeit.

Im Horthy-Regime der 1920er Jahre wurde der Stephanskult zum eigentlichen
Staatskult erhoben und «Instrument revisionistischer und antikommunistischer
Propaganda», welche gleichzeitig in eine antifaschistische übergehen konnte, und wurde zu
einem wichtigen Element der Inszenierung des Systems Horthys sowie der Rechristiani-
sierungsidee des Staates. Gut zeigt der Autor, wie vor dem Hintergrund der Dominanz des

Stephanskultes wiederum der Kult von «1848» die Geschichtspolitik der politischen
Opposition seitens der antifaschistischen Kommunisten dominierte. Die entsprechenden
Auseinandersetzungen gipfelten dann in den geschichtspolitischen Interpretationskämpfen
um die politische und gesellschaftliche Ordnung nach 1945, wobei die Kommunisten die
Stephanstradition allerdings weiterverfolgten und uminterpretierten. Am Ende des Buches

zeigt Àrpâd von Klimó auf, wie nach dem Zusammenbruch des kommunistischen Regimes

1989 die konfessionell dominierten Geschichtskulte keine bedeutende Rolle mehr
spielten, wobei er die These aufstellt, dass seit Mitte des 20. Jahrhunderts die Kirchen an
den Rand der Geschichtskultur gedrängt worden seien.

Àrpâd von Klimós Fokus auf Diskurse. Umschreibung, politische Inszenierung und

Instrumentalisierung von Geschichtskulten in einer Langzeitperspektive und unter der
Hauptfragestellung nach der Interrelation von konfessionellen und nationalen Elementen

überzeugt, auch wenn dabei die Verbindung von Geschichtsschreibung, Geschichtskulten
und Erinnerangskultar im Allgemeinen in den Hintergrund rückt. Die breit angelegte, gut
strukturierte Studie stellt einen wichtigen Beitrag zur internationalen Erforschung von
Geschichtskulten ebenso wie zur sozial- und kulturgeschichtlichen Religions- und
Nationalismusforschung dar.

Freiburg Franziska Metzger

Nikolaus Netzhammer, In Verbo Tuo, Raymund Netzhammer O.S.B.. Erzbischof von
Bukarest 1905-1924, Bukarest 2003 (=Editura Arhiepiscopiei Romano-Catolice de Bucu-
resti), S. 177. Das Buch kann bezogen werden bei der «Deutsch-Rumänischen Gesellschaft

(Erzbischof Raymund Netzhammer)», Bonn.

Zum 120jährigen Jubiläum der Erzdiözese Bukarest ist ein neues Buch über den
Erzbischof Raymund Netzhammer erschienen, der von 1905-1924 die dortige Kirchengeschichte

massgeblich prägte.
Sein Grossneffe, der Bonner Nikolaus Netzhammer, zeichnet den Weg des Geistlichen

von dessen Geburt 1862 in Erzingen, im Grossherzogtum Baden, bis zu seinem Eintritt
ins Benediktinerkloster Einsiedeln 1880 in wenigen Worten nach. Er berichtet von der
Lehrtätigkeit des Priesters, dem ersten prägenden Aufenthalt in Rumänien 1899, von seiner

Ernennung zum Erzbischof und der Berufung nach Bukarest 1905.

Im weiteren Verlauf wird aufgezeigt, wie sich Netzhammer bemühte, sich in der
rumänischen Welt zu integrieren, mit der Minderheit der Katholiken, die elf verschiedenen
Nationalitäten und Volksgruppen angehörten, ein auf Ausgleich bedachtes Verhältnis zu
unterhalten.

Die offene Haltung des Erzbischofs und sein stetes Bemühen «ein guter Rumäne» zu
sein, eröffneten Netzhammer, so stellt es der Autor dar, den Zugang zu verschiedenen
einflussreichen Kreisen, etwa zum rumänischen Königshaus, zur rumänischen Regierung und

später auch zur deutschen Besatzungsbehörde. Diese Beziehungen, aber auch zahlreiche
Veränderungen innerhalb der Diözese, welche Netzhammer herbeiführte, werden ausführlich

gewürdigt.

SZRKG, 98 (2004)



276 Rezensionen - Comptes rendus

Wert gelegt wird auf die Darstellung der aktiven Teilnahme Netzhammers am
kulturellen, politischen und gesellschaftlichen Leben, welche das Anliegen der katholischen
Kirche im Bewusstsein der rumänischen Öffentlichkeit wach hielt. Beispielsweise übte
der Erzbischof während der blutigen Bauernaufstände 1907 Kritik an der orthodoxen
Landeskirche.

Die ausführlich dargelegte Episode des Ersten Weltkrieges brachte für die Diözese
einige Zerreissproben. Der im Krieg in extremis gelebte Nationalismus erschwerte das
Zusammenleben der Angehörigen verschiedener Ethnien und Religionen auf rumänischem

Boden beträchtlich, worunter auch die katholischen Priester zu leiden hatten, die
nicht selten der ramänienfeindlichen Propaganda bezichtigt und inhaftiert wurden.

Aufgezeigt wird weiter, wie Netzhammer nach dem Krieg 1918 wegen seiner Kontakte

zu den deutschen Besatzern unter Beschuss geriet und trotz Schweizer Staatsbürgerschaft

als «Deutscher» diffamiert wurde. Verschiedene Machenschaften der Siegermächte

und des neuen Nuntius in Bukarest, Marmaggi, gegen Netzhammer werden
ausführlich beschrieben und zu beweisen versucht, Beschuldigungen an die Adresse des
Erzbischofs werden zusammengetragen. Fehlende Dokumente erlauben indes keine endgültigen

Schlussfolgerangen auf die ausschlaggebenden Gründe für die Abberufung
Netzhammers, die 1924 erfolgte. Der Autor mutmasst, dass der Drahtzieher hinter der Abberufung

erwähnter Nuntius Marmaggi gewesen sei. Ein ordentliches Verfahren, in welchem
Netzhammer sich hätte verteidigen und dem angeblichen Zeugen seiner Vergehen hätte
gegenübertreten können, fand nie statt.

Das Buch schliesst mit dem Abschiedsbrief des sichtlich bewegten Erzbischofs von
den Katholiken seiner Erzdiözese.

Netzhammer ist kein Berafshistoriker. Dennoch beruhen seine Feststellungen auf
exakten Archivrecherchen in Erzingen-Baden, Einsiedeln sowie Bukarest. Als Herausgeber

des Tagebuches des Erzbischofs (München 1995/96) weiss er um dessen persönliche

Befindlichkeit während einzelner Vorkommnisse. Genau dies wird ihm manchmal
zum Verhängnis, fehlt doch an einigen Stellen des Buches die Objektivität gewährleistende

Distanz zum Gegenstand der Betrachtung. Viele Passagen scheinen die Emotionen des
Schreibenden zu widerspiegeln.

Das schlanke Werk «In Verbo Tuo» ermöglicht aber zweifelsohne einen differenzierten
Einblick in die Erzdiözese Bukarest während der Wirkungsdauer Netzhammers. Das

soziale Leben, die politischen Hintergründe im multikultarellen Rumänien und die damit
zusammenhängenden Schwierigkeiten nehmen berechtigterweise einen breiten Platz im
Buch ein. Diese Sichtweise bereichert die Arbeit, macht sie trotz zu viel Pathos zu einem
lesenswerten Zeitdokument.

Freiburg Nadine Ritzer

SZRKG. 98 (2004)


	Rezensionen = Comptes rendus

