
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Religions- und Kulturgeschichte = Revue
suisse d'histoire religieuse et culturelle = Rivista svizzera di storia
religiosa e culturale

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 98 (2004)

Artikel: Religion und Kultur - zeitgeschichtliche Perspektiven

Autor: Altermatt, Urs / Metzger, Franziska

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-130346

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-130346
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Religion und Kultur -
zeitgeschichtliche Perspektiven

Urs Altermatt und Franziska Metzger

Nachdem in den ersten Jahrzehnten nach dem Zweiten Weltkrieg in Frankreich
die Schule der «Annales» und im deutschsprachigen Raum seit den 1960er Jahren

die Struktur- und Sozialgeschichte dominiert hatte1, fand seit den 1970er und
1980er Jahren und in erhöhtem Ausmass seit den 1990er Jahren in verschiedenen
Bereichen der Geschichtswissenschaft eine «kulturgeschichtliche Wende» statt.
Diese erfasste zunächst in erster Linie die Geschichtstheorie sowie die Bereiche
der Mentalitäts- und Alltagsgeschichte, später auch die Intellektuellen- bis hin
zur Politikgeschichte.2 Vergleichsweise früh öffnete sich die schweizerische
Katholizismusforschung kultur-, alltags- und mentalitätsgeschichtlichen Fragestellungen.

Der Wandel reicht in die 1970er Jahre zurück und intensivierte sich seit
den 1980er Jahren.3

Zu Sozialgeschichte und «Annales» siehe u. a.: Lutz Raphael, Geschichtswissenschaft im
Zeitalter der Extreme. Theorien, Methoden, Tendenzen von 1900 bis zur Gegenwart, München

2003.
Zu theoretischen Überlegungen sowie zur Situierung und historischen Verankerung der
Kulturgeschichte siehe u.a. aus der neuesten Literatur im deutsch-, französisch- und
englischsprachigen Raum: Lucian Hölscher, Neue Annalistik, Umrisse einer Theorie der Geschichte,
Göttingen 2003; Philipp Sarasin, Geschichtswissenschaft und Diskursanalyse, Frankfurt
a.M. 2003; Ute Daniel, Kompendium Kulturgeschichte. Theorien, Praxis, Schlüsselwörter,
Frankfurt a.M. 2001; Lynn Hunt/Victoria Bonnel (Hg.), Beyond the Cultural Tum, Berkeley
1999; Thomas Mergel/Thomas Welskopp (Hg.), Geschichte zwischen Kultur und Gesellschaft.

Beiträge zur Theoriedebatte, München 1997; Jean-Pierre Rioux/Jean-François
Spinelli (Hg.), Pour une histoire culturelle, Paris 1997; Wolfgang Hardtwig/Hans-Ulrich Weh-
ler (Hg.), Kulturgeschichte Heute, Göttingen 1996; Wege zu einer neuen Kulturgeschichte
(Beiträge von Rudolf Vierhaus und Roger Chartier), Göttingen 1995.
Zur Entwicklung der schweizerischen Katholizismusforschung hin zur Kulturgeschichte
siehe: Urs Altermatt, Plädoyer für eine Kulturgeschichte des Katholizismus, in: Karl-Joseph
Hummel (Hg.), Zeitgeschichtliche Katholizismusforschung. Tatsachen, Deutungen, Fragen.
Eine Zwischenbilanz, Paderborn 2004 (erscheint demnächst); ders., Katholische Denk- und
Lebenswelten. Eine Einführung, in: ders. (Hg.), Katholische Denk- und Lebenswelten.
Beiträge zur Kultur und Sozialgeschichte des Schweizer Katholizismus im 20. Jahrhundert,
Freiburg/Schweiz 2003, 9-14; Franziska Metzger, Die kulturgeschichtliche Wende in der
zeitgeschichtlichen Freiburger Katholizismusforschung. Ein Forschungsbericht, in:
Zeitschrift für Schweizerische Kirchengeschichte, 96 (2002), 145-170; verschiedene Beiträge in
der Jubiläumsausgabe der «Zeitschrift für Schweizerische Kirchengeschichte», 90 (1996).

SZRKG, 98 (2004), 185-208



186 Urs Altermatt und Franziska Metzger

Die in verschiedenen Ländern feststellbare Zunahme kulturgeschichtlicher
Ansätze in der Religions- und Kirchengeschichte kontrastierte mit dem Faktum,
dass in der europäischen Sozial- und Strakturgeschichte der religiöse Faktor
lange Zeit wenig beachtet wurde. Dies hängt sowohl mit der laizistischen
Grundhaltung vieler Sozialhistoriker wie auch mit dem sozial- und kulturgeschichtlichen

Defizit zahlreicher Kirchenhistoriker zusammen, die sich hauptsächlich mit
der Kirche als Institution und mit dem Katholizismus als politischer Kraft be-
fassten.4 Seit den 1970er bzw. 1980er Jahre machte die neue «histoire religieuse»
(wie sie in Frankreich genannt wird) gemäss Jean-Dominique Durand eine Art
Selbstsäkularisierung durch.5 Je nach Sprachregion und Land befassten sich die

kultur- und sozialwissenschaftlich orientierten Katholizismusforscher mit dem

sogenannten katholischen Milieu, mit katholischen Denk- und Lebenswelten und
mit der katholischen Religiosität als Sinn- und Deutangssystem.

In Frankreich lässt sich die sozial- und «kulturgeschichtliche Wende» in der

Religions- und Kirchengeschichte Mitte der 1970er Jahre ansetzen, als unter der

Leitung von Jean-Marie Mayeur das Buch «L'histoire religieuse de la France

XIXe-XXe siècle» erschien.6

In der schweizerische Katholizismusforschung zeigten sich in den letzten

dreissig Jahren verschiedene Phasen einer «kultur»- bzw. religionsgeschichtlichen

«Wende». Zwischen 1970 und 1989 wurden zum einen sozial- und
strukturgeschichtliche Ansätze und Themen der «nouvelle histoire politique» in die

Erforschung des Katholizismus eingebracht, zugleich aber auch die Grundlage
für das die strukturelle und kulturelle Ebene integrierende Subgesellschaftsmo-
dell gelegt.7 Zwischen 1989 und 1997 wurde mit dem Buch «Katholizismus und

Siehe dazu: Urs Altermatt, Katholizismus und Moderne. Zur Sozial- und Mentalitätsgeschichte

der Schweizer Katholiken im 19. und 20. Jahrhundert, Zürich ' 1989,21991, 29-41.
Jean-Dominique Durand, L'histoire religieuse en France: entre oecuménisme et intelligence
catholique. L'oeuvre d'Etienne Foujilloux, in: Mario Maritano (Hg.), Historiam Perscrutan.
Miscellanea di studi offerti al prof. Ottorino Pasquato, Rom 2002, 175-184, 177. Dazu auch:
Michel Lagrée, Histoire religieuse, histoire culturelle, in: Rioux/Sirinelli (Hg.), Pour une
histoire culturelle (wie Anm. 2), 387-406; Jean-Dominique Durand (Hg.), Histoire et
Théologie. Actes de la Journée d'études de l'Association française d'histoire religieuse contemporaine,

26 septembre 1992, Paris 1994.

Jean-Marie Mayeur, L'Histoire religieuse de la France XIXe-XXe siècle. Problèmes et
méthodes, Paris 1975. Siehe dazu aus schweizerischer Sicht: Francis Python, D'une approche
confessionnelle à une histoire religieuse universitaire. L'itinéraire de l'historiographie
française, in: Zeitschrift fur Schweizerische Kirchengeschichte, 87 (1993), 3347.
Siehe zur Schweiz Urs Altermatt, Der Weg der Schweizer Katholiken ins Ghetto. Die

Entstehungsgeschichte der nationalen Volksorganisationen im Schweizer Katholizismus 1848-
1919, Zürich/Köln '1972, 31995; ders., Katholische Subgesellschaft. Thesen zum Konzept
der «Katholischen Subgesellschaft» am Beispiel des Schweizer Katholizismus, in: Karl
Gabriel/Franz-Xaver Kaufmann (Hg.), Zur Soziologie des Katholizismus, Mainz 1980, 145-
165; ders., Katholizismus und Moderne (wie Anm. 4); ders., Identität und Emanzipation
einer konfessionell-politischen Minderheit. Sozialgeschichtliches Modell zur Entstehung der
katholisch-konservativen Subkultur im schweizerischen Bundesstaat, in: Zeitschrift für
Schweizerische Kirchengeschichte, 73 (1979), 169-192; ders., Vom Defizit in der Sozial-
und Mentahtätsgeschichte. Anmerkungen zur zeitgeschichtlichen Katholizismusforschung
in der Schweiz, in: Zeitschrift für Schweizerische Kirchengeschichte, 83 (1989), 233-245;



Religion und Kultur 187

Moderne» die Hinwendung zur Mentalitäts- und Alltagsgeschichte verstärkt und
die theoretische Diskussion zum Modell der Subgesellschaft intensiviert. Durch
die Erforschung von Themen wie Katholizismus und Antisemitismus im Zuge
der schweizerischen Weltkriegsdebatten der späten 1990er Jahre wurden in der

Katholizismusforschung diskursgeschichtliche Ansätze und theoretisch-selbstreflexive

Perspektiven gefördert.8 Für die sozial- und kulturgeschichtliche
Katholizismusforschung in der Schweiz stellte die «Zeitschrift für Schweizerische
Kirchengeschichte» ähnlich wie die «Ricerche di storia sociale e religiosa» in
Italien, die «Archives des sciences sociales des religions» in Frankreich oder «Tra-

jecta» in den Niederlanden eine Plattfonn dar.9

Perspektiven der Kulturgeschichte - Kulturgeschichte als Perspektive

Zu einer verstärkten theoretischen Reflexion über Kulturgeschichte im
Zusammenhang mit der Sozialgeschichte ist es im deutschsprachigen Raum seit Mitte
der 1990er Jahre gekommen. Die Geschichtswissenschaft machte diesen Wandel

parallel zu anderen kulturwissenschaftlichen Disziplinen wie Ethnologie und

Kulturanthropologie durch, in welchen essentialistische Kulturkonzeptionen
dekonstruiert und die Mehrdeutigkeiten und Mehrschichtigkeiten von «Kultur» als

Konstrakt ins Zentrum gerückt wurden.10

In Anlehnung an poststruktaralistische Theorien in der Soziologie und in der

Geschichtsphilosophie kann Kultur als Produktion und Mediation bzw. Vermittlung

von Sinn definiert und als gesellschaftliche Kommunikation bezeichnet

ders., Kirchengeschichte im Wandel: Von den kirchlichen Institutionen zum katholischen
Alltag, in: Zeitschrift für Schweizerische Kirchengeschichte, 87 (1993), 9-31.

s Siehe Urs Altermatt, Katholizismus und Antisemitismus. Mentalitäten, Kontinuitäten,
Ambivalenzen. Zur Kulturgeschichte der Schweiz 1918-1945, Frauenfeld/StuttgartAVien 1999;
Franziska Metzger, Schweizer Katholizismus zur Zeit des Nationalsozialismus: Ideen,
Diskurse, Mentalitäten. Ein Forschungsbericht, in: Ethica. Jahrbuch des Instituts für Religion
und Frieden (Wien), 2003, 242-253.

9 Siehe dazu die Jubiläumsausgabe: Zeitschrift für Schweizerische Kirchengeschichte, 90
(1996); Metzger. Die kulturgeschichtliche Wende (wie Anm. 3). - Auch diverse
internationale Publikationsreihen stellen Plattformen der Katholizismusforschung dar, so die von
Anselm Doering-Manteuffel, Martin Greschat, Jochen-Christoph Kaiser, Wilfried Loth und
Kurt Nowak seit 1988 herausgegebene Reihe «Konfession und Gesellschaft», die bewusst
überkonfessionelle und übernationale Ansätze einbezieht; die «KADOC-Studies» (seit
1983), die «KADOC-Artes» (seit 1998) und die «KADOC Studies on Religion, Culture and

Society» (seit 2004) in Belgien oder die 1987 von Urs Altermatt begründete, über 30 Bände
zählende und heute mit Francis Python betreute Reihe «Religion - Politik - Gesellschaft»
(Academic Press Fribourg) an der Universität Freiburg in der Schweiz.

10 Zu den Entwicklungen in verschiedenen Fachbereichen siehe: Friedrich Wilhelm Graf, Die
Wiederkehr der Götter. Religion in der modernen Kultur, München 2004; Heide Appels-
meyer/Elfriede Billmann-Mahecha (Hg.), Kulturwissenschaften. Felder einer prozessorien-
tierten wissenschaftlichen Praxis, Weilerswist 2001; Hans-Rudolf Wicker, Konstruktivismus
und das Ende der Toleranz, in: Catherine Bosshart-Pfluger/Joseph Jung/Franziska Metzger
(Hg.), Nation und Nationalismus in Europa. Kulturelle Konstruktion von Identitäten.
Festschrift für Urs Altermatt, Frauenfeld 2002, 77-95; Martin Fuchs, Erkenntnispraxis und die

Repräsentation von Differenz, in: Aleida Assmann/Heidrun Friese (Hg.), Identitäten. Erinnerung,

Geschichte, Identität 3, Frankfurt a.M. 1998, 105-137.



188 Urs A Itermatt und Franziska Metzger

werden." Ein solches Kulturkonzept geht über einen engen, eine Dichotomie
zwischen Kultur auf der einen und Gesellschaft auf der anderen Seite
konstruierenden Kultarbegriff hinaus, wie er etwa von der älteren Sozialgeschichte
zuweilen verwendet wurde, und lässt sich interdisziplinär verankern. Im
Unterschied zu einem deterministischen und essentialistischen Kultarbegriff geht die
differenztheoretisch-konstraktivistische Perspektive von einem wertneutralen
Konzept aus. Kultur wird nicht als gegeben, sondern als gesellschaftlich bedingt,
konstruiert und damit historisch erachtet.12

Kultur kann als System menschlicher Zeichen und Verhaltensweisen
bezeichnet werden, durch welche Gruppen von Menschen die Wirklichkeit
interpretieren, soziale Beziehungen schaffen und sich selbst gegenüber ihrer Umwelt
definieren. Die Betrachtung von Gesellschaftssystemen als Kommunikationssysteme

rückt Gesellschaftsbeschreibungen und Selbstreflexionen als
Konstruktionsfaktor in den Fokus der Analyse. Im Zentrum steht nicht so sehr das Was,

als vielmehr das Wie der Konstruktion von Wirklichkeiten. Diese Perspektive der

«Beobachtung der Beobachtung» schliesst auch die Reflexion dessen mit ein,
was der beobachtete Beobachter selbst nicht beobachten kann: Standorte, Interessen

und Diskurse.

11 Siehe aus soziologischer Perspektive: Niklas Luhmann, Religion als Kultur, in: Otto
Kallscheuer (Hg.), Das Europa der Religionen. Ein Kontinent zwischen Säkularisierung und
Fundamentalismus, Frankfurt a.M. 1996, 291-340; ders., Die Religion der Gesellschaft,
Frankfurt a.M. 2000, bes. 298-314; Urs Stäheli, Sinnzusammenbrüche. Eine dekonstruktive
Lektüre von Niklas Luhmanns Systemtheorie, Weilerswist 2000; Gaetano Romano, Kultur
als medienwissenschaftlichr Grundbegriff, in: Medienwissenschaft Schweiz, 2 (1999), 2-15.
In der Geschichtswissenschaft: Thomas Mergel/Thomas Welskopp, Geschichtswissenschaft
und Geschichtstheorie, in: dies. (Hg.), Geschichte zwischen Kultur und Gesellschaft (wie
Anm. 2), 9-35; Jean-Pierre Rioux, Introduction. Un domaine et un regard, in: Rioux/Sirinelli
(Hg.), Pour une histoire culturelle (wie Anm. 2), 7-18; Urs Altermatt/Franziska Metzger,
Milieu, Teilmilieus und Netzwerke. Das Beispiel des Schweizer Katholizismus, in: Altermatt

(Hg.), Katholische Denk- und Lebenswelten (wie Anm. 3), 15-36.
12 Siehe dazu ausführlich: Romano, Kultur als medienwissenschaftlicher Grundbegriff (wie

Anm. 11); Fuchs, Erkennrnispraxis und die Repräsentation von Differenz (wie Anm. 10);
Lucian Hölscher, Kulturgeschichte als Sozialgeschichte. Wie «neu» ist die «Neue
Kulturgeschichte»?, in: <http://www.ruhr-um-bochum.de/lehrstuhl-ng3/dozenten/hoelscher/aufsatz_
kulturgeschichto (20. Juli 2004).

13 Zur «Beobachtung der Beobachtung» siehe: Niklas Luhmann, Deconstruction as Second-Order

Observing, in: New Literary Flistory. Ajournai of theory and interpretation, 24 (1993),
763-782; ders., Beobachtungen der Moderne, Opladen 1992, bes. 98-103; Georg Kneer.
Reflexive Beobachtung zweiter Ordnung. Zur Modernisierung gesellschaftlicher Selbstbe-
schreibungen, in: Hans-Joachim Giegel/Uwe Schimank (Hg.), Beobachter der Moderne.
Beiträge zu Niklas Luhmanns «Die Gesellschaft der Gesellschaft», Frankfurt a.M. 2003,
301-332; Armin Nassehi, Geschlossenheit und Offenheit. Studien zur Theorie der modernen
Gesellschaft, Frankfurt a.M. 2003, 234-237; Gabriele Cappai, Kultur aus soziologischer
Perspektive. Eine metatheoretische Betrachtung, in: Appelsmeyer/Billmann-Mahecha,
Kulturwissenschaft (wie Anm. 10), 54—96. - Siehe zur kulturgeschichtlichen Perspektive auf
das Wie u.a.: Daniel, Kompendium Kulturgeschichte (wie Anm. 2); Mergel/Welskopp,
Geschichtswissenschaft und Geschichtstheorie (wie Anm. 11), Wege zu einer neuen
Kulturgeschichte (wie Anm. 2); Altermatt, Katholizismus und Moderne (wie Anm. 4); Altermatt/
Metzger, Milieu, Teilmilieus und Netzwerke (wie Anm. 11 Ausfuhrlich befasst sich Franziska

Metzger im geschichtstheoretischen Teil ihrer Dissertation zur katholischen
Geschichtsschreibung in der Schweiz mit diesen Ansätzen (in Bearbeitung).



Religion und Kultur 189

Ein solcher Kulturbegriff ist in sich historisch, indem er in kontextaalistischer
Perspektive nach den Bedingungen, Faktoren und Strukturen der Konstruktikon
von Wissen und mentalitätsprägenden Gesellschaftsbeschreibungen fragt.14 Über
die (Wissens)soziologie nahm die auf die Konstruktion von Wirklichkeiten
konzentrierte Konzeption von Kultur Eingang in geschichtstheoretische Reflexionen,
die die kulturelle Bedingtheit von Sinnkonstruktionen, von Selbst- und

Gesellschaftsbeschreibungen als kulturell konstruiertem Wissen hervorheben und nicht
von einer Trennung von Struktur und Kultur, sondern vielmehr von der Interrelation

derselben ausgehen.15 Als «Beobachtung von Beobachtungen» im
gesellschaftlichen Raum integriert Kulturgeschichte Ansätze der Ideen-, Sozial- und

Mentalitätsgeschichte, macht Sinnproduktion zum zentralen Forschungsinhalt
und bezieht die Analyse der gesellschaftlichen Bedingungen und Kontexte
unmittelbar mit ein. Kulturgeschichte ist wesentlich daran interessiert, was
gesellschaftliche Gruppen als Realitäten konstruiert haben. Sie beschäftigt sich, wie es

Jean-François Sirinelli und Eric Vigne, Jean-François Rioux, Antoine Prost und

Roger Chartier formuliert haben, mit Themenfeldem, die sich auf die «formes de

représentation du monde», die «productions symboliques» von Sinn durch eine
bestimmte Gesellschaftsgruppe beziehen.16 In dieser Perspektive lässt sich Kultur

auch als Gedächtnis sozialer Gruppen, als Wissen, das erinnert und vergessen
werden kann, bezeichnen.17

Insofern als in einer solchen kulturgeschichtlichen Perspektive nicht wie in
der klassischen Sozialgeschichte die Gesellschaft und deren soziale Gruppen im

14 Siehe zu einer entsprechenden kontextualistischen Position auch: Hölscher, Neue Annalistik
(wie Anm. 2); Graf, Die Wiederkehr der Götter (wie Anm. 10), 236-238, 263-267. Zur
Betonung der kontextuellen Ebene als dem konstruktivistischen Approach ganz allgemein
inhärent siehe u.a.: Siegfried J. Schmidt, Die Wirklichkeit des Beobachters, in: Karl Mer-
ten/Siegfried J. Schmidt/Siegfried Weischenberg (Hg.), Die Wirklichkeit der Medien. Eine

Einfuhrung in die Kommunikationswissenschaft, Bonn 1994, 3-19.
15 Zur Kulturgeschichte als Brücke zwischen Sozial- und Mentalitäts-, Alltags- und Mikro-

geschichte siehe u.a.: Daniel, Kompendium Kulturgeschichte (wie Anm. 2); Mergel/Welskopp,

Geschichtswissenschaft und Geschichtstheorie (wie Anm. 11); Rioux/Sirinelli (Hg.),
Pour une histoire culturelle (wie Anm. 2); Rudolf Vierhaus, Die Rekonstruktion historischer
Lebenswelten. Probleme modemer Kulturgeschichtsschreibung, in: Wege zu einer neuen
Kulturgeschichte (wie Anm. 2), 7-28; Otto Gerhard Oexle, Geschichte als Historische
Kulturwissenschaft, in: Hardtwig/Wehler (Hg.), Kulturgeschichte Heute (wie Anm. 2), 24—25;
Richard Biernacki, Language and the Shift from Signs to Practices in Cultural Inquiry, in:
History and Theory, 39 (2000), 289-310.

16 Jean-François Sirinelli/Eric Vigne, Introduction. Des cultures politiques, in: Jean-François
Sirinelli (Hg.), Histoire des droites en France, Bd. 2: Cultures, Paris 1992, 1-11, hier 3;
Rioux, Introduction (wie Anm. 11), 16; Antoine Prost, Sociale et culturelle indissociable-
ment, in: Rioux/Sirinelli (Hg.), Pour une histoire culturelle (wie Anm. 2), 138; Roger Chartier,

L'Histoire Culturelle entre «Linguistic Turn» et Retour au Sujet, in: Wege zu einer
neuen Kulturgeschichte (wie Anm. 2), 31-58; ders., Au bord de la falaise. L'histoire entre
certitudes et inquiétude, Paris 1998, 62-63.

11 Siehe Niklas Luhmann, Gesellschaftsstruktur und Semantik. Studien zur Wissenssoziologie
der modernen Gesellschaft, Bd. 4, Frankfurt a.M. 1995, 45-47; Romano, Kultur als
medienwissenschaftlicher Grundbegriff (wie Anm. 11), 9-10; Hartmut Böhme, Kulturwissenschaft,
in: http://www.culture.hu-berlin.de/HB/volltexte/texte/reallex.html. Siehe auch: Dan Diner,
Gedächtniszeiten. Über jüdische und andre Geschichten, München 2003, darin bes.: Von
«Gesellschaft» zu «Gedächtnis». Über historische Paradigmenwechsel, 7-15.



190 Urs A Itermatt und Franziska Metzger

Zentrum stehen, sondern die Art und Weise, wie sich diese selbst beschreiben, ist
nicht die Frage nach der Übereinstimmung der (Selbst)beschreibung mit historischen

Fakten zentral, sondern jene nach den zugrundeliegenden Diskursen und
den damit zusammenhängenden Verhaltensweisen. Ähnlich sieht Lucian Höl-
scher die Rolle historischer Ereignisse in der Verknüpfung der «disparaten
Wirklichkeiten verschiedener sozialer Gruppen».18 Der Blick auf deren Konstraktionslogiken

tritt an die Stelle von jenem auf das Faktum an sich. Dan Diner
spricht im Zusammenhang mit der Verschiebung von der Sozial- zur Kulturgeschichte

von einer quasi äquivalenten Entwicklung vom Konzept der «Gesellschaft»

zu jenem des «Gedächtnisses».19

Eine Kulturgeschichte, die Kultur nicht als von der Gesellschaft isoliert,
sondern in der Gesellschaft selbst betrachtet, steht nicht in einem Gegensatz zur
Sozialgeschichte. Sie rezipiert und überarbeitet vielmehr Ansätze, Fragestellungen
und theoretische Modelle derselben kritisch.20 Von Interesse sind gerade
Wechselwirkungen zwischen gesellschaftlichen Phänomenen und Diskursen, so etwa
die Übersetzung von Diskursen auf die Handlungsebene als Ausdruck kultureller
Codes. Frank-Michael Kuhlemann betont die Bedeutung der Integration der
«kollektiven geistigen Prozesse und Verhaltensweisen» in die Kulturgeschichte,
da Mentalitäten sowohl mit der Ebene der Ideen als auch mit sozialen, politischen

und ökonomischen Bedingungen in Verbindung stehen und Handlungs-
sowie Sinndimensionen aufweisen.21 Ähnlich schreibt Anne Kane: «[...] meaning
construction is at the nexus of culture, social structure, and social action, and

must be the explicit target of investigation into the cultural dimension of historical

explanation.»
2

18 Hölscher, Neue Annalistik (wie Anm. 2), 65.
19 Diner, Von «Gesellschaft» zu «Gedächtnis» (wie Anm. 17). Siehe auch: Pierre Nora.

Zwischen Geschichte und Gedächtnis, Frankfurt a.M. 1998, erste deutschsprachige Ausgabe
Berlin 1990, erste französischsprachige Ausgabe 1984; Hölscher, Kulturgeschichte als
Sozialgeschichte (wie Anm. 12); Hans Günter Hockerts, Zugänge zur Zeitgeschichte: Primärerfahrung,

Erinnerungskultur, Geschichtswissenschaft, in: Konrad H. Jarausch/Martin Sabrow
(Hg.), Verletztes Gedächtnis. Erinnerungskultur und Zeitgeschichte im Konflikt, Frankfurt
a.M. 2002, 39-73, bes. 60

20 Diese Konzeption einer integrierenden Kulturgeschichte, die nicht in Konkurrenz zu sozial¬
geschichtlichen Ansätzen oder gar als Ablösung derselben verstanden wird, vertritt mit
Nachdruck Thomas Mergel, Kulturgeschichte - die neue «grosse Erzählung»? Wissenssoziologische

Bemerkungen zur Konzeptualisierung sozialer Wirklichkeit in der
Geschichtswissenschaft, in: Hardtwig/Wehler (Hg.), Kulturgeschichte Heute (wie Anm. 2), 41-77;
Vierhaus, Die Rekonstruktion historischer Lebenswelten (wie Anm. 15), 14—15; Hölscher.
Kulturgeschichte als Sozialgeschichte (wie Anm. 12). Aus soziologischer Perspektive: Urs
Stäheli, Die Nachträglichkeit der Semantik. Zum Verhältnis von Sozialstruktur und Semantik,

in: Soziale Systeme, 4 (1998), 315-340; ders.. Sinnzusammenbrüche (wie Anm. II).
206-207.

21 Frank-Michael Kuhlemann, Mentalitätsgeschichte. Theoretische und methodische Überlegungen

am Beispiel der Religion im 19. und 20. Jahrhundert, in: Hardtwig/Wehler (Hg.),
Kulturgeschichte Heute (wie Anm. 2), 182-211, bes. 207-211.

22 Anne Kane, Reconstructing Culture in Historical Explanation: Narratives as Cultural Struc¬
ture and Practice, in: History and Theory, 39 (2000), 311-330, hier 311. Siehe auch: John R.

Hall, Cultural Meanings and Cultural Structures in Historical Explanation, in: History and
Theory. 39 (2000), 331-347; Miguel A. Cabrera, On Language, Culture and Social Action,
in: History and Theory, 40 (2001 82-100.



Religion und Kultur 191

Religion als Kommunikationssystem

In kulturgeschichtlicher Perspektive kann Religion als Deutangs- bzw.
Kommunikationssystem aufgefasst werden, das weltanschauliche Codes, soziale
Beziehungen und Lebensweisen prägt.23 Wenn man Religion als «Sinnstiftungskultur»24

betrachtet, sind vor dem Hintergrund gesellschaftlicher Modernisierung
Fragen der Pluralität von Sinnstiftangsangeboten, der Vielschichtigkeit von
Identitätsbildung, von Inklusions- und Exklusionsmechanismen und deren
gesellschaftlicher und politischer Umsetzung von Bedeutung. Von besonderem Interesse

ist das Verhältnis religiöser und nationaler Diskurse und der Konstruktion
nationaler und religiöser Kommunikationsgemeinschaften. Die zeitgeschichtliche

Katholizismus- und Religionsgeschichte hat sich seit den 1980er Jahren über

handlungs- und diskursgeschichtliche Ansätze und theoretische Modelle
kulturgeschichtlich positioniert. Dazu gehören besonders das Milieu- bzw. Subgesell-
schaftsmodell, die Diskussion des ambivalenten Verhältnisses von Katholizismus

und moderner Gesellschaft sowie Zugänge zu religiösen Riten und
Symbolen.25

Seit den 1990er Jahren hat sich in der Katholizismusforschung des deutschund

niederländischsprachigen Raumes das Subgesellschafts- oder Milieumodell
weitgehend durchgesetzt.26 Zu Beginn des 21. Jahrhunderts befindet sich die For-

23 Siehe u. a.: Luhmann, Religion als Kultur (wie Anm. 11); Graf, Die Wiederkehr der Götter
(wie Anm. 10), 111-116; Moritz Csâky, Paradigma Zentraleuropa: Pluralitäten, Religionen
und kulturelle Codes. Religion - Mythos - Nation. Einführende Überlegungen, in: ders./
Klaus Zeyringer (Hg.), Pluralitäten, Religionen und kulturelle Codes. Innsbruck et al. 2001,
9-17; Altermatt/Metzger, Milieu, Teilmilieus und Netzwerke (wie Anm. 11).

24 Michael Geyer, Religion und Nation - Eine unbewältigte Geschichte. Eine einfuhrende
Betrachtung, in: ders./Hartmut Lehmann (Hg.), Religion und Nation. Nation und Religion.
Beiträge zu einer unbewältigten Geschichte, Göttingen 2004, 12-32, 20.

25 Siehe verschiedene Berichte über den Stand der internationalen Forschung: Helmut Walser
Smith/Chris Clark, The Fate of Nathan, in: Helmut Walser Smith (Hg.), Protestants,
Catholics and Jews in Germany, 1800-1914, Oxford/New York 2001, 3-29; Siegfried Weich-
lein, Corporate Catholicism and Social Change. Recent American Literature on Religion in
Central Europe, in: Journal of Urban History, 28 (2002), 231-239; Karl Egon Lönne,
Katholizismus-Forschung, in: Geschichte und Gesellschaft, 26 (2000), 128-170; Franz Xaver
Kaufmann, Zur Einführung: Probleme und Wege einer historischen Einschätzung des II.
Vatikanischen Konzils, in: ders./Arnold Zingerle (Hg.), Vatikanum II und Modernisierung.
Historische, theologische und soziologische Perspektiven, Paderborn 1996, 9-34; Christoph
Kösters, Kirchengeschichte im Wandel? Kritische Anmerkungen zur neueren Erforschung
von Bistumsgeschichte des 19. und 20. Jahrhunderts, in: Historisches Jahrbuch, 123 (2003),
373-388; Durand, L'histoire religieuse en France (wie Anm. 5); Emile Poulat, Penser l'histoire

de l'église. Théologie catholique et nouvel esprit scientifique: le choc, in: Revue d'histoire

ecclésiastique, 95 (2000), 681-692.
26 Aus der in den letzten Jahren stark angewachsenen internationalen Literatur siehe u.a.:

Altermatt/Metzger, Milieu, Teilmilieus und Netzwerke (wie Anm. 11); Johannes
Horstmann/Antonius Liedhegener (Hg.), Konfession, Milieu, Moderne. Konzeptionelle Positionen

und Kontroversen zur Geschichte von Katholizismus und Kirche im 19. und 20.
Jahrhundert, Schwerte 2001, darin u.a.: Wolfgang Tischner, Milieu in Diaspora und Diktatur:
Überlegungen zu einem funktionsorientierten Forschungsansatz, 145-159; Arbeitskreis für
kirchliche Zeitgeschichte (AKKZG), Konfession und Cleavages. Ein Erklärungsmodell zur
regionalen Entstehung des katholischen Milieus in Deutschland, in: Historisches Jahrbuch,
120 (2000), 358-395; Michael N. Ebertz, Erosion der Gnadenanstalt? Zum Wandel der



192 Urs Altermatt und Franziska Metzger

schung im Stadium von Differenzierungen und Präzisierungen des Grundmodelles.

Je nach dem befassen sich die Historiker mit einzelnen Regionen und mit
Mehrheits- und Minderheitssitaationen (Stammlande versus Diaspora), mit so-

zioökonomischen Faktoren (Arbeiter, Bauern, Bürgertum etc.), mit dem Genderfaktor

oder - allerdings bis anhin erst selten - mit dem Zusammenwirken
verschiedener soziokultareller Faktoren.27 Hinsichtlich der Bildung, Vereinheitlichung

und Verbreitung von Frömmigkeitsriten nahmen der Klerus und die

kirchlich-religiösen Vereine und Kongregationen unter der Leitung geistlicher Präsides

eine wichtige intermediäre Funktion zwischen Amtskirche und Gläubigen
ein. Kirchen- bzw. Vereins- und Parteifunktionäre - Siegfried Weichlein
bezeichnet sie als «Multifunktionäre» - stellten für die Konstituierung der
Subgesellschaft, für die Verbreitung weltanschaulicher Inhalte und religiöser Praxis
und somit als Träger des Milieus sowie für die Ultramontanisierung und
Modernisierung des Katholizismus bedeutende Exponenten dar.28 Zugleich waren sie -

Sozialgestalt von Kirche, Frankfurt a.M. 1998; Willhelm Damberg, Abschied vom Milieu?
Katholizismus im Bistum Münster und in den Niederlanden 1945-1980,
Paderborn/München/Wien/Zürich 1997; Olaf Blaschke/Frank-Michael Kuhlemann (Hg.), Religion im
Kaiserreich. Milieus - Mentalitäten - Krisen, Gütersloh 1996; Klaus Tenfelde, Historische
Milieus. Erblichkeit und Konkurrenz, in: Manfred Hettling/Paul Nolte (Hg.), Nation und
Gesellschaft in Deutschland. Historische Essays, München 1996, 247-268; Siegfried Weichlein,

Wahlkämpfe, Milieukultur und politische Mobilisierung im Deutschen Kaiserreich, in:
Simone Lässig/Karl Heinrich Pohl/James Retallack (Hg.), Modernisierung und Region im
wilhelminischen Deutschland. Wahlen, Wahlrecht und Politische Kultur, Bielefeld 1995,
69-87; Karl Gabriel, Christentum zwischen Tradition und Postmoderne, Freiburg i.Br./Basel
1994; Josef Mooser, Volk, Arbeiter und Bürger in der katholischen Öffentlichkeit des

Kaiserreichs. Zur Sozial- und Funktionsgeschichte der deutschen Katholikentage 1871-1913, in:
Hans-Jürgen Puhle (Hg.), Bürger in der Gesellschaft der Neuzeit, Göttingen 1991, 259-273;
Altermatt, Katholizismus und Moderne (1989) (wie Anm. 4); ders., Katholische
Subgesellschaft (1980) (wie Anm. 7). - Zur internationalen Rezeption von «Katholizismus und
Moderne» siehe u.a.: Heinz Hurten, in: Historisches Jahrbuch, 111 (1991), 511; Jan Roes,
Katholizismus und Moderne oder Der veruntreute Himmel und seine postmoderne Relevanz,
in: Kirchliche Zeitgeschichte, 4 (1991), 278-284; Józef Tischner, O mysleniu i doswi-
adczeniu w krölestwie wiary, in: Tycodnik Powszechny (Krakau), 12. Februar 1995; Emile
Poulat, in: Archives de sciences sociales des religions, 40 (1995), 89-90.

27 Zur Interrelation verschiedener Faktoren siehe: Siegfried Weichlein, Sozialmilieus und poli¬
tische Kultur in der Weimarer Republik. Lebenswelt, Vereinskultur, Politik in Hessen.
Göttingen 1996; ders., Wahlkämpfe, Milieukultur und politische Mobilisierung (wie Anm. 26);
Thomas Mergel, Zwischen Klasse und Konfession: katholisches Bürgertum im Rheinland
1794—1914, Göttingen 1994; Altermatt/Metzger, Milieu, Teilmilieus und Netzwerke (wie
Anm. 11); dies., Katholische Arbeiter und Milieuidentität in der Schweiz 1850-1950, in:
Claudia Hiepel/Mark Ruff (Hg.), Christliche Arbeiterbewegung in Europa 1850-1950, Stuttgart

2003, 159-175.
28 Siegfried Weichlem, Multifunktionäre und Parteieliten in Katholizismus und Sozialdemokratie

zwischen Kaiserreich und Republik, in: Dieter Dowe/Jürgen Kocka/Heinrich August
Winkler (Hg.), Parteien im Wandel vom Kaiserreich zur Weimarer Republik. Rekrutierung

- Qualifizierung - Karrieren, München 1999, 183-209. Olaf Blaschke spricht von
«Milieumanagern». Olaf Blaschke, Die Kolonialisierung der Laienwelt. Priester als Milieumanager
und die Kanäle klerikaler Kuratel, in: ders./Kuhlemann (Hg.), Religion im Kaiserreich (wie
Anm. 26), 93-135. Siehe auch: Damberg, Abschied vom Milieu? (wie Anm. 26), 23; Christian

Schmittmann, «Verbandskardinäle» und «Berufskatholiken». Funktionäre im Katholizismus,

in: Till Kössler/Helke Stadtland (Hg.), Vom Funktionieren der Funktionäre. Politi-



Religion und Kultur 193

so unsere These für die Schweiz - auch für innerkatholische Differenzen, für die

Ausdifferenzierung der katholischen Subgesellschaft in unterschiedliche
Richtungen bzw. Teilmilieus verantwortlich.29 Die katholischen Frauen nahmen
insbesondere auf subkultareller Ebene eine wichtige Funktion in Bezug auf die

Tradierung von religiösen Werten, Verhaltensmustern, Riten und Symbolen ein und

besetzten Schlüsselstellungen in der Bewahrung der katholischen Identität.30

So ist denn für die konstruktivistische Perspektive auf das katholische Milieu
zentral, dass sowohl bezüglich der Frage der Identitätsbildung der Katholiken
wie auch hinsichtlich der inneren Ausdifferenzierung der Kommunikationsgemeinschaft

- für welche verschiedene Modelle vorgeschlagen worden sind - der

Interdependenz von Ideen, sozialen Strukturen und politischer Kultur eine
zentrale Rolle beigemessen wird. Die subkulturelle Ebene umfasste sowohl jene
kulturellen Bereiche, die als weltanschauliche und ideologische Ebene bezeichnet
werden können, als auch kulturelle Codes und Verhaltensweisen, Frömmigkeit
und Riten. Aus gemeinsamen Praktiken sowie Selbst- und Weltbeschreibungen
entstanden kollektive Identitäten als kulturelle Konstrukte, welche durch Vereine
und Organisationen institutionell gebunden - Wilhelm Damberg spricht bezüglich

des Milieus von einem «Träger einer kollektiven Sinndeutung und darauf

abgestimmter Handlungsmuster» -, und in den politischen Diskurs, die politische
Symbolik sowie die parteipolitische Bindung übersetzt wurden.31 Ein Milieumodell,

das die Interrelation zwischen substruktureller und subkultureller Ebene

hervorhebt unterscheidet sich von einem solchen, das wie das Modell von
Wilfried Loth, die sozioökonomische Perspektive stärker betont als die kulturelle.32

sehe Interessenvertretung und gesellschaftliche Integration in Deutschland nach 1933, Essen

2004,239-263.
29 Zum Modell der «Teilmilieus»: Altermatt/Metzger, Milieu, Teilmilieus und Netzwerke (wie

Anm. 11); Franziska Metzger, Die «Schildwache». Eine integralistisch-rechtskatholische
Zeitschrift 1912-1945, Freiburg/Schweiz 2000; Altermatt, Katholizismus und Antisemitismus

(wie Anm. 8). In Bezug auf Deutschland sprechen Frank-Michael Kuhlemann und Olaf
Blaschke für den Protestantismus von «Teilmilieus», in welchem sich «strukturell und
kulturell profilierte, prinzipiell aber kooperationsbereite Teilmilieus» nachweisen Hessen.

Olaf Blaschke/Frank-Michael Kuhlemann, Religion in Geschichte und Gesellschaft.
Sozialhistorische Perspektiven für die vergleichende Erforschung religiöser Mentalitäten und
Milieus, in: dies. (Hg.), Religion im Kaiserreich (wie Anm. 26), 7-56, hier 50.

30 Zu Gender und Religion siehe aus der breiten Literatur u.a.: Irmtraud Götz von Olenhusen
(Hg.), Wunderbare Erscheinungen, Frauen und katholische Frömmigkeit im 19. und 20.

Jahrhundert, Paderborn 1995; dies. (Hg.), Frauen unter dem Patriarchat der Kirchen.
Katholikinnen und Protestantinnen im 19. und 20. Jahrhundert, Stuttgart/Berlin 1995; Rebekka
Habermas, Weibliche Religiosität - oder: Von der Fragilität bürgerlicher Identitäten, in:
Klaus Tenfelde/Hans-Ulrich Wehler (Hg.), Wege zur Geschichte des Bürgertums, Göttingen
1994, 125-148. Für die Schweiz: Mirjam Moser, Frauen im katholischen Milieu von Ölten
1900-1950, Freiburg/Schweiz 2004.

31 Damberg, Abschied vom Milieu? (wie Anm. 26), zit. 23. Siehe zu theoretischen Überlegungen

zu diesen «Übersetzungslogiken»: Weichlein, Wahlkämpfe, Milieukultur und politische
Mobilisierung (wie Anm. 26).

32 Siehe etwa: Wilfried Loth, Katholiken im Kaiserreich. Der politische Katholizismus in der
Krise des wilhelminischen Deutschlands, Düsseldorf 1984; ders., Integration und Erosion:
Wandlungen des katholischen Milieus, in: ders. (Hg.), Deutscher Katholizismus im
Umbruch zur Moderne, Stuttgart/Berlin/Köln 1991, 266-281; ders., Milieus oder Milieu? Kon-



194 Urs Altermatt und Franziska Metzger

Die Bedeutung der mentalitäts- und alltagsgeschichtlichen Erforschung von
Riten und religiösen Praktiken, des Verhältnisses von gelebter und von den Eliten

vermittelter Religiosität ist international verschiedentlich hervorgehoben
worden.33 Symbole und Codes und deren Bedeutung in der Konstruktion von
Identität in einer Kommunikationsgemeinschaft sind von einem kulturgeschichtlichen

Blickwinkel aus betrachtet gerade mit Fragestellungen im Zusammenhang
mit dem ambialenten Verhältnis von katholischer Kommunikationsgemeinschaft
und ideologischen und strukturellen Mechanismen gesellschaftlicher Modernisierung

- was Theo Salemink als «orthodoxe Modernisierung» bezeichnet -
anzugehen.34 Die religiöse Ebene der Frömmigkeitspraxis und religiösen Mobilisierung

der katholischen Massen ist direkt mit der weltanschaulich-ideologischen
Ebene, mit Selbst- und Fremdbeschreibungen verbunden und bildet einen Komplex

von Wissen, Codes und Verhaltensweisen. Im Anschluss an die französische

Religionssoziologie bieten religiöse Praxis und Volksreligiosität ein breites

Forschungsfeld für die Katholizismusgeschichte mit Themen wie Beichte,
Heiligenverehrung, Wallfahrten, Feste, Überangsriten oder soziokultareller Wandel
des Sonntags. In der Katholizismusforschung sind entsprechende
kulturgeschichtliche Ansätze auf Mentalitäten und Riten sowie deren Kontextaalisierang
in synchroner und diachroner Perspektive verschiedentlich zur Anwendung
gekommen.35

zeptionelle Überlegungen zur Katholizismusforschung, in: Horstmann/Liedhegener (Hg.),
Konfession, Milieu, Moderne (wie Anm. 26), 79-95.

33 Siehe etwa Altermatt, Von den kirchlichen Institutionen zum katholischen Alltag (wie Anm.
7); Lagrée, Histoire religieuse (wie Anm. 5); Durand, L'histoire religieuse en France (wie
Anm. 5); verschiedene Beiträge in: Jan De Maeyer/Sofie Leplae/Joachim Schmiedl (Hg.),
Religious Institutes in Western Europe in the 19lh and 20Ih Centuries. Historiography,
Research and Legal Position, Leuven 2004.

34 Theo Salemink, Katholisches Milieu und demokratischer Nationalstaat. Paradoxe Geschichte

in den Niederlanden 1848-1960, Vortrag am Internationalen Kolloquium «Religion und
Nation» an der Universität Freiburg vom 30. April/1. Mai 2004. Siehe aus der neusten
Literatur zu Katholizismus und Moderne die Beiträge in: Judith Frishman/Willemien Otten/
Gerard Rouwhorst (Hg.), Religious Identity and the Problem of Historical Foundation. The
Foundational Character of Authoritative Sources in the History of Christianity and Judaism,
Leiden/Boston 2004, dann: Urs Altermatt, The Ambivalence of Catholic Modernisation, 49-
75; ders. Zum ambivalenten Verhältnis von Katholizismus und Moderne: Epochen,
Diskurse, Transformationen, in: Zeitschrift für Schweizerische Kirchengeschichte, 97 (2003),
165-182.

35 Siehe aus der schweizerischen Forschung u.a.: Beiträge von Roland Kuonen, Patrick Geiger,
Stephan Moser, Mirjam Moser, Mirjam Künzler und Urs Altermatt, in: Altermatt (Hg.),
Katholische Denk- und Lebenswelten (wie Anm. 3); Moser, Frauen im katholischen Milieu
von Ölten 1900-1950 (wie Anm. 30); Veronika Voney, Die Luzerner Passionsspiele 1924,
1934 und 1938, Freiburg/Schweiz 2004; Mirjam Künzler, Sexualmoral in katholischen Frauen-

und Familienzeitschriften 1945-1990, Freiburg/Schweiz 2003; Roland Kuonen, Gott in
Leuk. Von der Wiege bis ins Grab - Die kirchlichen Übergangsrituale im 20. Jahrhundert.
Freiburg/Schweiz 2000; Martin Tschirren, Ehe und Sexualmoral im Schweizer Katholizismus

1950-1975. Diskussion zwischen kirchlicher Autorität und Eigenverantwortung,
Freiburg/Schweiz 1998; Frédéric Yerly, La religion populaire dans le canton de Fribourg (fin du
XVIIf-milieu du XIXe siècle). Nature, caractéristique et évolution, unpubl. Lizentiatsarbeit
Freiburg/Schwciz 1991.



Religion und Kultur 195

Mit den Konzepten Identität, Inklusion und Exklusion hat im deutschsprachigen

Raum die kultarwissenschaftliche Erforschung von Nation und Nationalismus,

Erinnerungsorten, kulturellen Codes sowie regionalen, nationalen und

plurinationalen Identitäten eine Vielzahl von Studien hervorgebracht und sich in

jüngster Zeit auch auf die Katholizismusforschung niedergeschlagen. Zu nennen
sind Sammelbände von Michael Geyer und Hartmut Lehmann, Heinz-Gerhard
Haupt und Dieter Langewiesche, Helmut Walser Smith, Christian Maner und
Martin Schulze Wessel, Dieter Ruloff, Moritz Csâky und Peter Stachel sowie
Alois Mosser.36 Die Erforschung von Eigen- und Fremdbeschreibungen als

grundlegendem Faktor der Identitätsbildung nimmt in der Schweiz seit den
1990er Jahren insbesondere im Zusammenhang mit dem katholischen Antisemitismus

in diskurs- und mentalitätsgeschichtlicher Perspektive einen wichtigen
Platz ein." Diskurse kultureller Eliten sind wesentlich für die Begründung und

Verbreitung von Wissen, Ideen und Bedeutungen, von kulturellen Praktiken und
Sozialisationsformen ebenso wie von Codes, Symbolen und Riten verantwortlich.38

Der vom belgischen Historiker Emiel Lamberts herausgegebene Sammelband

zur «Black International» der 1870er Jahre zeigt die Rolle international ver-
netzter katholischer Eliten im Stile einer modernen internationalen Presseagentur
schön auf. Dabei stellten für die europäischen Katholizismen nicht nur kleri-

36 Geyer/Lehmann (Hg.), Religion und Nation (wie Anm. 24); Heinz-Gerhard Haupt/Dieter
Langewiesche (Hg.), Nation und Religion in der deutschen Geschichte, Frankfurt a.M./New
York 2001; Smith (Hg.), Protestants, Catholics and Jews (wie Anm. 25); Hans-Christian
Maner/Martin Schulze Wessel (Hg.), Religion im Nationalstaat zwischen den Weltkriegen
1918-1939, Stuttgart 2002; Dieter Ruloff (Hg.), Religion und Politik, Chur/Zürich 2001;
Moritz Csäky/Petcr Stachel (Hg.). Mehrdeutigkeit. Die Ambivalenz von Gedächtnis und
Erinnerung, Wien 2003; Alois Mosser (Hg.), «Gottes auserwählte Völker». Erwählungsvor-
stellungen und kollektive Selbstfindung in der Geschichte, Frankfurt a. M. et al. 2001; Urs
Altermatt, Das Fanal von Sarajevo. Ethnonationalismus in Europa, Zürich 1996, 101-124.

37 Siehe Altermatt, Katholizismus und Antisemitismus (wie Anm. 8); Victor Conzemius (Hg.),
Schweizer Katholizismus 1933-1945. Eine Konfessionskultur zwischen Abkapselung und
Solidarität, Zürich 2001; Aram Mattioli (Hg.), Antisemitismus in der Schweiz 1848-1960,
Zürich 1998; seit 1997 regelmässige Beiträge in der «Zeitschrift für Schweizerische
Kirchengeschichte»; Stephan Aerschmann, Katholische Schweizer Intellektuelle und der
italienische Faschismus (1922-1943), Freiburg/Schweiz 2002; Metzger, Die «Schildwache» (wie
Anm. 29); Annetta Bundi, Die Schweizerischen Republikanischen Blätter des konservativen
Publizisten J. B. Rusch, Freiburg/Schweiz 1999; Davide Dosi, Il cattolicesimo ticinese e i

fascismi. La Chiesa e il partito conservatore ticinese nel periodo tra le due guerre mondiali,
Freiburg'Schweiz 1999; Aram Mattioli (Hg.). Intellektuelle von rechts. Ideologie und Politik
in der Schweiz 1918-1939, Zürich 1995: Beiträge in: Urs Altermatt (Hg.), Schweizer
Katholizismus zwischen den Weltkriegen 1920-1940, Freiburg/Schweiz 1994.

38 Siehe Jean-François Sirinelli, Les élites culturelles, in: Rioux/Sirinelli (Hg.), Pour une
histoire culturelle (wie Anm. 2), 277; ders., Le hasard ou la nécessité? Une histoire en chantier:
l'histoire des intellectuels, in: Vingtième siècle, 9 (1986), 97-108; Krzysztof Pomian,
Histoire culturelle, histoire des sémiophores, in: Rioux/Sirinelli (Hg.), Pour une histoire
culturelle (wie Anm. 2), 73-101; Thomas Mergel, Überlegungen zu einer Kulturgeschichte
der Politik, in: Geschichte und Gesellschaft, 28 (2002), 574-606.

39 Emiel Lamberts (Hg.), The Black International 1870-1878. The Holy See and Militant
Catholicism in Europe, Leuven 2002.



196 Urs Altermatt und Franziska Metzger

kale Eliten, sondern auch laikale Intellektuelle und Politiker Akteure dar, welche
wesentlich in den Prozess der Konstituierung von Diskursen der Identitätsbildung

involviert waren.4

Für die zeitgeschichtliche Religions- und Katholizismusgeschichte möchten
wir einige Perspektiven und Fragestellungen formulieren, die auf den bestehenden

Ansätzen und Modellen aufbauen und diese in verschiedener Hinsicht
weiterentwickeln können.

Faktoren des Milieus als Kommunikationsgemeinschaft

Werden weltanschaulich-diskursive, lebensweltliche und organisatorische Strukturen

für Kommunikationsgemeinschaften als konstitutiv erachtet, so ist der
Übersetzung von der kulturellen in die organisatorische Ebene besondere
Aufmerksamkeit zu schenken. In der Verbindung von sozialer Kommunikation und

Vergesellschaftung kann das entscheidende Spezifikum von subgesellschaftlichen

Milieus gesehen werden. Dabei ist vor dem Hintergrund der Produktion

von kulturellem Wissen die Bedeutung von Eliten und ihren Netzwerken und die

Schaffung von über mehrere Generationen bestehenden Strukturen zu reflektieren.

Die Perspektive der «histoire des intellectuels» verbindet die Untersuchung
von Netzwerken und Kommunikationsstrukturen mit der Analyse von Diskursen,
deren Konstraktionsmechanismen und Wandel.41

In Bezug auf die Konstitutierung von Milieus sowie ihre Ausdifferenzierung
in ideologisch und netzwerkmässig erkennbare Teilmilieus stellt die Überschneidung

verschiedener Faktoren die Grandlage für ein Raster dar, das der Verfeinerung

des Milieumodells dient.42 Zu integrieren sind der regionale Faktor, d.h.
unterschiedliche Mehrheits- bzw. Minderheitssituationen der Katholiken mit
verschiedener Wirkung auf Ultramontanisierung und Vereinsbildung, der sozioöko-
nomische Faktor in Verbindung mit von unterschiedlichen Richtungen im
Katholizismus vertretenen Gesellschaftsmodellen43, schliesslich der Generationen- so-

40 Siehe für die Schweiz u. a.: Altermatt, Der Weg der Schweizer Katholiken ins Ghetto (wie
Anm. 7); Bernhard Wigger, Die Schweizerische Konservative Volkspartei 1903-1918. Politik

zwischen Kulturkampfund Klassenkampf, Freiburg/Schweiz 1997; Markus Hodel, Die
Schweizerische Konservative Volkspartei 1918-1929. Die goldenen Jahre des politischen
Katholizismus, Freiburg/Schweiz 1994; Lukas Rölli, Die Schweizerische Konservative
Volkspartei 1935-1943. Politischer Katholizismus zwischen Emanzipation und Integration,
Freiburg/Schweiz 1993; Martin Pfister, Die Wahl von Philipp Etter in den Bundesrat 1934.

Ereignisse, Ideologien, soziales Umfeld, unpubl. Lizentiatsarbeit Freiburg 1996; Chantal
Kaiser, Bundesrat Jean-Marie Musy (1919-1934), Freiburg/Schweiz 1999.

41 Siehe besonders: Sirinelli, Le hasard ou la nécessité? (wie Anm. 38); Michel Trebitsch/
Marie-Christine Granjon, Pour une histoire comparée des intellectuels, Paris 1998: Nicole
Racine/Michel Trebitsch (Hg.), Sociabilités intellectuelles. Lieux, milieux, réseaux, in:
Cahiers de l'histoire du temps présent, 20 (1992).

42 Siehe fiir die Schweiz: Altermatt/Metzger, Milieu, Teilmilieus und Netzwerke (wie Anm.
11).

43 Siehe international vergleichend: Hiepel/Ruff (Hg.). Christliche Arbeiterbewegung in Europa

1850-1950 (wie Anm. 27). Siehe für die Schweiz: Markus Zürcher. Die katholische
Soziallehre an der Universität Freiburg (1891-1918), in: Aram Mattioli/Gerhard Wanner (Hg.).
Katholizismus und «soziale Frage». Ursprünge und Auswirkungen der Enzyklika «Rerum



Religion und Kultur 197

wie der Genderfaktor. Diese Parameter sind nicht zuletzt mit Blick auf Themenfelder

wie Staats- und Nationsverständnis, Verhältnis zu Demokratie und
Antisemitismus anzuwenden und bieten auch Grundlagen für den internationalen
Vergleich. In der Schweiz zeigen sich regionale Differenzen insbesondere entsprechend

der Mehrheits- bzw. Minderheitssituation der Katholiken: fehlende katholische

Organisationen in mehr oder weniger homogen protestantischen Kantonen
wie etwa im Kanton Bern, zweitens starke Milieubildung in den Kulturkampfkantonen

wie Solothurn oder St. Gallen und in den Diasporakantonen mit starker
katholischer Einwanderung wie Zürich und Genf, drittens lose, noch stark kirchlich

geprägte Strukturen in rein katholischen Regionen wie der Innerschweiz
oder im Wallis, wo Pfarrei und Klerus eine zentrale Stellung beibehielten.44

Auch kann für die Innerschweiz von einem konservativ-föderalistischen und für
die Diasporagegenden und die frankophone Westschweiz von einem ultramontanen

Makronetzwerk gesprochen werden.45 Bis anhin ist in der deutschsprachigen

Milieuforschung der Generationenfaktor zu kurz gekommen. Werden
Generationen als Träger kollektiver Erinnerung erachtet, die durch gemeinsame
Erfahrungen und Sozialisationen geprägt sind, und geht man von einem elastischen

Konzept von mehreren nebeneinander bestehenden Generationen aus, so erscheinen

diese als für die Konstituierung und Stabilität von Sozialmilieus von grosser
Bedeutung.46 In Verbindung mit dem multidimensionalen Raster ist auf der
sozialgeschichtlichen Mikroebene die Interrelation verschiedener Netzwerke bis hin
zu Teilmilieus und deren Wirkung auf Lebenswelt, Vereins- und Parteiorganisation

sowie Wahlverhalten einzubeziehen. Der Blick auf Milieufaktoren ist auch
in Bezug auf die Erforschung der Erosion der Milieustraktaren und -identitäten
hilfreich.47

Novarum» in Deutschland, Liechtenstein. Vorarlberg und St. Gallen, Zürich 1995, 33-44;
Altermatt/Metzger, Katholische Arbeiter und Milieuidentität in der Schweiz 1850-1950
(wie Anm. 27).

44 Siehe Altermatt, Der Weg der Schweizer Katholiken ins Ghetto (wie Anm. 7), 423-427. Zu
ähnlichen Resultaten für Deutschland siehe: AKKZG, Konfession und Cleavages (wie Anm.
26).

45 Siehe Altermatt/Metzger, Milieu, Teilmilieus und Netzwerke (wie Anm. 11); dies., Katholische

Arbeiter und Milieuidentität (wie Anm. 27).
46 Als theoretische Grundlagen könnten etwa dienen: Heinz Bude, Die Erinnerung der

Generationen, in: Helmut König/Michael Kohlstmck/Andreas Wöll (Hg.), Vergangenheitsbewältigung

am Ende des zwanzigsten Jahrhunderts, in: Leviathan. Zeitschrift für Sozialwissenschaft,

Sonderheft, 18 (1998), 69-85; Jan Assmann/Tonio Hölscher, Kultur und Gedächtnis,
Frankfurt a.M. 1988; Jean-François Sirinelli, Effets d'âge et phénomènes de génération dans
le milieu intellectuel français, in: Cahiers de l'institut d'histoire du temps présent, 6 (1987),
5-18.

47 Aus internationaler Perspektive siehe zur Erosion des katholischen Milieus: Wilhelm Dam-
berg/Lucian Hölscher/Traugott Jähnichen/Klaus Tenfelde, Transformation der Religion in
der Moderne. Religion und Gesellschaft in der zweiten Hälfte des 20. Jahrhunderts im
internationalen Vergleich, unveröffentlichter Projektentwurf einer internationalen Konferenz
in Bochum vom 12.-13. Juli 2002; Gabriel, Christentum zwischen Tradition und
Postmoderne (wie Anm. 26); Damberg, Abschied vom Milieu? (wie Anm. 26); Ebertz, Erosion
der Gnadenanstalt? (wie Anm. 26); Karel Dobbelaere, Church Involvement and Secularization:

Making Sense of the European Case, in: Eileen Barker/James A. Beckford/Karel
Dobbelaere (Hg.), Secularization, rationalism and sectarianism, Oxford 1993, 19-36;
Daniele Hervieu-Léger avec la collaboration de Françoise Champion, Vers un nouveau chris-



198 Urs A Itermalt und Franziska Metzger

Zentrale Momente, die die Bildung von Sozialmilieus hervorriefen, waren,
wie Wolfang Tischner für die DDR aufgezeigt hat, Grundkonflikte der modernen
Gesellschaft.48 Im 19. Jahrhundert war dies besonders die Nationsbildung und
damit die Konstruktion einer dominierenden «imagined community». Auf
entsprechenden Konfliktlagen aufbauende Selbstdefinitionen und Abgrenzungen,
Inklusions- und Exklusionslogiken stellten einen bedeutenden identitätsbildenden

und milieukonstitaierenden Faktor dar. Eine wichtige Fragestellung ist vor
dem Hintergrund dieser Konfliktlagen, in welchen sich in Ländern wie der
Schweiz, Deutschland und den Niederlanden katholische Milieus bildeten, jene
nach Diskursen der politischen und gesellschaftlichen Positionierung und
Selbstdefinition in diachroner und synchroner Perspektive. In diesem Zusammenhang
geht es um Fragen nach der Konstruktion politischer und gesellschaftlicher
Ordnungsmodelle ebenso wie um solche nach der Präsenz theologischer Codes und
Diskurse der Eliten - dessen, was Friedrich Wilhelm Graf als «Wandel religiöser
Deutungskulturen» bezeichnet hat49 -, nach der «Versprachlichung»50 von
weltanschaulichen Konfliktlagen bis hin zu deren Präsenz in Äusserungen des

Alltagslebens. Gerade im Bereich von Heiligenkulten und der Papstverehrung sowie
der Konstruktion von Kommunikations- als Erinnerungsgemeinschaften eröffnet
der konstruktivistische Ansatz Tiefenperspektiven auf die Mehrschichtigkeit
identitätsbildender Diskurse im nationalen und internationalen Vergleich.
Religiöse Praktiken konnten, wie etwa Passionsspiele, soziokulturelle Konstruktionen

von Antihaltangen widerspiegeln und eine Art Massenkommunikationsmittel
darstellen.51

Interaktion von Kommunikationsgemeinschaften

Auch für das Verhältnis zu anderen Kommunikationsgemeinschaften stellt der

diskursgeschichtliche Ansatz ein geeignetes Instrument für die Analyse von
konkurrierenden und sich überschneidenden Elitediskursen ebenso wie von alltags-
und lokalgeschichtlichen Feldern der Interaktion dar. Für Fragen nach

Identitätsbildung und gesellschaftlicher Formieaing, Partizipation und Umschreibung
dominierender gesellschaftspolitischer und kultureller Diskurse wie etwa von
Diskursen über die Nation ist der Zugang über lebensweltlich, sozialmoralisch
und politisch formierte Kommunikationsgemeinschaften hilfreich.5"

tianisme? Introduction à la sociologie du christianisme occidental. Paris 1986; Altermatt.
The Ambivalence of Catholic Modernisation (wie Anm. 34): ders.. Vom geschlossenen
katholischen Milieu zur Pluralisierung des Katholizismus, erscheint demnächst in einer von
Lodewijk Winkeler herausgegebenen Gedenkschrift für Jan Roes.

4X Tischner. Milieu in Diaspora und Diktatur (wie Anm. 26).
49 Graf, Die Wiederkehr der Götter (wie Anm. 10), 95.
50 Zur «Versprachlichung» siehe: Siegfried Wcichlein, Nationsverständnis und Staatskritik im

deutschen Katholizismus des 19. und 20. Jahrhunderts. Vortrag am Internationalen
Kolloquium «Religion und Nation» an der Universität Freiburg vom 30. April 1. Mai 2004.

51 Siehe Altermatt. Katholizismus und Antisemitismus (wie Anm. 8). 59-96: Voney. Die
Luzemer Passionsspiele (wie Anm. 35).

52 Für solche Ansätze siehe in jüngster Zeit u.a. die Beiträge in: Smith (Hg.), Protestants,
Catholics and Jews in Germany (wie Anm. 25); Olaf Blaschke (Hg.). Konfessionen im Kon-



Religion und Kultur 199

Im Modell der katholischen Subgesellschaft als Kommunikationsgemeinschaft

stellt die Verdichtung «sozialer Kommunikation» und die Organisierung
«durch kollektive Sinndeutung» ein konstitutives Element dar53: die Übersetzung
der Ebene der Selbstbeschreibungen als Selbstdefinitionen auf die Handlungsebene

und in die politische Kultur. Dieses Modell stellt die Komplexität der

Identitätsbildung durch Selbst- und Fremdbeschreibungen in der modernen
Gesellschaft unmittelbar ins Zentrum und geht von einer Pluralität von Identitäten
aus.54 Zudem bezieht es nicht nur strukturelle und mentalitätsmässige Kontinuitäten

und Differenzen als grundlegende Fragestellungen analytisch ein, sondern

sieht, wie Helmut Walser Smith und Chris Clark postulieren55, die katholische
Subgesellschaft nicht losgelöst vom soziokulturellen Kontext und somit von der
Interaktion mit anderen Konfessionskulturen und Sozialmilieus.56 Das
kulturgeschichtlich-konstruktivistische Konzept der Mehrfachidentitäten öffnet den Blick
auf diese Interrelationen. Der Pluralität diachroner und synchroner
Gesellschaftsbeschreibungen entspricht eine konstruktivistische Perspektive auf die Kontin-
genz von Sinnproduktion und die für diese konstitutiven Selektionsprozesse.57

Gerade die Interaktion verschiedener kommunikativer Gemeinschaften auf
der politischen wie auf der ideologisch-weltanschaulichen und
lebensweltlich-erfahrungsgeschichtlichen Ebene stellt eine sinnvolle Fragestellung dar. Mit Blick
auf verschiedene religiöse Kommunikationsgemeinschaften, aber auch auf ver-

flikt. Deutschland zwischen 1800 und 1970: ein zweites konfessionelles Zeitalter, Göttingen
2002; Weichlein, Sozialmilieus und politische Kultur (wie Anm. 27).

?1 Christoph Kösters/Antonius Liedhegener, Historische Milieus als Forschungsaufgabe.
Zwischenbilanz und Perspektiven, in: Horstmann/Liedhegener (Hg.), Konfession, Milieu,
Moderne (wie Anm. 26), 24.

54 Für den Einbezug der Komplexität der Identitätskonstruktion in Milieutheorien plädieren
Smith/Clark, The Fate of Nathan (wie Anm. 25). Siehe auch: Josef Mooser, Milieu und
Bildungseliten im Wilhelminischen Deutschland. Über politische Lernprozesse und deren
Grenzen - eine Skizze, in: Michael Graetz/Aram Mattioli (Hg.), Krisenwahrnehmung im Fin
de siècle. Jüdische und katholische Bildungseliten in Deutschland und der Schweiz, Zürich
1997,41-53.

55 Smith/Clark, The Fate of Nathan (wie Anm. 25).
56 Diese Perspektive ins Zentrum stellen: Weichlein, Sozialmilieus und politische Kultur (wie

Anm. 27); Blaschke (Hg.), Konfessionen im Konflikt (wie Anm. 52); Conzemius (Hg.),
Schweizer Katholizismus 1933-1945 (wie Anm. 37).

57 Siehe Moritz Csâky, Gedächtnis, Erinnerung und die Konstruktion von Identität. Das

Beispiel Zentraleuropas, in: Bosshart-Pfluger/Jung/Metzger (Hg.), Nation und Nationalismus in

Europa (wie Anm. 10), 25-49; ders. (Hg.), Speicher des Gedächtnisses. Bibliotheken,
Museen, Archive, Bd. 1 und 2, Wien 2001; ders./Peter Stachel (Hg.), Die Verortung von
Gedächtnis, Wien 2001; Gerhard Plumpe/Niels Werber, Différence, Differenz, Literatur.
Systemtheoretische und dekonstruktivistische Lektüren, in: Henk de Berg/Matthias Prangel
(Hg.), Differenzen. Systemtheorie zwischen Dekonstruktion und Konstruktivismus,
Tübingen/Basel 1995, 91-112; Henk de Berg/Jos Hoogeveen, Die Andersartigkeit der Vergangenheit.

Eine kritische Auseinandersetzung mit der readikal-konstruktivistischen Literaturhistoriographie,

in: de Berg/Prangel (Hg.), Differenznen, 187-212; Henk de Berg, Kunst kommt
von Kunst. Luhmann-Rezeption in der Literatur- und Kunstwissenchaft, in: ders./Johannes
F. K. Schmidt (Hg.), Rezeption und Reflexion. Zur Resonanz der Systemtheorie Niklas
Luhmanns ausserhalb der Soziologie, Frankfürt a.M. 2000, 175-221.



200 Urs Altermatt und Franziska Metzger

schiedene Sozialmilieus58 - katholisches Milieu, sozialdemokratisches Arbeitermilieu,

liberal-nationales Milieu (sofern sich von einem solchen sprechen lässt) -
oder andere Kommunikationsgemeinschaften wie die Nation sind diese
Verschränkungen in vergleichender Perspektive und in ihrem gegenseitigen
Verhältnis von Interesse. Zum einen sind Fragen nach der soziokultarellen
Konstraktion der Konfessionskulturen entlang von Diskursen der Inklusion und
Exklusion anzugehen. Welche Bedeutung kam beispielsweise der Konstruktion des

Kommunismus als zentralem Feind in der Nachkriegszeit von 1945 bis 1965 für
die internationale katholische Identität zu?59 Zum zweiten sind solche Fragen
unmittelbar mit solchen nach der Interaktion auf sozialer und politischer Ebene

und nach der konkreten Aushandlung von Konflikten und dem Zusammenleben
im Alltag in Verbindung zu sehen. Für die Kultarkampfzeit zwischen den 1830er
und 1880er Jahren in der Schweiz stellten die Konflikte um die politische
Ausformung des Nationalstaates und der Definition der nationalen Kultur auf der

soziologischen und kulturgeschichtlichen Makroebene die Grundlage für die
Bildung der katholischen Subgesellschaft dar. Die Ausformungen der Kulturkampf-
sitaation und die Interaktionen verschiedener im Nationbuilding entstehender

Kommunikationsgemeinschaften auf einer alltagsgeschichtlichen Mikroebene
sind noch weitgehend unerforscht.

Politische Kultur - Kultur der Politik

Im Zentrum der frühen Katholizismusforschung standen politikgeschichtliche
Ansätze mit Blick auf die katholischen Parteien und das Vereinswesen. In den

1990er Jahren wurden diese Perspektiven durch sozial- und kulturgeschichtliche
Ansätze ergänzt, indem sie diskursgeschichtliche Fragestellungen aufgriffen und
sich bewusst auf die politischen Kultaren unterschiedlicher Milieus oder auf
Themen der symbolischen Politik - der Politik als Laboratorium von
(konkurrenzierenden) Bedeutangskonstraktionen und deren symbolischer Umsetzung
bzw. Repräsentation - konzentrierten.60 Der kulturgeschichtliche Blick betrachtet

58 Siegfried Weichlein spricht in Bezug auf schichtenheterogene Milieus wie das katholische
von «Sozialmilieus», während er im Falle von schichtenhomogenen Milieus wie dem
Arbeitermilieu den Begriff «Milieu» verwendet. Weichlein, Wahlkämpfe, Milieukultur und
politische Mobilisierung (wie Anm. 26).

59 Für die Schweiz: Thomas Metzger, Antikommunismus in der «Schweizer Rundschau» nach
dem Zweiten Weltkrieg, in: Altermatt (Hg.), Katholische Denk- und Lebenswelten (wie
Anm. 3), 247-263; Matthias Kunz, Aufbruchstimmung und Sonderfall-Rhetorik. Die
Schweiz im Übergang von der Kriegs zur Nachkriegszeit in der Wahrnehmung der

Parteipresse 1943-50, Bern 1998; Urs Altermatt, Die Stimmungslage im politischen
Katholizismus der Schweiz von 1945: «Wir lassen uns nicht ausmanövrieren.», in: Victor
Conzemhis/Martin GreschatTlermann Kocher (Hg.), Die Zeit nach 1945 als Thema
kirchlicher Zeitgeschichte. Referate der internationalen Tagung in Hünigen/Bern 1985,

Göttingen 1988, 72-96; Markus Furrer, Antikommunismus im Lichte der Schweizer Presse

1943-1949, unpublizierte Lizentiatsarbeit der Universität Freiburg/Schweiz 1988.
60 Siehe in Bezug auf Ansätze einer Kulturgeschichte der Politik in der Milieuforschung: Karl

Rohe, Wähler und Wählertraditionen in Deutschland. Kulturelle Grundlagen deutscher
Parteien und Parteiensysteme im 19. und 20. Jahrhundert, Frankfurt a.M. 1992; Weichlein,
Wahlkämpfe, Milieukultur und politische Mobilisierung (wie Anm. 26); ders., Sozialmilieus



Religion und Kultur 201

Politik als kommunikativen Prozess, als Konstruktion von Wirklichkeiten61 und

- in den Worten von Thomas Mergel - als «soziales und kommunikatives
Handeln»62. Eine kulturgeschichtliche Perspektive auf die Politik ist unmittelbar
anschlussfähig an Forschungen zum katholischen Milieu und dessen Beziehungen
mit anderen Kommunikationsgemeinschaften. Themen kultur- und
religionsgeschichtlicher Politikgeschichte sind etwa die Verschränkung von Religion und
Politik in Diskursen und politischen (Massen)veranstaltangen, die Politisierung
von Religion ebenso wie die Mobilisierung von in einer religiösen Tradition situ-
iertem Gedächtnis und die gegen innen bedeutungskonstitutierende und symbolische

und gegen aussen demonstrative und repräsentative Ebene dieser Mechanismen

der Verbindung von Religion und Politik.63 Ein gutes Beispiel stellt in der

Schweiz der Kult um Nikiaus von Flüe dar, der seit der zweiten Flälfte des 19.

Jahrhunderts über die Verbindung religiöser und nationaler Diskurse konfessio-
nalisiert und politisiert wurde.64 In einer Perspektive der Politik der Kultur wären
Mechanismen symbolischer Politik etwa in Massenveranstaltungen und die
Konstruktion von Bruder Klaus als konfessionellem und nationalem «Erinnerungsort»

- international etwa mit Bonifatius in Deutschland vergleichbar65 - zu
untersuchen.

An zentraler Stelle einer Kulturgeschichte der Politik ist nach der
Konstruktion von Vorstellungen von Politik, Staat, Nation und Gesellschaftsmodellen

zu fragen. Wenn man die europäische Geschichte des 20. Jahrhunderts als
einen Grandkonflikt zwischen Demokratie und Diktatur bzw. Toialitarismus
betrachtet66, dann wäre es eine lohnende Aufgabe, diese Grundkonstellation mit
der katholischen Kirche und dem Katholizismus in den einzelnen Ländern in
Beziehung zu setzen: Was tragen die katholische Kirche und katholische
Intellektuelle zum Diskurs über Demokratie, Menschenrechte, Rechtsstaat, Toleranz
und Religionsfreiheit bei? Über diesen Bereich hinaus sind vermehrt auch Fragen

nach den geistlichen und laikalen Eliten und nach deren Vernetzung - Tho-

und politische Kultur (wie Anm. 27); Birgit Sack, Zwischen religiöser Bindung und
modemer Gesellschaft. Katholische Frauenbewegung und politische Kultur in der Weimarer
Republik (1918/19-1933), Münster 1998; Thomas Mergel, Parlamentarische Kultur in der
Weimarer Republik. Politische Kommunikation, symbolische Politik und Öffentlichkeit im
Reichstag, Düsseldorf 2002. Siehe auch die Literaturangaben zu Deutschland in: Mergel,
Überlegungen zu einer Kulturgeschichte der Politik (wie Anm. 38).

61 Siehe Niklas Luhmann, Die Politik der Gesellschaft, Frankfurt a. M. 2000.
62 Mergel, Überlegungen zu einer Kulturgeschichte der Politik (wie Anm. 38), 593.
63 Zur theoretischen Fundierung: Mergel, Überlegungen zu einer Kulturgeschichte der Politik

(wie Anm. 38).
64 Siehe dazu: Urs Altermatt, Nikiaus von Flüe als nationale Integrationsfigur. Metamorphosen

der Bruder-Klausen-Mythologie, in: Zeitschrift für Schweizerische Kirchengeschichte, 81

(1987), 51-82; Franziska Metzger, Die Konfession der Nation. Katholische Geschichtsschreibung

und Erinnerungskultur des konfessionellen Zeitalters in der Schweiz zwischen
1850 und 1950, in: Zeitschrift fiir Schweizerische Kirchengeschichte, 97 (2003), 145-164.

65 Zur Konstruktion und politischen Umsetzung von Bonifatius: Siegfried Weichlein, Der
Apostel der Deutschen. Die konfessionspolitische Konstruktion des Bonifatius im 19.

Jahrhundert, in: Blaschke (Hg.), Konfessionen im Konflikt (wie Anm. 52), 155-179.
66 Siehe Karl-Dietrich Bracher, Die Zeit der Ideologien. Eine Geschichte politischen Denkens

im 20. Jahrhundert, Stuttgart 1982.



202 Urs Altermatt und Franziska Metzger

mas Mergel spricht von «kommunikativen Verdichtungen»67 - zu stellen. Welches

war ihre Rolle bei der Konstruktion eines politischen Binnenraumes und
ihre Integrationsleistang im gesamten politischen Raum? Gerade für die
Nachkriegszeit stellen sich solche Fragen sowohl in Bezug auf länderspezifische
Kontexte wie auch etwa in Bezug auf die Konstruktion von Konzepten eines

geeinten Europa durch die Christdemokraten. Diese Beispiele zeigen, dass sich

entsprechende Fragestellungen besonders für das katholische Milieu anbieten.
Mit einem weiten, auf die Kultur der Politik augerichteten Politikbegriff eignen
sich solche Fragestellungen auch für andere religiös definierte Kommunikationsgemeinschaften.

Religion und Nation

Wie das katholische Milieu kann die Nation als Kommunikationsgemeinschaft
beschrieben werden - als «communicative community» - die sich über gemeinsame

Codes und Symbole konstruierte und deren Eliten eine einheitliche «nationale»

Kultur schufen, um die staatliche Gemeinschaft politisch zusammenzuhalten.68

Zwar wurden der Nationalstaat und dessen Kultur in der zweiten Hälfte des

19. Jahrhunderts zum zentralen Inklusions- und Exklusionskriterium der modernen

Gesellschaft, doch blieben Religion und Konfession in Ländern wie der
Schweiz, Deutschland, den Niederlanden, Polen, Irland und anderen während der

Modernisierung und Nationalstaatenbildung weiterhin bedeutend.69

Charles Taylor spricht in Bezug auf die religiöse Ebene von einer «entscheidenden

Markierung für mattonalo Identitäten»70; Michael Geyer meint, dass

christliche Konfessionen «als <Symbolspeicher> verstanden werden» könnten,
«welche die Nation zur eigenen Erhöhung bzw. Legitimation ausschöpften».71
Über die Analyse von Mechanismen der Sakralisierang der Nation hinaus ist als

zentrale diskurs- und handlungsbestimmende Dimension die komplexe Verbindung

von Religion und Nation zu analysieren.72 Dabei stellen sich Fragen nach

67 Mergel, Überlegungen zu einer Kulturgeschichte der Politik (wie Anm. 38), 599.
68 Siehe dazu aus der breiten Literatur u.a.: Benedict Anderson, Imagined Communities.

Reflections on the Origin and Spread of Nationalism, London/New York 1983; Ernest Gellner,
und Moderne, Berlin 1991 (englisches Original 1983 in Oxford erschienen); Eric J. Hobs-
bawm/Terence Ranger (Hg.), The Invention of Tiadition, Cambridge 1983; Eric J. Hobs-
bawm, Nationen und Nationalismus. Mythos und Realität seit 1780, München 1992; Siegfried

Weichlein, Nationalismus als Theorie sozialer Ordnung, in: Mergel/Welskopp (Hg.),
Geschichte zwischen Kultur und Gesellschaft (wie Anm. 2), 171-200; die Beiträge in:

Haupt/Langewiesche (Hg.), Nation und Religion in der deutschen Geschichte (wie Anm.
36); die Beiträge in: Smith (Hg.), Protestants, Catholics and Jews (wie Anm. 25).

69 Siehe z.B. Urs Altermatt, Religion und Nation. Die Rolle der Religion bei der Nationalstaatenbildung

Europas im 19. und 20. Jahrhundert, in: Ruloff (Hg.), Religion und Politik (wie
Anm. 36), 27-52.

70 Charles Taylor, Religion, politische Identität und europäische Integration, in: Transit.
Europäische Revue, 26 (Winter 2003/2004), 166-186, hier 175.

71 Geyer, Religion und Nation - Eine unbewältigte Geschichte (wie Anm. 24), 21.
72 Solche Fragen standen im Zentrum einer internationalen Tagung, welche wir am 30. April/1.

Mai 2004 an der Universität Freiburg/Schweiz organisierten. Siehe den Tagungsbericht auf
H-Soz-u-Kult: <http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/tagungsberichte/id=445> (4. Juni



Religion und Kultur 203

dem Zusammenwirken religiöser und nationaler Identitätskonstraktion, nach der

Konfessionalisierung der Nation und der Nationalisierung religiöser Diskurse,
oder anders gesagt: nach der «Versprachlichung» der Nation durch verschiedene
Gesellschaftsgrappen.73 Kritisch aufzugreifen ist auch die Frage nach dem
Verhältnis dessen, was Juan Linz als «politische Religion» auf der einen und «politisierte

Religion» auf der anderen Seite bezeichnet hat.74

Auf die Interrelationen von Religion und Nation haben vor dem Hintergrund
der «Rückkehr der Religion» in das Bewusstsein der Sozial- und Kulturwissenschafter

seit den 1990er Jahren verschiedene Forscher hingewiesen. " Eine
international komparative Perspektive hat verschiedene Dimensionen des Verhältnisses

von Religion und Nation vor dem Hintergrand unterschiedlicher soziokul-
tureller Kontexte vergleichend anzugehen.76 Trotz bzw. neben der internationalen

Orientierung wirkte der Katholizismus von Land zu Land in unterschiedlicher

Weise auf die Herausbildung des Nationalstaats, wobei speziell Mehrheitsoder

Minderheitssituationen bzw. mono- oder gemischtkonfessionelle Situationen

zu beachten sind. Auf einer ersten Ebene sind Dimensionen struktureller
Parallelität vergleichbarer Diskursmechanismen und verhaltensbildender Muster
im synchronen und diachronen Vergleich anzugehen. Als Diskursmechanismen
könnten etwa Auserwähltheitstopos und Absolutheitsansprach, Teleologisierung
und Charismatisierung benannt werden.77

2004) sowie in der vorliegenden Ausgabe der «Schweizerischen Zeitschrift für Religionsund

Kulturgeschichte» (S. 209-212).
73 Siehe etwa Siegfried Weichlein, Nation und Region. Integrationsprozesse im Bismarckreich,

Düsseldorf 2004; ders., Nationalismus als Theorie sozialer Ordnung (wie Anm. 68).
74 Juan Linz, Der religiöse Gebrauch der Politik und/oder der politische Gebrauch der Reli¬

gion. Ersatzideologie gegen Ersatzreligion, in: Hans Maier (Hg.), «Totalitarismus» und
«Politische Religionen». Konzepte des Diktaturvergleichs, Bd. 1, Paderborn et al. 1996, 129—

154.
75 Siehe zum Beispiel: Altermatt, Das Fanal von Sarajevo (wie Anm. 36); die Beiträge in:

Haupt/Langewiesche (Hg.), Nation und Religion in der deutschen Geschichte (wie Anm.
36); Gerd Krumeich/Hartmut Lehmann (Hg.), «Gott mit uns». Nation, Religion und Gewalt
im 19. und frühen 20. Jahrhundert, Göttingen 2000; die Beiträge in: Maner/Schulze Wessel

(Hg.), Religion im Nationalstaat zwischen den Weltkriegen (wie Anm. 36); Heinz-Gerhard
Haupt/Dieter Langewiesche (Hg.), Nation und Religion in Europa. Mehrkonfessionelle
Gesellschaften im 19. und 20. Jahrhundert, Frankfurt a.M. 2004; Peter Walkenhorst,
Nationalismus als «politische Religion»? Zur religiösen Dimension nationalistischer Ideologie

im Kaiserreich, in: Blaschke/Kuhlemann (Hg.), Religion im Kaiserreich (wie Anm. 26);
Helmut Walser Smith, German Nationalism and Religious Conflict. Culture, Ideology, Politics,

Princeton 1995; Adolf M. Birke, Nation und Konfession. Varianten des politischen
Katholizismus im Europa des 19. Jahrhunderts, in: Historisches Jahrbuch, 116 (1996), 395-
416.

76 Für eine komparative Perspektive siehe: Haupt/Langewiesche (Hg.), Nation und Religion in
der deutschen Geschichte (wie Anm. 36); dies. (Hg.), Nation und Religion in Europa (wie
Anm. 75); Geyer/Lehmann (Hg.), Religion und Nation (wie Anm. 24).

77 Zu Diskursmechanismen in historischen Narrativen siehe: Franziska Metzger, Konfessionelle,

nationale und staatliche Identitätskonstruktion im Schweizer Katholizismus des 19.

und 20. Jahrhunderts, Vortrag am Internationalen Kolloquium «Religion und Nation» an der
Universität Freiburg/Schweiz vom 30. April/1. Mai 2004. Zum Auserwähltheitstopos:
Geyer, Religion und Nation - Eine unbewältigte Geschichte (wie Anm. 24), bes. 25;
Hartmut Lehmann, Die Säkularisierung der Religion und die Sakralisierung der Nation im



204 Urs Altermatt und Franziska Metzger

Auf einer zweiten Ebene ist die komplexe Verschränkung religiöser und
nationaler Identitätsbildung - insbesondere in multireligiösen Gesellschaften - in
den Fokus zu nehmen und auf verschiedene Fragen zu prüfen. Was für
konkurrierende Konzeptionen von Nation und Staat existierten in nationalen und
konfessionellen Kommunikationsgemeinschaften? Wie konkurrenzierten sich diese

von der Formulierung von Gegenmodellen bis hin zur Ablehnung und Forderung
eines eigenen Nationalstaates?78 Inwiefern und wie überschnitten sich nationale
und konfessionelle Kommunikationsgemeinschaften und Loyalitäten? Ein weiterer

Fragenkomplex dreht sich um die Konfessionalisierung nationaler Deutungselemente,

d.h. um die Rolle des religiösen Faktors im Nationbuilding. Umgekehrt

stellt sich die Frage nach der Nationalisierung konfessioneller Diskurse.79

Für die Katholizismen verschiedener Länder Hessen sich für das Verhältnis
von Nation und Religion etwa die folgenden Typen formulieren: der Typus eines
identitären Verhältnisses von Religion und Nation in einem mehrheitlich katholischen

Nationalstaat (beispielsweise Belgien), der Typus der Separation als Folge
identitärer Diskurse zu Religion und Nation einer katholischen Minderheit (Polen,

Irland); der Typus konkurrierender katholischer und nationaler
Kommunikationsgemeinschaften in mehrkonfessionellen Staaten (Schweiz, Deutschland,
Niederlande); und schliesslich der Typus minoritärer katholischer Gruppen, die
eine identitäre Beziehung von Religion und Nation in einem mehrheitlich
laizistischen Staat anstrebten (Frankreich, Italien).80 Insbesondere in Bezug auf pluri-
konfonfessionelle Gesellschaften stellt sich die Frage nach Mechanismen der

Integration konfessioneller Minderheiten in den Nationalstaat.81 Diese Fragestellungen

zum Verhältnis Katholizismus und Nation können mit Modifikationen
auf andere Religionsgemeinschaften übertragen und in eine über den Katholizismus

hinausgehende Systematisierang aufgenommen werden.

20. Jahrhundert: Varianten einer komplementären Relation, in: Maner/Schulze Wessel (Hg.),
Religion im Nationalstaat (wie Anm. 36), 13-27; Graf, Die Wiederkehr der Götter (wie
Anm. 10), 128-129; ders., Die Nation - von Gott «erfunden»? Kritische Randnotizen zum
Theologiebedarf der historischen Nationalismusforschung, in: Krumeich/Lehmann (Hg.),
«Gott mit uns» (wie Anm. 75), 285-317. Zu Sakralisierung und Absolutheitsanspruch:
Walkenhorst, Nationalismus als (politische Religion)? (wie Anm. 75). Zur Charismatisierung:
Weichlein, Der Apostel der Deutschen (wie Anm. 65).

78 Auf den kompetitiven Charakter der Nationsbildung hat für die Schweiz Oliver Zimmer
hingewiesen: Oliver Zimmer, A Contested Nation. History, Memory and Nationalism in
Switzerland, 1761-1891, Cambridge 2003, 14-15.

79 Siehe die Beiträge in: Haupt/Langewiesche (Hg.), Nation und Religion in der deutschen
Geschichte (wie Anm. 36), dies. (Hg.), Nation und Religion in Europa (wie Anm. 75).

80 Zu solchen und ähnlichen Modellen siehe: Adolf M. Birke, Nation und Konfession
Varianten des politischen Katholizismus im Europa des 19. Jahrhunderts, in: Historisches
Jahrbuch, 116 (1996), 395-416; Urs Altermatt, Religion und Nation. Die Rolle der Religion bei
der Nationalstaatenbildung Europas im 19. und 20. Jahrhundert, in: Dieter Ruloff (Hg.),
Religion und Politik, Chur/Zürich 2001, 27-52; ders. Religion und Nation. Eine essayistische

Einführung, Vortrag am Internationalen Kolloquium «Religion und Nation» an der
Universität Freiburg vom 30. April/1. Mai 2004.

81 Siehe dazu auch: Altermatt, Der Weg der Schweizer Katholiken ins Ghetto (wie Anm. 7).



Religion und Kultur 205

Religion und Gedächtnis

Für die Bildung nationaler wie religiöser Kommunikationsgemeinschaften spielten

«inventions of tradition» in der doppelten Bedeutung von «Entdeckung» und

«Erfindung», das heisst Geschichtsdiskurse, Erinnerangsorte, Jubiläen, Riten

u.a., eine wichtige Rolle, denn sie besassen nach innen integrative und gegen
aussen abgrenzende identitätsbildende Funktionen.82 Als kulturelle Konstruktion

vergangener Wirklichkeit formten und widerspiegelten Geschichtsdiskurse
kollektive Gedächtnisse. Sowohl nationale wie auch religiöse Identitätskonstraktionen

können als Versuche angesehen werden, den Zerfall des kollektiven
Gedächtnisses, wie er von Pierre Nora als Ausdruck der modernen Gesellschaft
bezeichnet wird83, aufzuhalten. Nicht nur nationale Gemeinschaften, sondern auch

das katholische Milieu waren über die Konstruktion von Erinnerung und
Geschichte - Geschichtsdiskursen in einem weiteren Sinn und Geschichtsschreibung

im engeren Sinn - «historisch reflexiv»84. Vor dem Hintergrund der
Bedeutung der Geschichte für die Konstruktion der Nation ebenso wie des katholischen

Milieus können diese als Erinnerangsgemeinschaften bezeichnet werden,
die Erinnerung in der Form von Diskursen, Orten, Riten und Festen produzierten,

vermittelten und über Generationen tradierten.85

Im Zusammenhang der konfessionellen Erinnerangsgemeinschaften stellt sich
besonders die Frage, wie sich diese konstruierten. In kulturgeschichtlicher
Perspektive sind zudem Fragen nach den Mechanismen der Konstruktion religiös
bzw. konfessionell bestimmter Geschichtsdiskurse und Erinnerangsorte
anzugehen. Dabei handelte es sich um Mechanismen, die zu Traditionen führten und
diese Konstruktionen mit Zukunftsvorstellungen und Ordnungskonzepten für die

jeweils eigene Gegenwart schufen.86 Wie Forschungen zur Schweiz zeigen, war

82 Siehe für den Komplex von Geschichtsschreibung, Erinnerung und Nation u.a.: Philipp
Sarasin, Die Wirklichkeit der Fiktion. Zum Konzept der «imagined communities», in: ders.,
Geschichtswissenschaft und Diskursanalyse (wie Anm. 2), 150-188; Csäky, Gedächtnis,
Erinnerung und die Konstruktion von Identität (wie Anm. 57).

83 Nora, Zwischen Geschichte und Gedächtnis (wie Anm. 19), 31.
84 Weichlein, Nationalismus als Theorie sozialer Ordnung (wie Anm. 68), 198. Siehe auch:

Franziska Metzger, Die Reformation in der Schweiz zwischen 1850 und 1950. Konkurrierende

konfessionelle und nationale Geschichtskonstruktionen und Erinnerungsgemeinschaften,

in: Haupt/Langewiesche (Hg.), Nation und Religion in Europa (wie Anm. 75).
85 Siehe für die Schweiz: Metzger, Die Reformation in der Schweiz zwischen 1850 und 1950

(wie Anm. 84); dies., Die Konfession der Nation (wie Anm. 64).
86 Siehe für den Schweizer Katholizismus: Metzger, Die Reformation in der Schweiz zwischen

1850 und 1950 (wie Anm. 84). Für den internationalen Vergleich: Weichlein, Der Apostel
der Deutschen (wie Anm. 65); Kevin Cramer, Religious Conflict in History. The Nation as
the One Tue Church, in: Geyer/Lehmann (Hg.), Religion und Nation (wie Anm. 24), 35-^49,
ders., The Cult of Gustavus Adolphus: Protesant Identity and German Nationalism, in:
Smith/Clark (Hg.), Protestants, Catholics and Jews (wie Anm. 25), 97-120; Stephan Laube,
Konfessionelle Brüche in der nationalen Heldengalerie - Protestantische, katholische und
jüdische Erinnerungsgemeinschaften im deutschen Kaiserreich (1871-1918), in: Haupt/Langewiesche

(Hg.), Nation und Religion in der deutschen Geschichte (wie Anm. 36), 293-332;
Frank-Michael Kuhlemann, Pastorennationalismus in Deutschland im 19. Jahrhundert -
Befunde und Perspektiven der Forschung, in: Haupt/Langewiesche (Hg.), Nation und
Religion in der deutschen Geschichte (wie Anm. 36), 548-586.



206 Urs Altermatt und Franziska Metzger

die katholische Erinnerungskultur von Mehrschichtigkeiten geprägt. Sie partizipierten

mit Ambivalenzen an einem integrativen nationalen Erinnerungsdiskurs,
während sie vor allem durch die Kirchen-, Reformations- und Regionalgeschichte

eine exklusiv-katholische Erinnerungsgemeinschaft schufen.87 Erinnerung,

Geschichtskonstruktionen und Mythen sind als Teil der politischen Kultur
anzusehen. Eine Anwendung dieser Fragen in international vergleichender
Perspektive kann zu einer weiteren Systematisierung beitragen.89

Im Zusammenhang mit der religiösen Identitätsbildung ist die Wirkung von
Geschichtsdiskursen auf die Konfessionalisierung sowie die Milieubildung von
Interesse und nicht zuletzt in Verbindung mit anderen Identitätsfaktoren, mit Riten

und religiösen Praktiken wie Wallfahrten zu analysieren.90 So ist der Bereich
von Frömmigkeit und Erinnerung noch weitgehend unerforscht und könnte sich
etwa mit der Historisierung von Frömmigkeitsriten und mit religiösen
Erinnerungsorten befassen. Diskursmechanismen, wie sie Geschichtsschreibung und

Erinnerungsorte straktarieren, zeigen sich auch im Raum religiöser Kultur. Gerade

über die Konstruktion von Erinnerung im religiösen Leben Hessen sich
Kontinuitäten, ja eine Gemeinschaft der Lebenden und Toten schaffen.

Religion und Politik

Die aktuellen weltweiten Entwicklungen rufen Fragen im Zusammenhang mit
dem religiösen Fundamentalismus in internationaler und interreligiöser
Langzeitperspektive auf. Nach dem 11. September 2001 erhielten die Diskussionen um
Fragen von Religion und Gewalt in der Öffentlichkeit eine nie dagewesene
Präsenz. Zwar besitzt Samuel P. Huntingtons These vom «Zusammenprall der
Zivilisationen» eine grosse Suggestivkraft, weil sie die globale Ethnisierung von
Politik und Religion komplexitätsminimierend deutet. Doch reicht die These auf
verschiedenen Ebenen nicht aus, so u.a. auch nicht, um die zahlreichen regionalen

Konflikte des ausgehenden 20. Jahrhunderts verständlich zu machen. Im

87 Siehe Metzger, Die Reformation in der Schweiz zwischen 1850 und 1950 (wie Anm. 84).
88 Zur Geschichtspolitik, besonders im Zusammenhang mit der Aufarbeitung von Nationalsozialismus

und Holocaust siehe u.a.: Gisela Bock/Edgar Wolfrum (Hg.), Umkämpfte
Vergangenheit. Geschichtsbilder, Erinnerung und Vergangenheitspolitik im internationalen
Vergleich, Göttingen 1999; Jarausch/Sabrow (Hg.), Verletztes Gedächtnis (wie Anm. 19);
Martin Sabrow/Ralph Jessen/Klaus Grosse Kracht (Hg.), Zeitgeschichte als Streitgeschichte.
Grosse Kontroversen seit 1945, München 2003; Urs Altermatt, Verspätete Thematisierung
des Holocaust in der Schweiz, in: Georg Kreis (Hg.), Erinnern und Verarbeiten. Zur
Schweiz in den Jahren 1933-1945, Basel 2004, 31-55.

89 Siehe das Teilprojekt «Narrating National Histories» des Projektes der European Science
Foundation «Representations of the Past. The Writing of National Histories in Europe». Zu
diesem Projekt: <http://www.uni-leipzig.de/zhs/esf-nhist/> (4. Juni 2004).

90 Zu entsprechend breiten Konzeptionen von Geschichte und Erinnerung siehe auch: Weichlein,

Der Apostel der Deutschen (wie Anm. 65); Barbara Stambolis, Nationalisiserung trotz
Ultramontanisierung oder: «Alles für Deutschland. Deutschland aber für Christus.»
Mentalitätsleitende Wertorientierung deutscher Katholiken im 19. und 20. Jahrhundert, in: Historische

Zeitschrift, 269 (1999), 57-97; dies., Religiöse Symbolik und Programmatik in der
Nationalbewegung des 19. Jahrhunderts im Spannungsfeld konfessioneller Gegensätze, in:
Archiv fur Kulturgeschichte, Köln/Weimar/Wien 2000, 158-185.



Religion und Kultur 207

Nahen Osten und anderen Teilen Asiens und Afrikas erwachen die lokalen
Kulturen zu neuem Leben, was sich im Separatismus der Kurden gegen den
türkischen und irakischen Staat oder in den Stammeskriegen in Afrika zeigt. Dadurch
ethnisieren sich Regionalkonflikte und mutieren zu ethnonationalistischen Kriegen.

Islamistische Fundamentalisten instrumentalisieren das religiöse
Solidaritätsgefühl der Muslime über die nationalstaatlichen Grenzen hinweg.91

Das Spektrum von Religion und Politik ist breit; nennen wir nur die
Instrumentalisierung religiöser Diskurse fiir die Durchsetzung politischer Interessen
oder den religiös argumentierenden Ethnonationalismus und Rassismus. Dabei
ist die Perspektive nicht auf Ost- bzw. Südosteuropa und den Nahen Osten
einzuschränken, sondern auch Westeuropa und die USA in kultur- und
diskursgeschichtlicher Perspektive zu untersuchen.

Fragen nach der Politisierung der Religion und der Instrumentalisierung der

Religion im Dienste der Politik stellen sich ebenso für die Zeit des Nationbuilding

im 19. Jahrhundert wie für Phänomene des Ethnonationalismus und
Fundamentalismus am Ende des 20. Jahrhunderts. Auf der politischen Ebene diente die

Religion in den letzten zwei Jahrhunderten oft dazu, die Politik und Herrschaft
zu rechtfertigen. Dabei sind die Kategorien der «politischen» und «politisierten»
Religion des amerikanischen Politikwissenschafters Juan Linz in komparativer
Perspektive zu überprüfen. " In der Konzeption von Linz bildet die «politisierte»
Religion eine Ersatzideologie, die zum Zweck hat, eine bestimmte politische
Ordnung mit religiösen Argumenten zu stützen. Dabei bleibt die Frage strittig,
ob die Religion für die Politik oder die Politik für die Religion instrumentalisiert
wird. Demgegenüber versuchen nach Linz die «politischen Religionen» wie etwa
der kommunistische Marxismus oder die nationalsozialistische Rassenlehre im
20. Jahrhundert, Religionen im eigentlichen Sinne zu ersetzen. Als Ersatzreligionen

prägten sie von 1917 bis 1989 während den kommunistischen und
faschistischen Diktaturen in hohem Masse das Leben der Menschen in den
autoritär-totalitären Staaten Europas.

Fundamentalistische Strömungen treten nicht nur im Islam, sondern auch im
Judentum und im Christentum auf93 Grundlegend für sie ist das Streben nach

91 Samuel P. Huntington, The Clash of Civilizations?, in: Foreign Affairs, 72 (1993), 22-^19;
ders., The Clash of Civilizations, New York 1996. Zu den breiten Diskussionen um
Huntington siehe u.a.: Jeane J. Kirkpatrick. The Modernizing Imperative. Tradition and Change,
in: Foreign Affairs, 72 (1993), 22; Otto Kallscheuer, Zusammenprall der Zivilisationen oder
Polytheismus der Werte? Religiöse Identität und europäische Politik, in: ders. (Hg.), Das

Europa der Religionen (wie Anm. 11). 17-38; Alois Mosser, Einführung, in: ders. (Hg.),
«Gottes auserwählte Völker» (wie Anm. 36), 13-20; Altermatt, Das Fanal von Sarajevo (wie
Anm. 36); ders., Urs Altermatt, Postreligiöses oder postsäkulares Zeitalter?, in: Csâky/
Stachel (Hg.), Mehrdeutigkeit (wie Anm. 36), 79-91.

92 Linz, Der religiöse Gebrauch der Politik (wie Anm. 74).
93 Zum Folgenden siehe aus der breiten Literatur zum Fundamentalismus: Shmuel Noah

Eisenstadt, Die Vielfalt der Moderne, Weüerswist 2000; Martin Riesebrodt, Die Rückkehr
der Religionen. Fundamentalismus und der «Kampf der Kulturen», München 2000; Heiner
Bielefeldt/Wilhelm Heitmeyer (Hg.), Politisierte Religion: Ursachen und Erscheinungsformen

des modernen Fundamentalismus, Frankfurt a. M. 1998; José Casanova, Chancen und
Gefahren öffentlicher Religion. Ost- und Westeuropa im Vergleich, in: Kallscheuer (Hg.),
Das Europa der Religionen (wie Anm. 11); Klaus Kienzier, Der religiöse Fundamentalis-
mus. Christentum, Judentum, Islam, München 1996; Bassam Tibi, Krieg der Zivilisationen.



208 Urs Altermatt und Franziska Metzger

einer Minimierang der Differenz zwischen Religion und Politik. So unterschiedlich

die verschiedenen Phänomene in den einzelnen Religionsgemeinschaften
sind, gemeinsam ist ihnen allen die Zielsetzung, das moderne Prinzip der Trennung

von Kirche und Staat aufzuheben und die moderne Welt zu rechristianisieren,

zu reislamisieren oder zu rejudaisieren. Mit ihrem Absolutheitsanspruch zielen

die Fundamentalisten auf eine Durchdringung sämtlicher Bereiche der
Gesellschaft im Sinne ihrer Religion.

Auch wenn der Bereich von Religion und Gewalt von Theologen, Politologen
und Religionswissenschafter in der letzten Zeit öfters Thema von Sammelbänden
und Zeitschriftennummern gewesen ist - zu nennen sind etwa Jan Assmann und

Jürgen Manemann mit der Monotheismusdebatte -, so stellt das Verhältnis von
Religion und Gewalt in den Geschichts- und Sozialwissenschaften ein aktuelles

Forschungsthema dar.94

Politik und Religion zwischen Vernunft und Fundamentalismus, Hamburg 1995; Gilles
Kepel, La Revanche de Dieu: chrétiens, juifs et musulmans à la reconquête du monde, Paris
1991; Thomas Meyer, Fundamentalismus. Aufstand gegen die Moderne, Reinbek bei
Hamburg 1989; Altermatt, Katholizismus und Moderne (wie Anm. 4).
Jan Assmann, Die mosaische Unterscheidung oder der Preis des Monotheismus, München
2003; Jürgen Manemann (Hg.), Monotheismus, Münster 2002. Siehe dazu: Siegfried Weichlein,

Rezension zu: Jürgen Manemann, (Hg.), Monotheismus, Münster 2002, <http://hsoz-
kult.geschichte.hu-berlin.de/rezensionen/2003-4-011> (7. Oktober 2003).


	Religion und Kultur - zeitgeschichtliche Perspektiven

