Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift fur Religions- und Kulturgeschichte = Revue

suisse d'histoire religieuse et culturelle = Rivista svizzera di storia
religiosa e culturale

Herausgeber: Vereinigung fur Schweizerische Kirchengeschichte
Band: 98 (2004)

Artikel: Reformkatholizismus im Spannungsfeld zwischen linkskatholischem
Modernismus und rechtskatholischem Integralismus

Autor: Frei, Philipp

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-130340

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-130340
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Reformkatholizismus im Spannungsfeld zwischen
linkskatholischem Modernismus und
rechtskatholischem Integralismus

Philipp Frei

Bereits im Jahre 1972 bezeichnete Urs Altermatt in seinem Standardwerk «Der
Weg der Schweizer Katholiken ins Ghetto» die 1900 gegriindete «Schweizeri-
sche Rundschau» als reformkatholische Zeitschrift.' Derselbe beschrieb das Peri-
odikum als Monatsschrift literarisch-kultureller Ausrichtung, welche sich nicht
nur sozial-, kultur- sowie staatspolitischen Fragen, sondern auch kulturell-dsthe-
tischen Problemen gewidmet hitte; gemédss Emil F. J. Miiller-Biichi wurden
darin Fragen des gesamten weltanschaulichen Lebens thematisiert.” Im Rahmen
der Freiburger Katholizismusforschung blieb diese Einschitzung denn auch bis
heute bestehen; Franziska Metzger sprach von einer «Plattform» fiir reformka-
tholische Intellektuelle.” Auch die «Renaissance» — also der «Verband Schwei-

I Urs Altermatt, Der Weg der Schweizer Katholiken ins Ghetto. Die Entstehungsgeschichte der
nationalen Volksorganisationen im Schweizer Katholizismus 1848-1919, Freiburg/Schweiz 1995,
148, 334. — Der vorliegende Artikel beruht auf dem Thema meiner Lizentiatsarbeit; der Verfasser ist
folgenden Personen zu Dank verpflichtet: Dr. phil. Catherine Bosshart-Pfluger, lic. phil. Franziska
Metzger und lic. phil. Mirjam Moser, Seminar fiir Zeitgeschichte, Universitit Freiburg; lic. phil. Urs
Ruttimann, Luzern, und lic. phil. Regula Odermatt-Biirgi, Kantonsbibliothek Nidwalden. Spezieller
Dank geht an stud. phil. Sabina Sennhauser, die mir durch ihre fiir das Heilpidagogische Institut der
Universitidt Freiburg erstellte Seminararbeit Einblick in das Gebiet des «Sozialdarwinismus» er-
moglicht hat. Lic. phil. Karin Wilti verdanke ich wegleitende Informationen zur deutschen Literatur-
geschichte im Allgemeinen und zum literarischen «Expressionismus» im Besonderen.

In einer an die Leserschaft gerichteten Orientierung aus dem Jahre 1900 bezeichnete Hans von Matt
die Vorlauferzeitschrift der «Rundschau», die «Schweizerische Litterarische Monats-Rundschauy, als
erstes «wissenschaftliches» Blatt, «dem alle Kreise der katholischen Gelehrtenwelt im Schweizer-
lande ihre Feder» gelichen hitten. Die Neugestaltung begriindete er damit, dass kiinftig nicht mehr
nur iiber Neuerscheinungen auf dem Biichermarkt berichtet werden sollte, sondern auch Fragen von
allgemeinem Interesse aus allen Wissensgebieten behandelt wiirden. Emil F. J. Miiller, Die Kulturel-
len Zeitschriften der Schweizerkatholiken, in: Katholisches Handbuch der Schweiz, hg. v. Apolo-
getischen Institut des Schweizerischen katholischen Volksvereins, Luzemn 1943, 322; Altermatt,
Ghetto (wie Anm. 1), 148; ders., Von der Kulturzeitschrift zum Magazin? 125 Jahre Civitas, in:
Civitas, 36 (1981), 610, 612; Hans von Matt, Wieder um einen Schritt weiter, in: Schweizerische
Litterarische Monats-Rundschau, 5 (1900), 161-164.

3 Franziska Metzger, Die «Schildwache». Eine integralistisch-rechtskatholische Zeitung 1912-1945,

Freiburg/Schweiz 2000, 20.

(]

SZRKG, 98 (2004), 87-117



88 Philipp Frei

zerischer Katholischer Akademiker-Gesellschaften» — ldsst sich riickblickend
dem reformkatholischen Teilmilieu zuordnen, zumal die «Rundschau» gemiss
Urs C. Reinhardt ohnehin gerade im Umfeld des «Schweizerischen Studenten-
vereins» bisweilen als entsprechendes Vereinsorgan aufgefasst wurde.* Ten-
denziell schloss sich auch Johannes Flury in seiner 1997 erschienenen Studie
tiber den «Antimodernismus» im Schweizer Katholizismus der Auffassung von
Urs Altermatt an.’

In seiner 1997 an der Universitat Freiburg entstandenen Dissertation verwen-
dete Bernhard Wigger den Begriff «Reformkatholizismus» nur im Zusammen-
hang mit den damaligen Verhiltnissen in Deutschland; fiir die Beschreibung der
Situation in der Schweiz, bevorzugte er demgegeniiber die Bezeichnung «refor-
merische Richtung» und differenzierte generell zwischen «Modernismus» und
«Antimodernismusy», was der Osterreicher Friedrich Heer in den 1950er Jahren
wiederum auf die Begriffe «Links- und Rechtskatholizismus» reduziert hatte.’

Demgegeniiber vertrat Paul F. Biitler in seiner 1995 an der Universitit Ziirich
erstellten Promotionsarbeit «Uber das Unbehagen an der Moderne» die Auffas-
sung, dass der «Reformkatholizismus» in der katholischen Schweiz iiber «keine
erkennbar aktive Anhdngerschaft» verfiigt hatte, und dass die besagte Krise hier-
zulande nur unter Integralisten «ausgefochten» worden sei.”

4 Die «Schweizerische Rundschau» wurde im Jahre 1900 vom Buchhindler und spéteren Re-
gierungs- und Nationalrat Hans von Matt (1869-1932) und dem Churer Professor fiir Apo-
logetik und Dogmatik sowie spiteren Hausprilaten und Weihbischof Anton Gisler (1863—
1932) zusammen mit dem Real- und spéteren Gymnasiallehrer Ludwig Suter (1869-1954)
auf der Grundlage der von Hans von Matt seit 1895 im Alleingang herausgegebenen Zeit-
schrift «Schweizerische Litterarische Monats-Rundschau» in Stans begriindet. Im Zuge der
Reorganisation in den Jahre 1924/25 wurde der Titel fortan mit dem Zusatz «Monatsschrift
fiir Geistesleben und Kultur» versehen und 1944 - unter Beibehaltung des Untertitels — in
«Schweizer Rundschau» umbenannt. Schliesslich stellte die Kulturzeitschrift ihr Erscheinen
im Jahre 1979 aus finanziellen Griinden ein (Brief von Urs C. Reinhardt vom 10. Dezember
2001 an den Schreibenden, Privatarchiv). — Siehe auch: Franziska Metzger, Die kulturge-
schichtliche Wende in der zeitgeschichtlichen Freiburger Katholizismusforschung. Ein For-
schungsbericht, in: Zeitschrift fiir Schweizerische Kirchengeschichte, 96 (2002), 168; dies.,
Die «Schildwache» (wie Anm. 3), 20; Regula Odermatt-Biirgi, Die Macht der von Matts —
eine Familiensaga. Als die von Matts das Sagen hatten, in: Nidwaldner Wochenblatt, 20. Juli
2000, 16—-17; Christoph Baumer, Die «Renaissance». Verband Schweizerischer Katholischer
Akademiker-Gesellschaften, 1904-1996, Freiburg/Schweiz 1998, 35-36; Altermatt, Ghetto
(wie Anm. 1), 148, 334; Niklaus Duss, Josef Ignaz von Ah, 1834-1896. Der Weltiiber-
biicker, Reihe: Obwaldner Geschichtsblitter, Heft 13, Sarnen 1975, 135; Carl Borromius
Lusser, Weihbischof Dr. Anton Gisler und die Schweizerische Rundschau, in: Thomas Her-
ger (Hg.), Weihbischof Dr. Antonius Gisler Chur 1863-1932. Fiihrender Theologe und
kirchlicher Schriftsteller im ersten Viertel des 20. Jahrhunderts, Altdorf 1974, 117-134;
Hans Abt, Wesen und Charakter, in: Landammann Hans von Matt, In der Erinnerung seiner
Freunde, hg. v. der Familie Hans von Matt, Stans 1937, 15-37.

3 Johannes Flury, Decurtins Kampf um die Kirche. Antimodernismus im Schweizer Katholi-
zismus, in: Biindner Monatsblatt, Beiheft 6, Chur 1997, 41.

6 Bernhard Wigger, Die Schweizerische Konservative Volkspartei 1903—1918. Politik zwi-
schen Kulturkampf und Klassenkampf, Freiburg/Schweiz 1997, 201-205, 218, 220, 223;
Friedrich Heer, Der Linkskatholizismus, in: Zeitschrift fiir Politik, 51 (1958), 134-161.

7 Paul F. Biitler, Das Unbehagen an der Moderne. Grundziige katholischer Zeitungslehre der
deutschen Schweiz wihrend der Herausforderung des Modernismus um 1900/1914 (Publi-
zistische Pridliminaria einer Untersuchung zur Modemismuskrise in der Schweiz), Diss., Phi-
losophische Fakultdt, Universitit Ziirich, Immensee/Schwyz 1995, 421, 423. Vgl. hierzu



Reformkatholizismus 89

Der Umstand, dass es sich bei der Zuordnung des Begriffs «Reformkatholizis-
mus» zur «Schweizerischen Rundschau» nicht um eine zeitgenossische «Selbst-
deklaration» handelte, mag die diesbeziigliche «Zaghaftigkeit» innerhalb der Ka-
tholizismusforschung wohl gelegentlich mitbegiinstigt haben.®

Begriffliche Primdrabgrenzung

Wihrend der Auseinandersetzungen zwischen «Progressisten» und «Traditiona-
listen» innerhalb des Katholizismus um die Jahrhundertwende wurden die jewei-
ligen Positionen in Anlehnung an die franzosische Bezeichnung «querelle des
anciens et des modernes» mit den Begriffen «Modermnismus» und «Integralis-
mus» umschrieben.” Ersteres ist laut Ferdinand Barth als Sammelbezeichnung —
von den Antimodernisten als «Schimpfwort» gedacht — fiir Reformbewegungen
im Katholizismus zu verstehen, letzteres — der Name wurde von dessen Anhéin-
gern selbst kreiert — als «religioser Totalitarismus», der gemidss Oswald von
Nell-Breuning alle Lebensbereiche vom Katholizismus her zu bestimmen ver-
suchte.'’ Friedrich Heer sprach in diesem Zusammenhang auch von offener und
geschlossener Religiositit. "'

In Deutschland manifestierte sich die «Modernismuskrise» primdr im vom
«Interkonfessionalismus» geprigten Gewerkschafts-, Literatur- und Zentrums-
streit und erreichte mit dem sich auf den Syllabus «Lamentabili» und die Enzy-
klika «Pascendi dominici gregis» des Jahres 1907 beziehenden Antimodernisten-
eid von 1910 einen vorldufigen Hohepunkt.'* Aufgrund dessen, dass der «Inte-

auch die Buchveréffentlichung: Paul F. Biitler, Das Unbehagen an der Moderne. Grundziige
katholischer Zeitungslehre der deutschen Schweiz wihrend der Herausforderung des Moder-
nismus um 1900/1914, Basel 2002.

8 Urs Altermatt, Katholizismus und Moderne. Zur Sozial- und Mentalititsgeschichte der
Schweizer Katholiken im 19. und 20. Jahrhundert, Ziirich 1989, 347,

9 Biitler, Das Unbehagen an der Moderne (wie Anm. 7), 421-423; Gerhard Larcher, Maurice
Blondels Traditionsverstidndnis als ein Antwortversuch auf geschichstheoretische Grundpro-
bleme im Modernismusstreit, in: Georg Schwaiger (Hg.), Aufbruch ins 20. Jahrhundert. Zum
Streit um Reformkatholizismus und Modemismus, Gottingen 1976, 24; Ferdinand Barth,
Modernismus, in: Erwin Fahlbusch (Hg.), Taschenlexikon Religion und Theologie, Bd. 3,
Gottingen 1974, 90; Robert von Nostitz-Rieneck, Integralismus, in: Hermann Sacher (Hg.),
Staatslexikon, Bd. 2, Freiburg 1.Br., Bd. 5, 1927, 1496.

10 Manfred Weitlauff erinnerte im Jahre 2002 an die von Karl August Finck 1970 wieder-

gegebene Umschreibung fiir den «Integralismus» des englischen Jesuiten George Tyrrell;

jener sprach von: «Verabsolutierung einer Richtung». Manfred Weitlauff, Miszelle. Von der

Reichskirche zur «Papstkirche». Revolution, Sikularisation, kirchliche Neuorganisation und

Durchsetzung der papalistischen Doktrin, in: Zeitschrift fiir Kirchengeschichte, 113 (2002),

400. — Siehe auch: Barth, Modernismus (wie Anm. 9), 90; Oswald von Nell-Breuning,

Integralismus, in: Lexikon fiir Theologie und Kirche, Bd. 5, Freiburg 21960, 717.

Heer, Der Linkskatholizismus, in: Zeitschrift fiir Politik, 51 (1958), 141.

Deutsche Ubersetzungen der genannten pipstlichen Verlautbarungen, teils Ausziige: Matthi-

as Erzberger, Der Modemisteneid. Den Katholiken zur Lehr und Wehr, Andersdenkenden

zur Aufklidrung, Berlin 71911, 6-12; Motu Proprio zu Lamentabili, in: Albert Meyenberg,

Brennende Fragen, 3 (°1907), 144-151; Aus der Enzyklika Pascendi gregis, in: Albert

Meyenberg, Brennende Fragen, 3 (°1907), 151-192. — Biitler, Das Unbehagen an der

Modemne (wie Anm. 7), 432; Karl Heussi, Kompendium der Kirchengeschichte, Tiibingen

*1991, 454. Zum Gewerkschafts-, Literatur- und Zentrumsstreit siehe auch: Klaus Schatz,

9



90 Philipp Frei

gralismus» schon beizeiten dazu tendierte, andere Katholiken voreilig des un-
kirchlichen «Liberalismus» sowie eines weltanschaulich haltlosen «Progressis-
mus» zu verddchtigen, fiihlten sich diejenigen, welche den «Integralismus» ab-
lehnten, iiber kurz oder lang zur politischen Linken gedringt.”” Bereits 1907
stellte Ludwig von Pastor fest: «Durch das ganze katholische Deutschland geht
ein bedenklicher Zug nach links.»'* Anton Gisler wies 1908 in einem Aufsatz
der «Schweizerischen Rundschauy» iiber die Enzyklika «Pascendi» darauf hin,
dass in Italien sogar die «radikalsten Radikalen» von den Modernisten abriicken
wiirden; dazu gehorte ihmzufolge auch der Sozialist Giuseppe Prezzolini, wel-
cher ein Buch mit dem Titel «Il catolicismo rosso» verfasst hatte.”” Otto Weiss
wies indessen im Jahre 1995 darauf hin, dass die Reformkatholiken Deutsch-
lands zu Beginn des Jahrhunderts keine «Linkskatholiken» sondern — und ihmzu-
foige deshaib als «Rechtskatholiken» zu verstehen — «Bildungskatholiken» mit
einem «Elitebewusstsein» gewesen seien.'®

Schliesslich etablierten sich im deutschsprachigen Raum der Nachkriegszeit —
was Oswald von Nell-Breuning riickblickend als missgliickte Nachahmung der
durchwegs einwandfreien franzosischen Unterscheidung von «catholiques de
droite et de gauche» bezeichnete — definitiv die Termini «Rechtskatholizismus»
und «Linkskatholizismus».'’

Ereignisverlauf im internationalen Kontext

Nachdem das Konklave am 28. Oktober 1958 Angelo Giuseppe Roncalli zum
Nachfolger von Papst Pius XII. gewihlt hatte, erfuhr der neue pontifex maximus
anldsslich eines Besuchs bei der Kurienbehérde erstmals von einem in den
1920er Jahren durch das Heilige Offizium erfolgten Vermerk in seiner Personal-
akte, der ihn des «Modernismus» verdichtigt hatte. Das neue Kirchenoberhaupt
fiigte dieser Anschuldigung die folgende Bemerkung hinzu: «Ich, Johannes
XXIII., Papst, erkldre hiermit, dass ich niemals Modernist warly'®

«Liberale» und Integralisten unter den Deutschen Jesuiten, in: Rottenburger Jahrbuch fiir
Kirchengeschichte, 21 (2002), 157-162; Andreas Holzem, Das katholische Milieu und das
Problem der Integration. Kaiserreich, Kultur und Konfession um 1900, in: Rottenburger
Jahtbuch, 21 (2002), 13-15; Wilfried Loth, Die Zentrumspartei an der Jahrhundertwende, in:
Rottenburger Jahrbuch, 21 (2002), 41-61.

13 Nell-Breuning, Integralismus (1960) (wie Anm. 10), 718.

14 Ludwig von Pastor, zitiert aus: Gisbert Knopp, Die «Borromdusenzyklika» Pius’ X. als Ur-
sache einer kirchenpolitischen Auseinandersetzung in Preussen, in: Schwaiger (Hg.), Auf-
bruch ins 20. Jahrhundert (wie Anm. 9), 56.

I3 Anton Gisler, Das Schicksal der Enzykiika «Pascendi», in: Schweizerische Rundschau, 9
(1908/09), 52.

16 Otto Weiss, Der Modernismus in Deutschland. Ein Beitrag zur Theologiegeschichte. Mit ei-
nem Geleitwort von Heinrich Fries, Regensburg 1995, 241.

17 Oswald von Nell-Breuning kritisierte an dieser Handhabung, dass dadurch der irrefiihrende
Anschein erweckt werde, «als gibe es auch im Glauben und in der Kirchentreue ein rechts
und links». Nell-Breuning, Integralismus (1960) (wie Anm. 10), 718.

18 Papst Johannes XXIII., zitiert aus: Godehard Lindgens, Katholische Kirche und moderner
Pluralismus. Der neue Zugang zur Politik bei den Pdpsten Johannes XXIII. und Paul VI. und
dem Zweiten Vatikanischen Konzil, Stuttgart 1980, 24.



Reformkatholizismus 91

Die konservativen Katholiken entwickelten in der Auseinandersetzung mit der
Moderne eine antimodernistische Stossrichtung; Urs Altermatt hielt hierzu fest:
«Fiir die Entchristlichung der Welt machten sie neben anderen Ismen den Athe-
ismus und Liberalismus, spiter den Sozialismus und Kommunismus verantwort-
lich.»"

Im Jahre 1864 erliess Papst Pius IX. — zusammen mit dem «Syllabus com-
plectens praecipuos nostrae aetatis errores» — die Enzyklika «Quanta cura», was
der «Unterordnung des Staates und der Wissenschaft unter die Kirche» gleich-
kam. Ihren vorldufigen Hohepunkt erreichte die «reaktionire Pépstlichkeit» Er-
win Burckhardt zufolge mit der «Unfehlbarkeitserkldarung» anlédsslich des «Ers-
ten Vatikanischen Konzils» im Jahre 1869/70.*° Nachdem 1879 durch Papst Leo
XIII. in der Enzyklika «Aeterni Patris» mit dem Untertitel «De philosophia chri-
stiana ad mentem sancti Thomae Aquinatis doctoris angelici in scholis catholicis
instauranda» auch noch der «Neuthomismus» als theologische und philosophi-
sche Grundlage des ultramontanen Katholizismus als massgeblich erklart wurde,
begannen sich Widerstinde gegen den — wie Karl Heussi schrieb — «starren Kuri-
alismus» zu regen; die Anhinger der Erneuerungs- und Reformbewegung zielten
vor allem auf die Modernisierung von Exegese, Pastoral- und Religionsphiloso-
phie.”! Mit dem Syllabus «Lamentabili» und der Enzyklika «Pascendi» erfolgten
im Jahre 1907 die entscheidenden Schritte auf Seiten der Antimodernisten; die
papstlichen Verlautbarungen verurteilten die reichlich unditferenziert als «Mo-
dernismus» bezeichneten Reformbestrebungen als «Zusammenfluss aller Hére-
sien und die Quintessenz aller Glaubensirrtiimer».”> Um dieser Entwicklung Ein-
halt gebieten zu kénnen, ordnete Papst Pius X. — im Anschluss an das 1910 ge-
feierte Jubilaum der Heiligsprechung des Kardinals Karl Borromdus — noch im
gleichen Jahr mit seinem Motuproprio «Sacrorum antistitumy flir den gesamten
Klerus den sogenannten «Antimodernisteneid» an.” Bereits in der Zwischen-

9 Urs Altermatt, Der Kulturkampf: Konflikt um die Moderne, in: Neue Ziircher Zeitung,
27./28. Juni 1998.

20 Erwin Burckhardt, Antiultramontane Stromungen in der deutschen Literatur von 1820-1870.
Diss. phil.-hist., Universitit Basel, Basel 1930, 7-8.

2 Der erst im ausgehenden 19. Jahrhundert geprigte Begriff «Neuthomismus» wurde — wie
Peter Walter schrieb — vielfach synonym mit dem wesentlich dlteren Begriff «Neuscholas-
tik» verwendet; der Begriff «Neuscholastik» stand fiir die Riickkehr zu den Theologen der
mittelalterlichen Scholastik. Innerhalb derselben wurde der «Neuthomismus» — der Thomas
von Aquin zur massgeblichen Autoritit erhoben hatte — weitgehend zur Hauptstromung. Pe-
ter Walter, Neuscholastik, Neuthomismus, in: Lexikon fiir Theologie und Kirche, Bd. 7,
1980, 779. Siehe auch: Heussi, Kompendium der Kirchengeschichte (wie Anm. 12), 452;
Metzger, Die «Schildwache» (wie Anm. 3), 15; Maria Behre, Karl Muth, in: Walther Killy
(Hg.), Literatur Lexikon, Autoren und Werke deutscher Sprache, Bd. 8, Miinchen 1990, 319;
Gottfried Maron, Reformkatholizismus, in: Kurt Galling (Hg.), Die Religion in Geschichte
und Gegenwart. Handworterbuch fiir Theologie und Religionswissenschaft, Bd. 5, Tiibingen
1961, 898.

22 Heussi, Kompendium der Kirchengeschichte (wie Anm. 12), 453; Barth, Modernismus (wie
Anm. 9), 92; Roger Aubert, Die modernistische Krise, in: Hubert Jedin (Hg.), Handbuch der
Kirchengeschichte, Bd. 6, Die Kirche in der Gegenwart. Die Kirche zwischen Anpassung
und Widerstand (1878 bis 1914), 2. Halbband, Freiburg/Basel/Wien 1973, 439; Friedrich
Heiler, Der Vater des katholischen Modernismus. Alfred Loisy (1857-1940), Miinchen
1947, 14.

23 Heussi, Kompendium der Kirchengeschichte (wie Anm. 12), 454; Wilhelm Reinhard, Mo-
dernismus, in: Michael Buchberger (Hg.), Lexikon fiir Theologie und Kirche, Bd. 7, Frei-



92 Philipp Frei

kriegszeit galt der hiretische «Modernismus» Wilhelm Reinhard zufolge als
iiberwunden; gerade Papst Benedikt XV. hatte — wie Oswald von Nell-Breuning
festhielt — mit seiner in der Thronbesteigungsenzyklika «Ad beatissimi» des Jah-
res 1914 zum Ausdruck gebrachten Missbilligung des seit 1909 betriebenen Ge-
heimnetzes «Sodalitium Pianum» einen wesentlichen Beitrag zur Entspannung
geleistet.”* Urs Altermatt bewertete diese Modernismusdebatte im nachhinein als
eindeutige «Uberreaktion» der romischen Kirche, welche das geistige Leben auf
Jahrzehnte hinaus geldhmt und dieselbe deshalb vom «Mittelweg» abgebracht
hitte; aufgrund dessen, dass die notwendigen Anpassungen an die moderne Ge-
sellschaft zu lange auf sich warten liessen, hitte die konziliare Reformbewegung
in den 1960er Jahren «die Ziige eines revolutiondren Dammbruches» angenom-
men.” Mit der Einberufung der Kirchenversammlung durch Johannes XXIII. im
Jahre 1962 gelangien die Modernisierungsbesirebungen zu einem vorldufigen
Abschluss, denn obschon sich der Papst nach eigenem Bekunden nicht als
Modernist betrachtete, wurden letztlich doch zahlreiche der fritheren Reform-
vorschlige verwirklicht.*

Die Modernismuskrise in der Schweiz und ihre Hauptprotagonisten:
«Freiburger Richtung» versus «Luzerner Richtungy

Auch der Schweizer Katholizismus blieb durch die innerkatholischen Auseinan-
dersetzungen — hauptsachlich auf theologischem und literarischem Gebiet — nicht
verschont; auch wenn der deutsche «Reformkatholizismus» aufgrund unzéihliger
Parallelen zu den Aktivititen im tibrigen Ausland als weitgehend eigenstindiges
Phénomen erschien, so lehnten sich doch Bernhard Wigger zufolge die schwei-
zerischen im wesentlichen an die deutschen Verhiltnisse an.”’

burg 1.Br. 21935, 253; Konrad Hofmann, Reformkatholizismus, in: Sacher (Hg.), Staatslexi-
kon (wie Anm. 9), Bd. 4, Freiburg i.Br. 31931, 690.

24 Reinhard, Modemismus (wie Anm. 23), 251; Oswald von Nell-Breuning, Integralismus, in:
Michael Buchberger (Hg.), Lexikon fiir Theologie und Kirche, Bd. 5, Freiburg i.Br. *1933,
432; Metzger, «Die Schildwache» (wie Anm. 3), 17. Siehe auch: Erika Weinzierl, Der Anti-
modernismus Pius’ X., in: dies. (Hg.), Der Modernismus. Beitrige zu seiner Erforschung,
Graz/Wien/Koéln 1974, 252,

25 Urs Altermatt, Modernisierungskrisen in der katholischen Kirche, in: Louis Bosshart/José
Ribeaud/Anton Scherer (Hg.), Katholische Presse, was nun? Hugo Baeriswyl zum 65. Ge-
burtstag, Presse catholique: quel avenir? En hommage a Hugo Baeriswyl, Freiburg/Schweiz
1993, 101.

26 Biitler, Das Unbehagen an der Moderne (wie Anm. 7), 421; Altermatt, Katholizismus und
Moderne (wie Anm. 8), 347.

27 Die innerkatholischen Auseinandersetzungen in der Schweiz gingen mit den Zusammen-
schliissen auf Partei- und Vereinsebene einher. Mit der Schaffung des «Schweizerischen Ka-
tholischen Volksvereins» im Jahre 1905 als Dachverband fiir die religids-kirchliche wie
kulturelle Organisation des Schweizer Katholizismus sowie der «Schweizerischen Konserva-
tiven Volkspartei» im Jahre 1912, erreichte die katholische Subgesellschaft in den ersten
beiden Jahrzehnten des 20. Jahrhunderts ihren organisatorischen Hohepunkt. Metzger, Die
«Schildwache» (wie Anm. 3), 18, 20; Wigger, Die Schweizerische Konservative Volkspartei
(wie Anm. 6), 218; Biitler, Das Unbehagen an der Moderne (wie Anm. 7), 426, 432; Heussi,
Kompendium der Kirchengeschichte (wie Anm. 12), 452, 454.



Reformkatholizismus a3

In der Schweiz versuchten katholische Theologen und Wissenschaftler eben-
falls, «die modernen Errungenschaften dem Katholizismus» dienstbar zu ma-
chen.” Erst mit den antimodernistischen Verlautbarungen des Jahres 1907 durch
Papst Pius X. wurde dieser «versohnlichen» und «optimistischen» Strémung
Einhalt geboten. Paul F. Biitler setzt sich auf den Standpunkt, dass die Krise in
der Schweiz nur unter Integralisten daselbst ausgetragen worden sei; namentlich
erwihnt er hierbei nicht nur Albert Meyenberg, Heinrich Federer und Caspar De-
curtins — allesamt Autoren der «Schweizerischen Rundschau» — sondern auch
Anton Gisler, den Mitbegriinder, -herausgeber und -redaktor derselben.”” Bern-
hard Wigger differenziert indessen zwischen einer reformbejahenden «Luzerner
Richtung» und einer reformverneinenden «Freiburger Richtung».”

Die «Luzerner Richtung» umfasste ihmzufolge sowohl die Innerschweizer
«Griindungspromotoren» der «Schweizerischen Konservativen Volksparter» —
also Theodor Wirz, Josef Diiring, Josef Winiger und Hans von Matt — als auch
Albert Meyenberg, Theologieprofessor und Redaktor der «Schweizerischen Kir-
chenzeitungy; dariiberhinaus zihlte er die «Konservativen» des Kantons Grau-
biinden sowie die Diasporakatholiken in Ziirich und St. Gallen — so auch den Re-
daktor der «Ostschweiz», Emil Buomberger-Longoni — dazu. Aus diesem Teil-
milieu des Schweizer Katholizismus gingen die gemadssigten Stimmen hervor,
welche auch hierzulande zwischen «modernen Erkenntnissen» und «katholischer
Theologie» einen Kompromiss suchten. Hierhin gehorten auch die Exponenten
von «Rundschau» und «Renaissance», so — abgesehen von Hans von Matt und
seinem Bruder Franz — u.a. auch Anton Gisler, der von den Ziircher Katholiken
als «Vater der Diaspora» bezeichnet wurde, Ludwig Suter, Kaspar Miiller, Her-
mann Corrodi, Ludwig Schneller und Fernand Weider.”' Am Beispiel von Albert
Meyenberg kam dieser «optimistische Aufbruchgeist» deutlich zum Vorschein,
denn dieser war — wie Bernhard Wigger schreibt — noch im Jahre 1903 der Uber-
zeugung, «dass sich die konservative und die progressive Richtung im Katholi-
zismus wiirden verséhnen koénnen».”? Franziska Metzger hilt fest, dass die
«Schweizerische Rundschau» dhnliche Ziele — wenn auch nicht so «program-
matisch» dargelegt — wie das deutsche «Hochland» verfolgt hitte.”> Zwischen
den beiden Zeitschriften bestand dariiberhinaus auch noch insofern ein personel-
ler Zusammenhang, als dass der Begriinder des «Hochland», Carl Muth, zwi-
schen 1895 und 1903 als Redaktor der im Benziger Verlag zu Einsiedeln heraus-
gegebenen Monatsschrift «Alte und Neue Welt» titig war, wo Franz von Matt
dann zwischen 1906 und 1917 dieselbe Aufgabe wahrnehmen sollte.

Demgegeniiber stand die «Freiburger Richtung» fiir den «Integralismus» im
Schweizer Katholizismus und zeichnete sich zu Beginn des 20. Jahrhunderts vor
allem durch antimodernistische Aktivititen der beiden Universititsprofessoren

38 Wigger, Die Schweizerische Konservative Volkspartei (wie Anm. 6), 214.

29 Biitler, Das Unbehagen an der Moderne (wie Anm. 7), 423.

30 Wigger, Die Schweizerische Konservative Volkspartei (wie Anm. 6), 218.

31 Baumer, Die «Renaissance» (wie Anm. 4), 30-31; Dr. Anton Gisler, Weihbischof von Chur,
in: Diaspora-Kalender, 29 (1929), 15.

32 Wigger, Die Schweizerische Konservative Volkspartei (wie Anm. 6), 215.

33 Metzger, Die «Schildwache» (wie Anm. 3), 20.



94 Philipp Frei

Caspar Decurtins und Albert Maria Weiss aus; diesem Lager ebenfalls dazuge-
rechnet werden konnen die Welschwalliser Katholiken, die «Junge Schule» so-
wie ein Teil der Diasporakatholiken.™® Caspar Decurtins, der von Franziska
Metzger als einer der wichtigsten Exponenten des integralistisch-rechtskatholi-
schen Fliigels innerhalb des damaligen Schweizer Katholizismus bezeichnet
wird, stand regelmissig im Zentrum der Auseinandersetzungen.”

Gerade durch die antimodernistischen Verlautbarungen der Kirche, erhielt
sein Kreis Auftrieb, um gegen diejenigen Katholiken vorzugehen, denen man —
wie Bernhard Wigger es nannte — «Kompromisslertum» mit den Modernen vor-
warf.*® Thr wichtigstes «Standbein» besass die im Jahre 1912 gegriindete integra-
listisch-rechtskatholische Zeitung «Die Schildwache» und ihre jungultramontane
Bewegung gemiss Franziska Metzger im «Oltener Kreis» um den Verleger Otto
Walter; eindeutig zum Vorschein kam hierbei auch die enge Beziehung zum
Freiburger Katholizismus. Prigende Gestalten dieser Richtung waren u.a. — von
Caspar Decurtins und Otto Walter einmal abgesehen — auch Robert Méder, Jo-
hann Baptist Rusch und Josef Beck. Hauptsédchlich in der Person von Walter
fanden sich auch enge Verbindungen zum literarisch-kulturellen, integralistisch
ausgerichteten «Gralbund» des Richard von Kralik und dessen im Jahre 1906 ge-
griindeten Zeitschrift «Der Gral», welche sich im «Literaturstreit» gegen die kul-
turelle Richtung Muths gewandt hatte. Der Churer Bischof Georgius Schmid von
Griineck berief dann Otto Walter im Jahre 1915 in die Schriftleitung dieser Zeit-
schrift, wo jener schliesslich bis 1917 als Mitherausgeber amtierte.’’

Die Rivalitdt zwischen «Luzernern» und «Freiburgern» fand ihren Hohepunkt
letztlich anlésslich der Griindungsbestrebungen der Luzerner fiir eine eigene
Universitdt. Anton Gislers Bemiithungen zur Errichtung einer «Universitas Bene-
dictina Lucernensis» waren aber nicht von Erfolg getragen.’® Mit Unterstiitzung
seiner Freunde — namentlich Hans von Matt und Kaspar Miiller — war zwar die
Realisierung derselben weit gediehen, doch der vorzeitige Tod gewichtiger Be-
fiirworter — darunter auch der Namensgeber Papst Benedikt XV. — machte das
Projekt im letzten Augenblick wieder zunichte. Ausschlaggebend hierfur waren
wohl diejenigen Stimmen, welche darin eine Konkurrenz zur «Alma mater Fri-
burgegsis» — zu deren Mitbegriindern auch Caspar Decurtins gehorte — beflirch-
teten.

¥ In Bezug auf die «Junge Schule» gilt es jedoch zu beachten, dass Niklaus Duss in seiner
Darstellung zu Josef Ignaz von Ah festhielt, dass diese durch die von Charles Montalembert
— dem Wegbereiter des liberalen Katholizismus — vertretenen kirchenpolitischen Ideen be-
einflusst gewesen seien. Duss, Josef Ignaz von Ah (wie Anm. 4), 41; Wigger, Die Schwei-
zerische Konservative Volkspartei (wie Anm. 6), 218-219.

35 Metzger, «Die Schildwache» (wie Anm. 3), 13, 19; Wigger, Die Schweizerische Konser-
vative Volkspaitei (wie Anm. 6), 224,

36 Wigger, Die Schweizerische Konservative Volkspartei (wie Anm. 6), 220.

37 Metzger, Die «Schildwache» (wie Anm. 3), 97.

38 Josef Furrer/Thomas Herger, Die Bemiihungen von Regens Dr. Anton Gisler, Chur, um die
Griindung einer katholischen Universitdt in Luzern 1919-1922, in: Thomas Herger (Hg.),
Weihbischof Dr. Antonius Gisler Chur 1863-1932. Fiihrender Theologe und kirchlicher
Schriftsteller im ersten Viertel des 20. Jahrhunderts, Altdorf 1974, 141-145; Zum Gedenken
an Weihbischof Dr. Antonius Gisler, in: Neue Ziircher Nachrichten, 25. Mérz 1963.

3 Alois Steiner, Ein wichtiges Dokument zum Luzerner Universititsprojekt von 1920, Mis-
zelle — Mélange, in: Zeitschrift flir Schweizerische Kirchengeschichte, 97 (2003) 183-187.



Reformkatholizismus 95

«Decurtinismus» als Inbegriff polemischer Aktivitditen in der Modernismuskrise
der katholischen Schweiz

Die prignantesten Konflikte der «Modernismusdebatte» in der Schweiz betrafen
die Angriffe von Caspar Decurtins — deshalb von Karl Fry auch «Decurtinismus»
genannt — an die Adressen von Albert Meyenberg, Anton Gisler, Vincenz Zaple-
tal und Prinz Max von Sachsen in der Vorkriegszeit sowie der Disput zwischen
Anton Gisler und Joseph Wittig in der Zwischenkriegszeit; dariiberhinaus geriet
auch Heinrich Federer aufgrund der ithm vorgeworfenen «Neigungen» in den
Sog der diesbeziiglichen Auseinandersetzungen.*’

Im Jahre 1910 warf Caspar Decurtins Albert Meyenberg vor, dass er den
«Modernismus» «durch die Art und Weise, mit welcher er ihn bekdmpfe», gera-
dezu begiinstigen wiirde.*' Der Biindner warnte davor, dass die durch den Lu-
zerner mitvertretene Richtung im Schweizer Katholizismus die Grenze zwischen
katholischer und akatholischer Anschauung immer mehr verwischen wiirde.** Im
Gegenzug hielt thm der Angeschuldigte u.a. theologische Ungenauigkeiten eines
Laien vor.*

In Bezug auf Anton Gislers im Jahre 1912 erschienenes Buch «Der Moder-
nismus» warf der streitbare Integralist dem Theologen 1913 vor, damit «ein
Bollwerk fiir theologische Irrtiimer» geschaffen zu haben, und dass es sich im
Kampf gegen den «Modernismus» um ein sehr «gefdhrliches», ja geradezu «be-
denkliches» Werk handle.* Anton Gisler wie Albert Meyenberg differenzierten
in der Streitfrage um die Erneuerungs- und Reformbewegung zwischen «moder-
nistischen Auswiichsen» einerseits, und «solchen Errungenschaften der moder-
nen Wissenschaft und Theologie, die auch vom Katholizismus aufgenommen
werden sollten», andererseits.* Gisler fasste den Begriff des «Modernismus» in
vielerlei Hinsicht enger als andere Zeitgenossen auf.*® Decurtins denunzierte den

40 Karl Fry, Caspar Decurtins. Der Lowe von Truns, Bd. 2, Ziirich 1952, 338; Metzger, Die

«Schildwache» (wie Anm. 3), 13; Wigger, Die Schweizerische Konservative Volkspartei

(wie Anm. 6), 220; Iso Baumer, Max von Sachsen, Priester und Professor. Seine Tatigkeit in

Freiburg/Schweiz, Lemberg und Koln, Freiburg/Schweiz 1990, 119-120.

Metzger, Die «Schildwache» (wie Anm. 3), 19,

42 Siehe Wigger, Die Schweizerische Konservative Volkspartei (wie Anm. 6), 220.

4 Siehe Metzger, Die «Schildwache» (wie Anm. 3), 19.

# Caspar Decurtins, Der Modernismus, dargestellt und gewiirdigt von Professor Dr. Anton
Gisler. Eine Kritik, Trier 1913; Anton Gisler, Im Kampfe gegen den Modernismus. Abwehr
zweiler Angriffe, Stans 1913, 34-35.

5 Zitiert in: Wigger, Die Schweizerische Konservative Volkspartei (wie Anm. 6), 220.

% Obschon er — in Anlehnung an die Enzyklika «Pascendi» — wiederholt darauf verwiesen
hatte, dass der «Modernismus» «kein beliebiges Gebilde, sondern ein klar geprigter Begriff,
vom kirchlichen Lehramt authentisch benannt, beschrieben und verurteilt» sei, warf ihm die
«Correspondance» vor, sich zu wenig im Einklang mit der kurialen Meinung zu befinden. In
seiner Verteidigungsschrift wies Anton Gisler diese Vorwiirfe zuriick, indem er schrieb, dass
die «Modernismus»-Definition seiner Kritiker ein willkiirliches Gebilde sei und deshalb eine
Missachtung von «Pascendi» bedeuten wiirde, denn — so der Theologe — «(e)ine Irrlehre, die
der Papst einmal bestimmt und benannt, soll Niemand (sic!) umnennen und anders be-
stimmen wollen». Gisler, Im Kampfe gegen den Modernismus (wie Anm. 44), 27. Siehe
auch: Wigger, Die Schweizerische Konservative Volkspartei (wie Anm. 6), 220, 225-226.

4

—



96 Philipp Frei

Geistlichen daraufhin sogar in Rom.*” Noch im selben Jahr verfasste der dadurch
in Bedriangnis geratene Churer Professor fiir Apologetik und Dogmatik die
Schrift «Im Kampfe gegen den Modernismus. Abwehr zweier Angriffe» und
wies darin alle Anschuldigungen — mit der «Riickendeckung» seines Bischofs
Georgius Schmid von Griineck — entschieden zuriick.*®

Nach dhnlichem Muster verlief auch der Angriff des Biindners auf Vincenz
Zapletal.* Decurtins bezichtigte — wie Albert Biichi in seinen durch Iso Baumer
iberlieferten Erinnerungen festhielt — den alttestamentlichen Exegeten an der
Universitit Freiburg des «Modernismus» und wurde deshalb sogar in Rom vor-
stellig. Die Versuche Decurtins’, den ihm unliebsamen Akademiker nicht nur
von seinem Lehrstuhl zu vertreiben, sondern auch noch dessen bevorstehende
Wahl zum Rektor zu hintertreiben, gelang indessen nicht, denn als kurze Zeit
spiter die Universitit den Osterreicher mit einer bisher unerreichten Stimmen-
mehrheit dazu erkoren hatte, wurde dies — so Biichi weiter — auch in Rom beach-
tet; Otto Weiss stuft Vincenz Zapletal im Jahre 1998 dennoch als Hauptvertreter
des theologischen «Modernismus» der Schweiz ein.”

Der seit 1910 in Freiburg Kirchenrecht und Liturgik lehrende Theologe Prinz
Max von Sachsen zog sich aufgrund seiner Forderung nach Aufbau des Dialoges
zwischen Ost- und Westkirchen in Anlehnung der kumenischen Konzilien des
1. Jahrtausends eine kuriale Massregelung zu.”' Iso Baumer zufolge, wurde im
Jahre 1910 gegen Decurtins, der als enger Freund von Umberto Benigni galt,
durch den seinerzeitigen Redaktor der «Ostschweiz», Georg Baumberger, in die-
sem Zusammenhang sogar eine Klage wegen Verleumdung der Professoren Al-
bert Meyenberg, Josef Beck und Prinz Max erhoben, welche jedoch folgenlos
bleiben sollte.”> Als Motivation fiir die Konfrontation mit dem Deutschen fiihrte
der Autor den Umstand an, dass Decurtins «als ein bitterer Feind der Dominika-
ner» galt, welche in Freiburg tiber grossen Einfluss verfiigt hétten; so schrieb
derselbe: «Mit dem Prinzen sollen nun zugleich die Dominikaner getroffen und
ihre herrschende Stellung in Freiburg zur Genugtuung Decurtins gebrochen wer-
den. Dies ist indes nicht gelungen, und die Attacke nach dieser Richtung hin ge-
scheitert.»”® Paradox erscheint hierbei aber der Umstand, dass ja gerade Thomas
von Aquin selbst Dominikaner war.

47 Siehe Albert Gasser, Die Kontroverse Anton Gisler/Joseph Wittig im Jahre 1922, in:
Schweizerische Kirchenzeitung, 85 (1991), 109.

4 Gisler, Im Kampfe gegen den Modernismus (wie Anm. 44), 34-36; Wigger, Die Schwei-
zerische Konservative Volkspartei (wie Anm. 6), 225.

49 Iso Baumer-Miiller (Hg.), Albert Biichi, Griindung und Anfinge der Universitéit Freiburg
1.Ue., Erinnerungen und Dokumente, Freiburg/Schweiz 1987, 41; Fry, Caspar Decurtins (wie
Anm. 40), Bd. 2, 338.

50 Otto Weiss, Modernismus, in: Lexikon fiir Theologie und Kirche, Bd. 7, Freiburg/Ba-
sel/Rom/Wien *1998, 369.

51 Max, Prinz von Sachsen, in: Walther Killy/Rudolf Vierhaus (Hg.), Deutsche Biographische
Enzyklopddie (DBE), Bd. 6, Miinchen 1997, 674. Siehe auch: Iso Baumer, Max Herzog zu
Sachsen, in: Menschen und Werke. Hundert Jahre wissenschaftliche Forschung an der Uni-
versitdt Freiburg Schweiz, Les hommes et les oeuvres de I’Université de Fribourg Suisse,
Freiburg/Schweiz 1991, 21-43.

52 Iso Baumer, Max von Sachsen (wie Anm. 40), 120.

53 Ebenda.



Reformkatholizismus 97

Ungeachtet seiner katholischen und kirchlichen Einstellung, wurde Anton
Gisler gegeniiber Andersdenkender als jederzeit «tolerant» und «gerecht» ge-
schildert; dass aber auch seinem Wohlwollen gelegentlich Grenzen gesetzt wa-
ren, davon zeugte vor allem die Kontroverse mit Joseph Wittig im Jahre 1922.%*
Der Streit ging auf einen vom Breslauer Professor und Geistlichen im «Hoch-
land» erschienenen Aufsatz mit dem Titel «Die Erlosten» zuriick. Versehen mit
Zitaten des Reformators Martin Luther, hinterfragte er darin kritisch Aspekte der
Dogmatik, worauthin der Prilat Anton Gisler den Autor in einem mit «Luther
redivivus?» iiberschriebenen Artikel in der «Schweizerischen Rundschau» in un-
gewohnt «polemischer» und «despektierlicher» Weise angriff. Es war dieser Bei-
trag Gislers, welcher zur Einleitung eines kurialen Verfahrens gegen Wittig fiihr-
te; am 29. Juni 1925 wurde er zunidchst im Zusammenhang mit sechs seiner
Schriften indiziert und rund ein Jahr spiter am 12. Juni 1926 — ohne vorherige
Anhoérung — gar exkommuniziert, weil er sich dagegen widersetzt hatte, das «Tri-
dentinische Bekenntnis» und den «Antimodernisteneid» zu wiederholen.”® Bern-
hard Wigger interpretiert das Verhalten Anton Gislers, als «Furcht vor der Aus-
grenzung», welche diesen — wohl aufgrund der eigenen Erfahrungen — bis zur
Teilnahme an der antimodernistischen Kampagne gefiihrt hitte.”®

«Reformkatholizismus»

Ahnlich wie Herbert Dachs im Jahre 1974, bezeichnete Otto Weiss den «Re-
formkatholizismus» 1989 — zusammen mit dem «Amerikanismus» — als Variante
des «Modernismus».’” Wilhelm Reinhard wies bereits 1935 darauf hin, dass es
um die Jahrhundertwende — wie auch zuvor — in der «katholischen Christenheit»
geistige Bewegungen gegeben hitte — welche er unter den Begriff des «Reform-
katholizismus» subsumierte —, die dem «Modemnismus» «voraus und neben ihm
einher» gegangen seien.”® Der besagte «-ismus» stand primir fiir eine Er-

34 Baumer, Die «Renaissance» (wie Anm. 4), 227; Gasser, Die Kontroverse (wie Anm. 47),
109; Weihbischof Dr. Antonius Gisler, Chur. Titularbischof von Mileve, in: Die Ostschweiz,
6. Januar 1932; Weihbischof Dr. Antonius Gisler, Chur. Titularbischof von Mileve, in: Va-
terland, 6. Januar 1932,

35 Baumer, Die «Renaissance» (wie Anm. 4), 144—145.

36 Wigger, Die Schweizerische Konservative Volkspartei (wie Anm. 6), 226-227.

37 Weiss, Modemismus (wie Anm. 50), 367. Als Hauptexponenten des internationalen «Mo-
dernismus» galten u.a. Emesto Buonaiuti, Lucien Laberthonniére, Georges Blondel, Antonio
Fogazzaro, Alfred Loisy und George Tyrrell; die beiden letztgenannten Personen wurden
nebst der Indizierung sogar noch exkommuniziert. Sieche Weitlauff, Miszelle. Von der
Reichskirche zur «Papstkirche» (wie Anm. 10), 400; Herbert Dachs, Albert Ehrhard — Ver-
mittler oder Verriter?, in: Weinzierl (Hg.), Der Modernismus (wie Anm. 24), 213; August
Hagen, Reformkatholizismus, in: Lexikon fiir Theologie und Kirche, Bd. 8, Freiburg i.Br.
“1963, 1085; Maron, Reformkatholizismus (wie Anm. 21), 897-900; Heiler, Alfred Loisy
(wie Anm. 22), 223-224.

58 Reinhard, Modemismus (wie Anm. 23), 250. Als Hauptexponenten des internationalen «Re-
formkatholizismus» galten u.a. Hermann Schell, Romolo Murri, Joseph Schnitzer, Josef
Miiller und de facto Carl Muth. Letzterer wurde zwar als Herausgeber der von ihm 1903 ge-
griindeten Zeitschrift «Hochland» indiziert, doch aufgrund dessen, dass die entsprechende
Publikation ausblieb, erlangte das Verbot letztlich keine kirchenrechtliche Verbindlichkeit.
Romolo Murri wurde nicht nur indiziert, sondern auch exkommuniziert. Sieche Manfred



98 Philipp Frei

neuerungs- und Reformbewegung, welche jedoch als intellektuelle, theologische
und bildungsbiirgerliche Strémung die Durchschnittskatholiken der ersten Halfte
des 20. Jahrhunderts kaum zu erfassen vermochte.”

Der Begriff ging auf eine im Jahre 1899 in Wiirzburg vertffentlichte Schrift
mit dem gleichnamigen Titel des promovierten Philosophen Joseph Miiller zu-
riick.®® Diese Reformbestrebungen zielten darauf ab, den in «Lihmungy, «Riick-
standigkeit» und «Erfolglosigkeit» erstarrten ultramontanen Katholizismus aus
seinem geistigen und kulturellen Ghetto herauszufithren und auf die Hohe der
Zeit zu bringen.®' Es galt, sich von der modernen Welt gerade einmal so viel an-
zueignen, wie mit dem katholischen Standpunkt nur irgendwie vereinbar schien,
oder — wie der von Godehard Lindgens zitierte Michael Schmaus sich ausdriickte
— «den Ergebnissen der modernen Wissenschaft und Kultur in der theologischen
Wissenschaft Rechnung zu tragen, ohne am Glauben Abstriche zu machen».®

Die Reformkatholiken wandten sich in philosophischer und theologischer
Hinsicht insofern gegen die seit 1879 von der Kirche gepredigte «Neuscholastik»
bzw. den «Neuthomismus», als dass sie laut Vincent Berning gewisse «geistige
Verengungen» der- bzw. desselben — nicht aber Thomas von Aquin und die
mittelalterliche Scholastik — beklagten.”” Durch die hierfiir massgebliche Enzy-
klika «Aeterni Patris» wurde der Versuch unternommen, in Abwehr von Aufkli-
rung und Reformation an die Tradition der Scholastik, die sie als spezifisch ka-
tholische Form von Philosophie und Theologie betrachteten, anzukniipfen; als
systematisch-theologische Bewegung hatte sie die rationale Begriindung des

Weitlauff, Carl Muth, in: Neue Deutsche Biographie, Bd. 18, Berlin 1997, 646; Hagen, Re-
formkatholizismus (wie Anm. 57), 1085; Maron, Reformkatholizismus (wie Anm. 21), 897
898; Heiler, Alfred Loisy (wie Anm. 22), 223-224,

39 Metzger, Die «Schildwachey (wie Anm. 3), 15; Biitler, Das Unbehagen an der Moderne (wie
Anm. 7), 421, Dachs, Albert Ehrhard (wie Anm. 57), 213; Robert Scherer, Modernismus, in:
Lexikon fiir Theologie und Kirche, Bd. 7, 1962, 514; Hofmann, Reformkatholizismus (wie
Anm. 23), 689.

6 Darin brachte der Autor sein Anliegen wie folgt zum Ausdruck: «Ich habe den Reform-
katholizismus als die Religion der Zukunft bezeichnet, nicht den Katholizismus, wie er jetzt
landldufig sich darstellt und vielfach bei Aussenstehenden, ja selbst bei den eigenen Ange-
hérigen zum Anstoss geworden ist, sondern wie er unbeschadet seiner Grundlagen auf Grund
tieferer Einsicht neu gestaltet werden kann.» Josef Miiller, Der Reformkatholizismus die
Religion der Zukunft. Fiir die Gebildeten aller Bekenntnisse, Wiirzburg '1899, V1.

6! Biitler, Das Unbehagen an der Moderne (wie Anm. 7), 421; Hofmann, Reformkatholizismus
(wie Anm. 23), 689.

62 Michael Schmaus, zitiert aus: Lindgens, Pluralismus (wie Anm. 18), 142; Heussi, Kompen-
dium der Kirchengeschichte (wie Anm. 12), 452; Aubert, Die modemistische Krise (wie
Anm. 22), 439.

63 Immerhin war es aber auch Papst Leo XIII. selbst, der die Berufung auf die «Neuscholastik»
und deren Anwendung nicht uneingeschriankt verstanden wissen wollte; so hiess es in der
hierfiir massgeblichen Enzyklika «Aeterni Patris» aus dem Jahre 1879 wie folgt: «Sofern
sich bei den scholastischen Lehrern allzu subtile Fragen, uniiberlegte Behauptungen und
sonst Dinge finden, die nicht mit den bewéhrten Lehren der Vorzeit in Einklang stehen, kurz,
die aller Wahrscheinlichkeit entbehren, méchten wir dies auf keinen Fall zur Nachahmung in
unserem Jahrhundert empfehlen.» Enzyklika «Aeterni Patris», zitiert aus: A. Hamman, Neu-
scholastik, in: Galling (Hg.), Die Religion in Geschichte und Gegenwart (wie Anm. 21), Bd.
4, Tiibingen 1960, 1434. Siche auch: Vincent Berning, Geistig-kulturelle Neubesinnung im
deutschen Katholizismus vor und nach dem Ersten Weltkrieg, in: Anton Rauscher (Hg.),
Religios-kulturelle Bewegung im deutschen Katholizismus seit 1800, Paderborn/Miinchen/
Wien/Ziirich 1986, 48-49, 83.



Reformkatholizismus 99

Dogmas zum Ziel, und als philosophische Richtung beabsichtigte sie das scho-
lastische Denken fortzusetzen oder ihre Schulthesen mit denjenigen der moder-
nen Philosophie zu verkniipfen.”

Trotz aller Kritik wollte Josef Miiller im Erscheinungsjahr seiner Schrift
vereinzelte Ziige der Lehre gelten lassen, jedoch das System insgesamt als «ver-
altet» verstanden wissen.” Doch bereits im Jahre 1915 sollte sich Max Scheler in
seinem Werk «Vom Umsturz der Werte» bitter tiber das Vorgehen eines angeb-
lich «fortschrittlichen Zentrumskatholizismus» beklagen, der sich das Bild des
Aquinaten als einem der grossten kirchlichen Schriftsteller zurechtlege, um dem
Vorwurf der «Riickstandigkeit» des Katholizismus begegnen zu kénnen.® Er kri-
tisierte das hierzu beliebte Verfahren, tiberall die religiosen und mystischen Teile
des thomistischen Gottes- und Weltbildes «wegzuschneiden» oder «zuriickzu-
dringen», um nur dasjenige zuriickzubehalten, das den Hauptgestalten des zeit-
genossischen «offentlichen» Katholizismus denn «passe».

In Bezug auf Fragen der Kirchen-, Gesellschafts- und Sozialpolitik opponier-
ten die Reformer zudem gegen die iiberkommenen zentralistischen réomischen In-
stitutionen, das hierarchische Prinzip sowie die Uberbetonung des «Universalis-
mus». Auch die Reform der Kirchendisziplin hinsichtlich Ordensleben und
Ptlichtzolibat waren genauso Gegenstand der Reformbestrebungen, wie der
Wunsch nach Einfithrung der deutschen Sprache in die Liturgie.®” Angestrebt
wurde auch die vermehrte Zusammenarbeit zwischen den Konfessionen; vor al-
lem christliche Gewerkschaften in Deutschland soliten deshalb zwecks Betonung
der religidsen Neutralitdt interkonfessionell, unpolitisch und «von verséhnlichem
Geiste getragen» sein.”® In seinem Rundschreiben «Singulari quadam» aus dem
Jahr 1912 nahm Papst Pius X. zum Gewerkschaftsstreit in Deutschland eine ver-
mittelnde Rolle zwischen integralistischen Gegnern und reformerischen Befiir-
wortern ein.”

64 Walter, Neuscholastik, Neuthomismus (wie Anm. 21), 779; A. Hamman, Neuscholastik (wie
Anm. 63), 1433-1434. — Siehe auch: Josef Stallmach, Das Werk Edith Steins im Spannungs-
feld von Wissen und Glauben, in: Internationale Katholische Zeitschrift «Communio», 16
(1987), 149-158 sowie Jacques Maritain, Le thomisme et la civilisation, in: Der Thomismus
und der Mensch in der Zeit, hg. von Neudeutschland Alterenbund, Kéln [0.J.], 12-13.

65 Josef Miiller bezeichnete in seinem Buch die Scholastik als «Hauptbollwerk der Riick-
stindigkeit» und forderte die Aufgabe der nicht mehr «haltbaren» Lehrmeinungen derselben
in Philosophie und Theologie; hierzu schrieb er: «Man sollte es nicht fiir méglich halten,
dass in weitaus den meisten theologischen Bildungsanstalten die Philosophie und Theologie
einer mehr als sechs Jahrhunderte zuriickliegenden Geistesrichtung nahezu unverriickt fest-
gehalten wird und jede Abweichung davon gewissermassen als Abfall vom Glauben ge-
brandmarkt ist.» Miiller, Der Reformkatholizismus (wie Anm. 60), 65—67; Berning, Neube-
sinnung im deutschen Katholizismus (wie Anm. 63), 48-49, 83.

66 Max Scheler, Vom Umsturz der Werte. Abhandlungen und Aufsitze, Gesammelte Werke,
Bd. 3, Bern/Miinchen "1972, 364-365.

67 Biitler, Das Unbehagen an der Moderne (wie Anm. 7), 421; Aubert, Die modernistische
Krise (wie Anm. 22), 438; Maron, Reformkatholizismus (wie Anm. 21), 896-897; Hofmann,
Reformkatholizismus (wie Anm. 23), 689-690.

o8 Biitler, Das Unbehagen an der Moderne (wie Anm. 7), 421; Aubert, Die modernistische
Krise (wie Anm. 22), 438; Harald Poelchau, Christliche Gewerkschaften, in: Galling (Hg.),
Die Religion in Geschichte und Gegenwart (wie Anm. 21), Bd. 2, 1958, 1548; Hofmann,
Reformkatholizismus (wie Anm. 23), 690; Theodor Brauer, Gewerkschaften, in: Sacher
(Hg.), Staatslexikon (wie Anm. 9), Bd. 2, Freiburg i.Br. 1927, 720.

6 Siehe Paul Jostock, Selbsthilfe der Arbeiter, in: Hermann S. Scholl (Hg.), Katholische
Arbeiterbewegung in Westeuropa, Bonn 1966, 123.



100 Philipp Frei

Eine Neudefinition des Verhéltnisses der Katholiken zu Staat und Politik wur-
de insofern verlangt, als dass «christliche Demokratie» und «christlicher Sozia-
lismus» eingefiihrt werden sollten; beides galt es durch die politische Mitarbeit
mit katholischem Geist zu durchdringen.”” Oskar Ludz #usserte sich im Jahre
1929 tiber das Verhiltnis der Kirche zur Demokratie riickblickend wie folgt: «Im
Gegensatz zur staatlichen Entwicklung, die vom Absolutismus zur Demokratie
fiihrte, gelangte die katholische Kirche von demokratischen Auffassungen je lin-
ger je mehr zum Absolutismus, der im Vatikankonzil gipfelt (1870) [...].»""

Urs Altermatt wies darauf hin, dass sich im ausgehenden 19. und zu Beginn
des 20. Jahrhunderts in kirchlichen Verlautbarungen regelmissig «demokratie-
kritische» und «antidemokratische» Ausserungen finden liessen; dies, zumal die
Kirchenleitung dieser Staatsform aufgrund deren Bezug zu den liberalen Frei-
heitsrechten ablehnend gegeniiber stand. Dennoch sollte der allméhlich einset-
zende katholische Diskurs iiber die Demokratie eine schrittweise Modernisierung
darstellen.”” Die Forderung nach parteipolitischer Aktivitit durch Kirchenmit-
glieder wurde — wie Godehard Lindgens schrieb — primér von Romolo Murri in
Italien mit dem Argument verteidigt, dass sich die Kompetenz des Papstes ja
nicht auf die biirgerlich praktische Sphire erstrecken wiirde.”” Im Zuge des «Ri-
sorgimento» untersagte Papst Pius IX. mit der Verlautbarung «Non expedit» im
Jahre 1874 den Katholiken die Teilnahme am politischen Leben in [talien; auch
der Pontifikatswechsel im Jahre 1878 vermochte an dieser Haltung im Grundsatz
nichts zu dndern, obschon Rudolf Lill zufolge gerade Papst Leo XIII. «eine um-
sichtige Anndherung seiner Kirche an neue politische und soziale Wirklichkei-
ten» vollzogen hitte.” Otto Weiss verwies in diesem Zusammenhang darauf,
dass der Name von Papst Leo XIII. auch mit der Stellungnahme gegen die «ex-
trem monarchistische Richtung im franzésischen Katholizismus und seine Beja-

hung der demokratischen Staatsform» in Verbindung gebracht worden sei.”

70 Maron, Reformkatholizismus (wie Anm. 21), 897.

71 So hielt denn auch Otto Kallscheuer im Jahre 1997 fest, dass es gerade den intransigenten
Pius-Pépsten im 19. Jahrhundert gelungen sei, «die Kirche als geistliche Universalmonarchie
zu zentralisieren». Otto Kallscheuer, Der Nachfolger. Neue Studien zu Identitit und Zukunft
des Papstamtes, in: Neue Ziircher Zeitung, 20./21. September 1997. Siehe auch: Oskar Lutz,
Das Gesetzbuch der katholischen Kirche (Codex iuris canonici) in seinen Konfliktsbe-
stimmungen mit dem Staate und Andersgldubigen samt Text und Ubersetzungen. Im Auf-
trage der Freien Protestantischen Vereinigung, St. Gallen 1929, 12.

72 Derselbe beschrieb die Situation wie folgt: «Die naturrechtliche Staatslehre der katholischen
Kirche bildete jahrzehntelang die Grundlage fiir ihre Neutralitdt gegeniiber den Staatsfor-
men. Die Neutralititsthese hatte zur Folge, dass die romisch-katholische Kirche keiner
Staatsform eine besondere theologische oder naturrechtliche Legitimation gab und die Frage
der Staatsform zunichst als eine rein politische einschitzte. Wegen dieses neothomistischen
Ansatzes nahm die Kirche erst spét ein positives Verhiltnis zur Demokratie ein. Die Frage
der Staatsform war jener nach dem Staatszweck nachgeordnet. Entsprechend folgte die Frage
nach der besten Staatsform dem Kriterium des Gemeinwohls.» Urs Altermatt, Zum ambiva-
lenten Verhiltnis von Katholizismus und Moderne: Epochen, Diskurse, Transformationen,
in: Zeitschrift flir Schweizerische Kirchengeschichte, 97 (2003), 179.

73 Lindgens, Pluralismus (wie Anm. 18), 142.

74 Rudolf Lill, Geschichte Italiens vom 16. Jahrhundert bis zu den Anfingen des Faschismus,
Darmstadt 1980, 194-195.

7> Weiss, Der Modernismus in Deutschland (wie Anm. 16), 52. Siehe auch: Heussi, Kompen-
dium der Kirchengeschichte (wie Anm. 12), 442-454,



Reformkatholizismus 101

Aber mit seinem Rundschreiben «Diuturnum illud» im Jahre 1881 erfolgten
durch die Verurteilung der Volkssouveridnitit dennoch gravierende Einschridnk-
ungen.”® Unter Papst Pius X. erschien im Jahre 1905 die Enzyklika «Il fermo
proposito», in welcher er dafiir pladierte, dass sich die «Katholische Aktion» die
Mittel, die 1ihr u.a. das offentliche Staatsleben biete, nutzbar zu machen hitte; so
hiess es: «Sie muss sich infolgedessen jener biirgerlichen Rechte bedienen, wel-
che die heutigen Staatsverfassungen allen und demnach auch den Katholiken ge-
wahren. lhre Rechte sind verschiedener Art; sie gestatten sogar, direkt an dem
politischen Leben des Landes Anteil zu nehmen mittels der Volksvertretung im
Parlament.»’’ Nichtsdestotrotz wollte er aber an den Einschrankungen seiner
Vorginger wenigstens im Grundsatz festhalten.”

Im literarisch-kulturellen Bereich entfachte in Deutschland zu Beginn des 20.
Jahrhunderts schliesslich die Frage tiber die Haltung des Katholizismus zur mo-

76 Das Verhiltnis der Kirchenleitung zur Demokratie gestaltete sich ambivalent, wobei es zu
beachten gilt, dass die Kirche trotz allem nie demokratie«feindlich», sondern vielmehr de-
mokratie«kritisch» eingestellt war. Wenn Godehard Lindgens schrieb, dass sich die Kirche
unter dem Pontifikat von Papst Leo XIII. gegen die Volkssouverdnitit ausgesprochen habe,
so gilt es doch, sich zu vergegenwiirtigen, dass die Termini Demokratie und Volkssouve-
rdnitat nicht vorbehaltlos als Synonyme aufgefasst werden sollten. Wihrend der Begriff der
Demokratie fiir eine Staatsform steht und damit lediglich die qualitativ-quantitative Frage
beantwortet, stellt derjenige der Volkssouverinitdt — als Gegensatz zum Gottesgnadentum —
die Legitimationsgrundlage der Herrschaftsgewalt dar. Leo XIII. verurteilte in seiner Enzy-
klika «Diuturnum I[llud» explizit die Volkssouveridnitit a la Jean-Jacques Rousseau, nicht
aber diejenige eines Johannes Althusius oder Francisco Suarez. Dies lag wohl daran, dass die
Letztgenannten — im Gegensatz zu den meisten Kontraktualisten der Neuzeit — die Idee des
Gesellschaftsvertrages mit dem Gottesgnadentum insofern miteinander zu harmonisieren
vermochten, als dass sie Gott als Legitimationsgrundlage der Staatsgewalt gemiss dem
Romerbrief des Apostels Paulus ungeachtet aller Sakularisierungstendenzen nach wie vor
Rechnung trugen. Philipp Frei, Die temporale Kompatibilitit des kreislaufformigen Naturzu-
standstheorems in der Gesellschaftsvertragslehre von Thomas Hobbes vor dem Hintergrund
des Monarchiediskurses der Renaissance. Zwischen Fiktion und Realitdt (unpubl. Seminar-
arbeit am Lehrstuhl fiir Allgemeine und Schweizer Geschichte der Neuzeit, Prof. Dr. Volker
Reinhardt), Freiburg 2001. Siehe auch: Lindgens, Pluralismus (wie Anm. 18), 105, 142; Al-
bert Gnigi, Kirche und Demokratie. Ein dogmengeschichtlicher Uberblick iiber das grund-
sidtzliche Verhiltnis der katholischen Kirche zur demokratischen Staatsreform, Einsiedeln/
Kéln ‘1970, 138-148, 157-160; Emil Muhler, Die Soziallehre der Pépste, Miinchen 1958,
24, 94-95, 107-113, 117; Josef Thiir, Demokratie und Liberalismus in ihrem gegenseitigen
Verhiltnis, Diss., Rechts- und staatswissenschaftliche Fakultit, Universitit Ziirich (Separat-
druck), Ziirich 1944, 1013, 21-23.

7 Enzyklika «Il fermo proposito», zitiert aus: Die neue Enzyklika Pius X., in: Die Ostschweiz,
21. Juni 1905.

78 Der Oberhirte schrieb folglich: «Schwerwiegende Griinde raten uns ab, ehrwiirdige Briider,
von jenen uns von unseren Vorgingern Pius IX. und Leo XIII. seligen Andenkens vorge-
schriebenen Normen abzuweichen, wonach in Italien die Teilnahme der Katholiken an den
Parlamentswahlen verboten ist. Nur ebenso schwerwiegende andere Griinde, die das hdchste
Interesse der Gesellschaft im Auge haben, welches um jeden Preis gewahrt werden muss,
konnen veranlassen, dass in besonderen Fillen von dem Gesetz dispensiert werde, haupt-
sdchlich wenn ihr, ehrwiirdige Briider, von der unbedingten Notwendigkeit fiir das Heil der
Seelen und fiir das hochste Interesse eurer Kirchen iiberzeugt seid und darum einkommt.»
Enzyklika «Il fermo proposito», zitiert aus: Die neue Enzyklika Pius X., in: Die Ostschweiz,
21. Juni 1905.



102 Philipp Frei

dernen Literatur.” Die seit dem Ende der 1890er Jahren einsetzende «Inferiori-
titsdebatte» basierte letztlich auf der Frontstellung zwischen deutscher Klassik
und der katholischen Bewegung.*® Konservative Katholiken distanzierten sich
von der neuen Literatur; sie begegneten ihr entweder mit Ignoranz oder morali-
scher Kritik und verweigerten auch in kiinstlerischer Hinsicht jegliche Wiirdi-
gung.® Unter dem Pseudonym «Veremundus» brachte Carl Muth 1898 mit der
Frage «Steht die katholische Belletristik auf der Hohe der Zeit?» das Problem
der «litterarischen Inferioritit» auf den Punkt.** Im Jahre 1903 griindete er in
Miinchen die durch die «Hochlandlieder» von Friedrich Lienhard inspirierte Kul-
turzeitschrift «Hochland. Monatsschrift fiir Gebiete des Wissens, der Literatur
und Kunst».*’ In zahlreichen Artikeln wies Carl Muth auf das schwierige Ver-
haltnis zwischen Religion und Poesie hin.** Er machte sich vor allem durch sein
Engagement zugunsten des um konfessionelle Toleranz werbenden Romans
«Jesse und Maria» von der Gsterreichischen Schriftstellerin Baronesse Enrica
von Handel-Mazzetti sowie des kirchenkritischen Romans «Der Heilige» des ita-
lienischen Reformisten Antonio Fogazzaro verdient.®

Das «Hochland» stand aber den zukunftweisenden literarischen Tendenzen
durchaus auch ablehnend gegeniiber, denn zahlreiche Artikel richteten sich ge-
gen die damalige «naturalistische» sowie «psychologistische» Literaturkunst;
dariiberhinaus wurde auch Friedrich Nietzsche «kritisch» vorgestellt.*® Obgleich

7 Weitlauff, Carl Muth (wie Anm. 58), 645; Anton Wilhelm Hiiffer, Literaturstreit, in:
Lexikon fiir Theologie und Kirche, Bd. 6, 1961, 1082.

80 Wolfgang Friihwald, Katholische Literatur im 19. und 20. Jahrhundert in Deutschland, in:
Rauscher (Hg.), Religids-kulturelle Bewegung (wie Anm. 63), 10.

81 Richard von Kralik, Was ist modern? in: Gotthard Wunberg (Hg.), Die Wiener Moderne.
Literatur, Kunst und Musik zwischen 1890 und 1910, Stuttgart 1992, 197-198; Hiiffer,
Literaturstreit (wie Anm. 79), 1082.

82 Primdr stiess er sich an der geradezu unglaublichen Priiderie und moralischen Engherzigkeit,
mit der die katholische Literaturkritik — vor allem durch die Jesuiten vertreten — die Romane
nach unsittlichen Stellen abzusuchen pflegte. Deshalb versuchte er zwischen «sittlich be-
denklich» und «erzieherisch bedenklich» eine Grenzlinie zu ziehen. Carl Muth bekriftigte
zwar, dass die katholische Dichtung dem Gedanken christlicher Sittlichkeit verpflichtet sei,
sich jedoch nicht von der «theoretisierenden Theologie» oder der «auch in Laienkreisen
herrschenden kleinlichen Auffassung der Seelsorge» bestimmen lassen miisse. Weitlauff,
Carl Muth (wie Anm. 58), 645; Ernst Hanisch, Der katholische Literaturstreit, in: Weinzierl
(Hg.), Der Modernismus (wie Anm. 24), 126-127; Maron, Reformkatholizismus (wie Anm.
21), 898.

83 Weitlauff, Carl Muth (wie Anm. 58), 645; Frithwald, Katholische Literatur (wie Anm. 80),
10; Hanisch, Der katholische Literaturstreit (wie Anm. 82), 127.

84 Siehe Behre, Karl Muth (wie Anm. 21), 318, 319,

85 Siehe Weitlauff, Carl Muth (wie Anm. 58), 645; Berning, Neubesinnung im deutschen
Katholizismus (wie Anm. 63), 74-75.

86 Durch das literarische Werk von Friedrich Nietzsche gelangen wir auch zum «Sozialdarwi-
nismus». Obgleich dieser die Evolutionstheorie von Charles Darwin ablehnte, war er es, der
schon friith ithren Kerngedanken aufgriff und auf dieser ein strategisches Konzept fiir den
Kampf gegen die Degeneration griindete. Bereits 1880 forderte er: «Absterbenmachen der
Kldglichen Verbildeten Entarteten muss die Tendenz sein.» Bemerkenswert erscheint nun
aber der Umstand, dass die Kirchenfiihrung der besagten Entwicklung bis 1930 gleichgiiltig
gegeniiber stand; so verwundert es auch nicht, dass in der Nachkriegszeit beiden Kirchen
gleichermassen vorgeworfen wurde, sie hitten insofern eine Schuld auf sich geladen, als
dass sie bereits in den 1920er Jahren den Versuch unternommen hitten, «sich dem euge-
nischen Geist in vermeintlich fortschrittlicher Modernitat anzupassen». Erst mit dem von



Reformkatholizismus 103

Carl Muth gegen Moralisierungstendenzen entschieden Front gemacht hatte, er-
folgte in seinem Periodiukum — Jens Malte Fischer zufolge dusserte er sich auch
antisemitisch — eine denunziatorisch anmutende antiexpressionistische Kam-
pagne gegen Franz Wedekind und Else Lasker-Schiiler.®” Die Inferiorititsdebatte
endete vorerst damit, dass — nachdem bereits Hermann Schell im Jahre 1898 in-
diziert wurde — sowohl Georg von Hertling wie auch Carl Muth als Modernisten
verdichtigt wurden.®™ Der Hauptanstoss fiir die massive Kritik von Seiten der
Integralisten bildete die im Gefolge der antimodernistischen Enzyklika «Pascen-
di» von Pius X. im Jahre 1907 verfasste Schrift «Die Wiedergeburt der Dichtung
aus dem religitsen Erlebnis. Gedanken zur Psychologie des katholischen Litera-
turschaffens».*” Laut Einschitzung von Karl Schaezler lisst sich die Zeitschrift
im Riickblick klar dem «Reformkatholizismus» zurechnen; ihmzufolge sei es
Carl Muth «giinzlich ferngelegen, hiretische Irriehren zu verbreiten», wobei er
sich selbst sicher gewesen sei, dies auch «objektiv» nicht getan zu haben.”

Mit seinen verschiedenartigen und zumeist unverbundenen Bestrebungen ge-
riet der «Reformkatholizismus» mangels innerer Abgrenzung allenthalben in den
zweifelhaften Ruf, eine kaschierte «Liberalisierung» und «Protestantisierung
der Kirche anzustreben.”' In ihren Forderungen und Bestrebungen war — wie

Papst Pius XI. erlassenen Rundschreiben «casti connubii» von 1930 richtete sich die Kir-
chenleitung mit aller Entschiedenheit gegen die Eugenik. Friedrich Nietzsche, zitiert aus:
Kurt Bayertz/Jiirgen Kroll/Peter Weingart, Rasse, Blut und Gene. Geschichte der Eugenik
und Rassenhygiene in Deutschland, Frankfurt a.M. 1996, 65-71. Siehe dazu: Sabina Senn-
hauser, Sterilisation bei Menschen mit geistiger Behinderung. Griinde und Praxis von 1900
bis 1945 (unpubl. Seminararbeit aus dem Heilpidagogischen Institut der Universitit Frei-
burg, Prof. Dr. Urs Haeberlin/Prof. Dr. Gérard Bless) Freiburg 2002.

87 Jens Malte Fischer, Deutsche Literatur zwischen Jahrhundertwende und Erstem Weltkrieg,
in: Hans Hinterhduser, Jahrhundertende — Jahrhundertwende, Teil II, Reihe: Neues Hand-
buch der Literaturwissenschaft, Bd. 19, Wiesbaden 1976, 250; Weitlauff, Carl Muth (wie
Anm. 58), 645; Frithwald, Katholische Literatur (wie Anm. 80), 10; Hanisch, Der katholi-
sche Literaturstreit (wie Anm. 82), 127.

88 Richard von Kralik, Ritter von Meyrswalden, und sein integralistischer Kreis um die im
Jahre 1906 gegriindete konfessionalistisch ausgerichtete Zeitschrift «Der Gral» widersetzten
sich der kulturell-modernistischen Richtung Carl Muths ebenso, wie die jesuitischen «Stim-
men aus Maria Laach» unter der Fithrung des Paters Alexander Baumgartner. Fiir den zum
Katholizismus konvertierten Adeligen «war die Einheit von Kirche und Welt zumindest
gedanklich noch vorhanden oder als unmittelbares Ziel anzustreben». Ihm zufolge stand das
Motto von Papst Pius X. «Omnia in Christo instaurare» letztlich fur nichts anderes, als dass
alles — auch weltliches — unter den direkten Einfluss der Kirche und deren Hierarchie zu
bringen sei. Siehe Weitlauff, Carl Muth (wie Anm. 58), 645; Kralik, Was ist modern? (wie
Anm. 81), 706; Berning, Neubesinnung im deutschen Katholizismus (wie Anm. 63), 69;
Nikolaus Mikoletzky, Kralik Richard, in: Neue Deutsche Biographie, Bd. 12, Berlin 1980,
665; Hanisch, Der katholische Literaturstreit (wie Anm. 82), 128129, 147.

8¢ Aufgrund dieser Publikation wurde er schliesslich konkret des «modemismus litterarius» be-

zichtigt. Obschon die Indexkongregation im Jahre 1911 mit pépstlicher Billigung ein Verbot

der Monatsschrift verfiigte, erfolgte dann aber doch keine Publikation des Indexdekrets.

Siehe Weitlauff, Carl Muth (wie Anm. 58), 645-646; Behre, Karl Muth (wie Anm. 21), 319;

Aubert, Die modernistische Krise (wie Anm. 22), 438; Maron, Reformkatholizismus (wie

Anm. 21), 898.

Karl Schaezler, Carl Muth, in: Wilhelm Sandfuchs (Hg.), Gestalter der Welt, Wiirzburg

1971, 133-134.

91 Heussi, Kompendium der Kirchengeschichte (wie Anm. 12), 452, 454; Aubert, Dic mo-
dernistische Krise (wie Anm. 22), 439.

(1]

=



104 Philipp Frei

Manfred Weitlauff schreibt — manches sicherlich einseitig und weitgehend zeit-
bedingt; dennoch standen sie insofern treu zur Offenbarung und Kirche, als dass
sie weder die katholische Glaubenslehre, noch — wie auch Roger Aubert schreibt
— die kirchlichen Grundstrukturen in Frage stellten.”

« Modernismus»

Die reformkatholischen Anliegen wurden geméss August Hagen von den Moder-
nisten — wenn auch in der Wortwahl um ein vielfaches radikaler — weitgehend
mitgetragen; vor allem wollten auch sie Franz Homer zufolge den Versuch un-
ternehmen, die traditionellen kirchlichen «Disziplinierungsmechanismen» zu
verdindern und den Anspruch katholischer Wissenschaftler fiir mehr Freiheit vom
kirchlichen Lehramt durchzusetzen.” Doch fiir die Kirche weitaus «gefihrli-
cher» gestaltete sich Gottfried Maron zufolge der theologische «Modernis-
mus».”® Hubert Wolf verwies 1998 in diesem Zusammenhang auf Herman H.
Schwedt, welcher bereits im Jahre 1978 den Standpunkt vertreten hitte, dass der
Ausgangspunkt jeder Begriffsdefinition von «Modernismus» durch den «Anti-
modernismus» («Ketzergeschichte») zu erfolgen hitte, denn Definitionsversuche
des «Modernismus» «an sich» seien dagegen «vollig verfehlt».” Ruedi Imbach

92 Manfred Weitlautf, Reformkatholizismus, in: Lexikon fir Theologie und Kirche, Bd. 8§,
1999, 957-958; Aubert, Die modernistische Krise (wie Anm. 22), 439.

93 George Tyrrell verwies in diesem Kontext auf die durch Pius X. verurteilten Vertreter des
«Laizismus» — namentlich Alfred Loisy und Romolo Murri —, welche vor allem die
wachsende Zentralisation der romischen Kirche bekdmpften, und aufgrund dessen zunichst
die Laien, die Priester sowie schliesslich das Episkopat ihrer Partizipation am Leben und an
der Regierung der Kirche beraubt worden seien. Gefordert wurden — unter dem Einfluss von
der Idee der Demokratie wie auch der Urverfassung der Kirche — verfassungsmissige Si-
cherheiten fiir die Freiheit des einzelnen gegeniiber den Ubergriffen der Autoritdt. Ebenso
unmissverstandlich kritisierte Loisy den Zglibat, indem er diesen als ein «verhdngnisvolles
Festhalten an magischen Vorstellungen» abtat; ihm zufolge hatten die alten Tabuverbote
«um den geschlechtlichen Akt selbst, den man eher mit Religion hatte umgeben sollen, eine
Atmosphére des Aberglaubens geschaffen», wodurch die irrige Vorstellung erzeugt worden
sei, «dass der Stand der Enthaltsamkeit der Gottheit erwiinscht sei». George Tyrrell, Das
Christentum am Scheideweg, hg. v. Friedrich Heiler, Miinchen, Basel 1959, 51. Dazu: Franz
Hormer, Die neuscholastische Naturrechtslehre zwischen Antimodernismus und modemer
Sozialwissenschaft, in: Weinzierl (Hg.), Der Modernismus (wie Anm. 24), 284; Weiss,
Modernismus (wie Anm. 60), 368; Biitler, Das Unbehagen an der Moderne (wie Anm. 7),
421; Hagen, Reformkatholizismus (wie Anm. 57), 1085; Heiler, Alfred Loisy (wie Anm.
22), 189.

94 Maron, Reformkatholizismus (wie Anm. 21), 898.

95 Der «Integralismus» ist als religiose Ganzheitslehre zu verstehen, dessen Anhidnger — vor
dem Hintergrund einer negativen Weltsicht — alle Belange des privaten und 6ffentlichen Le-
bens der kirchlichen Entscheidungsgewalt unterwerfen. Sie wollen in threm Selbstverstind-
nis als «integrale romische Katholiken» sowohl die traditionelle «reine Lehre» der Kirche im
Bereich der absoluten Wahrheiten, wie auch die pipstlichen Weisungen im Bereich der
praktischen Alltagsfragen tiber alles und alle stellen. Da seine «unveranderlichen» Prinzipien
zu allen Zeiten gegolten hitten, und deshalb auch in aller Zukunft dieselben bleiben wiirden,
galt es — so Erwin Burckhardt — «fortschrittlich religiose Bewegungen», «berechtigte Kom-
petenzen-Bereicherungsanspriiche der Bischéfe» sowie «nationalkirchliche Forderungen» zu
unterdriicken. Siehe Hubert Wolf, Vorwort des Herausgebers, in: Peter Hiinermann/Hubert
Wolf (Hg.), Antimodernismus und Modernismus in der katholischen Kirche. Beitrdge zum
theologiegeschichtlichen Vorfeld des 1I. Vatikanums, Bd. 2, Paderborn/Miinchen/Wien/Zii-



Reformkatholizismus 105

brachte am Beispiel des Freiburger Professors Gallus M. Manser die damals
herrschende Grundtendenz insofern zum Ausdruck, als dass die Uberzeugung
geherrscht hitte, «dass der Modernismus von der wissenschaftlichen Seite her in
erster Linie als philosophische Lehre» gedeutet worden sei; so hiess es bei Man-
ser denn auch: «In der Tat sind die Voraussetzungen des gesamten Modernismus
«philosophischey.»’®

Wilhelm Reinhard bezeichnete den «Modernismus» als «Kind der subjektivis-
tischen Philosophie des 18. Jahrhunderts und ihrer theologischen Epigonen», wo-
ber Anton Gisler als Urheber des «Agnostizismus» und «Immanentismus» — die
er als die «zwei finsteren Tiirmen (sic!) am Tempel des Modernismus» um-
schrieben hatte — als den Konigsberger Philosophen Immanuel Kant benannte.”’
Gleichzeitig verwies der Churer Professor fiir Apologetik und Dogmatik auf
Friedrich Ernst Daniel Schleiermacher und dessen sensualistisch gepréigte «Ge-
fithlstheologie»; deren Grundlage wollte er in den Theorien von Georg Wilhelm
Friedrich Hegel, Albrecht Ritschl, William James und Arthur Schopenhauer
ausgemacht haben, welche wiederum von Alfred Loisy und George Tyrrell im
19. und 20. Jahrhundert fiir ihre Lehren genutzt worden seien.”

«Alle Wissenschaften beginnen [...] mit Begriffsbestimmungen; sonst verdienen
sie es nicht, Wissenschaften zu heissen, sondern sind leeres Gerede.»””

Dieser Feststellung des Humanisten Thomas Hobbes folgend, werden wir uns
also zunichst mit der Terminologie zu befassen haben. Der Begriff des «Mo-
dernismus» wurde in der Fachliteratur gelegentlich — namentlich bei Ferdinand
Barth, Roger Aubert und Erich Przywara — als Sammelbezeichnung fiir die sei-

rich 1998, 28; Franz Josef Stegmann, Integralismus, in: Lexikon fiir Theologie und Kirche,
Bd. 5, 1996, 549, Biitler, Das Unbehagen an der Moderne (wie Anm. 7), 422; Nell-Breuning,
Integralismus (1933) (wie Anm. 24), 432; Hofmann, Reformkatholizismus (wie Anm. 23),
690; Burckhardt, Antiultramontane Strémungen (wie Anm. 20), 12-13.

% Ruedi Imbach, Thomistische Philosophie in Freiburg, in: Menschen und Werke. Hundert
Jahre wissenschaftliche Forschung an der Universitit Freiburg Schweiz, Les hommes et les
oeuvres de I’Université de Fribourg Suisse, Freiburg/Schweiz 1991, 97-98.

97 Reinhard, Modemismus (wie Anm. 23), 250-251; Anton Gisler, Der Modernismus, Einsie-

deln/Waldshut/Kosln a. Rh. '1912, 675-676, 670-671.

In geistesgeschichtlicher Hinsicht fasste Rupert Hianni diesen Sachverhalt in einem Artikel

der «Schweizerischen Rundschauy» im Jahre 1929 wie folgt zusammen: «Der Subjektivismus

der Renaissance hat auf seiner ersten Entwicklungsstufe der Reformation oder der Auto-
nomie der Religion gerufen, auf der zweiten der Aufkldrung oder der Autonomie der Ver-
nunft, auf der dritten Entwicklungsstufe endlich dem Liberalismus des 19. Jahrhunderts oder
der Autonomie der Personlichkeit, der Souverénitit des Volkes, dem Atheismus [...]. Hatten

Altertum und Christentum unverbriichlich am Uberweltlichen, Géttlichen festgehalten, so

wurde von der Reformation die Kirche, von der Aufkldrung Christus und vom Liberalismus

alles zusammen [...] in Frage gestellt.» Rupert Hanni, Altertum, Christentum und Renais-
sance, in: Schweizerische Rundschau, 28 (1929) 924; Gisler, Der Modemismus (wie Anm.

97), 675676, 670—-671.

% Thomas Hobbes, Vom Menschen (De Homine). Vom Biirger (De Cive), hg. v. Giinter Gaw-
lick, Hamburg 1977, 41.

9

o0



106 Philipp Frei

nerzeitige Erneuerungs- und Reformbewegung betrachtet.'® Robert Scherer wies

indessen noch im Jahre 1962 darauf hin, dass der Terminus «in seiner schillern-
den Bedeutung» nur schwer festzulegen sei.'"’

Wenn nun Aubert ausdriicklich auf die «recht verschiedenartigen Strémun-
geny innerhalb der Gesamtbewegung hinwies, wird ersichtlich, dass es sich da-
bei also keineswegs um ein «homogenes», sondern vielmehr um ein «heteroge-
nes» Phinomen gehandelt hatte.'” Was in Wirklichkeit Geistesstrome verschie-
dener Herkunft und Prigung waren, wurde von der Kirchenleitung reichlich un-
differenziert als ein «zusammenhingendes haretisches System» bekampft.'®
Manfred Weitlauff erinnerte im Jahre 2002 daran, dass die von der «Neuscho-
lastik» divergierenden theologischen Positionen in der Zeit der Modernismuskri-
se lehramtlich erstickt und ihre Vertreter — namentlich Alfred Loisy und Emesto
Buonaiuti — scharf gemassregelt und teilweise sogar aus der Kirche ausgeschie-
den worden seien.'” Otto Weiss ruft in Erinnerung, dass die «Gegnerschaft zur
Allgemeingiiltigkeit der (neu) scholastischen Philosophie» flir die Antimodernis-
ten stets Vorrang gehabt hitte; tatsdchlich sei im Kampf der Antimodernisten auf
Jahrzehnte hinaus das «entscheidende Kriteriumy», ob ein Theologe Modernist
war, dessen Kritik an der Neuscholastik gewesen.'®

100 Barth, Modernismus (wie Anm. 9), 90; Aubert, Die modernistische Krise (wie Anm. 22),
435; Ench Przywara, Modernismus, in: Sacher (Hg.), Staatslexikon (wie Anm. 9), Bd. 3,
1929, 1375-1376.

101 Scherer, Modernismus (wie Anm. 59), 513.

102 Aubert, Die modernistische Krise (wie Anm. 22), 435; Przywara, Modernismus (wie Anm.
100), 1375-1376.

103 Werner Pfeifenberger, Modernismus und vatikanische Aussenpolitik, in: Weinzierl (Hg.),
Der Modernismus (wie Anm. 24), 205; Barth, Modernismus (wie Anm. 9), 90; Aubert, Die
modernistische Krise (wie Anm. 22), 436-437; Maron, Reformkatholizismus (wie Anm.
21), 896-903; Nell-Breuning, Integralismus (1960) (wie Anm. 10), 717.

104 Bernhard Schmeidler hielt noch im Jahre 1936 die Stimmungslage exemplarisch wie folgt
fest: «Die Scholastik [...] hat fiir eine breitere Offentlichkeit noch immer den iiblen Bei-
klang einer 6den, formalistischen Behandlungsweise von toten Problemen ohne Sinn und
Zweck, von diirren, spitzfindigen Disputationen in licherlichen Formen, von geschmacklo-
sem, verstaubtem Biicherwissen ohne lebendige Forschung und Fiihlung mit der Wirklich-
keit.» Bernhard Schmeidler, Das spitere Mittelalter von der Mitte des 13. Jahrhunderts bis
zur Reformation, Darmstadt 1962, 106; Weitlauff, Miszelle. Von der Reichskirche zur
«Papstkirche» (wie Anm. 10), 400.

105 Gestiitzt auf die Enzyklika «Pascendi» zihlte Otto Weiss noch weitere «Symptome» des
«Modernismus» auf, welche wir im Sinne «gemdssigter» Anliegen dem «Reformkatholi-
zismus» zugeordnet haben; so also auch die historisch-kritische Methode, die Befirwortung
einer Dogmenentwicklung, die Forderung nach der Reform des «Index librorum prohibi-
torum», des Heiligen Offiziums sowie der kirchlichen Rechtsstrukturen, das Verlangen nach
Mitsprache der Laien und der Férderung der sogenannten aktiven Tugenden, sowie der
Wunsch nach Abschaffung des Zolibats. Thm zufolge liess das Rundschreiben keinen
Zweifel daran offen, dass jeder, der auch nur eine dieser Reformen unterstiitzt hitte, ipso
facto dem gesamten modernistischen «System» — dem «Sammelbecken aller Hiresien» —
angehort, und damit zugleich dem «Agnostizismus» und «Immanentismus» gehuldigt hétte.
Derselbe hielt schliesslich fest, dass jedem «objektiven Beobachter» klar sein miisse, dass
hier «die unterschiedlichsten Dinge» vermischt worden seien. Otto Weiss, Der Katholische
Modernismus, in: Hiinermann/Wolf (Hg.), Antimodernismus und Modemnismus (wie Anm.
95), 109.



Reformkatholizismus 107

In der Schweiz orientierte sich die Lehre in Philosophie und Theologie am
«Neuthomismus»; an der Universitit Freiburg galt Gallus M. Manser als «linien-
treuer» Verfechter dieser Lehre.'” Der Professor war denn auch ab 1923 als
Schriftleiter der philosophisch-theologischen Vierteljahresschrift neuthomisti-
scher Ausrichtung «Divus Thomas» titig.'”” August Hagen wies darauf hin, dass
diejenigen Reformbestrebungen, welche auf hiretischen Voraussetzungen beru-
hen wiirden, jedenfalls nicht als «Reformkatholizismus», sondern vielmehr als
«Modernismus» bezeichnet werden sollten.'” Durch das Hinterfragen tradierter
Uberlieferungen gelangte der «Modernismus» zu einer vélligen Umgestaltung
der fundamentalen katholischen Begriffe, weshalb diese Bestrebungen aufgrund
threr radikal «sdkularisierten» und «antithomistischen» Argumentationsgrundla-
gen schliesslich denn auch als Haresie bekampft wurden.'”

Karl Heussi verstand unter dem Begriff der Hiresie die selbsterwihlte An-
schauung, welche eine Abweichung von den Grundlehren der katholischen Kir-
che darstelle — oder wie George Tyrrell festhielt — vom tatsdchlichen und allge-
meinen Glauben der Glaubigen; in dem unter Papst Benedikt XV. im Jahre 1917
fertiggestellten und ein Jahr spiter in Kraft getretenen «Codex luris Canonici» —
der gemiss Oskar Ludz und Richard Puza weitgehend fiir eine einheitliche Zu-
sammenfassung des bisherigen Rechts stand — hiess es hierzu in Canon 1325, § 2
CIC: «Héretiker ist, wer nach empfangener Taufe, den Christennamen beibehal-
tend, hartndckig irgendeine der gottlichen und katholischen Glaubenswahrheiten
verneint, oder daran zweifelt [...].»""

Die Kirchenfiithrung «musste» — wie sich Konrad Hofmann artikulierte — einer
Gefdhrdung der «dogmatischen und geschichtlichen Basis von Lehre und Kir-
che» durch die besagten liberalisierenden Aussohnungsbestrebungen mit der mo-
dernen Kultur entgegentreten und die damit einhergehenden «Tendenzen» — Os-
wald von Nell-Breuning sprach hierbei auch von der «Pest des Laizismus» —
zuriickweisen.'"!

«Agnostizismus» und «Immanentismus» als hdretischer « Modernismus»

Im Gegensatz zu den gemdssigten Kriften innerhalb der heterogenen Erneue-
rungs- und Reformbewegung, waren die Vertreter des «Modernismus» darum
bestrebt, die innerkatholische Anpassung an den Zeitgeist auf der Grundlage des

106 Walter, Neuscholastik, Neuthomismus (wie Anm. 21), 781.

107 Imbach, Thomistische Philosophie (wie Anm. 96), 95-96; Julius Dorneich (Hg.), Katholi-
scher Literaturkalender, Freiburg 1.Br. lS1926, 225,452,

108 Hagen, Reformkatholizismus (wie Anm. 57), 1085.

109 Weiss, Modernismus (wie Anm. 60), 367-369; Heussi, Kompendium der Kirchengeschichte
(wie Anm. 12), 453; Aubert, Die modernistische Krise (wie Anm. 22), 439; Maron, Re-
formkatholizismus (wie Anm. 21), 898; Reinhard, Modemnismus (wie Anm. 23), 250-251;
Przywara, Modernismus (wie Anm. 100), 1374.

110 Richard Puza, Katholisches Kirchenrecht, Heidelberg 2!993, 45; Heussi, Kompendium der
Kirchengeschichte, 53; Tyrrell, Das Christentum am Scheideweg, 53; Lutz, Konfliktbestim-
mungen, 7, 63.

11 Hofmann, Reformkatholizismus (wie Anm. 23), 690; Nell-Breuning, Integralismus (1933)
(wie Anm. 24), 432; Maron, Reformkatholizismus (wie Anm. 21), 900; Przywara, Moder-
nismus (wie Anm. 100), 1374.



108 Philipp Frei

mit der traditionellen Religionsphilosophie unvereinbaren «Agnostizismus» und
«Immanentismus», welche Otto Weiss zufolge in der Enzyklika «Pascendi» in
«schrecklicher Vereinfachung» als die zwei «Grundpfeiler» des «Modernismusy
bezeichnet wurden, zu verwirklichen.''?

Nach Uberzeugung der Antimodernisten manifestierten sich im «Modernis-
mus» u.a. auch die nachfolgenden Richtungen: «Relativismus», «Subjektivis-
mus», «Evolutionismusy», «Pantheismus», «Utilitarismus», «Rationalismusy,
«Positivismus», «Materialismus», «Deismus», «Historizismus», («Empiris-
mus»).'® Walter Riigert schrieb unlingst, dass bereits die Zeitgenossen das
Uberangebot an «-ismen» als «Signumy» der vorletzten Jahrhundertwende bilan-
ziert hatten.''*

Obschon Ferdinand Barth schrieb, dass der von den Integralisten als «Sam-
melbecken aller Haresien» bezeichnete «Modernismus» als ein «zusammenhén-
gendes hiretisches System» aufgefasst worden sei, wies Werner Pfeifenberger
auf die Schwierigkeit hin, darin «ein geschlossenes System» ausmachen zu wol-
len; dies, weil der «Modernismus» aus einer «Vielzahl unterschiedlicher Theore-
men» bestanden hitte, welche «nur» von dessen Gegnern unter dem Sammelbe-
griff des «Modernismus» zusammengefasst worden seien.''” Ungeachtet dieser
Strukturprobleme soll nachfolgend quasi absoluta der Versuch einer Systemati-
sierung unternommen werden.''®

112 Weiss, Der Katholische Modernismus (wie Anm. 105), 108-109; ders., Der Modernismus in
Deutschland (wie Anm. 16), 115.

113 In Bezug auf den «Empirismus» und dessen Zuordnung zum «Modernismus» sei auf die
von Otto Weiss erwidhnte Hannah Arendt verwiesen; diese schrieb, dass die «Erfindung des
Fernrohrs» — und damit das Experiment — die wohlgefiigte Welt des Mittelalters zerbrechen
liess, denn nicht dass Galileo Galilei behauptet hitte, dass sich die Erde um die Sonne be-
wege, sondern dass er «empirisch» die Bewegung der Erde demonstriert hitte — und damit
die «Erkenntnis» von einem «Apparat» abhidngig machte — sei fiir dessen Verurteilung aus-
schlaggebend gewesen. Siche v.a. folgende Literatur: Weiss, Der Modernismus in Deutsch-
land (wie Anm. 16), 35; ders., Modernismus (wie Anm. 60), 367-369; Hermann H.
Schwedt, Pascendi dominici gregis, in: Lexikon fiir Theologie und Kirche, Bd. 7, 1998,
1406—-1407; Stegmann, Integralismus (1996) (wie Anm. 95), 549; Franz Padinger, Zum
Verstindnis des Konfliktes zwischen Glaube und Wissenschaft im Modernismusstreit, in:
Weinzierl (Hg.), Der Modemismus (wie Anm. 24), 44; Aubert, Die modernistische Krise
(wie Anm. 22), 438; Scherer, Modernismus (wie Anm. 59), 513; Maron, Reformkatholi-
zismus (wie Anm. 21), 899-900; Roger Aubert, Modernismus, in: Staatslexikon. Recht/
Wirtschaft/Gesellschaft, hg. v. der Goérres-Gesellschaft, Bd. 5, Freiburg 1.Br. 61960, 799:
Heiler, Alfred Loisy (wie Anm. 22), 175, 192; Reinhard, Modemismus (wie Anm. 23),
251-252; Nell-Breuning, Integralismus (1933) (wie Anm. 24), 432; Hofmann, Reformka-
tholizismus (wie Anm. 23), 690; Przywara, Modernismus (wie Anm. 100), 1374-1375; Al-
bert Meyenberg, Riickwirtsblickend vorwirtsschauend. Neujahrsgedanken. Modernismus,
in: Schweizerische Kirchenzeitung, 19. Januar 1911; Hermann Mulert, Anti-Modernisteneid
freie Forschung und theologische Fakultiten, Halle (Saale) 1911, 15.

"4 Hans Landsberg, zitiert aus: Waiter Riigert, «Sie stehen auf kiassischem Boden und sind
doch modern.» Emmanuel von Bodmans literarisches Werk um die Jahrhundertwende, in:
Emmanuel von Bodman und die Gottlieber Kiinstlerkolonie 1902—-1905, hg. v. der Thurgau-
ischen Bodmann-Stiftung, Frauenfeld/Stuttgart/Wien 2000, 71.

115 Barth, Modernismus (wie Anm. 9), 90; Pfeifenberger, Modemnismus und vatikanische
Aussenpolitik (wie Anm. 103), 205.

116 Das nachfolgende Einteilungsschema der erkenntnistheoretischen Begriffe kann in der Pro-
fanwissenschaft keine Allgemeinverbindlichkeit beanspruchen; so hiess es in einem in der
«Neuen Ziircher Zeitung» erschienenen Artikel hierzu verdeutlichend: «Grau ist alle Theo-



Reformkatholizismus 109

Die Enzyklika «Pascendi» beschrieb die beiden «Grundpfeiler» des «Moder-
nismus» wie folgt: «Der Agnostizismus bildet nur den negativen Teil der moder-
nistischen Lehre; der positive besteht in dem, was sie vitale Immanenz nen-

nen.»m

Der «Agnostizismus» war von Anton Gisler mit dem «Relativismus» gleich-
gesetzt worden, wobei beide — ersteres von Bernard Kilin und letzteres (sinnge-
miss) von Ernst Cassirer — wiederum mit dem erfahrungs- und vernunftorientier-
ten «Empirismus» der Erkenntnislehre — den Max Apel und Peter Ludz auch als
«Sensualismus» bezeichneten — in eine ideengeschichtliche Verbindung gebracht
wurden.'"® Helmut Coing sprach vom «empirischen Erkenntnisbegriff des Positi-
vismus»; bei Wilhelm Windelband — der (bedingt) sowohl den «Empirismus»
wie auch den «Positivismus» und den «Skeptizismus» als Einheit verstanden
hatte — konnten aus diesem relativistisch-empiristisch und damit agnostizistisch
geprigten System sowohl der «Evolutionismus», der nach Franz Padinger dem
«Historizismus» zugrunde lag, wie auch der «Utilitarismus» und — worauf Ber-
nard Kilin verwies — der «Materialismus» resultieren.''”

Konkretisierend: «Das methodische Prinzip der wissenschaftlichen Erkennt-
nisweise, die Phinomene und Ereignisse der Welt so zu erkldren, dass dabei
libernatiirliche Ursachen ausgeklammert werden, wird als eine gegen das Chris-
tentum gerichtete Weltanschauung interpretiert.»'*’

Der «Immanentismus» war von Anton Gisler mit dem «Subjektivismus»
gleichgesetzt worden, wobei beide — ersteres gemiss Ludger Oeing-Hanhoff
durch Léon Brunschvicg, und letzteres (sinngemiss) von Ernst Cassirer — wie-
derum mit dem ausschliesslich vernunftorientierten «Rationalismus» der Er-
kenntnislehre in eine ideengeschichtliche Verbindung gebracht wurden.'”' Laut
Rudolf Eisler manifestierte sich fiir Theodor Ziehen in diesem subjektivistisch-

rie. Hegel sprach vom Grau der Philosophie als der Farbe der Erkenntnis.» Auch der dem
«Expressionismus» zugerechnete deutsche Maler Otto Dix, der sich kiinstlerischen Dogmen
nie unterwerfen wollte, dusserte sich generalisierend wie folgt: «Ismen sind Schubfacher fiir
Dumme.» Grau und Rot, in: Neue Ziircher Zeitung, 27./28. Mirz 2004; Otto Dix, zitiert aus:
Brigitte Elsner-Heller, «Ismen sind Schubficher fir Dummey, in: Thurgauer Zeitung, 22.
April 2003.

17 Enzyklika «Pascendi», zitiert aus: Gisler, Der Modernismus (wie Anm. 97), 476.

118 Gisler, Im Kampfe gegen den Modernismus (wie Anm. 44), 27, 29; ders., Der Modernismus
(wie Anm. 97), 670-671; ders., Wer ist ein Modernist?, in: Schweizerische Rundschau, 11
(1910/11), 45-46; Bernard Kalm Logik und Metaphysﬂ( Sarnen 1940, 398; Ernst Cassirer,
Die Philosophie der Auﬂdarung, Tiibingen 1932 153-154; Max Apel/Peter Ludz, Sensu-
alismus, in: Philosophisches Warterbuch, Berlin ® 1976 256.

119 Helmut Coing, Grundziige der Rechtsphilosophie, Berlin/New York 1993, 107; Wilhelm
Windelband, Lehrbuch der Geschichte der Philosophie, hg. v. Heinz Helmsoeth Tiibingen
1935, 399, 532, 556-557; Franz Padinger, Glaube und Wissenschaft im Modemismusstreit,
in: Weinzierl (Hg.), Der Modernismus (wie Anm. 24), 46-47; Kilin, Logik und Metaphysik
(wie Anm. 118), 289.

120 Padinger, Glaube und Wissenschaft (wie Anm. 119), 45.

121 Gisler, Im Kampfe gegen den Modernismus (wie Anm. 44), 27, 29; ders., Der Modernismus
(wie Anm. 97), 670—-671; ders., Wer ist ein Modernist?, in: Schweizerische Rundschau, 11
(1910/11), 45-46; Ludger Oeing-Hanhoff, Immanent, Immanenz, in: Joachim Ritter/Karl-
fried Griinder (Hg.), Historisches Worterbuch der Philosophie, Bd. 4, Basel/Stuttgart 1976,
229; Cassirer, Philosophie der Aufkldarung (wie Anm. 118), 151-152.



110 Philipp Frei

rationalistisch und damit immanentistisch gepriagten System — in der Religions-
philosophie auch als «Pantheismus» konkretisiert — der «Positivismus» schlecht-
hin.'* Max Apel und Peter Ludz wiesen dariiberhinaus noch auf den «Deismus»
— also den «Vernunftglauben» an Gott — als theologischen «Rationalismus» hin;
Josef Schmidlin implizierte zudem die Zugehorigkeit des «Symbolismus» zu
dieser Kategorie.'*

Konkretisierend: «Die gnostischen Erfahrungen bilden in ihrer ganzen
Vielfalt das Zentrum, von dem der Prozess der Wiedervergottlichung der Gesell-
schaft ausstrahlt, weil die Menschen [...] sich dadurch selbst zum Gott machen,
dass sie den Glauben [...] durch eine konkrete Teilhabe an der Gottheit er-
setzen.»'**

Diese Aufstellung zeigt, dass der «Modernismus» — so auch bei Gallus M.
Manser — primidr auf erkenntnistheoretische Grundlagen festgelegt worden
125
war.

Die Definition des « Modernismus» bei Anton Gisler

Im Jahre 1911 definierte Anton Gisler als einer der Hauptexponenten der «Mo-
dernismuskrise» hierzulande (Abb. 1) in der «Schweizerischen Rundschau» in
einem Artikel mit der Uberschrift «Wer ist ein Modernist?» den «Modernismus»
in erster Linie als religiosen «Relativismus» und in zweiter Linie als religiosen
«Subjektivismus» oder «Immanentismus».'*® In seiner Verteidigungsschrift «Im
Kampfe gegen den Modernismus» definierte Gisler diesen wie folgt: «Modernis-
mus ist jeder Verstoss gegen die katholische Wahrheit auf Grund des Agnosti-
zismus und der vitalen Immanenz.»'*’

Ihmzufolge besagt der «Relativismus» das Bestreiten des Vorhandenseins
einer beliebigen religiosen Erkenntnis, die mit der Realitit in Ubereinstimmung
steht, also «jede objektiv wahre unverdnderliche, immer und {iberall giiltige reli-
giose Wahrheit in Abrede stellen», und das Behaupten, dass Gott und die ganze
iberweltliche Wahrheit nicht im geringsten Mass von den Menschen wirklich-
keitsgetreu erfasst werden konne. Jede religiose Wahrheit — so der Churer Pro-
fessor flir Apologetik und Dogmatik weiter — sei «nur relativ wahr» und bereits

122 Rudolf Eisler, Posmwsmus in: Worterbuch der phllosophlschen Begriffe, hg. v. Kantgesell-
schaft, Bd. 2, Berlin *1929, 476; ders., 1mmanent in: Worterbuch der philosophischen Be-
griffe, hg. v. Kantgesellschaﬁ Bd 1, Berlin #1927, 718.

123 Apel/Ludz, Deismus (wie Anm. 118) 59; dies., Rationalismus (wie Anm. 118), 234, Josef
Schmidlin, Papstgeschichte der neuesten Zeit, ‘Bd. 3, Papsttum und Pépste im XX. Jahr-
hundert. Pius X. und Benedikt XV. (1903—1622), Miinchen 1936, 147.

124 Giacomo Marramao, Macht und Sidkularisierung. Die Kategorie der Zeit, Frankfurt a.M.
1989, 31. Der Autor wies in Anlehnung an Eric Voegelin darauf hin, dass die These von der
Gnosis als «Kennzeichen der Moderne» im Begriff der «Immanentisierung» enthalten sei
(S.30D).

125 Imbach, Thomistische Philosophie in Freiburg (wie Anm. 96), 99.

126 Gisler, Wer ist ein Modernist? (wie Anm. 121), 45-46.

127 Gisler, Im Kampfe gegen den Modernismus (wie Anm. 44), 27; ders., Der Modernismus
(wie Anm. 97), 675.



Reformkatholizismus 111

morgen konne alle religiose Wahrheit «in Fluss und Entwicklung», sowie «in
Wandel und Wechsel» sein.

Als «Subjektivismus» oder «Immanentismus» bezeichnete Gisler «alles Reli-
gidse» und «alle Religion», die natiirliche und iibernatiirliche, die ihre tiefste
Wurzel im «eigenen Selbst des Menschen» habe, was er als «Strudel des blinden,
religiosen Instinktes» verstand. Darin erst werde die Religion geboren. «Dem
Wirken und der Stimme Gottes» begegne die Seele ausschliesslich nur in ihrem
Innern, wobei sie Gegenstand und tiefsten Beweggrund ihres religiosen Glau-
bens und Gehabens aus ihrem eigenen Schoss ziehen wiirde. Dass es eine von
aussen an den Menschen herantretende, religionerzeugende Einwirkung Gottes
gebe, wiirde von den Subjektivisten bestritten, weshalb Religion demzufolge nur
ein blosser «Ausfluss des Innenlebens» — also ein «subjektives Gespinst» — sei,
und das Gefiihl selbst «das Organ zur Erfassung Gottes und der religiosen Werte
im Innern des Menschen» sei.

Der «Modernismus» als «Subjektivismusy im Gegensatz zum «Integralismus» als
«Objektivismus»

Fiir die erkenntnistheoretischen Kategorien «Agnostizismus» und «Immanentis-
mus» — so beispielsweise bei Wilhelm Reinhard sowie Rupert Hianni — setzte
sich die Bezeichnung «Subjektivismus» als Oberbegriff durch.'”® Georgi
Schischkoff hielt fest, dass dieser «-ismus» — der ein «Idealismus» sei — im Ge-
gensatz zum «Objektivismus» — der ein «Realismus» sei — zu stehen komme;
ersteres wurde von Wilhelm Reinhard als «Modernismus», letzteres von Erich
Przywara als «Integralismus» bezeichnet.'”’

Der «Subjektivismus» stand fiir Max Apel und Peter Ludz dafiir, dass alles
Erkennen, Bewerten und Handeln vom — als Individuum aufzufassenden — Sub-
Jekt bedingt se1 und nur fiir dieses eine Bedeutung besitzen wiirde; ithnen zufolge
behauptete der «Idealismus», dass die Dinge nur so zu erkennen seien, wie sie
uns erscheinen wiirden, also in den Formen unseres Erkenntnisvermdgens.'™
Demgegentiber stand bei Georgi Schischkoff der «Objektivismus» fiir diejenige
Richtung der Erkenntnislehre, welche dem Erkennen die Erfassung realer Gegen-
stinde und objektiver Ideen zuschrieb; er vertrat die Auffassung, dass der «Rea-
lismus» das Vorhandensein einer ausserhalb des Bewusstseins liegenden Wirk-

128 Reinhard, Modemnismus (wie Anm. 23), 250-251; H#nni, Altertum, Christentum und Re-
naissance (wie Anm. 98), 924,

129 Georgi Schischkoff, Objektivismus, in: Philosophisches Worterbuch, Stuttgart '°1969, 441;
ders., Idealismus, 267; ders., Realismus, 504; Reinhard, Modernismus (wie Anm. 23), 250;
Erich Przywara, Was erwarten Sie vom Konzil?, in: Enquéte der Zeitschrift Wort und
Wabhrheit, in: Otto Mauer/Otto Schulmeister/Karlheinz Schmidthiis/Anton Béhm (Hg.),
Umfrage zum Konzil. 81 katholische Laien und Theologen dussern sich zu den Aufgaben
des kommenden Konzils, Freiburg/Basel/Wien 1961, 656.

130 Apel/Ludz, Subjektivismus (wie Anm. 118), 270; ders., Erkenntnistheorie (wie Anm. 118),
85.



112 Philipp Frei

lichkeit und damit die Annahme einer vom erkennenden Subjekt unabhingig be-
stehenden «Dingwelt» darstellen wiirde."!

Verschiedenste Gelehrte wiesen wiederholt darauf hin, dass der dem
«Subjektivismus» zugrunde liegende «Positivismus» letztlich zur Trennung von
«Glaube und Wissen» — so bei Anton Gisler und Wilhelm Reinhard — «Kirche
und Staat» — so bei Erich Przywara und Josef Schmidlin — sowie «Recht und
Moral» — so bei Bernard Kilin und Herbert Lionel Adolphus Hart — fiihren
wiirde.'*

Roger Aubert schrieb, dass sich die Modernisten daran gestossen hitten, dass
die Kirche durch die Enzyklika «Pascendi» «kiinstlich ein modernistisches Sys-
tem» entworfen hitte, welches sich jedoch als solches bei keinem bestimmten
Angeschuldigten hitte finden lassen; tatsdchlich erscheine die Verlautbarung als
eine «Schematisierung» in der Absicht — wie Aubert den Gelehrten Jean Riviére
zitiert — «durch Abstrahierung eine allgemeine, in zahlreichen Einzelfdllen einge-
schlossene Grundidee herauszuarbeiten».'”

Die «Schweizerische Rundschauy als Diskussionsforum im Meinungsstreit um
den Katholizismus in den 1950er Jahren

Schliesslich stellt sich die Frage nach dem grundsitzlichen Verhiltnis zwischen
«Modernismus», «Reformkatholizismus» und «Integralismus»; dies, zumal der
von Andreas Holzem zitierte Otto Weiss ohnehin — wenn auch nur in Bezug auf
die Verhiltnisse in Deutschland — die Frage aufwarf: «War der [...] Modernismus
[...] ein Linkskatholizismus oder war er nicht eher ein Rechtskatholizismus, oder
gar ein Staatskatholizismus?»'** Es ist die in den Jahren 1958 und 1959 in der
«Schweizer Rundschau» ausgetragene Kontroverse um Friedrich Heer, die uns
hierbei als genereller «Bezugsrahmen» dienen soll.”*

131 Bereits Platon brachte diese Gegensitze zwischen «Subjektivismus» und «Objektivismus»
zum Ausdruck, indem er dem — fiir den «Humanismus» der Neuzeit charakteristischen —
Dictum des Sophisten Protagoras: «Der Mensch ist das Mass aller Dinge» den Satz «Gott ist
das Mass» entgegengesetzt hatte; Max Apel und Peter Ludz schlossen daraus, dass damit
bereits der Attiker realisiert hiitte, dass ein konsequent durchgefiihrter «Subjektivismusy zur
Aufhebung aller Erkenntnis, und damit zum «Nihilismus» fiihren wiirde. Platon, zitiert aus:
Barbara Zehnpfennig, Platon, Nomoi, in: Hauptwerke der politischen Theorie, hg. v. Theo
Stammen, Gisela Riescher, Wilhelm Hofmann, Stuttgart 1997, 395; Protagoras, zitiert aus:
Apel/Ludz, Subjektivismus (wie Anm. 118), 270; Schischkoff, Objektivismus (wie Anm.
129), 441; ders., Realismus (wie Anm. 126), 504.

132 Gisler, Der Modernismus (wie Anm. 97), 670; Reinhard, Modernismus (wie Anm. 23), 252;
Przywara, Modemismus (wie Anm. 100), 1374; Schmidlin, Papstgeschichte (wie Anm.
123), 147; Bernard Kilin, Ethik, Lehrbuch der Philosophie. Zum Gebrauch fiir die Schule,
Sarnen 1945, 99-106; Herbert Lionel Adolphus Hart, Der Positivismus und die Trennung
von Recht und Moral, in: Norbert Hoerster (Hg.), Recht und Moral, Géttingen 1971, 14-57.

133 Aubert, Modernismus, 1960 (wie Anm. 114), 800.

134 Otto Weiss, zitiert aus: Holzem, Das katholische Milieu (wie Anm. 12), 25.

135 Stegemann, Integralismus (1996) (wie Anm. 95), 549; Nell-Breuning, Integralismus (1960)
(wie Anm. 10), 717; Theodor P. Schwegler, Rechts- und Links-Katholizismus? Weder das
eine, noch das andere, sondern Katholizismus schlechthin, in: Schweizer Rundschau, 59
(1959), 417-426; Freiherr von der Heydte, «Probleme des Linkskatholizismus»: Die Ant-
wort des «Integralisten», in: Schweizer Rundschau, 59 (1959), 217-228; Friedrich Heer,



Reformkatholizismus 113

Den Ausgangspunkt bildet der aus dem Jahre 1947 stammende Hirtenbrief
«Essor ou déclin de L’Eglise» des damaligen Pariser Kardinal-Erzbischofs Em-
manuel Célestin Suhard."*® Darin postulierte der mit dem spiteren Papst Johan-
nes XXIII. ideologisch verbundene Wiirdentridger (Abb. 2) — um den «Kampf der
Kirche und des Christen in der Welt» mit neuen Mitteln und in neuem Geiste
fiihren zu konnen — die Uberwindung der Versuchung der «Linken», des «Mo-
dernismus», und der Versuchung der «Rechten», des «Integralismusy», denn — so
der Geistliche — «(u)m das Leben zu sichern, gab der Modernismus die Form
preis; um die Form zu sichern, opfert der Integralismus das Leben». Suhard lehn-
te dabei unter Berufung auf Dominique Lacordaire — laut Niklaus Duss zusam-
men mit Charles Montalembert ein Schiiler des Begriinders der liberalkatholi-
schen Zeitschrift «L’Avenir», Hugues Félicité Robert de Lamennais — die «starre
mechanische Fixierung des Thomismus» ab, denn jener vertrat die Auffassung,
dass Thomas von Aquin zwar ein «Leuchtturm», aber keine «Grenze» sei. Fried-
rich Heer glaubte in diesen Ausfiihrungen die Forderung des Theologen heraus-
lesen zu konnen, zwischen «Links- und Rechtskatholiken» — deren «Uberspan—
nung» einerseits dem «Modernismus» und andererseits dem «Integralismus» ent-
nommen sei — ein gesundes Spannungsverhiltnis schaffen zu kénnen."’

Eine Reaktion auf dieses «Manifest des Linkskatholizismus» liess nicht lange
auf sich warten; Freiherr Friedrich August von der Heydte warf dem Osterreicher
bereits ein Jahr spiter in einem Artikel mit der Uberschrift «Probleme des Links-
katholizismus: Die Antwort des Integralisten» vor, die von Suhard in seinem
Hirtenbrief gemachten Vorschldge deshalb «griindlich missverstanden» zu ha-
ben, weil er jenem unterstelle, dass sich die eine Kirche in zwei Fliigel aufteilen
lasse.””® Von der Heydte vertrat den Standpunkt, dass zwischen den intellektuel-
len Minderheiten des «Links- und Rechtskatholizismus» deshalb keine dialekti-
sche Spannung herrschen konne, weil ein Mittelweg existiere; gegentiber diesem
«Katholizismus der Mitte» wiirden «Links-» wie «Rechtskatholizismus» ledig-
lich zeitbedingte «Randerscheinungen» und «Ubertreibungen» darstellen, welche
sich bisweilen wichtiger nehmen wiirden als sie in Wirklichkeit seien und bes-
tenfalls als «Antrieb» oder «Warnung» dazu beitriigen, bis in diese Mitte hinein
ausgleichend zu wirken."”’

Probleme des Linkskatholizismus I, in: Schweizer Rundschau, 58 (1958), 351-362; ders.,
Probleme des Linkskatholizismus II, in: Schweizer Rundschau, 58 (1958), 428-441.

136 Heer, Der Linkskatholizismus, in: Zeitschrift fiir Politik, 51 (1958), 141-143.

137 Duss, Josef Ignaz von Ah (wie Anm. 4), 41.

138 Auch Oswald von Nell-Breuning lehnte — ungeachtet der franzésischen Handhabung — eine
solche Differenzierung deshalb ab, weil dadurch der irrefiihrende Anschein erweckt werden
wiirde, «als gidbe es auch im Glauben und in der Kirchentreue ein rechts und links». Nell-
Breuning, Integralismus (1960) (wie Anm. 10), 718.

139 Diese Erkenntnis war indessen kein Novum, denn bereits im Jahre 1938 wies Jakob David
in seinem ebenfalls in der besagten Kulturzeitschrift ver6ffentlichten Artikel «Linkskatholi-
zismus. Gedanken zur Frage katholischer Haltung gegeniiber den grossen Auseinanderset-
zungen der Zeit» hin, dass die Rettung des Katholizismus weder von rechts noch von links,
sondern von einer beiden iiberlegenen Mitte herkommen miisse, wobei aber diese «christ-
liche Mitte» nicht als «fauler Kompromiss» missverstanden werden diirfe, sondern vielmehr
die «dialektische Einseitigkeit» beider Extreme durchschauen und auf «hoherer Ebene» eine
Synthese suchen miisse. Jakob David, Linkskatholizismus. Gedanken zur Frage katholischer



114 Philipp Frei

Es scheint durchaus plausibel zu sein, wenn wir diesen Mittelweg im
Riickblick als «Reformkatholizismus» bezeichnen. Aufgrund dessen, dass die
Kurie im Modernismusstreit der Vorkriegszeit nur unwesentlich zwischen den
verschiedenen Stromungen innerhalb der Erneuerungs- und Reformbewegung zu
differenzieren vermochte, sollte der «Reformkatholizismus» fiir diese urspriing-
liche Phase — zumal er deshalb aus der dazumaligen Perspektive der fortschritts-
feindlichen Traditionalisten zwangslaufig als «linkslastig» erscheinen musste —
lediglich als «idealisierter» Mittelweg zwischen «Modernismus» und «Integra-
lismus» aufgefasst werden. Erst in der Nachkriegszeit diirfte der «Reformkatho-
lizismus» wenigstens allmihlich als eigentlicher «modus vivendi» wahrgenom-
men worden sein.'*® Paul F. Biitler sprach denn auch in Bezug auf den «Reform-
katholizismus» von «limitierte(r) Modernisierung des kirchlichen Lebens».'*!

Die Frage, aufgrund welcher Kriterien sich nun der «Reformkatholizismus»
im einzelnen ausgezeichnet und gegeniiber seinen Antipoden abgegrenzt hatte,
wurde in der Vergangenheit — so auch bei Karl Heussi und Roger Aubert —
regelmissig durch linderspezifische Charakterisierungen zu beantworten ver-
sucht.'* Schon Caspar Decurtins bemingelte dies, indem er im Jahre 1909
schrieb: «Es ist uns darum ganz unverstindlich, wenn man nach der Nationalitt
zu diesen Problemen Stellung nehmen wollte [...]. Dieselben Gegensitze, die-
selbe Begeisterung fiir, dieselbe Opposition gegen bestimmte Ideen lassen sich
bei allen Kulturvélkern verfolgen.»'* Dennoch wies Josef Schmidlin darauf hin,
dass Deutschland von den pépstlichen Beratern «geradezu als klassische Brut-
stitte des Modernismus und Tummelplatz von Modernisten hingestellt» worden
sei.'™ Es ist Gegenstand der laufenden Lizentiatsarbeit, die «Schweizerische
Rundschau» in Anlehnung an das Differenzierungsmodell von Gerhard Larcher
— er unterschied zwischen einem sozialen bzw. kirchenpolitischen, literarisch-
dsthetischen und religiésen «Modernismus» — fiir die Periode zwischen 1900 und
1925 sowohl sach- wie auch fachbezogen zumindest punktuell zu analysieren,
um damit die Frage zu klédren, inwiefern und inwieweit es sich dabei um eine
«reformkatholische» Zeitschrift handelt(e).'*

Haltung gegeniiber den grossen Auseinandersetzungen der Zeit, in: Schweizerische Rund-
schau, 38 (1938/39), 12.

140 Peter Koster bezeichnete den Begriff «Modus Vivendi» als einen Zustand im Verhiltnis des
Katholizismus zur Moderne, welcher in und nach allen Kdmpfen und «Milderungsgesetzen»
auf einen immer neu hergestellten Mittelzustand hinauslaufe; ihm zufolge handelt es sich
um einen Zustand der Einigung dariiber, «dass man sich nicht einig ist, dass man sich aber
gewillt findet, ohne die Kldrung fundamentaler Differenzen [...] miteinander zu leben — zu-
mal eine Macht die andere faktisch und im Blick auf den eigenen Vorteil nicht eliminieren
kann und will.» Peter Koster, Schwankende Gestalt. Der Katholizismus zwischen Konflikt
und Modus Vivendi, in: Neue Ziircher Zeitung, 16./17. November 2002.

141 Biitler, Das Unbchagen an der Modeme (wie Anm. 7), 421.

142 Heussi, Kompendium der Kirchengeschichte (wie Anm. 12), 452-454; Aubert, Die moder-
nistische Krise (wie Anm. 22), 435-474.

143 Caspar Decurtins, Zweiter Brief an einen jungen Freund. Der Modernismus in der Literatur,
Basel 1909, 3.

144 Schmidlin, Papstgeschichte (wie Anm. 123), 151.

145 Bereits Friedrich Heer unterstrich, dass eine konsequente Zuordnung nur punktuell méglich
sel, denn «die Fiille des Lebens, der geschichtlichen Wirklichkeit ldsst sich durch keine Eti-
kette fixieren». Ein politischer, weltanschaulicher oder theologischer «Linkskatholizismus»



Reformkatholizismus 115

Abb. 1 Anton Gisler

Weihbischof Dr. Anton Gisler anldsslich einer Primiz um 1930, stehend hinter dem Jung-
priester; beim Médchen rechts im Bild handelt es sich um die Tochter Elisabeth des damaligen
Chefarztes des Kreuzspitals Chur, Dr. Jost Barth senior, dem laut «Vaterland» behandelnden
Arzt des im Jahre 1932 verstorbenen Wiirdentrdgers (Wethbischof Dr. Antonius Gisler, Chur.
Titularbischof von Mileve, in: Vaterland, 6. Januar 1932. Fiir die Uberlassung des Bildes sei
der Zeitzeugin, Frau Elisabeth Studer-Barth, Amriswil, an dieser Stelle ganz herzlich gedankt.).

musste sich thm zufolge nicht unbedingt in einer Person vereinigen, denn ein katholischer
Schriftsteller oder Dichter konnte zwar in seinem Schaffen durchaus «sehr weit links»
stehen und trotzdem in seiner politischen Gesinnung Anhénger einer «Rechten» sein. Auch
ein Theologe konnte durchaus Gegner der Scholastik und tibriger Teile der «kurialen Herr-
schaftslehre» sein und dennoch politisch «sehr weit rechts» stehen. Ebenso konnte ein po-
litischer Linkskatholik in seinen weltanschaulichen Perspektiven, in seinem Denken lber
Kunst, Wissenschaft und Literatur ausgesprochen «rechtsorientiert», «restaurativ» oder so-
gar «reaktiondm» sein. Heer, Der Linkskatholizismus, in: Zeitschrift fiir Politik, 51 (1958),
139-140. Siehe auch: Larcher, Traditionsverstidndnis (wic Anm. 9), 24; Biitler, Das Unbe-
hagen an der Moderne (wie Anm. 7), 422.



116 Philipp Frei

Abb. 2 Johannes XX11I. mit Kardinal Suhard

Der spitere Papst Johannes XXIII., Monsignore Angelo Giuseppe Roncalli, im Gesprich mit
dem damaligen Kardinal Erzbischof Emmanuel Célestin Suhard anlésslich einer Begegnung in
der Pariser Nuntiatur im Jahre 1950 (Quelle: Leone Algisi, Johannes XXIII, Luzern *1962,
Bildanhang, Abb. 12).

Reformkatholizismus im Spannungsfeld zwischen linkskatholischem Modernismus und
rechtskatholischem Integralismus

«Integralismus» kann als «Totalitarismus» in allen Lebensbereichen beschrieben werden;
wenn auch nur eine partielle Abweichung erfolgte, konnte aus kirchlicher Sicht keine Zu-
ordnung zum «Integralismus» vorliegen. Als Optionen verblieben noch «Modernismus»
und «Reformkatholizismus». Beide Richtungen standen zu Beginn des 20. Jahrhunderts —
insbesondere in Deutschland — fiir eine innerkatholische Erneuerungs- und Reformbewe-
gung, wobei diese primir deshalb als heterogen aufzufassen ist, weil die fiir den «Moder-
nismus» von der Kirche charakteristisch erachtete «Héresie» als Hauptabgrenzungskri-
terium gilt, welche sich in antithomistischer Weise auf das Gebiet der Religionsphiloso-
phie konzentriert. Aus rechtskatholischer Sicht war der «Reformkatholizismus» insofern
linkslastig und damit teils antiobjektivistisch, als dass er zusammen mit dem liberalis-
tischen «Modernismus» dem ultramontanen «Integralismus» gegeniiberstand, aus linkska-
tholischer Sicht war er insofern rechtslastig und damit ganz antisubjektivistisch, als dass
er zusammen mit dem ultramontanen «Integralismus» dem liberalistischen «Modernis-
mus» gegeniiberstand. Folglich ldsst sich — was aufgrund zeitgenossischer Gegebenheiten
genauer dargelegt wird — «Reformkatholizismus» als limitierter Mittelweg zwischen bei-
den Polen beschreiben.



Reformkatholizismus 117

«Reformkatholizismus»: between lefi-wing Catholic «Modernismus» and right-wing
Catholic «Integralismus»

Integralismus can be described as totalitarianism which extends to all areas of life. Any
partial deviation from this principle could, from a Church perspective, not be described as
Integralismus. Other categories used by the Church and Catholicism were Modernismus
and Reformkatholizismus. At the beginning of the twentieth century — especially in Ger-
many — both of these terms were used for an internal Catholic movement for renewal and
reform, a movement which should be seen as rather heterogeneous inasmuch as heresy
was characteristically considered by the church as the main criterion, focussing in an anti-
Thomistic discourse on the Philosophy of Religion. From the right-wing Catholic point of
view Reformkatholizismus was leftist and partially anti-objectivist insofar as it stood
alongside liberalist Modernismus in opposition to ultramontane Integralismus; from the
left-wing Catholic viewpoint Reformkatholizismus was rightist and completely anti-sub-
Jjectivist inasmuch as it stood with ultramontane /ntegralismus in opposition to liberalist
Modernismus. Hence, as the cases of Switzerland and other countries show, Reformka-
tholizismus can be described as a limited compromise between the two extremes.

«Reformkatholizismus» entre « Modernismus» et «Integralismus»

«Integralismus» peut étre décrit comme «Totalitarismus» dans tous les domaines de la
vie, méme une déviation partielle de ce principe dans un domaine de vie signifiait pour
I’Eglise une déviation de I’ «Integralismusy». L Eglise et le catholicisme utilisaient d’autres
catégories comme «Modernismus» et «Reformkatholizismus». Au début du 20¢me siécle
— avant tout en Allemagne — ces deux termes étaient utilisés pour décrire des mouvements
de renouvellement et de réforme intra-catholiques. Ce mouvement était plutot hétérogene,
comme pour les deux, I’Eglise utilisait I’hérésie comme critére supréme de dévalorisation,
se concentrant dans un discours anti-thomiste sur la philosophie de la religion. Du point
de vue d’un catholicisme de droite, «Reformkatholizismus» était de tendance gauche et
partiellement anti-objectiviste en tant qu’il se trouvait associé¢ au «Modernismus» libé-
raliste qui s’opposait a «Integralismus» ultramontain. Du point de vue d’un catholicisme
de gauche, «Reformkatholizismus» était de tendance droite et complétement anti-subjec-
tiviste en tant qu’il était, li¢ a I’«Integralismus» ultramontain, adversaire du «Modernis-
mus» libéraliste. Les exemples de la Suisse et d’autres pays démontrent que «Reformka-
tholizismus» peut étre vu comme compromis limité entre ces deux pdles.

Schliisselbegriffe — Keywords — Mots clés

«Reformkatholizismus», «Modernismus», «Integralismus», «Neuthomismus» — Neo-Tho-
mism — Néo-Thomisme, «Neuscholastizismus» — neo-scholasticism — néo-scolasticisme,
«Antimodernismus» — antimodernism — antimodernisme, Erneuerungs- und Reformbewe-
gung — movement for renewal and reform — mouvement de renouveau et de réforme,
«Linkskatholizismus» — left-wing Catholicism — catholicisme de gauche, «Rechtskatholi-
zismus» — right-wing Catholicism — catholicisme de droite, Mittelweg — compromise —
compromis, «Objektivismus» — objectivism — objectivisme, «Subjektivismus» — sub-
jectivism — subjectivisme

Philipp Frei, cand. phil., ehem. Unterassistent, studiert Geschichts- und Staatswissen-
schaften an der Universitit Freiburg/Schweiz.



	Reformkatholizismus im Spannungsfeld zwischen linkskatholischem Modernismus und rechtskatholischem Integralismus

