
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Religions- und Kulturgeschichte = Revue
suisse d'histoire religieuse et culturelle = Rivista svizzera di storia
religiosa e culturale

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 98 (2004)

Artikel: Reformkatholizismus im Spannungsfeld zwischen linkskatholischem
Modernismus und rechtskatholischem Integralismus

Autor: Frei, Philipp

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-130340

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-130340
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Reformkatholizismus im Spannungsfeld zwischen
linkskatholischem Modernismus und
rechtskatholischem Integralismus

Philipp Frei

Bereits im Jahre 1972 bezeichnete Urs Altermatt in seinem Standardwerk «Der
Weg der Schweizer Katholiken ins Ghetto» die 1900 gegründete «Schweizerische

Rundschau» als reformkatholische Zeitschrift.1 Derselbe beschrieb das Peri-
odikum als Monatsschrift literarisch-kultureller Ausrichtung, welche sich nicht
nur sozial-, kultur- sowie staatspolitischen Fragen, sondern auch kulturell-ästhetischen

Problemen gewidmet hätte; gemäss Emil F. J. Müller-Büchi wurden
darin Fragen des gesamten weltanschaulichen Lebens thematisiert.2 Im Rahmen
der Freiburger Katholizismusforschung blieb diese Einschätzung denn auch bis
heute bestehen; Franziska Metzger sprach von einer «Plattform» für reformkatholische

Intellektuelle.3 Auch die «Renaissance» - also der «Verband Schwei-

Urs Altetmatt, Der Weg der Schweizer Katholiken ins Ghetto. Die Entstehungsgeschichte der

nationalen Volksorganisationen im Schweizer Katholizismus 1848-1919, Freiburg/Schweiz ' 1995,

148, 334. - Der vorliegende Artikel beruht auf dem Thema meiner Lizentiatsarbeit; der Verfasser ist

folgenden Personen zu Dank verpflichtet: Dr. phil. Catherine Bosshart-Pfluger, lie. phil. Franziska

Metzger und lie phil. Mirjam Moser, Seminar für Zeitgeschichte, Universität Freiburg; lie. phil. Urs
Rüttimann, Luzem, und lie. phil. Regula Odermatt-Bürgi, Kantonsbibliothek Nidwaiden. Spezieller
Dank geht an stud. phil. Sabina Sennhauser, die mir durch ihre fur das Heilpädagogische Institut der
Universität Freiburg erstellte Seminararbeit Einblick in das Gebiet des «Sozialdarwinismus»
ermöglicht hat. Lie phil. Karin Wälti verdanke ich wegleitende Informationen zur deutschen
Literaturgeschichte im Allgemeinen und zum literarischen «Expressionismus» im Besonderen.
In einer an die Leserschaft genchteten Orientierung aus dem Jahre 1900 bezeichnete Hans von Matt
die Vorläuferzeitschrift der ((Rundschau», die «Schweizerische Litterarische Monats-Rundschau», als

erstes ((wissenschaftliches» Blatt, «dem alle Kreise der katholischen Gelehrtenwelt im Schweizerlande

ihre Feden> geliehen hätten. Die Neugestaltung begründete er damit, dass künftig nicht mehr

nur über Neuerscheinungen auf dem Büchermarkt berichtet werden sollte, sondern auch Fragen von
allgemeinem Interesse aus allen Wissensgebieten behandelt würden. Emil F. J. Müller, Die Kulturellen

Zeitschriften der Schweizerkatholiken, in: Katholisches Handbuch der Schweiz, hg. v.
Apologetischen Institut des Schweizerischen katholischen Volksvereins, Luzem 1943, 322, Altermatt,
Ghetto (wie Anm. 1), 148; ders., Von der Kulturzeitschrift zum Magazin? 125 Jahre Civitas, in:

Civitas, 36 (1981), 610, 612; Hans von Matt, Wieder um einen Schritt weiter, in: Schweizerische
Litterarische Monats-Rundschau, 5 (1900), 161-164.
Franziska Metzger, Die ((Schildwache». Eine integralistisch-rechtskatholische Zeitung 1912-1945,
Freiburg/Schweiz 2000,20.

SZRKG, 98(2004), 87-117



88 Philipp Frei

zerischer Katholischer Akademiker-Gesellschaften» - lässt sich rückblickend
dem reformkatholischen Teilmilieu zuordnen, zumal die «Rundschau» gemäss
Urs C. Reinhardt ohnehin gerade im Umfeld des «Schweizerischen Studentenvereins»

bisweilen als entsprechendes Vereinsorgan aufgefasst wurde.
Tendenziell schloss sich auch Johannes Flury in seiner 1997 erschienenen Studie
über den «Antimodernismus» im Schweizer Katholizismus der Auffassung von
Urs Altermatt an.5

In seiner 1997 an der Universität Freiburg entstandenen Dissertation verwendete

Bernhard Wigger den Begriff «Reformkatholizismus» nur im Zusammenhang

mit den damaligen Verhältnissen in Deutschland; für die Beschreibung der
Situation in der Schweiz, bevorzugte er demgegenüber die Bezeichnung
«reformerische Richtung» und differenzierte generell zwischen «Modernismus» und
«Antimodernismus», was der Österreicher Friedrich Heer in den 1950er Jahren
wiederum auf die Begriffe «Links- und Rechtskatholizismus» reduziert hatte.6

Demgegenüber vertrat Paul F. Butler in seiner 1995 an der Universität Zürich
erstellten Promotionsarbeit «Über das Unbehagen an der Moderne» die Auffassung,

dass der «Reformkatholizismus» in der katholischen Schweiz über «keine
erkennbar aktive Anhängerschaft» verfügt hätte, und dass die besagte Krise
hierzulande nur unter Integralisten «ausgefochten» worden sei.7

Die «Schweizerische Rundschau» wurde im Jahre 1900 vom Buchhändler und späteren Re-
gierungs- und Nationalrat Hans von Matt (1869-1932) und dem Churer Professor für
Apologetik und Dogmatik sowie späteren Hausprälaten und Weihbischof Anton Gisler 1863-
1932) zusammen mit dem Real- und späteren Gymnasiallehrer Ludwig Suter (1869-1954)
auf der Grundlage der von Hans von Matt seit 1895 im Alleingang herausgegebenen
Zeitschrift «Schweizerische Litterarische Monats-Rundschau» in Stans begründet. Im Zuge der
Reorganisation in den Jahre 1924/25 wurde der Titel fortan mit dem Zusatz «Monatsschrift
für Geistesleben und Kultur» versehen und 1944 - unter Beibehaltung des Untertitels - in
«Schweizer Rundschau» umbenannt. Schliesslich stellte die Kulturzeitschrift ihr Erscheinen
im Jahre 1979 aus finanziellen Gründen ein (Brief von Urs C. Reinhardt vom 10. Dezember
2001 an den Schreibenden, Privatarchiv). - Siehe auch: Franziska Metzger, Die
kulturgeschichtliche Wende in der zeitgeschichtlichen Freiburger Katholizismusforschung. Ein
Forschungsbericht, in: Zeitschrift für Schweizerische Kirchengeschichte, 96 (2002), 168; dies.,
Die «Schildwache» (wie Anm. 3), 20; Regula Odermatt-Bürgi, Die Macht der von Matts -
eine Familiensaga. Als die von Matts das Sagen hatten, in: Nidwaldner Wochenblatt, 20. Juli
2000, 16-17; Christoph Baumer, Die «Renaissance». Verband Schweizerischer Katholischer
Akademiker-Gesellschaften, 1904-1996, Freiburg/Schweiz 1998, 35-36; Altermatt, Ghetto
(wie Anm. 1), 148, 334; Nikiaus Duss, Josef Ignaz von Ah, 1834-1896. Der Weltüber-
biicker, Reihe: Obwaldner Geschichtsblätter, Heft 13, Samen 1975, 135; Carl Borromäus
Lusser, Weihbischof Dr. Anton Gisler und die Schweizerische Rundschau, in: Thomas Herger

(Hg.), Weihbischof Dr. Antonius Gisler Chur 1863-1932. Führender Theologe und
kirchlicher Schriftsteller im ersten Viertel des 20. Jahrhunderts, Altdorf 1974, 117-134;
Hans Abt, Wesen und Charakter, in: Landammann Hans von Matt, In der Erinnerung seiner
Freunde, hg. v. der Familie Hans von Matt, Stans 1937, 15-37.
Johannes Flury, Decurtins Kampf um die Kirche. Antimodernismus im Schweizer Katholizismus,

in: Bündner Monatsblatt, Beiheft 6, Chur 1997, 41.
Bernhard Wigger, Die Schweizerische Konservative Volkspartei 1903-1918. Politik
zwischen Kulturkampf und Klassenkampf, Freiburg/Schweiz 1997, 201-205, 218, 220, 223;
Friedrich Heer, Der Linkskatholizismus, in: Zeitschrift für Politik, 51 1958), 134-161.
Paul F. Butler, Das Unbehagen an der Moderne. Grundzüge katholischer Zeitungslehre der
deutschen Schweiz während der Herausforderung des Modernismus um 1900/1914
(Publizistische Präliminaria einer Untersuchung zur Modemismuskrise in der Schweiz), Diss.,
Philosophische Fakultät, Universität Zürich, Immensee/Schwyz 1995, 421, 423. Vgl. hierzu



Reformkatholizismus 89

Der Umstand, dass es sich bei der Zuordnung des Begriffs «Reformkatholizismus»

zur «Schweizerischen Rundschau» nicht um eine zeitgenössische
«Selbstdeklaration» handelte, mag die diesbezügliche «Zaghaftigkeit» innerhalb der
Katholizismusforschung wohl gelegentlich mitbegünstigt haben.

Begriffliche Primärabgrenzung

Während der Auseinandersetzungen zwischen «Progressisten» und «Traditionalisten»

innerhalb des Katholizismus um die Jahrhundertwende wurden die jeweiligen

Positionen in Anlehnung an die französische Bezeichnung «quereile des

anciens et des modernes» mit den Begriffen «Modemismus» und «Integralismus»

umschrieben.9 Ersteres ist laut Ferdinand Barth als Sammelbezeichnung -
von den Antimodernisten als «Schimpfwort» gedacht - für Reformbewegungen
im Katholizismus zu verstehen, letzteres - der Name wurde von dessen Anhängern

selbst kreiert - als «religiöser Totalitarismus», der gemäss Oswald von
Nell-Breuning alle Lebensbereiche vom Katholizismus her zu bestimmen
versuchte.10 Friedrich Heer sprach in diesem Zusammenhang auch von offener und

geschlossener Religiosität."
In Deutschland manifestierte sich die «Modemismuskrise» primär im vom

«Interkonfessionalismus» geprägten Gewerkschafts-, Literatur- und Zentrumsstreit

und erreichte mit dem sich auf den Syllabus «Lamentabili» und die Enzyklika

«Pascendi dominici gregis» des Jahres 1907 beziehenden Antimodernisten-
eid von 1910 einen vorläufigen Höhepunkt.12 Aufgrund dessen, dass der «Inte-

auch die Buchveröffentlichung: Paul F. Butler, Das Unbehagen an der Moderne. Grundzüge
katholischer Zeitungslehre der deutschen Schweiz während der Herausforderung des Modernismus

um 1900/1914, Basel 2002.
s Urs Altermatt, Katholizismus und Moderne. Zur Sozial- und Mentalitätsgeschichte der

Schweizer Katholiken im 19. und 20. Jahrhundert, Zürich 1989, 347.
9 Butler, Das Unbehagen an der Moderne (wie Anm. 7), 421-423; Gerhard Larcher, Maurice

Blondeis Traditionsverständnis als ein Antwortversuch auf geschichstheoretische Grundprobleme

im Modemismusstreit, in: Georg Schwaiger (Hg.), Aufbruch ins 20. Jahrhundert. Zum
Streit um Reformkatholizismus und Modernismus, Göttingen 1976, 24; Ferdinand Barth,
Modemismus, in: Erwin Fahlbusch (Hg.), Taschenlexikon Religion und Theologie, Bd. 3,

Göttingen 1974, 90; Robert von Nostitz-Rieneck, Integralismus, in: Hermann Sacher (Hg.),
Staatslexikon, Bd. 2, Freiburg i.Br., Bd. 5, 1927, 1496.

10 Manfred Weitlauff erinnerte im Jahre 2002 an die von Karl August Finck 1970
wiedergegebene Umschreibung fur den «Integralismus» des englischen Jesuiten George Tyrrell;
jener sprach von: «Verabsolutierung einer Richtung». Manfred Weitlauff, Miszelle. Von der
Reichskirche zur «Papstkirche». Revolution, Säkularisation, kirchliche Neuorganisation und
Durchsetzung der papalistischen Doktrin, in: Zeitschrift für Kirchengeschichte, 113 (2002),
400. - Siehe auch: Barth, Modernismus (wie Anm. 9), 90; Oswald von Nell-Breuning,
Integralismus, in: Lexikon für Theologie und Kirche, Bd. 5, Freiburg "1960, 717.

11 Heer, Der Linkskatholizismus, in: Zeitschrift fiir Politik, 51 (1958), 141.
12 Deutsche Übersetzungen der genannten päpstlichen Verlautbarungen, teils Auszüge: Matthias

Erzberger, Der Modemisteneid. Den Katholiken zur Lehr und Wehr, Andersdenkenden
zur Aufklärung, Berlin 1911, 6-12; Motu Proprio zu Lamentabili, in: Albert Meyenberg,
Brennende Fragen, 3 (21907), 144-151; Aus der Enzyklika Pascendi gregis, in: Albert
Meyenberg, Brennende Fragen, 3 (21907), 151-192. - Butler, Das Unbehagen an der
Moderne (wie Anm. 7), 432; Karl Heussi, Kompendium der Kirchengeschichte, Tübingen

1991, 454. Zum Gewerkschafts-, Literatur- und Zentrumsstreit siehe auch: Klaus Schatz,



90 Philipp Frei

gralismus» schon beizeiten dazu tendierte, andere Katholiken voreilig des
unkirchlichen «Liberalismus» sowie eines weltanschaulich haltlosen «Progressis-
mus» zu verdächtigen, fühlten sich diejenigen, welche den «Integralismus»
ablehnten, über kurz oder lang zur politischen Linken gedrängt.13 Bereits 1907
stellte Ludwig von Pastor fest: «Durch das ganze katholische Deutschland geht
ein bedenklicher Zug nach links.»14 Anton Gisler wies 1908 in einem Aufsatz
der «Schweizerischen Rundschau» über die Enzyklika «Pascendi» darauf hin,
dass in Italien sogar die «radikalsten Radikalen» von den Modemisten abrücken
würden; dazu gehörte ihmzufolge auch der Sozialist Giuseppe Prezzolini,
welcher ein Buch mit dem Titel «Il catolicismo rosso» verfasst hatte.15 Otto Weiss
wies indessen im Jahre 1995 darauf hin, dass die Reformkatholiken Deutschlands

zu Beginn des Jahrhunderts keine «Linkskatholiken» sondern - und ihmzufolge

deshalb als «Rechtskatholiken» zu verstehen - «Bildungskatholiken» mit
einem «Elitebewusstsein» gewesen seien.

Schliesslich etablierten sich im deutschsprachigen Raum der Nachkriegszeit -
was Oswald von Nell-Breuning rückblickend als missglückte Nachahmung der

durchwegs einwandfreien französischen Unterscheidung von «catholiques de

droite et de gauche» bezeichnete - definitiv die Termini «Rechtskatholizismus»
und «Linkskatholizismus».'7

Ereignisverlauf im internationalen Kontext

Nachdem das Konklave am 28. Oktober 1958 Angelo Giuseppe Roncalli zum
Nachfolger von Papst Pius XII. gewählt hatte, erfuhr der neue pontifex maximus
anlässlich eines Besuchs bei der Kurienbehörde erstmals von einem in den
1920er Jahren durch das Heilige Offizium erfolgten Vermerk in seiner Personalakte,

der ihn des «Modemismus» verdächtigt hatte. Das neue Kirchenoberhaupt
fügte dieser Anschuldigung die folgende Bemerkung hinzu: «Ich, Johannes

XXIII., Papst, erkläre hiermit, dass ich niemals Modemist war!»18

«Liberale» und Integralisten unter den Deutschen Jesuiten, in: Rottenburger Jahrbuch für
Kirchengeschichte, 21 (2002), 157-162; Andreas Holzem, Das katholische Milieu und das
Problem der Integration. Kaiserreich, Kultur und Konfession um 1900, in: Rottenburger
Jahrbuch, 21 (2002), 13-15; Wilfried Loth, Die Zentrumspartei an der Jahrhundertwende, in:
Rottenburger Jahrbuch, 21 (2002), 41-61.

13 Nell-Breuning, Integralismus (1960) (wie Anm. 10), 718.
14 Ludwig von Pastor, zitiert aus: Gisbert Knopp, Die «Borromäusenzyklika» Pius' X. als

Ursache einer kirchenpolitischen Auseinandersetzung in Preussen, in: Schwaiger (Hg.),
Aufbruch ins 20. Jahrhundert (wie Anm. 9), 56.

15 Anton Gisler, Das Schicksal der Enzyklika «Pascendi», in: Schweizerische Rundschau, 9

(1908/09), 52.
16 Otto Weiss, Der Modernismus in Deutschland. Ein Beitrag zur Theologiegeschichte. Mit ei¬

nem Geleitwort von Heinrich Fries, Regensburg 1995, 241.
17 Oswald von Nell-Breuning kritisierte an dieser Handhabung, dass dadurch der irreführende

Anschein erweckt werde, «als gäbe es auch im Glauben und in der Kirchentreue ein rechts
und links». Nell-Breuning, Integralismus (1960) (wie Anm. 10), 718.

18 Papst Johannes XXIII., zitiert aus: Godehard Lindgens, Katholische Kirche und moderner
Pluralismus. Der neue Zugang zur Politik bei den Päpsten Johannes XXIII. und Paul VI. und
dem Zweiten Vatikanischen Konzil, Stuttgart 1980, 24.



Reformkatholizismus 91

Die konservativen Katholiken entwickelten in der Auseinandersetzung mit der
Moderne eine antimodemistische Stossrichtung; Urs Altermatt hielt hierzu fest:
«Für die Entchristlichung der Welt machten sie neben anderen Ismen den
Atheismus und Liberalismus, später den Sozialismus und Kommunismus verantwortlich.»19

Im Jahre 1864 erliess Papst Pius IX. - zusammen mit dem «Syllabus com-
plectens praecipuos nostrae aetatis errores» - die Enzyklika «Quanta cura», was
der «Unterordnung des Staates und der Wissenschaft unter die Kirche» gleichkam.

Ihren vorläufigen Höhepunkt erreichte die «reaktionäre Päpstlichkeit»
Erwin Burckhardt zufolge mit der «Unfehlbarkeitserklärung» anlässlich des «Ersten

Vatikanischen Konzils» im Jahre 1869/70.20 Nachdem 1879 durch Papst Leo
XIII. in der Enzyklika «Aeterni Patris» mit dem Untertitel «De philosophia
Christiana ad mentem sancti Thomae Aquinatis doctoris angelici in scholis catholicis
instauranda» auch noch der «Neuthomismus» als theologische und philosophische

Grundlage des ultramontanen Katholizismus als massgeblich erklärt wurde,
begannen sich Widerstände gegen den - wie Karl Heussi schrieb - «starren Kuri-
alismus» zu regen; die Anhänger der Emeuerungs- und Reformbewegung zielten
vor allem auf die Modernisierung von Exegese, Pastoral- und Religionsphilosophie.21

Mit dem Syllabus «Lamentabili» und der Enzyklika «Pascendi» erfolgten
im Jahre 1907 die entscheidenden Schritte auf Seiten der Antimodernisten; die

päpstlichen Verlautbarungen verurteilten die reichlich undifferenziert als
«Modernismus» bezeichneten Reformbestrebungen als «Zusammenfluss aller Häresien

und die Quintessenz aller Glaubensirrtümer»." Um dieser Entwicklung Einhalt

gebieten zu können, ordnete Papst Pius X. - im Anschluss an das 1910
gefeierte Jubiläum der Heiligsprechung des Kardinals Karl Borromäus - noch im
gleichen Jahr mit seinem Motuproprio «Sacrorum antistitum» für den gesamten
Klerus den sogenannten «Antimodernisteneid» an." Bereits in der Zwischen-

19 Urs Altermatt, Der Kulturkampf: Konflikt um die Moderne, in: Neue Zürcher Zeitung,
27728. Juni 1998.

;o Erwin Burckhardt, Antiultramontane Strömungen in der deutschen Literatur von 1820-1870.
Diss, phil.-hist., Universität Basel, Basel 1930, 7-8.

;l Der erst im ausgehenden 19. Jahrhundert geprägte Begriff «Neuthomismus» wurde - wie
Peter Walter schrieb vielfach synonym mit dem wesentlich älteren Begriff «Neuscholas-
tik» verwendet; der Begriff «Neuscholastik» stand für die Rückkehr zu den Theologen der
mittelalterlichen Scholastik. Innerhalb derselben wurde der «Neuthomismus» - der Thomas
von Aquin zur massgeblichen Autorität erhoben hatte - weitgehend zur Hauptströmung. Peter

Walter. Neuscholastik, Neuthomismus, in: Lexikon für Theologie und Kirche, Bd. 7,

1980, 779. Siehe auch: Heussi. Kompendium der Kirchengeschichte (wie Anm. 12), 452;
Metzger, Die «Schildwache» (wie Anm. 3), 15; Maria Behre, Karl Muth, in: Walther Killy
(Hg.), Literatur Lexikon, Autoren und Werke deutscher Sprache, Bd. 8, München 1990, 319;
Gottfried Maron, Reformkatholizismus, in: Kurt Galling (Hg.), Die Religion in Geschichte
und Gegenwart. Handwörterbuch für Theologie und Religionswissenschaft, Bd. 5, Tübingen
1961.898.

:: Heussi, Kompendium der Kirchengeschichte (wie Anm. 12), 453; Barth, Modernismus (wie
Anm. 9), 92: Roger Aubert, Die modernistische Krise, in: Hubert Jedin (Hg.), Handbuch der
Kirchengeschichte, Bd. 6, Die Kirche in der Gegenwart. Die Kirche zwischen Anpassung
und Widerstand (1878 bis 1914), 2. Halbband, Freiburg/Basel/Wien 1973, 439; Friedrich
Heiler, Der Vater des katholischen Modernismus. Alfred Loisy (1857-1940), München
1947, 14.

23 Heussi, Kompendium der Kirchengeschichte (wie Anm. 12), 454; Wilhelm Reinhard,
Modemismus, in: Michael Buchberger (Hg.), Lexikon für Theologie und Kirche, Bd. 7, Frei-



92 Philipp Frei

kriegszeit galt der häretische «Modemismus» Wilhelm Reinhard zufolge als

überwunden; gerade Papst Benedikt XV. hatte - wie Oswald von Nell-Breuning
festhielt - mit seiner in der Thronbesteigungsenzyklika «Ad beatissimi» des Jahres

1914 zum Ausdruck gebrachten Missbilligung des seit 1909 betriebenen
Geheimnetzes «Sodalitium Pianum» einen wesentlichen Beitrag zur Entspannung
geleistet.24 Urs Altermatt bewertete diese Modemismusdebatte im nachhinein als

eindeutige «Überreaktion» der römischen Kirche, welche das geistige Leben auf
Jahrzehnte hinaus gelähmt und dieselbe deshalb vom «Mittelweg» abgebracht
hätte; aufgrund dessen, dass die notwendigen Anpassungen an die moderne
Gesellschaft zu lange auf sich warten Hessen, hätte die konziliare Reformbewegung
in den 1960er Jahren «die Züge eines revolutionären Dammbruches» angenommen.25

Mit der Einberufung der Kirchenversammlung durch Johannes XXIII. im
Jahre 1962 gelangten die Modemisierungsbestrebungen zu einem vorläufigen
Abschluss, denn obschon sich der Papst nach eigenem Bekunden nicht als
Modemist betrachtete, wurden letztlich doch zahlreiche der früheren
Reformvorschläge verwirklicht.26

Die Modernismuskrise in der Schweiz und ihre Hauptprotagonisten:
«Freiburger Richtung» versus «Luzerner Richtung»

Auch der Schweizer Katholizismus blieb durch die innerkatholischen
Auseinandersetzungen - hauptsächlich auf theologischem und literarischem Gebiet - nicht
verschont; auch wenn der deutsche «Reformkatholizismus» aufgrund unzähliger
Parallelen zu den Aktivitäten im übrigen Ausland als weitgehend eigenständiges
Phänomen erschien, so lehnten sich doch Bernhard Wigger zufolge die
schweizerischen im wesentlichen an die deutschen Verhältnisse an.27

bürg i.Br. 21935, 253; Konrad Hofmann, Reformkatholizismus, in: Sacher (Hg.), Staatslexikon

(wie Anm. 9), Bd. 4, Freiburg i.Br.51931, 690.
24 Reinhard, Modemismus (wie Anm. 23), 251; Oswald von Nell-Breuning, Integralismus, in:

Michael Buchberger (Hg.), Lexikon für Theologie und Kirche, Bd. 5, Freiburg i.Br. 21933,

432; Metzger, «Die Schildwache» (wie Anm. 3), 17. Siehe auch: Erika Weinzierl, Der
Antimodernismus Pius' X., in: dies. (Hg.), Der Modemismus. Beiträge zu seiner Erforschung,
Graz/Wien/Köln 1974, 252.

25 Urs Altermatt, Modernisierungsknsen in der katholischen Kirche, in: Louis Bosshart/José
Ribeaud/Anton Scherer (Hg.), Katholische Presse, was nun? Hugo Baeriswyl zum 65.
Geburtstag, Presse catholique: quel avenir? En hommage à Hugo Baeriswyl, Freiburg/Schweiz
1993, 101.

26 Butler, Das Unbehagen an der Moderne (wie Anm. 7), 421; Altermatt, Katholizismus und
Moderne (wie Anm. 8), 347.

27 Die innerkatholischen Auseinandersetzungen in der Schweiz gingen mit den Zusammenschlüssen

auf Partei- und Vereinsebene einher. Mit der Schaffung des «Schweizerischen
Katholischen Volksvereins» im Jahre 1905 als Dachverband für die religiös-kirchliche wie
kulturelle Organisation des Schweizer Katholizismus sowie der «Schweizerischen Konservativen

Volkspartei» im Jahre 1912, erreichte die katholische Subgesellschaft in den ersten
beiden Jahrzehnten des 20. Jahrhunderts ihren organisatorischen Höhepunkt. Metzger, Die
«Schildwache» (wie Anm. 3), 18, 20; Wigger, Die Schweizerische Konservative Volkspartei
(wie Anm. 6), 218; Butler, Das Unbehagen an der Moderne (wie Anm. 7), 426, 432; Heussi,
Kompendium der Kirchengeschichte (wie Anm. 12), 452, 454.



Reformkatholizismus 93

In der Schweiz versuchten katholische Theologen und Wissenschaftler ebenfalls,

«die modernen Errungenschaften dem Katholizismus» dienstbar zu
machen.28 Erst mit den antimodernistischen Verlautbarungen des Jahres 1907 durch
Papst Pius X. wurde dieser «versöhnlichen» und «optimistischen» Strömung
Einhalt geboten. Paul F. Butler setzt sich auf den Standpunkt, dass die Krise in
der Schweiz nur unter Integralisten daselbst ausgetragen worden sei; namentlich
erwähnt er hierbei nicht nur Albert Meyenberg, Heinrich Federer und Caspar
Decurtins - allesamt Autoren der «Schweizerischen Rundschau» - sondern auch
Anton Gisler, den Mitbegründer, -herausgeber und -redaktor derselben."9 Bernhard

Wigger differenziert indessen zwischen einer reformbejahenden «Luzemer
Richtung» und einer reformverneinenden «Freiburger Richtung».30

Die «Luzerner Richtung» umfasste ihmzufolge sowohl die Innerschweizer
«Gründungspromotoren» der «Schweizerischen Konservativen Volkspartei» -
also Theodor Wirz, Josef During, Josef Winiger und Hans von Matt - als auch
Albert Meyenberg, Theologieprofessor und Redaktor der «Schweizerischen
Kirchenzeitung»; darüberhinaus zählte er die «Konservativen» des Kantons
Graubünden sowie die Diasporakatholiken in Zürich und St. Gallen - so auch den
Redaktor der «Ostschweiz», Emil Buomberger-Longoni - dazu. Aus diesem
Teilmilieu des Schweizer Katholizismus gingen die gemässigten Stimmen hervor,
welche auch hierzulande zwischen «modernen Erkenntnissen» und «katholischer
Theologie» einen Kompromiss suchten. Hierhin gehörten auch die Exponenten
von «Rundschau» und «Renaissance», so - abgesehen von Hans von Matt und
seinem Bruder Franz - u.a. auch Anton Gisler, der von den Zürcher Katholiken
als «Vater der Diaspora» bezeichnet wurde, Ludwig Suter, Kaspar Müller,
Hermann Corrodi, Ludwig Schneller und Fernand Weider. ' Am Beispiel von Albert
Meyenberg kam dieser «optimistische Aufbruchgeist» deutlich zum Vorschein,
denn dieser war - wie Bernhard Wigger schreibt - noch im Jahre 1903 der

Überzeugung, «dass sich die konservative und die progressive Richtung im Katholizismus

würden versöhnen können».32 Franziska Metzger hält fest, dass die
«Schweizerische Rundschau» ähnliche Ziele - wenn auch nicht so «programmatisch»

dargelegt - wie das deutsche «Hochland» verfolgt hätte.33 Zwischen
den beiden Zeitschriften bestand darüberhinaus auch noch insofern ein personeller

Zusammenhang, als dass der Begründer des «Hochland», Carl Muth,
zwischen 1895 und 1903 als Redaktor der im Benziger Verlag zu Einsiedeln
herausgegebenen Monatsschrift «Alte und Neue Welt» tätig war, wo Franz von Matt
dann zwischen 1906 und 1917 dieselbe Aufgabe wahrnehmen sollte.

Demgegenüber stand die «Freiburger Richtung» für den «Integralismus» im
Schweizer Katholizismus und zeichnete sich zu Beginn des 20. Jahrhunderts vor
allem durch antimodernistische Aktivitäten der beiden Universitätsprofessoren

28 Wigger, Die Schweizerische Konservative Volkspartei (wie Anm. 6), 214.
29 Butler, Das Unbehagen an der Moderne (wie Anm. 7), 423.
30 Wigger, Die Schweizerische Konservative Volkspartei (wie Anm. 6), 218.
31 Baumer, Die «Renaissance» (wie Anm. 4), 30-31; Dr. Anton Gisler, Weihbischof von Chur,

in: Diaspora-Kalender, 29 (1929), 15.
32 Wigger, Die Schweizerische Konservative Volkspartei (wie Anm. 6), 215.
33 Metzger, Die «Schildwache» (wie Anm. 3), 20.



94 Philipp Frei

Caspar Decurtins und Albert Maria Weiss aus; diesem Lager ebenfalls dazuge-
rechnet werden können die Welschwalliser Katholiken, die «Junge Schule»
sowie ein Teil der Diasporakatholiken.34 Caspar Decurtins, der von Franziska

Metzger als einer der wichtigsten Exponenten des integralistisch-rechtskatholi-
schen Flügels innerhalb des damaligen Schweizer Katholizismus bezeichnet

wird, stand regelmässig im Zentrum der Auseinandersetzungen.35
Gerade durch die antimodemistischen Verlautbarungen der Kirche, erhielt

sein Kreis Auftrieb, um gegen diejenigen Katholiken vorzugehen, denen man -
wie Bernhard Wigger es nannte - «Kompromisslertum» mit den Modernen
vorwarf.36 Ihr wichtigstes «Standbein» besass die im Jahre 1912 gegründete integra-
listisch-rechtskatholische Zeitung «Die Schildwache» und ihre jungultramontane
Bewegung gemäss Franziska Metzger im «Ottener Kreis» um den Verleger Otto
Walter; eindeutig zum Vorschein kam hierbei auch die enge Beziehung zum
Freiburger Katholizismus. Prägende Gestalten dieser Richtung waren u.a. - von
Caspar Decurtins und Otto Walter einmal abgesehen - auch Robert Mäder,
Johann Baptist Rusch und Josef Beck. Hauptsächlich in der Person von Walter
fanden sich auch enge Verbindungen zum literarisch-kulturellen, integralistisch
ausgerichteten «Gralbund» des Richard von Kralik und dessen im Jahre 1906

gegründeten Zeitschrift «Der Gral», welche sich im «Literaturstreit» gegen die
kulturelle Richtung Muths gewandt hatte. Der Churer Bischof Georgius Schmid von
Grüneck berief dann Otto Walter im Jahre 1915 in die Schriftleitung dieser
Zeitschrift, wo jener schliesslich bis 1917 als Mitherausgeber amtierte. 7

Die Rivalität zwischen «Luzernern» und «Freiburgern» fand ihren Höhepunkt
letztlich anlässlich der Gründungsbestrebungen der Luzemer für eine eigene
Universität. Anton Gislers Bemühungen zur Errichtung einer «Universitas
Benedictina Lucernensis» waren aber nicht von Erfolg getragen. ' Mit Unterstützung
seiner Freunde - namentlich Hans von Matt und Kaspar Müller - war zwar die

Realisierung derselben weit gediehen, doch der vorzeitige Tod gewichtiger
Befürworter - darunter auch der Namensgeber Papst Benedikt XV. - machte das

Projekt im letzten Augenblick wieder zunichte. Ausschlaggebend hierfür waren
wohl diejenigen Stimmen, welche darin eine Konkurrenz zur «Alma mater Fri-
burgensis» - zu deren Mitbegründern auch Caspar Decurtins gehörte - befürchteten.39

34 In Bezug auf die «Junge Schule» gilt es jedoch zu beachten, dass Nikiaus Duss in seiner
Darstellung zu Josef Ignaz von Ah festhielt, dass diese durch die von Charles Montalembert

- dem Wegbereiter des liberalen Katholizismus - vertretenen kirchenpolitischen Ideen
beeinflusst gewesen seien. Duss, Josef Ignaz von Ah (wie Anm. 4), 41; Wigger, Die Schweizerische

Konservative Volkspartei (wie Anm. 6), 218-219.
35 Metzger, «Die Schildwache» (wie Anm. 3), 13, 19; Wigger, Die Schweizerische Konservative

Volkspartei (wie Anm. 6), 224.
36 wigger, Die Schweizerische Konservative Volkspartei (wie Anm. 6), 220.
37 Metzger, Die «Schildwache» (wie Anm. 3), 97.
38 Josef Furrer/Thomas Herger, Die Bemühungen von Regens Dr. Anton Gisler, Chur, um die

Gründung einer katholischen Universität in Luzern 1919-1922, in: Thomas Herger (Hg.),
Weihbischof Dr. Antonius Gisler Chur 1863-1932. Führender Theologe und kirchlicher
Schriftsteller im ersten Viertel des 20. Jahrhunderts, Altdorf 1974, 141-145; Zum Gedenken
an Weihbischof Dr. Antonius Gisler, in: Neue Zürcher Nachrichten, 25. März 1963.

39 Alois Steiner, Ein wichtiges Dokument zum Luzemer Universitätsprojekt von 1920,
Miszelle - Mélange, in: Zeitschrift für Schweizerische Kirchengeschichte, 97 (2003) 183-187.



Reformkatholizismus 95

«Decurtinismus» als Inbegriffpolemischer Aktivitäten in der Modernismuskrise
der katholischen Schweiz

Die prägnantesten Konflikte der «Modemismusdebatte» in der Schweiz betrafen
die Angriffe von Caspar Decurtins - deshalb von Karl Fry auch «Decurtinismus»
genannt - an die Adressen von Albert Meyenberg, Anton Gisler, Vincenz Zapletal

und Prinz Max von Sachsen in der Vorkriegszeit sowie der Disput zwischen
Anton Gisler und Joseph Wittig in der Zwischenkriegszeit; darüberhinaus geriet
auch Heinrich Federer aufgrund der ihm vorgeworfenen «Neigungen» in den

Sog der diesbezüglichen Auseinandersetzungen.40
Im Jahre 1910 warf Caspar Decurtins Albert Meyenberg vor, dass er den

«Modernismus» «durch die Art und Weise, mit welcher er ihn bekämpfe», geradezu

begünstigen würde.41 Der Bündner warnte davor, dass die durch den
Luzemer mitvertretene Richtung im Schweizer Katholizismus die Grenze zwischen
katholischer und akatholischer Anschauung immer mehr verwischen würde.42 Im
Gegenzug hielt ihm der Angeschuldigte u.a. theologische Ungenauigkeiten eines
Laien vor.43

In Bezug auf Anton Gislers im Jahre 1912 erschienenes Buch «Der
Modernismus» warf der streitbare Integralist dem Theologen 1913 vor, damit «ein
Bollwerk für theologische Irrtümer» geschaffen zu haben, und dass es sich im
Kampf gegen den «Modemismus» um ein sehr «gefährliches», ja geradezu
«bedenkliches» Werk handle.44 Anton Gisler wie Albert Meyenberg differenzierten
in der Streitfrage um die Erneuerungs- und Reformbewegung zwischen
«modernistischen Auswüchsen» einerseits, und «solchen Errungenschaften der modernen

Wissenschaft und Theologie, die auch vom Katholizismus aufgenommen
werden sollten», andererseits.45 Gisler fasste den Begriff des «Modemismus» in
vielerlei Hinsicht enger als andere Zeitgenossen auf.46 Decurtins denunzierte den

40 Karl Fry, Caspar Decurtins. Der Löwe von Truns, Bd. 2, Zürich 1952, 338; Metzger, Die
«Schildwache» (wie Anm. 3), 13; Wigger, Die Schweizerische Konservative Volkspartei
(wie Anm. 6), 220; Iso Baumer, Max von Sachsen, Priester und Professor. Seine Tätigkeit in
Freiburg/Schweiz, Lemberg und Köln, Freiburg/Schweiz 1990, 119-120.

41 Metzger, Die «Schildwache» (wie Anm. 3), 19.
42 Siehe Wigger, Die Schweizerische Konservative Volkspartei (wie Anm. 6), 220.
43 Siehe Metzger, Die «Schildwache» (wie Anm. 3), 19.
44 Caspar Decurtins, Der Modemismus, dargestellt und gewürdigt von Professor Dr. Anton

Gisler. Eine Kritik, Trier 1913; Anton Gisler, Im Kampfe gegen den Modernismus. Abwehr
zweier Angriffe, Stans 1913, 34-35.

45 Zitiert in: Wigger, Die Schweizerische Konservative Volkspartei (wie Anm. 6), 220.
46 Obschon er - in Anlehnung an die Enzyklika «Pascendi» - wiederholt darauf verwiesen

hatte, dass der «Modemismus» «kein beliebiges Gebilde, sondern ein klar geprägter Begriff,
vom kirchlichen Lehramt authentisch benannt, beschrieben und verurteilt» sei, warf ihm die
«Correspondance» vor, sich zu wenig im Einklang mit der kurialen Meinung zu befinden. In
seiner Verteidigungsschrift wies Anton Gisler diese Vorwürfe zurück, indem er schrieb, dass
die «Modernismus»-Definition seiner Kritiker ein willkürliches Gebilde sei und deshalb eine
Missachtung von «Pascendi» bedeuten würde, denn - so der Theologe - «(e)ine Irrlehre, die
der Papst einmal bestimmt und benannt, soll Niemand (sie!) umnennen und anders
bestimmen wollen». Gisler, Im Kampfe gegen den Modernismus (wie Anm. 44), 27. Siehe
auch: Wigger, Die Schweizerische Konservative Volkspartei (wie Anm. 6), 220, 225-226.



96 Philipp Frei

Geistlichen daraufhin sogar in Rom.47 Noch im selben Jahr verfasste der dadurch
in Bedrängnis geratene Churer Professor für Apologetik und Dogmatik die
Schrift «Im Kampfe gegen den Modemismus. Abwehr zweier Angriffe» und
wies darin alle Anschuldigungen - mit der «Rückendeckung» seines Bischofs
Georgius Schmid von Grüneck - entschieden zurück.48

Nach ähnlichem Muster verlief auch der Angriff des Bündners auf Vincenz
Zapletal.49 Decurtins bezichtigte - wie Albert Büchi in seinen durch Iso Baumer
überlieferten Erinnerungen festhielt - den alttestamentlichen Exegeten an der

Universität Freiburg des «Modemismus» und wurde deshalb sogar in Rom
vorstellig. Die Versuche Decurtins', den ihm unliebsamen Akademiker nicht nur
von seinem Lehrstuhl zu vertreiben, sondern auch noch dessen bevorstehende
Wahl zum Rektor zu hintertreiben, gelang indessen nicht, denn als kurze Zeit
später die Universität den Österreicher mit einer bisher unerreichten Stimmenmehrheit

dazu erkoren hatte, wurde dies - so Büchi weiter - auch in Rom beachtet;

Otto Weiss stuft Vincenz Zapletal im Jahre 1998 dennoch als Hauptvertreter
des theologischen «Modemismus» der Schweiz ein.50

Der seit 1910 in Freiburg Kirchenrecht und Liturgik lehrende Theologe Prinz
Max von Sachsen zog sich aufgrund seiner Forderung nach Aufbau des Dialoges
zwischen Ost- und Westkirchen in Anlehnung der ökumenischen Konzilien des

1. Jahrtausends eine kuriale Massregelung zu.51 Iso Baumer zufolge, wurde im
Jahre 1910 gegen Decurtins, der als enger Freund von Umberto Benigni galt,
durch den seinerzeitigen Redaktor der «Ostschweiz», Georg Baumberger, in
diesem Zusammenhang sogar eine Klage wegen Verleumdung der Professoren
Albert Meyenberg, Josef Beck und Prinz Max erhoben, welche jedoch folgenlos
bleiben sollte.52 Als Motivation für die Konfrontation mit dem Deutschen führte
der Autor den Umstand an, dass Decurtins «als ein bitterer Feind der Dominikaner»

galt, welche in Freiburg über grossen Einfluss verfügt hätten; so schrieb
derselbe: «Mit dem Prinzen sollen nun zugleich die Dominikaner getroffen und
ihre herrschende Stellung in Freiburg zur Genugtuung Decurtins gebrochen werden.

Dies ist indes nicht gelungen, und die Attacke nach dieser Richtung hin
gescheitert.»53 Paradox erscheint hierbei aber der Umstand, dass ja gerade Thomas

von Aquin selbst Dominikaner war.

47 Siehe Albert Gasser, Die Kontroverse Anton Gisler/Joseph Wittig im Jahre 1922, in:
Schweizerische Kirchenzeitung, 85 (1991), 109.

48 Gisler, Im Kampfe gegen den Modernismus (wie Anm. 44), 34-36: Wigger, Die
Schweizerische Konservative Volkspartei (wie Anm. 6), 225.

49 Iso Baumer-Müller (Hg.), Albert Büchi, Gründung und Anfänge der Universität Freiburg
i.Ue., Erinnerungen und Dokumente, Freiburg/Schweiz 1987, 41 ; Fry. Caspar Decurtins (wie
Anm. 40), Bd. 2, 338.

50 Otto Weiss, Modernismus, in: Lexikon für Theologie und Kirche, Bd. 7,
Freiburg/Basel/Rom/Wien 31998, 369.

51 Max, Prinz von Sachsen, in: Walther Killy/Rudolf Vierhaus (Hg.), Deutsche Biographische
Enzyklopädie (DBE), Bd. 6, München 1997, 674. Siehe auch: Iso Baumer, Max Herzog zu
Sachsen, in: Menschen und Werke. Hundert Jahre wissenschaftliche Forschung an der
Universität Freiburg Schweiz, Les hommes et les oeuvres de l'Université de Fribourg Suisse,

Freiburg/Schweiz 1991, 21-43.
32 Iso Baumer, Max von Sachsen (wie Anm. 40), 120.
53 Ebenda.



Reformkatholizismus 97

Ungeachtet seiner katholischen und kirchlichen Einstellung, wurde Anton
Gisler gegenüber Andersdenkender als jederzeit «tolerant» und «gerecht»
geschildert; dass aber auch seinem Wohlwollen gelegentlich Grenzen gesetzt
waren, davon zeugte vor allem die Kontroverse mit Joseph Wittig im Jahre 1922.
Der Streit ging auf einen vom Breslauer Professor und Geistlichen im «Hochland»

erschienenen Aufsatz mit dem Titel «Die Erlösten» zurück. Versehen mit
Zitaten des Reformators Martin Luther, hinterfragte er darin kritisch Aspekte der
Dogmatik, woraufhin der Prälat Anton Gisler den Autor in einem mit «Luther
redivivus?» überschriebenen Artikel in der «Schweizerischen Rundschau» in
ungewohnt «polemischer» und «despektierlicher» Weise angriff. Es war dieser Beitrag

Gislers, welcher zur Einleitung eines kurialen Verfahrens gegen Wittig führte;

am 29. Juni 1925 wurde er zunächst im Zusammenhang mit sechs seiner
Schriften indiziert und rund ein Jahr später am 12. Juni 1926 - ohne vorherige
Anhörung - gar exkommuniziert, weil er sich dagegen widersetzt hatte, das «Tri-
dentinische Bekenntnis» und den «Antimodemisteneid» zu wiederholen.55 Bernhard

Wigger interpretiert das Verhalten Anton Gislers, als «Furcht vor der

Ausgrenzung», welche diesen - wohl aufgrund der eigenen Erfahrungen - bis zur
Teilnahme an der antimodernistischen Kampagne geführt hätte.56

«Reformkatholizismus»

Ähnlich wie Herbert Dachs im Jahre 1974, bezeichnete Otto Weiss den
«Reformkatholizismus» 1989 - zusammen mit dem «Amerikanismus» - als Variante
des «Modemismus».57 Wilhelm Reinhard wies bereits 1935 daraufhin, dass es

um die Jahrhundertwende - wie auch zuvor - in der «katholischen Christenheit»
geistige Bewegungen gegeben hätte - welche er unter den Begriff des
«Reformkatholizismus» subsumierte -, die dem «Modemismus» «voraus und neben ihm
einher» gegangen seien.58 Der besagte «-ismus» stand primär für eine Er-

54 Baumer, Die «Renaissance» (wie Anm. 4), 227; Gasser, Die Kontroverse (wie Anm. 47),
109; Weihbischof Dr. Antonius Gisler, Chur. Titularbischof von Mileve, in: Die Ostschweiz,
6. Januar 1932; Weihbischof Dr. Antonius Gisler, Chur. Titularbischof von Mileve, in:
Vaterland, 6. Januar 1932.

55 Baumer, Die «Renaissance» (wie Anm. 4), 144-145.
56 Wigger, Die Schweizerische Konservative Volkspartei (wie Anm. 6), 226-227.
57 Weiss, Modemismus (wie Anm. 50), 367. Als Hauptexponenten des internationalen

«Modemismus» galten u.a. Emesto Buonaiuti, Lucien Laberthonnière, Georges Blondel, Antonio
Fogazzaro, Alfred Loisy und George Tyrrell; die beiden letztgenannten Personen wurden
nebst der Indizierung sogar noch exkommuniziert. Siehe Weitlauff, Miszelle. Von der
Reichskirche zur «Papstkirche» (wie Anm. 10), 400; Herbert Dachs, Albert Ehrhard -
Vermittler oder Verräter?, in: Weinzierl (Hg.), Der Modernismus (wie Anm. 24), 213; August
Hagen, Reformkatholizismus, in: Lexikon fur Theologie und Kirche, Bd. 8, Freiburg i.Br.
21963, 1085; Maron, Reformkatholizismus (wie Anm. 21), 897-900; Heiler, Alfred Loisy
(wie Anm. 22), 223-224.

58 Reinhard, Modemismus (wie Anm. 23), 250. Als Hauptexponenten des internationalen
«Reformkatholizismus» galten u.a. Hermann Schell, Romolo Murri, Joseph Schnitzer, Josef
Müller und de facto Carl Muth. Letzterer wurde zwar als Herausgeber der von ihm 1903
gegründeten Zeitschrift «Hochland» indiziert, doch aufgrund dessen, dass die entsprechende
Publikation ausblieb, erlangte das Verbot letztlich keine kirchenrechtliche Verbindlichkeit.
Romolo Murri wurde nicht nur indiziert, sondern auch exkommuniziert. Siehe Manfred



98 Philipp Frei

neuerungs- und Reformbewegung, welche jedoch als intellektuelle, theologische
und bildungsbürgerliche Strömung die Durchschnittskatholiken der ersten Hälfte
des 20. Jahrhunderts kaum zu erfassen vermochte.59

Der Begriff ging auf eine im Jahre 1899 in Würzburg veröffentlichte Schrift
mit dem gleichnamigen Titel des promovierten Philosophen Joseph Müller
zurück.60 Diese Reformbestrebungen zielten darauf ab, den in «Lähmung»,
«Rückständigkeit» und «Erfolglosigkeit» erstarrten ultramontanen Katholizismus aus
seinem geistigen und kulturellen Ghetto herauszuführen und auf die Höhe der
Zeit zu bringen.61 Es galt, sich von der modernen Welt gerade einmal so viel
anzueignen, wie mit dem katholischen Standpunkt nur irgendwie vereinbar schien,
oder - wie der von Godehard Lindgens zitierte Michael Schmaus sich ausdrückte

- «den Ergebnissen der modernen Wissenschaft und Kultur in der theologischen
Wissenschaft Rechnung zu tragen, ohne am Glauben Abstriche zu machen».62

Die Reformkatholiken wandten sich in philosophischer und theologischer
Hinsicht insofern gegen die seit 1879 von der Kirche gepredigte «Neuscholastik»
bzw. den «Neuthomismus», als dass sie laut Vincent Beming gewisse «geistige
Verengungen» der- bzw. desselben - nicht aber Thomas von Aquin und die
mittelalterliche Scholastik - beklagten.63 Durch die hierfür massgebliche Enzyklika

«Aeterni Patris» wurde der Versuch unternommen, in Abwehr von Aufklärung

und Reformation an die Tradition der Scholastik, die sie als spezifisch
katholische Form von Philosophie und Theologie betrachteten, anzuknüpfen; als

systematisch-theologische Bewegung hatte sie die rationale Begründung des

Weitlauff, Carl Muth, in: Neue Deutsche Biographie, Bd. 18, Berlin 1997, 646; Hagen,
Reformkatholizismus (wie Anm. 57), 1085; Maron, Reformkatholizismus (wie Anm. 21), 897-
898; Heiler, Alfred Loisy (wie Anm. 22), 223-224.

59 Metzger, Die «Schildwache» (wie Anm. 3), 15; Butler, Das Unbehagen an der Moderne (wie
Anm. 7), 421; Dachs, Albert Ehrhard (wie Anm. 57), 213; Robert Scherer, Modernismus, in:
Lexikon für Theologie und Kirche, Bd. 7, 1962, 514; Hofmann, Reformkatholizismus (wie
Anm. 23), 689.

60 Darin brachte der Autor sein Anliegen wie folgt zum Ausdruck: «Ich habe den
Reformkatholizismus als die Religion der Zukunft bezeichnet, nicht den Katholizismus, wie er jetzt
landläufig sich darstellt und vielfach bei Aussenstehenden, ja selbst bei den eigenen
Angehörigen zum Anstoss geworden ist, sondern wie er unbeschadet seiner Grundlagen auf Grund
tieferer Einsicht neu gestaltet werden kann.» Josef Müller, Der Reformkatholizismus die
Religion der Zukunft. Für die Gebildeten aller Bekenntnisse, Würzburg

'
1899, VI.

61 Butler, Das Unbehagen an der Moderne (wie Anm. 7), 421; Hofmann, Reformkatholizismus
(wie Anm. 23), 689.

62 Michael Schmaus, zitiert aus: Lindgens, Pluralismus (wie Anm. 18), 142; Heussi, Kompendium

der Kirchengeschichte (wie Anm. 12), 452; Aubert, Die modernistische Krise (wie
Anm. 22), 439.

63 Immerhin war es aber auch Papst Leo XIII. selbst, der die Berufung auf die ((Neuscholastik»
und deren Anwendung nicht uneingeschränkt verstanden wissen wollte; so hiess es in der
hierfür massgeblichen Enzyklika «Aeterm Patris» aus dem Jahre 1879 wie folgt' «Sofern
sich bei den scholastischen Lehrern allzu subtile Fragen, unüberlegte Behauptungen und
sonst Dinge finden, die nicht mit den bewährten Lehren der Vorzeit in Einklang stehen, kurz,
die aller Wahrscheinlichkeit entbehren, möchten wir dies auf keinen Fall zur Nachahmung in
unserem Jahrhundert empfehlen.» Enzyklika «Aetemi Patris», zitiert aus: A. Hamman,
Neuscholastik, in: Galling (Hg.), Die Religion in Geschichte und Gegenwart (wie Anm. 21), Bd.
4, Tübingen 1960, 1434. Siehe auch: Vincent Beming, Geistig-kulturelle Neubesinnung im
deutschen Katholizismus vor und nach dem Ersten Weltkrieg, in: Anton Rauscher (Hg.).
Religiös-kulturelle Bewegung im deutschen Katholizismus seit 1800. Paderborn/München'
Wien/Zürich 1986, 48-49, 83.



Reformkatholizismus 99

Dogmas zum Ziel, und als philosophische Richtung beabsichtigte sie das
scholastische Denken fortzusetzen oder ihre Schulthesen mit denjenigen der modernen

Philosophie zu verknüpfen.
Trotz aller Kritik wollte Josef Müller im Erscheinungsjahr seiner Schrift

vereinzelte Züge der Lehre gelten lassen, jedoch das System insgesamt als
«veraltet» verstanden wissen.65 Doch bereits im Jahre 1915 sollte sich Max Scheler in
seinem Werk «Vom Umsturz der Werte» bitter über das Vorgehen eines angeblich

«fortschrittlichen Zentrumskatholizismus» beklagen, der sich das Bild des

Aquinaten als einem der grössten kirchlichen Schriftsteller zurechtlege, um dem
Vorwurf der «Rückständigkeit» des Katholizismus begegnen zu können.66 Er
kritisierte das hierzu beliebte Verfahren, überall die religiösen und mystischen Teile
des thomistischen Gottes- und Weltbildes «wegzuschneiden» oder «zurückzudrängen»,

um nur dasjenige zurückzubehalten, das den Hauptgestalten des

zeitgenössischen «öffentlichen» Katholizismus denn «passe».
In Bezug auf Fragen der Kirchen-. Gesellschafts- und Sozialpolitik opponierten

die Reformer zudem gegen die überkommenen zentralistischen römischen
Institutionen, das hierarchische Prinzip sowie die Überbetonung des «Universalis-
mus». Auch die Reform der Kirchendisziplin hinsichtlich Ordensleben und
Pflichtzölibat waren genauso Gegenstand der Reformbestrebungen, wie der
Wunsch nach Einführung der deutschen Sprache in die Liturgie.67 Angestrebt
wurde auch die vermehrte Zusammenarbeit zwischen den Konfessionen; vor
allem christliche Gewerkschaften in Deutschland sollten deshalb zwecks Betonung
der religiösen Neutralität interkonfessionell, unpolitisch und «von versöhnlichem
Geiste getragen» sein.68 In seinem Rundschreiben «Singulari quadam» aus dem
Jahr 1912 nahm Papst Pius X. zum Gewerkschaftsstreit in Deutschland eine
vermittelnde Rolle zwischen integralistischen Gegnern und reformerischen
Befürwortern ein.69

64 Walter, Neuscholastik, Neuthomismus (wie Anm. 21), 779; A. Hamman, Neuscholastik (wie
Anm. 63), 1433-1434. - Siehe auch: Josef Stallmach, Das Werk Edith Steins im Spannungsfeld

von Wissen und Glauben, in: Internationale Katholische Zeitschrift «Communio», 16

(1987), 149-158 sowie Jacques Maritain, Le thomisme et la civilisation, in: Der Thomismus
und der Mensch in der Zeit. hg. von Neudeutschland Älterenbund, Köln [o.J.], 12-13.

65 Josef Müller bezeichnete in seinem Buch die Scholastik als «Hauptbollwerk der
Rückständigkeit» und forderte die Aufgabe der nicht mehr «haltbaren» Lehrmeinungen derselben
in Philosophie und Theologie; hierzu schrieb er: «Man sollte es nicht fur möglich halten,
dass in weitaus den meisten theologischen Bildungsanstalten die Philosophie und Theologie
einer mehr als sechs Jahrhunderte zurückliegenden Geistesrichtung nahezu unverrückt
festgehalten wird und jede Abweichung davon gewissennassen als Abfall vom Glauben
gebrandmarkt ist.» Müller, Der Reformkatholizismus (wie Anm. 60), 65-67; Beming,
Neubesinnung im deutschen Katholizismus (wie Anm. 63), 48^19, 83.

66 Max Scheler, Vom Umsturz der Werte. Abhandlungen und Aufsätze. Gesammelte Werke,
Bd. 3. Bern/München '1972, 364-365.

67 Butler, Das Unbehagen an der Moderne (wie Anm. 7), 421; Aubert, Die modernistische
Krise (wie Anm. 22), 438; Maron, Reformkatholizismus (wie Anm. 21), 896-897; Hofmann,
Reformkatholizismus (wie Anm. 23), 689-690.

68 Butler, Das Unbehagen an der Moderne (wie Anm. 7), 421; Aubert, Die modernistische
Krise (wie Anm. 22), 438; Harald Poelchau, Christliche Gewerkschaften, in: Galling (Hg.),
Die Religion in Geschichte und Gegenwart (wie Anm. 21), Bd. 2, 1958, 1548; Hofmann,
Reformkatholizismus (wie Anm. 23), 690; Theodor Brauer, Gewerkschaften, in: Sacher
(Hg.), Staatslexikon (wie Anm. 9), Bd. 2, Freiburg i.Br. 1927, 720.

69 Siehe Paul Jostock, Selbsthilfe der Arbeiter, in: Hermann S. Scholl (Hg.), Katholische
Arbeiterbewegung in Westeuropa, Bonn 1966, 123.



100 Philipp Frei

Eine Neudefinition des Verhältnisses der Katholiken zu Staat und Politik wurde

insofern verlangt, als dass «christliche Demokratie» und «christlicher
Sozialismus» eingeführt werden sollten; beides galt es durch die politische Mitarbeit
mit katholischem Geist zu durchdringen.70 Oskar Ludz äusserte sich im Jahre
1929 über das Verhältnis der Kirche zur Demokratie rückblickend wie folgt: «Im
Gegensatz zur staatlichen Entwicklung, die vom Absolutismus zur Demokratie
führte, gelangte die katholische Kirche von demokratischen Auffassungen je länger

je mehr zum Absolutismus, der im Vatikankonzil gipfelt (1870) [,..].»71

Urs Altermatt wies daraufhin, dass sich im ausgehenden 19. und zu Beginn
des 20. Jahrhunderts in kirchlichen Verlautbarungen regelmässig «demokratiekritische»

und «antidemokratische» Äusserungen finden Hessen; dies, zumal die

Kirchenleitung dieser Staatsform aufgrund deren Bezug zu den liberalen
Freiheitsrechten ablehnend gegenüber stand. Dennoch sollte der allmählich einsetzende

katholische Diskurs über die Demokratie eine schrittweise Modernisierung
darstellen.72 Die Forderung nach parteipolitischer Aktivität durch Kirchenmitglieder

wurde - wie Godehard Lindgens schrieb - primär von Romolo Murri in
Italien mit dem Argument verteidigt, dass sich die Kompetenz des Papstes ja
nicht auf die bürgerlich praktische Sphäre erstrecken würde.73 Im Zuge des

«Risorgimento» untersagte Papst Pius IX. mit der Verlautbarung «Non expedit» im
Jahre 1874 den Katholiken die Teilnahme am politischen Leben in Italien; auch
der Pontifikatswechsel im Jahre 1878 vermochte an dieser Haltung im Grundsatz
nichts zu ändern, obschon Rudolf Lill zufolge gerade Papst Leo XIII. «eine
umsichtige Annäherung seiner Kirche an neue politische und soziale Wirklichkeiten»

vollzogen hätte.74 Otto Weiss verwies in diesem Zusammenhang darauf,
dass der Name von Papst Leo XIII. auch mit der Stellungnahme gegen die
«extrem monarchistische Richtung im französischen Katholizismus und seine Bejahung

der demokratischen Staatsform» in Verbindung gebracht worden sei.75

70 Maron, Reformkatholizismus (wie Anm. 21), 897.
71 So hielt denn auch Otto Kallscheuer im Jahre 1997 fest, dass es gerade den intransigenten

Pius-Päpsten im 19. Jahrhundert gelungen sei, «die Kirche als geistliche Universalmonarchie
zu zentralisieren». Otto Kallscheuer, Der Nachfolger. Neue Studien zu Identität und Zukunft
des Papstamtes, in: Neue Zürcher Zeitung, 20./21. September 1997. Siehe auch: Oskar Lutz,
Das Gesetzbuch der katholischen Kirche (Codex iuris canonici) in seinen Konfliktsbestimmungen

mit dem Staate und Andersgläubigen samt Text und Übersetzungen. Im
Auftrage der Freien Protestantischen Vereinigung, St. Gallen 1929, 12.

72 Derselbe beschrieb die Situation wie folgt: «Die naturrechtliche Staatslehre der katholischen
Kirche bildete jahrzehntelang die Grundlage für ihre Neutralität gegenüber den Staatsformen.

Die Neutralitätsthese hatte zur Folge, dass die römisch-katholische Kirche keiner
Staatsform eine besondere theologische oder naturrechtliche Legitimation gab und die Frage
der Staatsform zunächst als eine rein politische einschätzte. Wegen dieses neothomistischen
Ansatzes nahm die Kirche erst spät ein positives Verhältnis zur Demokratie ein. Die Frage
der Staatsform war jener nach dem Staatszweck nachgeordnet. Entsprechend folgte die Frage
nach der besten Staatsform dem Kriterium des Gemeinwohls.» Urs Altermatt, Zum ambivalenten

Verhältnis von Katholizismus und Moderne: Epochen, Diskurse, Transformationen,
in: Zeitschrift für Schweizerische Kirchengeschichte, 97 (2003), 179.

73 Lindgens, Pluralismus (wie Anm. 18), 142.
74 Rudolf Lill, Geschichte Italiens vom 16. Jahrhundert bis zu den Anfängen des Faschismus,

Darmstadt 1980, 194-195.
75 Weiss, Der Modernismus in Deutschland (wie Anm. 16), 52. Siehe auch: Heussi, Kompendium

der Kirchengeschichte (wie Anm. 12), 442^154.



Rejormkatholizismus 101

Aber mit seinem Rundschreiben «Diutumum illud» im Jahre 1881 erfolgten
durch die Verurteilung der Volkssouveränität dennoch gravierende Einschränkungen.76

Unter Papst Pius X. erschien im Jahre 1905 die Enzyklika «Il fermo
proposito», in welcher er dafür plädierte, dass sich die «Katholische Aktion» die

Mittel, die ihr u.a. das öffentliche Staatsleben biete, nutzbar zu machen hätte; so
hiess es: «Sie muss sich infolgedessen jener bürgerlichen Rechte bedienen, welche

die heutigen Staatsverfassungen allen und demnach auch den Katholiken
gewähren. Ihre Rechte sind verschiedener Art; sie gestatten sogar, direkt an dem

politischen Leben des Landes Anteil zu nehmen mittels der Volksvertretung im
Parlament.»77 Nichtsdestotrotz wollte er aber an den Einschränkungen seiner
Vorgänger wenigstens im Grundsatz festhalten.78

Im literarisch-kulturellen Bereich entfachte in Deutschland zu Beginn des 20.
Jahrhunderts schliesslich die Frage über die Haltung des Katholizismus zur mo-

76 Das Verhältnis der Kirchenleitung zur Demokratie gestaltete sich ambivalent, wobei es zu
beachten gilt, dass die Kirche trotz allem nie demokratie«feindlich», sondern vielmehr de-
mokratie«kritisch» eingestellt war. Wenn Godehard Lindgens schrieb, dass sich die Kirche
unter dem Pontifikat von Papst Leo XIII. gegen die Volkssouveränität ausgesprochen habe,
so gilt es doch, sich zu vergegenwärtigen, dass die Tennini Demokratie und Volkssouveränität

nicht vorbehaltlos als Synonyme aufgefasst werden sollten. Während der Begriff der
Demokratie für eine Staatsform steht und damit lediglich die qualitativ-quantitative Frage
beantwortet, stellt derjenige der Volkssouveränität - als Gegensatz zum Gottesgnadentum -
die Legitimationsgrundlage der Herrschaftsgewalt dar. Leo XIII. verurteilte in seiner Enzyklika

«Diutumum Illud» explizit die Volkssouveränität à la Jean-Jacques Rousseau, nicht
aber diejenige eines Johannes Althusius oder Francisco Suârez. Dies lag wohl daran, dass die
Letztgenannten - im Gegensatz zu den meisten Kontraktuahsten der Neuzeit - die Idee des

Gesellschaftsvertrages mit dem Gottesgnadentum insofern miteinander zu harmonisieren
vermochten, als dass sie Gott als Legitimationsgrundlage der Staatsgewalt gemäss dem
Römerbrief des Apostels Paulus ungeachtet aller Säkularisierungstendenzen nach wie vor
Rechnung trugen. Philipp Frei, Die temporale Kompatibilität des kreislaufförmigen
Naturzustandstheorems in der Gesellschaftsvertragslehre von Thomas Hobbes vor dem Hintergrund
des Monarchiediskurses der Renaissance. Zwischen Fiktion und Realität (unpubl. Seminararbeit

am Lehrstuhl fur Allgemeine und Schweizer Geschichte der Neuzeit, Prof. Dr. Volker
Reinhardt), Freiburg 2001. Siehe auch: Lindgens, Pluralismus (wie Anm. 18), 105, 142;
Albert Gnägi, Kirche und Demokratie. Ein dogmengeschichtlicher Überblick über das
grundsätzliche Verhältnis der katholischen Kirche zur demokratischen Staatsreform, Einsiedeln/
Köln '1970, 138-148, 157-160; Emil Muhler, Die Soziallehre der Päpste, München 1958,
24, 94-95, 107-113, 117; Josef Thür, Demokratie und Liberalismus in ihrem gegenseitigen
Verhältnis, Diss., Rechts- und staatswissenschaftliche Fakultät, Universität Zürich (Separatdruck),

Zürich 1944, 10-13,21-23.
77 Enzyklika «Il fermo proposito», zitiert aus: Die neue Enzyklika Pius X., in: Die Ostschweiz,

21. Juni 1905.
78 Der Oberhirte schrieb folglich: «Schwerwiegende Gründe raten uns ab, ehrwürdige Brüder,

von jenen uns von unseren Vorgängern Pius IX. und Leo XIII. seligen Andenkens
vorgeschriebenen Normen abzuweichen, wonach in Italien die Teilnahme der Katholiken an den
Parlamentswahlen verboten ist. Nur ebenso schwerwiegende andere Gründe, die das höchste
Interesse der Gesellschaft im Auge haben, welches um jeden Preis gewahrt werden muss,
können veranlassen, dass in besonderen Fällen von dem Gesetz dispensiert werde,
hauptsächlich wenn ihr, ehrwürdige Brüder, von der unbedingten Notwendigkeit für das Heil der
Seelen und fur das höchste Interesse eurer Kirchen überzeugt seid und darum einkommt.»
Enzyklika «Il fermo proposito», zitiert aus: Die neue Enzyklika Pius X., in: Die Ostschweiz,
21. Juni 1905.



102 Philipp Frei

dernen Literatur.79 Die seit dem Ende der 1890er Jahren einsetzende «Inferiori-
tätsdebatte» basierte letztlich auf der Frontstellung zwischen deutscher Klassik
und der katholischen Bewegung.80 Konservative Katholiken distanzierten sich

von der neuen Literatur; sie begegneten ihr entweder mit Ignoranz oder moralischer

Kritik und verweigerten auch in künstlerischer Hinsicht jegliche Würdigung.81

Unter dem Pseudonym «Veremundus» brachte Carl Muth 1898 mit der

Frage «Steht die katholische Belletristik auf der Höhe der Zeit?» das Problem
der «litterarischen Inferiorität» auf den Punkt.82 Im Jahre 1903 gründete er in
München die durch die «Hochlandlieder» von Friedrich Lienhard inspirierte
Kulturzeitschrift «Hochland. Monatsschrift für Gebiete des Wissens, der Literatur
und Kunst».83 In zahlreichen Artikeln wies Carl Muth auf das schwierige
Verhältnis zwischen Religion und Poesie hin.84 Er machte sich vor allem durch sein

Engagement zugunsten des um konfessionelle Toleranz werbenden Romans
«Jesse und Maria» von der österreichischen Schriftstellerin Baronesse Enrica
von Handel-Mazzetti sowie des kirchenkritischen Romans «Der Heilige» des
italienischen Reformisten Antonio Fogazzaro verdient.85

Das «Hochland» stand aber den zukunftweisenden literarischen Tendenzen
durchaus auch ablehnend gegenüber, denn zahlreiche Artikel richteten sich
gegen die damalige «naturalistische» sowie «psychologistische» Literaturkunst;
darüberhinaus wurde auch Friedrich Nietzsche «kritisch» vorgestellt.86 Obgleich

79 Weitlauff, Carl Muth (wie Anm. 58), 645; Anton Wilhelm Hüffer, Literaturstreit, in:
Lexikon für Theologie und Kirche, Bd. 6, 1961, 1082.

80 Wolfgang Frühwald, Katholische Literatur im 19. und 20. Jahrhundert in Deutschland, in:
Rauscher (Hg.), Religiös-kulturelle Bewegung (wie Anm. 63), 10.

81 Richard von Kralik, Was ist modern? in: Gotthard Wunberg (Hg.), Die Wiener Moderne.
Literatur, Kunst und Musik zwischen 1890 und 1910, Stuttgart 1992, 197-198; Hüffer,
Literaturstreit (wie Anm. 79), 1082.

82 Primär stiess er sich an der geradezu unglaublichen Prüderie und moralischen Engherzigkeit,
mit der die katholische Literaturkritik - vor allem durch die Jesuiten vertreten - die Romane
nach unsittlichen Stellen abzusuchen pflegte. Deshalb versuchte er zwischen «sittlich
bedenklich» und «erzieherisch bedenklich» eine Grenzlinie zu ziehen. Carl Muth bekräftigte
zwar, dass die katholische Dichtung dem Gedanken christlicher Sittlichkeit verpflichtet sei,
sich jedoch nicht von der «theoretisierenden Theologie» oder der «auch in Laienkreisen
herrschenden kleinlichen Auffassung der Seelsorge» bestimmen lassen müsse. Weitlauff,
Carl Muth (wie Anm. 58), 645; Ernst Hanisch, Der katholische Literaturstreit, in: Weinzierl
(Hg.), Der Modemismus (wie Anm. 24), 126-127; Maron, Reformkatholizismus (wie Anm.
21), 898.

83 Weitlauff, Carl Muth (wie Anm. 58), 645; Frühwald, Katholische Literatur (wie Anm. 80),
10; Hanisch, Der katholische Literaturstreit (wie Anm. 82), 127.

84 Siehe Behre, Karl Muth (wie Anm. 21), 318, 319.
85 Siehe Weitlauff, Carl Muth (wie Anm. 58), 645; Beming, Neubesinnung im deutschen

Katholizismus (wie Anm. 63), 74—75.
86 Durch das literarische Werk von Friedrich Nietzsche gelangen wir auch zum «Sozialdarwinismus».

Obgleich dieser die Evolutionstheorie von Charles Darwin ablehnte, war er es, der
schon früh ihren Kerngedanken aufgriff und auf dieser ein strategisches Konzept für den

Kampf gegen die Degeneration gründete. Bereits 1880 forderte er: «Absterbenmachen der
Kläglichen Verbildeten Entarteten muss die Tendenz sein.» Bemerkenswert erscheint nun
aber der Umstand, dass die Kirchenführung der besagten Entwicklung bis 1930 gleichgültig
gegenüber stand; so verwundert es auch nicht, dass in der Nachkriegszeit beiden Kirchen
gleichermassen vorgeworfen wurde, sie hätten insofern eine Schuld auf sich geladen, als
dass sie bereits in den 1920er Jahren den Versuch unternommen hätten, «sich dem
eugenischen Geist in vermeintlich fortschrittlicher Modernität anzupassen». Erst mit dem von



Reformkatholizismus 103

Carl Muth gegen Moralisierungstendenzen entschieden Front gemacht hatte,
erfolgte in seinem Periodiukum - Jens Malte Fischer zufolge äusserte er sich auch

antisemitisch - eine denunziatorisch anmutende antiexpressionistische
Kampagne gegen Franz Wedekind und Else Lasker-Schüler.87 Die Inferioritätsdebatte
endete vorerst damit, dass - nachdem bereits Hermann Schell im Jahre 1898

indiziert wurde - sowohl Georg von Hertling wie auch Carl Muth als Modemisten
verdächtigt wurden.88 Der Hauptanstoss für die massive Kritik von Seiten der

Integralisten bildete die im Gefolge der antimodernistischen Enzyklika «Pascendi»

von Pius X. im Jahre 1907 verfasste Schrift «Die Wiedergeburt der Dichtung
aus dem religiösen Erlebnis. Gedanken zur Psychologie des katholischen
Literaturschaffens».89 Laut Einschätzung von Karl Schaezler lässt sich die Zeitschrift
im Rückblick klar dem «Reformkatholizismus» zurechnen; ihmzufolge sei es

Carl Muth «gänzlich femgelegen, häretische Irrlehren zu verbreiten», wobei er
sich selbst sicher gewesen sei, dies auch «objektiv» nicht getan zu haben.90

Mit seinen verschiedenartigen und zumeist unverbundenen Bestrebungen
geriet der «Reformkatholizismus» mangels innerer Abgrenzung allenthalben in den

zweifelhaften Ruf, eine kaschierte «Liberalisierung» und «Protestantisierung»
der Kirche anzustreben.91 In ihren Forderungen und Bestrebungen war - wie

Papst Pius XI. erlassenen Rundschreiben «casti connubii» von 1930 richtete sich die
Kirchenleitung mit aller Entschiedenheit gegen die Eugenik. Friedrich Nietzsche, zitiert aus:
Kurt Bayertz/Jürgen Kroll/Peter Weingart, Rasse, Blut und Gene. Geschichte der Eugenik
und Rassenhygiene in Deutschland, Frankfurt a.M. 21996, 65-71. Siehe dazu: Sabina Senn-
hauser, Sterilisation bei Menschen mit geistiger Behinderung. Gründe und Praxis von 1900
bis 1945 (unpubl. Seminararbeit aus dem Heilpädagogischen Institut der Universität
Freiburg, Prof. Dr. Urs Haeberlin/Prof. Dr. Gérard Bless) Freiburg 2002.

s" Jens Malte Fischer, Deutsche Literatur zwischen Jahrhundertwende und Erstem Weltkrieg,
in: Hans Hinterhäuser, Jahrhundertende - Jahrhundertwende, Teil II, Reihe: Neues Handbuch

der Literaturwissenschaft, Bd. 19, Wiesbaden 1976, 250; Weitlauff, Carl Muth (wie
Anm. 58), 645; Frühwald, Katholische Literatur (wie Anm. 80), 10; Hanisch, Der katholische

Literaturstreit (wie Anm. 82), 127.
88 Richard von Kralik, Ritter von Meyrswalden, und sein integralistischer Kreis um die im

Jahre 1906 gegründete konfessionalistisch ausgerichtete Zeitschrift «Der Gral» widersetzten
sich der kulturell-modernistischen Richtung Carl Muths ebenso, wie die jesuitischen «Stimmen

aus Maria Laach» unter der Führung des Paters Alexander Baumgartner. Für den zum
Katholizismus konvertierten Adeligen «war die Einheit von Kirche und Welt zumindest
gedanklich noch vorhanden oder als unmittelbares Ziel anzustreben». Ihm zufolge stand das

Motto von Papst Pius X. «Omnia in Christo instaurare» letztlich für nichts anderes, als dass

alles - auch weltliches - unter den direkten Einfluss der Kirche und deren Hierarchie zu
bringen sei. Siehe Weitlauff, Carl Muth (wie Anm. 58), 645; Kralik, Was ist modern? (wie
Anm. 81), 706; Beming, Neubesinnung im deutschen Katholizismus (wie Anm. 63), 69;
Nikolaus Mikoletzky, Kralik Richard, in: Neue Deutsche Biographie, Bd. 12, Berlin 1980,
665; Hanisch, Der katholische Literaturstreit (wie Anm. 82), 128-129, 147.

8V Aufgrund dieser Publikation wurde er schliesslich konkret des «modernismus litterarius»
bezichtigt. Obschon die Indexkongregation im Jahre 1911 mit päpstlicher Billigung ein Verbot
der Monatsschrift verfügte, erfolgte dann aber doch keine Publikation des Indexdekrets.
Siehe Weitlauff, Carl Muth (wie Anm. 58), 645-646; Behre, Karl Muth (wie Anm. 21), 319;
Aubert, Die modernistische Krise (wie Anm. 22), 438; Maron, Reformkatholizismus (wie
Anm. 21), 898.

9( Karl Schaezler, Carl Muth, in: Wilhelm Sandfuchs (Hg.), Gestalter der Welt, Würzburg
1971, 133-134.

91 Heussi, Kompendium der Kirchengeschichte (wie Anm. 12), 452, 454; Aubert, Die
modernistische Krise (wie Anm. 22), 439.



104 Philipp Frei

Manfred Weitlauff schreibt - manches sicherlich einseitig und weitgehend
zeitbedingt; dennoch standen sie insofern treu zur Offenbarung und Kirche, als dass

sie weder die katholische Glaubenslehre, noch - wie auch Roger Aubert schreibt

- die kirchlichen Grundstrukturen in Frage stellten.92

«Modernismus»

Die reformkatholischen Anliegen wurden gemäss August Hagen von den Modernisten

- wenn auch in der Wortwahl um ein vielfaches radikaler - weitgehend
mitgetragen; vor allem wollten auch sie Franz Homer zufolge den Versuch
unternehmen, die traditionellen kirchlichen «Disziplinierungsmechanismen» zu
verändern und den Anspruch katholischer Wissenschaftler für mehr Freiheit vom
kirchlichen Lehramt durchzusetzen.93 Doch für die Kirche weitaus «gefährlicher»

gestaltete sich Gottfried Maron zufolge der theologische «Modemismus».94

Hubert Wolf verwies 1998 in diesem Zusammenhang auf Herman H.
Schwedt, welcher bereits im Jahre 1978 den Standpunkt vertreten hätte, dass der

Ausgangspunkt jeder Begriffsdefinition von «Modemismus» durch den
«Antimodernismus» («Ketzergeschichte») zu erfolgen hätte, denn Definitionsversuche
des «Modemismus» «an sich» seien dagegen «völlig verfehlt».95 Ruedi Imbach

92 Manfred Weitlauff, Reformkatholizismus, in: Lexikon für Theologie und Kirche, Bd. 8,

1999, 957-958; Aubert, Die modernistische Krise (wie Anm. 22), 439.
93 George Tyrrell verwies in diesem Kontext auf die durch Pius X. verurteilten Vertreter des

«Laizismus» - namentlich Alfred Loisy und Romolo Murri -, welche vor allem die
wachsende Zentralisation der römischen Kirche bekämpften, und aufgrund dessen zunächst
die Laien, die Priester sowie schliesslich das Episkopat ihrer Partizipation am Leben und an
der Regierung der Kirche beraubt worden seien. Gefordert wurden - unter dem Einfluss von
der Idee der Demokratie wie auch der Urverfassung der Kirche - verfassungsmässige
Sicherheiten für die Freiheit des einzelnen gegenüber den Übergriffen der Autorität. Ebenso
unmissverständlich kritisierte Loisy den Zölibat, indem er diesen als ein ((verhängnisvolles
Festhalten an magischen Vorstellungen» abtat; ihm zufolge hatten die alten Tabuverbote
«um den geschlechtlichen Akt selbst, den man eher mit Religion hätte umgeben sollen, eine
Atmosphäre des Aberglaubens geschaffen», wodurch die irrige Vorstellung erzeugt worden
sei, «dass der Stand der Enthaltsamkeit der Gottheit erwünscht sei». George Tyrrell, Das
Christentum am Scheideweg, hg. v. Friedrich Heiler, München, Basel 1959, 51. Dazu: Franz
Homer, Die neuscholastische Naturrechtslehre zwischen Antimodernismus und modemer
Sozialwissenschaft, in: Weinzierl (Hg.), Der Modernismus (wie Anm. 24), 284; Weiss,
Modernismus (wie Anm. 60), 368; Butler, Das Unbehagen an der Moderne (wie Anm. 7).
421; Hagen, Reformkatholizismus (wie Anm. 57), 1085; Heiler, Alfred Loisy (wie Anm.
22), 189.

94 Maron, Reformkatholizismus (wie Anm. 21), 898.
95 Der «Integralismus» ist als religiöse Ganzheitslehre zu verstehen, dessen Anhänger - vor

dem Hintergrund einer negativen Weltsicht - alle Belange des privaten und öffentlichen
Lebens der kirchlichen Entscheidungsgewalt unterwerfen. Sie wollen in ihrem Selbstverständnis

als «integrale römische Katholiken» sowohl die traditionelle «reine Lehre» der Kirche im
Bereich der absoluten Wahrheiten, wie auch die päpstlichen Weisungen im Bereich der
praktischen Alltagsfragen über alles und alle stellen. Da seine «unveränderlichen» Prinzipien
zu allen Zeiten gegolten hätten, und deshalb auch in aller Zukunft dieselben bleiben würden,
galt es - so Erwin Burckhardt - «fortschrittlich religiöse Bewegungen», «berechtigte
Kompetenzen-Bereicherungsansprüche der Bischöfe» sowie «nationalkirchliche Forderungen» zu
unterdrücken. Siehe Hubert Wolf, Vorwort des Herausgebers, in: Peter Hünermann/Hubert
Wolf (Hg.), Antimodernismus und Modernismus in der katholischen Kirche. Beiträge zum
theologiegeschichtlichen Vorfeld des II. Vatikanums, Bd. 2, Paderborn/München/Wien/Zü-



Reformkatholizismus 105

brachte am Beispiel des Freiburger Professors Gallus M. Manser die damals
herrschende Grundtendenz insofern zum Ausdruck, als dass die Überzeugung
geherrscht hätte, «dass der Modemismus von der wissenschaftlichen Seite her in
erster Linie als philosophische Lehre» gedeutet worden sei; so hiess es bei Manser

denn auch: «In der Tat sind die Voraussetzungen des gesamten Modemismus
<philosophische>.»96

Wilhelm Reinhard bezeichnete den «Modemismus» als «Kind der subjektivis-
tischen Philosophie des 18. Jahrhunderts und ihrer theologischen Epigonen», wobei

Anton Gisler als Urheber des «Agnostizismus» und «Immanentismus» - die
er als die «zwei finsteren Türmen (sie!) am Tempel des Modemismus»
umschrieben hatte - als den Königsberger Philosophen Immanuel Kant benannte.97

Gleichzeitig verwies der Churer Professor für Apologetik und Dogmatik auf
Friedrich Ernst Daniel Schleiermacher und dessen sensualistisch geprägte
«Gefühlstheologie»; deren Grundlage wollte er in den Theorien von Georg Wilhelm
Friedrich Hegel, Albrecht Ritschi, William James und Arthur Schopenhauer
ausgemacht haben, welche wiederum von Alfred Loisy und George Tyrrell im
19. und 20. Jahrhundert für ihre Lehren genutzt worden seien.98

«Alle Wissenschaften beginnen [...] mit Begriffsbestimmungen; sonst verdienen
sie es nicht, Wissenschaften zu heissen, sondern sind leeres Gerede.»99

Dieser Feststellung des Humanisten Thomas Hobbes folgend, werden wir uns
also zunächst mit der Terminologie zu befassen haben. Der Begriff des
«Modernismus» wurde in der Fachliteratur gelegentlich - namentlich bei Ferdinand
Barth, Roger Aubert und Erich Przywara - als Sammelbezeichnung für die sei-

nch 1998, 28; Franz Josef Stegmann, Integralismus, in: Lexikon für Theologie und Kirche,
Bd. 5, 1996, 549; Butler, Das Unbehagen an der Moderne (wie Anm. 7), 422; Nell-Breuning,
Integralismus (1933) (wie Anm. 24), 432; Hofmann, Reformkatholizismus (wie Anm. 23),
690; Burckhardt, Antiultramontane Strömungen (wie Anm. 20), 12-13.

96 Ruedi Imbach, Thomistische Philosophie in Freiburg, in: Menschen und Werke. Hundert
Jahre wissenschaftliche Forschung an der Universität Freiburg Schweiz, Les hommes et les

oeuvres de l'Université de Fribourg Suisse, Freiburg/Schweiz 1991, 97-98.
9" Reinhard, Modemismus (wie Anm. 23), 250-251 ; Anton Gisler, Der Modemismus,

Einsiedeln/Waldshut/Köln a. Rh. '1912, 675-676, 670-671.
95 In geistesgeschichtlicher Hinsicht fasste Rupert Hänni diesen Sachverhalt in einem Artikel

der «Schweizerischen Rundschau» im Jahre 1929 wie folgt zusammen: «Der Subjektivismus
der Renaissance hat auf seiner ersten Entwicklungsstufe der Reformation oder der
Autonomie der Religion gerufen, auf der zweiten der Aufklärung oder der Autonomie der
Vernunft, auf der dritten Entwicklungsstufe endlich dem Liberalismus des 19. Jahrhunderts oder
der Autonomie der Persönlichkeit, der Souveränität des Volkes, dem Atheismus [...]. Hatten
Altertum und Christentum unverbrüchlich am Überweltlichen, Göttlichen festgehalten, so
wurde von der Reformation die Kirche, von der Aufklärung Christus und vom Liberalismus
alles zusammen [...] in Frage gestellt.» Rupert Hänni, Altertum, Christentum und Renaissance,

in: Schweizerische Rundschau, 28 (1929) 924; Gisler, Der Modernismus (wie Anm.
97), 675-676, 670-671.

w Thomas Hobbes, Vom Menschen (De Homine). Vom Bürger (De Cive), hg. v. Günter Gaw-
lick, Hamburg 1977,41.



106 Philipp Frei

nerzeitige Erneuerungs- und Reformbewegung betrachtet.100 Robert Scherer wies
indessen noch im Jahre 1962 darauf hin, dass der Terminus «in seiner schillernden

Bedeutung» nur schwer festzulegen sei.101

Wenn nun Aubert ausdrücklich auf die «recht verschiedenartigen Strömungen»

innerhalb der Gesamtbewegung hinwies, wird ersichtlich, dass es sich
dabei also keineswegs um ein «homogenes», sondern vielmehr um ein «heterogenes»

Phänomen gehandelt hatte.102 Was in Wirklichkeit Geistesströme verschiedener

Herkunft und Prägung waren, wurde von der Kirchenleitung reichlich
undifferenziert als ein «zusammenhängendes häretisches System» bekämpft.103

Manfred Weitlauff erinnerte im Jahre 2002 daran, dass die von der «Neuscholastik»

divergierenden theologischen Positionen in der Zeit der Modemismuskrise
lehramtlich erstickt und ihre Vertreter - namentlich Alfred Loisy und Emesto

Buonaiuti - scharf gemassregelt und teilweise sogar aus der Kirche ausgeschieden

worden seien.104 Otto Weiss ruft in Erinnerung, dass die «Gegnerschaft zur
Allgemeingültigkeit der (neu) scholastischen Philosophie» für die Antimodernis-
ten stets Vorrang gehabt hätte; tatsächlich sei im Kampf der Antimodemisten auf
Jahrzehnte hinaus das «entscheidende Kriterium», ob ein Theologe Modemist
war, dessen Kritik an der Neuscholastik gewesen.105

100 Barth, Modernismus (wie Anm. 9), 90; Aubert, Die modernistische Krise (wie Anm. 22),
435; Erich Przywara, Modernismus, in: Sacher (Hg.), Staatslexikon (wie Anm. 9), Bd. 3,
1929, 1375-1376.

101 Scherer, Modernismus (wie Anm. 59), 513.
102 Aubert, Die modernistische Krise (wie Anm. 22), 435; Przywara, Modernismus (wie Anm.

100), 1375-1376.
103 Werner Pfeifenberger, Modernismus und vatikanische Aussenpolitik, in: Weinzierl (Hg.),

Der Modemismus (wie Anm. 24), 205; Barth, Modernismus (wie Anm. 9), 90; Aubert, Die
modernistische Krise (wie Anm. 22), 436-437; Maron, Reformkatholizismus (wie Anm.
21), 896-903; Nell-Breuning, Integralismus (1960) (wie Anm. 10), 717.

104 Bernhard Schmeidler hielt noch im Jahre 1936 die Stimmungslage exemplarisch wie folgt
fest: «Die Scholastik [...] hat für eine breitere Öffentlichkeit noch immer den üblen
Beiklang einer öden, formalistischen Behandlungsweise von toten Problemen ohne Sinn und
Zweck, von dürren, spitzfindigen Disputationen in lächerlichen Formen, von geschmacklosem,

verstaubtem Bücherwissen ohne lebendige Forschung und Fühlung mit der Wirklichkeit.»

Bernhard Schmeidler, Das spätere Mittelalter von der Mitte des 13. Jahrhunderts bis
zur Reformation, Darmstadt 21962, 106; Weitlauff, Miszelle. Von der Reichskirche zur
«Papstkirche» (wie Anm. 10), 400.

105 Gestützt auf die Enzyklika «Pascendi» zählte Otto Weiss noch weitere «Symptome» des
«Modernismus» auf, welche wir im Sinne «gemässigter» Anliegen dem «Reformkatholizismus»

zugeordnet haben; so also auch die historisch-kritische Methode, die Befürwortung
einer Dogmenentwicklung, die Forderung nach der Reform des ((Index librorum prohibi-
torum», des Heiligen Offiziums sowie der kirchlichen Rechtsstrukturen, das Verlangen nach
Mitsprache der Laien und der Förderung der sogenannten aktiven Tugenden, sowie der
Wunsch nach Abschaffung des Zölibats. Ihm zufolge liess das Rundschreiben keinen
Zweifel daran offen, dass jeder, der auch nur eine dieser Reformen unterstützt hätte, ipso
facto dem gesamten modernistischen «System» - dem «Sammelbecken aller Häresien» -
angehört, und damit zugleich dem «Agnostizismus» und «Immanentismus» gehuldigt hätte.
Derselbe hielt schliesslich fest, dass jedem «objektiven Beobachter» klar sein müsse, dass
hier «die unterschiedlichsten Dinge» vermischt worden seien. Otto Weiss, Der Katholische
Modernismus, in: Hünermann/Wolf (Hg.), Antimodernismus und Modernismus (wie Anm.
95), 109.



Reformkatholizismus 107

In der Schweiz orientierte sich die Lehre in Philosophie und Theologie am
«Neuthomismus»; an der Universität Freiburg galt Gallus M. Manser als «linientreuer»

Verfechter dieser Lehre.106 Der Professor war denn auch ab 1923 als
Schriftleiter der philosophisch-theologischen Vierteljahresschrift neuthomisti-
scher Ausrichtung «Divus Thomas» tätig.107 August Hagen wies daraufhin, dass

diejenigen Reformbestrebungen, welche auf häretischen Voraussetzungen beruhen

würden, jedenfalls nicht als «Reformkatholizismus», sondern vielmehr als
«Modemismus» bezeichnet werden sollten.108 Durch das Hinterfragen tradierter
Überlieferungen gelangte der «Modernismus» zu einer völligen Umgestaltung
der fundamentalen katholischen Begriffe, weshalb diese Bestrebungen aufgrund
ihrer radikal «säkularisierten» und «antithomistischen» Argumentationsgrundlagen

schliesslich denn auch als Häresie bekämpft wurden.109

Karl Heussi verstand unter dem Begriff der Häresie die selbsterwählte
Anschauung, welche eine Abweichung von den Grundlehren der katholischen Kirche

darstelle - oder wie George Tyrrell festhielt - vom tatsächlichen und
allgemeinen Glauben der Gläubigen; in dem unter Papst Benedikt XV. im Jahre 1917

fertiggestellten und ein Jahr später in Kraft getretenen «Codex Iuris Canonici» -
der gemäss Oskar Ludz und Richard Puza weitgehend für eine einheitliche
Zusammenfassung des bisherigen Rechts stand - hiess es hierzu in Canon 1325, § 2

CIC: «Häretiker ist, wer nach empfangener Taufe, den Christennamen beibehaltend,

hartnäckig irgendeine der göttlichen und katholischen Glaubenswahrheiten
verneint, oder daran zweifelt [...].»"

Die Kirchenführung «musste» - wie sich Konrad Hofmann artikulierte - einer
Gefährdung der «dogmatischen und geschichtlichen Basis von Lehre und
Kirche» durch die besagten liberalisierenden Aussöhnungsbestrebungen mit der
modernen Kultur entgegentreten und die damit einhergehenden «Tendenzen» -
Oswald von Nell-Breuning sprach hierbei auch von der «Pest des Laizismus» -
zurückweisen."1

«Agnostizismus» und «Immanentismus» als häretischer «Modernismus»

Im Gegensatz zu den gemässigten Kräften innerhalb der heterogenen Erneue-

rungs- und Reformbewegung, waren die Vertreter des «Modemismus» dämm
bestrebt, die innerkatholische Anpassung an den Zeitgeist auf der Grundlage des

106 Walter, Neuscholastik, Neuthomismus (wie Anm. 21), 781.
107 Imbach, Thomistische Philosophie (wie Anm. 96), 95-96; Julius Dorneich (Hg.), Katholi¬

scher Literaturkalender, Freiburg i.Br. 151926, 225, 452.
108 Hagen, Reformkatholizismus (wie Anm. 57), 1085.
109 Weiss. Modernismus (wie Anm. 60), 367-369; Heussi, Kompendium der Kirchengeschichte

(wie Anm. 12), 453; Aubert, Die modernistische Krise (wie Anm. 22), 439: Maron,
Reformkatholizismus (wie Anm. 21), 898; Reinhard, Modemismus (wie Anm. 23), 250-251;
Przywara, Modemismus (wie Anm. 100), 1374.

110 Richard Puza, Katholisches Kirchenrecht, Heidelberg "1993, 45; Heussi, Kompendium der
Kirchengeschichte, 53; Tyrrell, Das Christentum am Scheideweg, 53; Lutz, Konfliktbestimmungen,

7, 63.
111 Hofmann, Reformkathohzismus (wie Anm. 23), 690; Nell-Breuning, Integralismus (1933)

(wie Anm. 24), 432; Maron, Reformkatholizismus (wie Anm. 21), 900; Przywara, Modernismus

(wie Anm. 100), 1374.



108 Philipp Frei

mit der traditionellen Religionsphilosophie unvereinbaren «Agnostizismus» und

«Immanentismus», welche Otto Weiss zufolge in der Enzyklika «Pascendi» in
«schrecklicher Vereinfachung» als die zwei «Grundpfeiler» des «Modemismus»
bezeichnet wurden, zu verwirklichen.112

Nach Überzeugung der Antimodernisten manifestierten sich im «Modemismus»

u.a. auch die nachfolgenden Richtungen: «Relativismus», «Subjektivismus»,

«Evolutionismus», «Pantheismus», «Utilitarismus», «Rationalismus»,
«Positivismus», «Materialismus», «Deismus», «Historizismus», («Empirismus»).113

Walter Rügert schrieb unlängst, dass bereits die Zeitgenossen das

Überangebot an «-ismen» als «Signum» der vorletzten Jahrhundertwende bilanziert

hätten.114

Obschon Ferdinand Barth schrieb, dass der von den Integralisten als
«Sammelbecken aller Häresien» bezeichnete «Modemismus» als ein «zusammenhängendes

häretisches System» aufgefasst worden sei, wies Werner Pfeifenberger
auf die Schwierigkeit hin, darin «ein geschlossenes System» ausmachen zu wollen;

dies, weil der «Modemismus» aus einer «Vielzahl unterschiedlicher Theoremen»

bestanden hätte, welche «nur» von dessen Gegnern unter dem Sammelbegriff

des «Modemismus» zusammengefasst worden seien."5 Ungeachtet dieser

Strukrurprobleme soll nachfolgend quasi absoluta der Versuch einer Systematisierung

unternommen werden.116

112 Weiss, Der Katholische Modernismus (wie Anm. 105), 108-109; ders.. Der Modernismus in
Deutschland (wie Anm. 16), 115.

113 In Bezug auf den «Empirismus» und dessen Zuordnung zum «Modemismus» sei auf die
von Otto Weiss erwähnte Hannah Arendt verwiesen; diese schrieb, dass die ((Erfindung des
Femrohrs» - und damit das Experiment - die wohlgefugte Welt des Mittelalters zerbrechen
liess, denn nicht dass Galileo Galilei behauptet hätte, dass sich die Erde um die Sonne
bewege, sondern dass er «empirisch» die Bewegung der Erde demonstriert hätte - und damit
die «Erkenntnis» von einem «Apparat» abhängig machte - sei für dessen Verurteilung
ausschlaggebend gewesen. Siehe u.a. folgende Literatur: Weiss, Der Modernismus in Deutschland

(wie Anm. 16), 35; ders., Modernismus (wie Anm. 60), 367-369; Hermann H.
Schwedt, Pascendi dominici gregis, in: Lexikon für Theologie und Kirche, Bd. 7, 1998.
1406-1407; Stegmann, Integralismus (1996) (wie Anm. 95), 549; Franz Padinger, Zum
Verständnis des Konfliktes zwischen Glaube und Wissenschaft im Modernismusstreit, in:
Weinzierl (Hg.), Der Modemismus (wie Anm. 24), 44; Aubert, Die modernistische Krise
(wie Anm. 22), 438; Scherer, Modernismus (wie Anm. 59), 513; Maron, Reformkatholizismus

(wie Anm. 21), 899-900; Roger Aubert, Modernismus, in: Staatslexikon. Recht/
Wirtschaft/Gesellschaft, hg. v. der Görres-Gesellschaft, Bd. 5, Freiburg i.Br. 61960, 799;
Heiler, Alfred Loisy (wie Anm. 22), 175, 192; Reinhard, Modernismus (wie Anm. 23),
251-252; Nell-Breuning, Integralismus (1933) (wie Anm. 24), 432; Hofmann,
Reformkatholizismus (wie Anm. 23), 690; Przywara, Modernismus (wie Anm. 100), 1374—1375;
Albert Meyenberg, Rückwärtsblickend vorwärtsschauend. Neujahrsgedanken. Modernismus,
in: Schweizerische Kirchenzeitung, 19. Januar 1911; Hermann Mulert, Anti-Modemisteneid
freie Forschung und theologische Fakultäten, Halle (Saale) 1911, 15.

114 Hans Landsberg, zitiert aus: Walter Rügert, «Sie stehen auf klassischem Boden und sind
doch modern.» Emmanuel von Bodmans literarisches Werk um die Jahrhundertwende, in:
Emmanuel von Bodman und die Gottlieber Künstlerkolonie 1902-1905, hg. v. der Thurgau-
ischen Bodmann-Stiftung, Frauenfeld/Stuttgart/Wien 2000, 71.

115 Barth, Modernismus (wie Anm. 9), 90; Pfeifenberger, Modemismus und vatikanische
Aussenpolitik (wie Anm. 103), 205.

116 Das nachfolgende Einteilungsschema der erkenntnistheoretischen Begriffe kann in der Pro¬

fanwissenschaft keine Allgemeinverbindlichkeit beanspruchen; so hiess es in einem in der
«Neuen Zürcher Zeitung» erschienenen Artikel hierzu verdeutlichend: «Grau ist alle Theo-



Reformkatholizismus 109

Die Enzyklika «Pascendi» beschrieb die beiden «Grundpfeiler» des «Modernismus»

wie folgt: «Der Agnostizismus bildet nur den negativen Teil der
modernistischen Lehre; der positive besteht in dem, was sie vitale Immanenz
nennen.»"7

Der «Agnostizismus» war von Anton Gisler mit dem «Relativismus»
gleichgesetzt worden, wobei beide - ersteres von Bernard Kälin und letzteres (sinngemäss)

von Ernst Cassirer - wiederum mit dem erfahrungs- und vernunftorientierten

«Empirismus» der Erkenntnislehre - den Max Apel und Peter Ludz auch als
«Sensualismus» bezeichneten - in eine ideengeschichtliche Verbindung gebracht
wurden. Helmut Coing sprach vom «empirischen Erkenntaisbegriff des
Positivismus»; bei Wilhelm Windelband - der (bedingt) sowohl den «Empirismus»
wie auch den «Positivismus» und den «Skeptizismus» als Einheit verstanden
hatte - konnten aus diesem relativistisch-empiristisch und damit agnostizistisch
geprägten System sowohl der «Evolutionismus», der nach Franz Padinger dem
«Historizismus» zugrunde lag, wie auch der «Utilitarismus» und - worauf
Bernard Kälin verwies - der «Materialismus» resultieren."9

Konkretisierend: «Das methodische Prinzip der wissenschaftlichen
Erkenntnisweise, die Phänomene und Ereignisse der Welt so zu erklären, dass dabei
übernatürliche Ursachen ausgeklammert werden, wird als eine gegen das
Christentum gerichtete Weltanschauung interpretiert.»120

Der «Immanentismus» war von Anton Gisler mit dem «Subjektivismus»
gleichgesetzt worden, wobei beide - ersteres gemäss Ludger Oeing-Hanhoff
durch Léon Brunschvicg, und letzteres (sinngemäss) von Ernst Cassirer -
wiederum mit dem ausschliesslich vernunftorientierten «Rationalismus» der
Erkenntnislehre in eine ideengeschichtliche Verbindung gebracht wurden.121 Laut
Rudolf Eisler manifestierte sich für Theodor Ziehen in diesem subjektivistisch-

rie. Hegel sprach vom Grau der Philosophie als der Farbe der Erkenntnis.» Auch der dem
«Expressionismus» zugerechnete deutsche Maler Otto Dix, der sich künstlerischen Dogmen
nie unterwerfen wollte, äusserte sich generalisierend wie folgt: «Ismen sind Schubfächer für
Dumme.» Grau und Rot, in: Neue Zürcher Zeitung, 27728. März 2004; Otto Dix, zitiert aus:

Brigitte Elsner-Heller, «Ismen sind Schubfacher für Dumme», in: Thurgauer Zeitung, 22.

April 2003.
117 Enzyklika «Pascendi», zitiert aus: Gisler, Der Modernismus (wie Anm. 97), 476.
118 Gisler, Im Kampfe gegen den Modemismus (wie Anm. 44), 27, 29; ders., Der Modemismus

(wie Anm. 97), 670-671; ders., Wer ist ein Modernist?, in: Schweizerische Rundschau, 11

(1910/11), 45^16; Bernard Kälin, Logik und Metaphysik, Samen 1940, 398; Ernst Cassirer,
Die Philosophie der Aufklärung, Tübingen 21932, 153-154; Max Apel/Peter Ludz,
Sensualismus, in: Philosophisches Wörterbuch, Berlin 61976, 256.

119 Helmut Coing, Grundzüge der Rechtsphilosophie, Berlin/New York 51993, 107; Wilhelm
Windelband, Lehrbuch der Geschichte der Philosophie, hg. v. Heinz Heimsoeth, Tübingen
1935, 399, 532, 556-557; Franz Padinger, Glaube und Wissenschaft im Modemismusstreit,
in: Weinzierl (Hg.), Der Modernismus (wie Anm. 24), 46-47; Kälin, Logik und Metaphysik
(wie Anm. 118), 289.

120 Padinger, Glaube und Wissenschaft (wie Anm. 119), 45.
121 Gisler, Im Kampfe gegen den Modernismus (wie Anm. 44), 27, 29; ders., Der Modemismus

(wie Anm. 97), 670-671; ders., Wer ist ein Modernist?, in: Schweizerische Rundschau, 11

(1910/11), 45^16; Ludger Oeing-Hanhoff, Immanent, Immanenz, in: Joachim Ritter/Karlfried

Gründer (Hg.), Historisches Wörterbuch der Philosophie, Bd. 4, Basel/Stuttgart 1976,
229; Cassirer, Philosophie der Aufklärung (wie Anm. 118), 151-152.



110 Philipp Frei

rationalistisch und damit immanentistisch geprägten System - in der
Religionsphilosophie auch als «Pantheismus» konkretisiert - der «Positivismus» schlechthin.122

Max Apel und Peter Ludz wiesen darüberhinaus noch auf den «Deismus»

- also den «Vemunftglauben» an Gott - als theologischen «Rationalismus» hin;
Josef Schmidlin implizierte zudem die Zugehörigkeit des «Symbolismus» zu
dieser Kategorie.123

Konkretisierend: «Die gnostischen Erfahrungen bilden in ihrer ganzen
Vielfalt das Zentrum, von dem der Prozess der Wiedervergöttlichung der Gesellschaft

ausstrahlt, weil die Menschen [...] sich dadurch selbst zum Gott machen,
dass sie den Glauben [...] durch eine konkrete Teilhabe an der Gottheit er-

124
setzen.»

Diese Aufstellung zeigt, dass der «Modernismus» - so auch bei Gallus M.
Manser - primär auf erkenntaistheoretische Grundlagen festgelegt worden
war.125

Die Definition des «Modernismus» bei Anton Gisler

Im Jahre 1911 definierte Anton Gisler als einer der Hauptexponenten der
«Modemismuskrise» hierzulande (Abb. 1) in der «Schweizerischen Rundschau» in
einem Artikel mit der Überschrift «Wer ist ein Modemist?» den «Modemismus»
in erster Linie als religiösen «Relativismus» und in zweiter Linie als religiösen
«Subjektivismus» oder «Immanentismus».'26 In seiner Verteidigungsschrift «Im
Kampfe gegen den Modemismus» definierte Gisler diesen wie folgt: «Modemismus

ist jeder Verstoss gegen die katholische Wahrheit auf Grund des Agnostizismus

und der vitalen Immanenz.»1 7

Ihmzufolge besagt der «Relativismus» das Bestreiten des Vorhandenseins
einer beliebigen religiösen Erkenntnis, die mit der Realität in Übereinstimmung
steht, also «jede objektiv wahre unveränderliche, immer und überall gültige
religiöse Wahrheit in Abrede stellen», und das Behaupten, dass Gott und die ganze
überweltliche Wahrheit nicht im geringsten Mass von den Menschen
wirklichkeitsgetreu erfasst werden könne. Jede religiöse Wahrheit - so der Churer
Professor für Apologetik und Dogmatik weiter - sei «nur relativ wahr» und bereits

122 Rudolf Eisler, Positivismus, in: Wörterbuch der philosophischen Begriffe, hg. v. Kantgesell¬
schaft, Bd. 2, Berlin 41929, 476; ders., immanent, in: Wörterbuch der philosophischen
Begriffe, hg. v. Kantgesellschaft, Bd. 1, Berlin 41927, 718.

123 Apel/Ludz, Deismus (wie Anm. 118), 59; dies., Rationalismus (wie Anm. 118), 234; Josef
Schmidlin, Papstgeschichte der neuesten Zeit, Bd. 3, Papsttum und Päpste im XX.
Jahrhundert. Pius X. und Benedikt XV. (1903-1922), München 1936, 147.

124 Giacomo Marramao, Macht und Säkularisierung. Die Kategorie der Zeit, Frankfürt a.M.
1989, 31. Der Autor wies in Anlehnung an Eric Voegelin daraufhin, dass die These von der
Gnosis als «Kennzeichen der Moderne» im Begriff der «Immanentisierung» enthalten sei

(S. 31).
125 Imbach, Thomistische Philosophie in Freiburg (wie Anm. 96), 99.
126 Gisler, Wer ist ein Modernist? (wie Anm. 121), 45—46.
127 Gisler, Im Kampfe gegen den Modemismus (wie Anm. 44), 27; ders., Der Modernismus

(wie Anm. 97), 675.



Reformkatholizismus 111

morgen könne alle religiöse Wahrheit «in Fluss und Entwicklung», sowie «in
Wandel und Wechsel» sein.

Als «Subjektivismus» oder «Immanentismus» bezeichnete Gisler «alles
Religiöse» und «alle Religion», die natürliche und übernatürliche, die ihre tiefste
Wurzel im «eigenen Selbst des Menschen» habe, was er als «Strudel des blinden,
religiösen Instinktes» verstand. Darin erst werde die Religion geboren. «Dem
Wirken und der Stimme Gottes» begegne die Seele ausschliesslich nur in ihrem
Innern, wobei sie Gegenstand und tiefsten Beweggrund ihres religiösen Glaubens

und Gehabens aus ihrem eigenen Schoss ziehen würde. Dass es eine von
aussen an den Menschen herantretende, religionerzeugende Einwirkung Gottes

gebe, würde von den Subjeklivisten bestritten, weshalb Religion demzufolge nur
ein blosser «Ausfluss des Innenlebens» - also ein «subjektives Gespinst» - sei,
und das Gefühl selbst «das Organ zur Erfassung Gottes und der religiösen Werte
im Innern des Menschen» sei.

Der «Modernismus» als «Subjektivismus» im Gegensatz zum «Integralismus» als

«Objektivismus»

Für die erkenntnistheoretischen Kategorien «Agnostizismus» und «Immanentismus»

- so beispielsweise bei Wilhelm Reinhard sowie Rupert Hänni - setzte
sich die Bezeichnung «Subjektivismus» als Oberbegriff durch.128 Georgi
Schischkoff hielt fest, dass dieser «-ismus» - der ein «Idealismus» sei - im
Gegensatz zum «Objektivismus» - der ein «Realismus» sei - zu stehen komme;
ersteres wurde von Wilhelm Reinhard als «Modemismus», letzteres von Erich
Przywara als «Integralismus» bezeichnet.129

Der «Subjektivismus» stand für Max Apel und Peter Ludz dafür, dass alles
Erkennen, Bewerten und Handeln vom - als Individuum aufzufassenden - Subjekt

bedingt sei und nur für dieses eine Bedeutung besitzen würde; ihnen zufolge
behauptete der «Idealismus», dass die Dinge nur so zu erkennen seien, wie sie

uns erscheinen würden, also in den Formen unseres Erkenntnisvermögens.130

Demgegenüber stand bei Georgi Schischkoff der «Objektivismus» für diejenige
Richtung der Erkenntnislehre, welche dem Erkennen die Erfassung realer Gegenstände

und objektiver Ideen zuschrieb; er vertrat die Auffassung, dass der
«Realismus» das Vorhandensein einer ausserhalb des Bewusstseins liegenden Wirk-

128 Reinhard, Modemismus (wie Anm. 23), 250-251; Hänni, Altertum, Christentum und
Renaissance (wie Anm. 98), 924.

129 Georgi Schischkoff, Objektivismus, in: Philosophisches Wörterbuch, Stuttgart l81969, 441;
ders., Idealismus, 267; ders., Realismus, 504; Reinhard, Modernismus (wie Anm. 23), 250;
Erich Przywara, Was erwarten Sie vom Konzil?, in: Enquête der Zeitschrift Wort und
Wahrheit, in: Otto Mauer/Otto Schulmeister/Karlheinz Schmidthüs/Anton Böhm (Hg.),
Umfrage zum Konzil. 81 katholische Laien und Theologen äussern sich zu den Aufgaben
des kommenden Konzils, Freiburg/Basel/Wien 1961, 656.

130 Apel/Ludz, Subjektivismus (wie Anm. 118), 270; ders., Erkenntnistheorie (wie Anm. 118),
85.



112 Philipp Frei

lichkeit und damit die Annahme einer vom erkennenden Subjekt unabhängig
bestehenden «Dingwelt» darstellen würde.131

Verschiedenste Gelehrte wiesen wiederholt darauf hin, dass der dem

«Subjektivismus» zugrunde liegende «Positivismus» letztlich zur Trennung von
«Glaube und Wissen» - so bei Anton Gisler und Wilhelm Reinhard - «Kirche
und Staat» - so bei Erich Przywara und Josef Schmidlin - sowie «Recht und
Moral» - so bei Bernard Kälin und Herbert Lionel Adolphus Hart - führen
würde.132

Roger Aubert schrieb, dass sich die Modemisten daran gestossen hätten, dass

die Kirche durch die Enzyklika «Pascendi» «künstlich ein modernistisches
System» entworfen hätte, welches sich jedoch als solches bei keinem bestimmten

Angeschuldigten hätte finden lassen; tatsächlich erscheine die Verlautbarung als

eine «Schematisierung» in der Absicht - wie Aubert den Gelehrten Jean Rivière
zitiert - «durch Abstrahierung eine allgemeine, in zahlreichen Einzelfällen
eingeschlossene Grundidee herauszuarbeiten».133

Die «Schweizerische Rundschau» als Diskussionsforum im Meinungsstreit um
den Katholizismus in den 1950er Jahren

Schliesslich stellt sich die Frage nach dem grundsätzlichen Verhältnis zwischen
«Modemismus», «Reformkatholizismus» und «Integralismus»; dies, zumal der

von Andreas Hölzern zitierte Otto Weiss ohnehin - wenn auch nur in Bezug auf
die Verhältnisse in Deutschland - die Frage aufwarf: «War der [...] Modemismus
[...] ein Linkskatholizismus oder war er nicht eher ein Rechtskatholizismus, oder

gar ein Staatskatholizismus?»134 Es ist die in den Jahren 1958 und 1959 in der
«Schweizer Rundschau» ausgetragene Kontroverse um Friedrich Heer, die uns
hierbei als genereller «Bezugsrahmen» dienen soll.135

131 Bereits Piaton brachte diese Gegensätze zwischen «Subjektivismus» und ((Objektivismus»
zum Ausdruck, indem er dem - für den «Humanismus» der Neuzeit charakteristischen -
Dictum des Sophisten Protagoras: «Der Mensch ist das Mass aller Dinge» den Satz «Gott ist
das Mass» entgegengesetzt hatte; Max Apel und Peter Ludz schlössen daraus, dass damit
bereits der Attiker realisiert hätte, dass ein konsequent durchgeführter «Subjektivismus» zur
Aufhebung aller Erkenntnis, und damit zum «Nihilismus» führen würde. Piaton, zitiert aus:
Barbara Zehnpfennig, Piaton, Nomoi, in: Hauptwerke der politischen Theorie, hg. v. Theo
Stammen, Gisela Riescher, Wilhelm Hofmann, Stuttgart 1997, 395; Protagoias, zitiert aus:

Apel/Ludz, Subjektivismus (wie Anm. 118), 270; Schischkoff, Objektivismus (wie Anm.
129), 441; ders., Realismus (wie Anm. 126), 504.

132 Gisler, Der Modernismus (wie Anm. 97), 670; Reinhard, Modemismus (wie Anm. 23), 252;
Przywara, Modernismus (wie Anm. 100), 1374; Schmidlin, Papstgeschichte (wie Anm.
123), 147; Bernard Kälin, Ethik, Lehrbuch der Philosophie. Zum Gebrauch für die Schule,
Samen 1945, 99-106; Herbert Lionel Adolphus Hart, Der Positivismus und die Trennung
von Recht und Moral, in: Norbert Hoerster (Hg.), Recht und Moral, Göttingen 1971, 14-57.

133 Aubert, Modernismus, 1960 (wie Anm. 114), 800.
134 Otto Weiss, zitiert aus: Hölzern, Das katholische Milieu (wie Anm. 12), 25.
135 Stegemann, Integralismus (1996) (wie Anm. 95), 549; Nell-Breuning, Integralismus (1960)

(wie Anm. 10), 717; Theodor P. Schwegler, Rechts- und Links-Katholizismus? Weder das

eine, noch das andere, sondern Katholizismus schlechthin, in: Schweizer Rundschau, 59
(1959), 417^126; Freiherr von der Heydte, «Probleme des Linkskatholizismus»: Die
Antwort des «Integralisten», in: Schweizer Rundschau, 59 (1959), 217-228; Friedrich Heer,



Reformkatholizismus 113

Den Ausgangspunkt bildet der aus dem Jahre 1947 stammende Hirtenbrief
«Essor ou déclin de L'Eglise» des damaligen Pariser Kardinal-Erzbischofs
Emmanuel Célestin Suhard.136 Darin postulierte der mit dem späteren Papst Johannes

XXIII. ideologisch verbundene Würdenträger (Abb. 2) - um den «Kampf der
Kirche und des Christen in der Welt» mit neuen Mitteln und in neuem Geiste
führen zu können - die Überwindung der Versuchung der «Linken», des

«Modemismus», und der Versuchung der «Rechten», des «Integralismus», denn - so
der Geistliche - «(u)m das Leben zu sichern, gab der Modemismus die Form
preis; um die Form zu sichern, opfert der Integralismus das Leben». Suhard lehnte

dabei unter Berufung auf Dominique Lacordaire - laut Nikiaus Duss zusammen

mit Charles Montalembert ein Schüler des Begründers der liberalkatholischen

Zeitschrift «L'Avenir», Hugues Félicité Robert de Lamennais - die «starre
mechanische Fixierung des Thomismus» ab, denn jener vertrat die Auffassung,
dass Thomas von Aquin zwar ein «Leuchtturm», aber keine «Grenze» sei. Friedrich

Heer glaubte in diesen Ausführungen die Forderung des Theologen herauslesen

zu können, zwischen «Links- und Rechtskatholiken» - deren «Überspannung»

einerseits dem «Modemismus» und andererseits dem «Integralismus»
entnommen sei - ein gesundes Spannungsverhältnis schaffen zu können.137

Eine Reaktion auf dieses «Manifest des Linkskatholizismus» liess nicht lange
auf sich warten; Freiherr Friedrich August von der Heydte warf dem Österreicher
bereits ein Jahr später in einem Artikel mit der Überschrift «Probleme des
Linkskatholizismus: Die Antwort des Integralisten» vor, die von Suhard in seinem
Hirtenbrief gemachten Vorschläge deshalb «gründlich missverstanden» zu
haben, weil er jenem unterstelle, dass sich die eine Kirche in zwei Flügel aufteilen
lasse.138 Von der Heydte vertrat den Standpunkt, dass zwischen den intellektuellen

Minderheiten des «Links- und Rechtskatholizismus» deshalb keine dialektische

Spannung herrschen könne, weil ein Mittelweg existiere; gegenüber diesem
«Katholizismus der Mitte» würden «Links-» wie «Rechtskatholizismus» lediglich

zeitbedingte «Randerscheinungen» und «Übertreibungen» darstellen, welche
sich bisweilen wichtiger nehmen würden als sie in Wirklichkeit seien und
bestenfalls als «Antrieb» oder «Warnung» dazu beitrügen, bis in diese Mitte hinein
ausgleichend zu wirken.139

Probleme des Linkskatholizismus I, in: Schweizer Rundschau, 58 (1958), 351-362; ders.,
Probleme des Linkskatholizismus II, in: Schweizer Rundschau, 58 (1958), 428^141.

136 Heer, Der Linkskatholizismus, in: Zeitschrift fur Politik, 51 (1958), 141-143.
137 Duss, Josef Ignaz von Ah (wie Anm. 4), 41.
138 Auch Oswald von Nell-Breuning lehnte - ungeachtet der französischen Handhabung - eine

solche Differenzierung deshalb ab, weil dadurch der irreführende Anschein erweckt werden
würde, «als gäbe es auch im Glauben und in der Kirchentreue ein rechts und links». Nell-
Breuning, Integralismus (1960) (wie Anm. 10), 718.

139 Diese Erkenntnis war indessen kein Novum, denn bereits im Jahre 1938 wies Jakob David
in seinem ebenfalls in der besagten Kulturzeitschrift veröffentlichten Artikel «Linkskatholi-
zismus. Gedanken zur Frage katholischer Haltung gegenüber den grossen Auseinandersetzungen

der Zeit» hin, dass die Rettung des Katholizismus weder von rechts noch von links,
sondern von einer beiden überlegenen Mitte herkommen müsse, wobei aber diese «christliche

Mitte» nicht als «fauler Kompromiss» missverstanden werden dürfe, sondern vielmehr
die «dialektische Einseitigkeit» beider Extreme durchschauen und auf «höherer Ebene» eine
Synthese suchen müsse. Jakob David, Linkskatholizismus. Gedanken zur Frage katholischer



114 Philipp Frei

Es scheint durchaus plausibel zu sein, wenn wir diesen Mittelweg im
Rückblick als «Reformkatholizismus» bezeichnen. Aufgrund dessen, dass die
Kurie im Modemismusstreit der Vorkriegszeit nur unwesentlich zwischen den
verschiedenen Strömungen innerhalb der Erneuerungs- und Reformbewegung zu
differenzieren vermochte, sollte der «Reformkatholizismus» für diese ursprüngliche

Phase - zumal er deshalb aus der dazumaligen Perspektive der fortschrittsfeindlichen

Traditionalisten zwangsläufig als «linkslastig» erscheinen musste -
lediglich als «idealisierten) Mittelweg zwischen «Modemismus» und «Integralismus»

aufgefasst werden. Erst in der Nachkriegszeit dürfte der «Reformkatholizismus»

wenigstens allmählich als eigentlicher «modus vivendi» wahrgenommen

worden sein.140 Paul F. Butler sprach denn auch in Bezug auf den
«Reformkatholizismus» von «limitierte(r) Modernisierung des kirchlichen Lebens».141

Die Frage, aufgrund welcher Kriterien sich nun der «Reformkatholizismus»
im einzelnen ausgezeichnet und gegenüber seinen Antipoden abgegrenzt hatte,
wurde in der Vergangenheit - so auch bei Karl Heussi und Roger Aubert -
regelmässig durch länderspezifische Charakterisierungen zu beantworten
versucht.142 Schon Caspar Decurtins bemängelte dies, indem er im Jahre 1909
schrieb: «Es ist uns dämm ganz unverständlich, wenn man nach der Nationalität
zu diesen Problemen Stellung nehmen wollte [...]. Dieselben Gegensätze,
dieselbe Begeisterung für, dieselbe Opposition gegen bestimmte Ideen lassen sich
bei allen Kulturvölkern verfolgen.»143 Dennoch wies Josef Schmidlin daraufhin,
dass Deutschland von den päpstlichen Beratern «geradezu als klassische
Brutstätte des Modemismus und Tummelplatz von Modemisten hingestellt» worden
sei.144 Es ist Gegenstand der laufenden Lizentiatsarbeit, die «Schweizerische
Rundschau» in Anlehnung an das Differenzierungsmodell von Gerhard Larcher

- er unterschied zwischen einem sozialen bzw. kirchenpolitischen,
literarischästhetischen und religiösen «Modemismus» - für die Periode zwischen 1900 und
1925 sowohl sach- wie auch fachbezogen zumindest punktuell zu analysieren,
um damit die Frage zu klären, inwiefern und inwieweit es sich dabei um eine
«reformkatholische» Zeitschrift handelt(e).145

Haltung gegenüber den grossen Auseinandersetzungen der Zeit, in: Schweizerische
Rundschau, 38 (1938/39), 12.

140 Peter Köster bezeichnete den Begriff ((Modus Vivendi» als einen Zustand im Verhältnis des
Katholizismus zur Moderne, welcher in und nach allen Kämpfen und «Milderungsgesetzen»
auf einen immer neu hergestellten Mittelzustand hinauslaufe; ihm zufolge handelt es sich
um einen Zustand der Einigung darüber, «dass man sich nicht einig ist, dass man sich aber
gewillt findet, ohne die Klärung fundamentaler Differenzen [...] miteinander zu leben -
zumal eine Macht die andere faktisch und im Blick auf den eigenen Vorteil nicht eliminieren
kann und will.» Peter Köster, Schwankende Gestalt. Der Katholizismus zwischen Konflikt
und Modus Vivendi, in: Neue Zürcher Zeitung, 16./17. November 2002.

141 Butler, Das Unbehagen an der Moderne (wie Anm. 7), 421.
142 Heussi, Kompendium der Kirchengeschichte (wie Anm. 12), 452^154; Aubert, Die

modernistische Krise (wie Anm. 22), 435-474.
143 Caspar Decurtins, Zweiter Brief an einen jungen Freund. Der Modernismus in der Literatur,

Basel 1909,3.
144 Schmidlin, Papstgeschichte (wie Anm. 123), 151.
145 Bereits Friedrich Heer unterstrich, dass eine konsequente Zuordnung nur punktuell möglich

sei, denn «die Fülle des Lebens, der geschichtlichen Wirklichkeit lässt sich durch keine
Etikette fixieren». Ein politischer, weltanschaulicher oder theologischer «Linkskatholizismus»



Reformkatholizismus I 15

:".

n L

/

Abb. 1 Anton Gisler

Wcihbischof Dr. Anton Gisler anlässlich einer Primiz um 1930. stehend hinter dem
Jungpriester; beim Mädchen rechts im Bild handelt es sich um die Tochter Elisabeth des damaligen
Chefarztes des Kreuzspitals Chur. Dr. Jost Barth senior, dem laut «Vaterland» behandelnden
Arzt des im Jahre 1932 verstorbenen Würdenträgers (Weihbischof Dr. Antonius Gisler. Chur.
Titularbischof von Mileve, in: Vaterland. 6. Januar 1932. Für die Überlassung des Bildes sei
der Zeitzeugin. Frau Elisabeth Studer-Barth. Amnswil. an dieser Stelle ganz herzlich gedankt.).

musste sich ihm zufolge nicht unbedingt in einer Person vereinigen, denn ein katholischer
Schriftsteller oder Dichter konnte zwar in seinem Schaffen durchaus «sehr weit links»
stehen und trotzdem in seiner politischen Gesinnung Anhänger einer «Rechten» sein. Auch
ein Theologe konnte durchaus Gegner der Scholastik und übriger Teile der «kurialen Herr-
schaftslehre» sein und dennoch politisch «sehr weit rechts» stehen. Ebenso konnte ein
politischer Linkskatholik in seinen weltanschaulichen Perspektiven, in seinem Denken über
Kunst. Wissenschaft und Literatur ausgesprochen «rechtsorientiert». «restaurativ» oder
sogar «reaktionäre sein. Heer, Der Linkskatholizismus, in: Zeitschrift für Politik. 51 (1958).
139-140. Siehe auch: Larcher. Traditionsverständnis (wie Anm. 9), 24; Butler, Das Unbehagen

an der Moderne (wie Anm. 7). 422.



116 Philipp Frei

'¦'

Abb. 2 Johannes XXIII. mit Kardinal Suhard

Der spätere Papst Johannes XXIII., Monsignore Angelo Giuseppe Roncalli, im Gespräch mit
dem damaligen Kardinal Erzbischof Emmanuel Célestin Suhard anlässlich einer Begegnung in
der Pariser Nuntiatur im Jahre 1950 (Quelle: Leone Algisi, Johannes XXIII, Luzem 31962,

Bildanhang, Abb. 12).

Reformkatholizismus im Spannungsfeld zwischen linkskatholischem Modernismus und
rechtskatholischem Integralismus
«Integralismus» kann als «Totalitarismus» in allen Lebensbereichen beschrieben werden;
wenn auch nur eine partielle Abweichung erfolgte, konnte aus kirchlicher Sicht keine
Zuordnung zum «Integralismus» vorliegen. Als Optionen verblieben noch «Modernismus»
und «Reformkatholizismus». Beide Richtungen standen zu Beginn des 20. Jahrhunderts -
insbesondere in Deutschland - für eine innerkatholische Erneuerungs- und Reformbewegung,

wobei diese primär deshalb als heterogen aufzufassen ist, weil die für den «Modernismus»

von der Kirche charakteristisch erachtete «Häresie» als Hauptabgrenzungskriterium

gilt, welche sich in antithomistischer Weise auf das Gebiet der Religionsphilosophie
konzentriert. Aus rechtskatholischer Sicht war der «Reformkatholizismus» insofern

linkslastig und damit teils antiobjektivistisch, als dass er zusammen mit dem libcralis-
tischen «Modernismus» dem ultramontanen «Integralismus» gegenüberstand, aus
linkskatholischer Sicht war er insofern rechtslastig und damit ganz antisubjektivistisch, als dass
er zusammen mit dem ultramontanen «Integralismus» dem liberalistischen «Modernismus»

gegenüberstand. Folglich lässt sich - was aufgrund zeitgenössischer Gegebenheiten
genauer dargelegt wird - «Reformkatholizismus» als limitierter Mittelweg zwischen beiden

Polen beschreiben.



Reformkatholizismus 117

«Reformkatholizismus»: between left-wing Catholic «Modernismus» and right-wing
Catholic «Integralismus»
Integralismus can be described as totalitarianism which extends to all areas of life. Any
partial deviation from this principle could, from a Church perspective, not be described as
Integralismus. Other categories used by the Church and Catholicism were Modernismus
and Reformkatholizismus. At the beginning of the twentieth century - especially in
Germany - both of these terms were used for an internal Catholic movement for renewal and
reform, a movement which should be seen as rather heterogeneous inasmuch as heresy
was characteristically considered by the church as the main criterion, focussing in an anti-
Thomistic discourse on the Philosophy of Religion. From the right-wing Catholic point of
view Reformkatholizismus was leftist and partially anti-objectivist insofar as it stood
alongside liberalist Modernismus in opposition to ultramontane Integralismus; from the
left-wing Catholic viewpoint Reformkatholizismus was rightist and completely anti-sub-
jectivist inasmuch as it stood with ultramontane Integralismus in opposition to liberalist
Modernismus. Hence, as the cases of Switzerland and other countries show, Refbrmka-
tholizismus can be described as a limited compromise between the two extremes.

«Reformkatholizismus» entre «Modernismus» et «Integralismus»
«Integralismus» peut être décrit comme «Totalitarismus» dans tous les domaines de la
vie; même une déviation partielle de ce principe dans un domaine de vie signifiait pour
l'Eglise une déviation de ['«Integralismus». L'Eglise et le catholicisme utilisaient d'autres
catégories comme «Modernismus» ct «Reformkatholizismus». Au début du 20ème siècle

- avant tout en Allemagne - ces deux termes étaient utilisés pour décrire des mouvements
de renouvellement et de réforme intra-catholiques. Ce mouvement était plutôt hétérogène,
comme pour les deux, l'Eglise utilisait l'hérésie comme critère suprême de dévalorisation,
se concentrant dans un discours anti-thomiste sur la philosophie de la religion. Du point
de vue d'un catholicisme de droite, «Reformkatholizismus» était de tendance gauche et
partiellement anti-objectiviste en tant qu'il se trouvait associé au «Modemismus» libé-
raliste qui s'opposait à «Integralismus» ultramontain. Du point de vue d'un catholicisme
de gauche, «Reformkatholizismus» était de tendance droite et complètement anti-subjec-
tiviste en tant qu'il était, lié à l'«Integratismus» ultramontain, adversaire du «Modernismus»

libéraliste. Les exemples de la Suisse et d'autres pays démontrent que
«Reformkatholizismus» peut être vu comme compromis limité entre ces deux pôles.

Schlüsselbegriffe - Keywords - Mots clés

«Reformkatholizismus», «Modernismus», «Integralismus», «Neuthomismus» - Neo-Tho-
mism - Néo-Thomisme, «Neuscholastizismus» - neo-scholasticism - néo-scolasticisme,
«Antimodernismus» - antimodernism - antimodernisme, Erneuerungs- und Reformbewegung

- movement for renewal and reform - mouvement de renouveau et de réforme,
«Linkskatholizismus» - left-wing Catholicism - catholicisme de gauche, «Rechtskatholizismus»

- right-wing Catholicism - catholicisme de droite, Mittelweg - compromise -
compromis, «Objektivismus» - objectivism - objectivisme, «Subjektivismus» -
subjectivism - subjectivisme

Philipp Frei, cand. phil., ehem. Unterassistent, studiert Geschichts- und Staatswissenschaften

an der Universität Freiburg/Schweiz.


	Reformkatholizismus im Spannungsfeld zwischen linkskatholischem Modernismus und rechtskatholischem Integralismus

