Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift fur Religions- und Kulturgeschichte = Revue
suisse d'histoire religieuse et culturelle = Rivista svizzera di storia
religiosa e culturale

Herausgeber: Vereinigung fur Schweizerische Kirchengeschichte
Band: 98 (2004)

Artikel: Der versperrte Himmel : das Phanomen der sanctuaires a répit aus
theologiegeschichtlicher Perspektive

Autor: Pahud de Mortanges, Elke

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-130337

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 05.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-130337
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Der versperrte Himmel
Das Phanomen der sanctuaires a répit
aus theologiegeschichtlicher Perspektive

Elke Pahud de Mortanges

Vor beinahe 40 Jahren veroffentlichte Oskar Vasella in der «Zeitschrift fur
Schweizerische Kirchengeschichte» einen &dusserst umfangreichen Artikel mit
dem Titel «Uber die Taufe totgeborener Kinder in der Schweiz».' Darin unter-
nahm er eine historisch-volkskundliche Bestandsaufnahme der Phdnomene, die
inzwischen unter dem Begriff der sanctuaires a répit subsummiert werden. Das
heisst, er lieferte erstmals einen Uberblick iiber all jene Wallfahrtsorte in der
Schweiz, an die man totgeborene (oder kurz nach der Geburt verstorbene) Kinder
verbrachte, um sie durch ein Wunder «mit aufschiebender Wirkung» kurzzeitig
zum Leben zu erwecken und ihnen umgehend das Sakrament der Taufe zu spen-
den und sie nach dem kurz darauf erneut eintretenden Tod in geweihter Erde bei-
setzten zu kénnen. Vor knapp zehn Jahren zeigte Catherine Santschi — ebenfalls
in der «Zeitschrift fiir Schweizerische Kirchengeschichte» — mit ihrem ebenso
umfangreichen wie profunden Beitrag «Les sanctuaires a répit dans les alpes
occidentales»’, dass das Phianomen der sanctuaires a répit keineswegs ein spe-
zifisch schweizerisches, sondern vielmehr ein europédisches Phdnomen war und
dazu noch ein Massenphidnomen. Mehr als ein Dutzend solcher Wallfahrtsorte —
wobei die allermeisten zeitlich zwischen dem 15. und dem 18. Jahrhundert anzu-
siedeln sind — wire zu nennen: in Siiddeutschland, in der Schweiz, in Belgien, in
Frankreich, im Friaul und im Tirol.’ Ein auch archiologisch gut belegtes Bei-
spiel ist der spétmittelalterliche Wallfahrtsort Oberbiiren im heutigen Kanton

! Oskar Vasella, Uber die Taufe totgeborener Kinder in der Schweiz, in: Zeitschrift fiir

schweizerische Kirchengeschichte, 60 (1966), 1-75.

Catherine Santschi, Les sanctuaires a répit dans les alpes occidentales, in: Zeitschrift flir

Schweizerische Kirchengeschichte, 79 (1985), 47-143.

3 Das Phidnomen der sanctuaires a répit ist mittlerweile gut erforscht. Vgl. hierzu eine
Auswahl der sehr umfangreichen Literatur: Philippe Boutry, Rendre ses voeux. Les identités
pelerines dans I’Europe moderne, Paris 2000; R. Fossier (Hg.), La petite enfance dans
I’Europe médiévale et moderne, Toulouse 1997; Jacques Gélis/Mireille Laget/Marie-France
Morel, Der Weg ins Leben. Geburt und Kindheit in frithester Zeit, Miinchen 1980; Jacques

[*]

SZRKG, 98 (2004), 3147



32 Elke Pahud de Mortanges

Bern. 1993 entdeckte man dort bei archdologischen Ausgrabungen Skelettreste
von mehreren hundert totgeborener oder nach der Geburt verstorbener Kinder.
Die Gréaberfelder zeugen davon, was schriftliche Quellen nahe legten: in Ober-
biiren wurden wohl nahezu 2000 toter Kinder wieder zum Leben erweckt, um sie
zu taufen und dort dann anschliessend kirchlich zu beerdigen.*

Tertium non datur — Augustinus schickt die ungetauft verstorbenen Kinder in die
Holle

Wenn nun erneut in der «Zeitschrift fiir Schweizerische Kirchengeschichte» bzw.
der «Schweizerischen Zeitschrift fiir Religions- und Kulturgeschichte» ein Bei-
trag erscheint, der sich dem Phdnomen der sanctuaires a répit widmet, dann
weder mit der Absicht, eine «rationale Zergliederung»’ dieser Phinomene vorzu-
nehmen, vor der Vasella am Schluss seines Beitrages nachdriicklich gewarnt hat-
te, noch mit der Intention, die Landkarte der sanctuaires a répit um einige neue
Farbtupfer zu erginzen bzw. zu komplettieren. Vielmehr soll der Versuch unter-
nommen werden, im Rahmen einer theologiegeschichtlichen Anndherung aufzu-
zeigen, dass und inwiefern das (Massen-)Phdnomen der sanctuaires a répit ma-
nifester Ausdruck des Scheiterns einer theologischen Idee ist, die im 13. Jahr-
hundert lanciert wurde und die nicht nur ein fester Bestandteil der mittelalterli-
chen Topographie des Jenseits wurde, sondern bis herauf ins 20. Jahrhundert na-
mentlich in der katholischen Theologie und Kirche fiir Diskussionsstoff sorgte.
Es ist die Rede von dem eschatologischen Topos des Limbus puerorum.® Seit der
Scholastik pflegte man mit diesem Terminus jenen Ort zu bezeichnen, an den die

Gélis, Die Geburt. Volksglaube, Rituale und Praktiken von 1500-1900, Miinchen 1989; Alf-
red Pfleger, Zur Taufe toter Kinder. Ein Beitrag zur religiosen Volkskunde, in: Archiv fiir
elsdssische Kirchengeschichte, 15 (1941/42), 211-226; Pierette Praravy, Angoisse collective
et miracles au seuil de la mort, in: La mort au Moyen Age. Colloque de I’association des
historiens médiévistes frangais a Strasbourg 1977, 87-102; Georg Riickert, Zur Taufe toter
Kinder. Commissio Uspergensis de Baptismo infantium reviviscentium ad Imaginem Cruci-
fixi Uspergensem, in: Volk und Volkstum. Jahrbuch fiir Volkskunde, 2 (1937), 343-346;
Santschi, Les sanctuaires a répit dans les alpes occidentales (wie Anm. 2); Susi Ulrich-
Bochsler/Daniel Gutscher, Wiedererweckung von Totgeborenen. Ein Schweizer Wallfahrts-
zentrum im Blick von Archéologie und Anthropologie, in: Jirgen Schlumbohm/Barbara
Duden/Jacques Gélis/Patrice Veit (Hg.), Rituale der Geburt. Eine Kulturgeschichte, Miin-
chen 1998, 244-268; Susi Ulrich-Bochsler, Vom «enfant sans dme» zum «enfant du ciel»,
in: Uni Press Nr.97, April 1997, 17-24; Kathrin Utz Tremp, Wallfahrt der totgeborenen Kin-
der: das Marienheiligtum von Oberbiiren in historischer Sicht (Vortragsmanuskript 6. No-
vember 2001 im Rahmen der Veranstaltung «Naitre en 2001» an der Universitéit Fribourg);
Vasella, Uber die Taufe totgeborener Kinder (wie Anm. 1).

4 Vgl Ulrich-Bochsler, Vom «enfant sans dme» {wie Anm. 3); Utz Tremp, Wallfahrt der tot-
geborenen Kinder (wie Anm. 3); Ulrich-Bochsler/Gutscher, Wiedererweckung von Totgebo-
renen (wie Anm. 3).

5 Vasella, Uber die Taufe totgeborener Kinder (wie Anm. 1), 75.

¢ Die nachfolgenden Ausfihrungen gehen zuriick auf einen Vortrag, den die Verfasserin im
Rahmen der Veranstaltung «Naitre en 2001» an der Universitdt Fribourg im November 2001
gehalten hat. Eine umfassende und erschopfende Darstellung der theologiegeschichtlichen
Entwicklung der Lehre vom Limbus puerorum wird die Verfasserin im Rahmen der fiir 2006
geplanten Publikation des archéologischen Dienstes des Kantons Bern zu den Ausgrabungen
der Wallfahrtsstitte Oberbiiren vorlegen.



Der versperrte Himmel 33

ungetauft verstorbenen und/oder nie zum Vernunftgebrauch erwachten Kinder
nach threm Tode gelangen.

Die Frage, was mit den ungetauft verstorbenen Kindern nach ithrem Tod
passiert, an welchen Ort sie gelangen, hat die Theologen zwar nicht erst im 13.
Jahrhundert interessiert. Doch erst im 13. Jahrhundert sollte sich die Lehre vom
Limbus puerorum entwickeln. Vorher war man der Auffassung des afrikanischen
Kirchenvaters Augustinus (354-430) gefolgt, wonach die ungetauft verstorbenen
Kinder in die Holle kommen, was als gerechte Strafe fiir die nicht durch die
Taufe abgewaschene Erbsiinde galt.” In der Holle, so Augustinus, erwarte die
Kinder wie die Erwachsenen die poena sensus, was ein positives Erleiden der
Hollenstrafen mit sinnlich peinigender Wirkung impliziere. Abschwichend fligte
der Kirchenvater an, dass diese poena sensus fiir die ungetauft verstorbenen
Kinder nur in der leichtesten Form erfolge, sodass sie eine poena mitissima
genannt werden kénne.®

Worin griindete die Hirte des afrikanischen Kirchenvaters? Nun, einen dritten
Ort, neben Himmel und Hoélle, wie die Pelagianer ithn annahmen, konnte es ithm
zufolge nicht geben. Deren Vorstellung von einem dritten, intermedizren Ort’, an
dem die Kinder gliicklich lebten und mehr oder weniger mit den Auserwéahlten
das tibernatiirliche Gliick der visio beatifica genossen, war fiir Augustinus so
stark mit der «falschen» pelagianischen Vorstellung von der Erbsiinde verkniipft,
dass er, wollte er selber in der Frage der Erbsiinde orthodox sein, notwendiger-

7 Gemdss Augustinus ist die natura propria, die urspriingliche Natur des Menschen durch die
Siinde Adams verindert. Sie ist durch die Ursiinde zwar nicht vollig zerstort, aber sie ist
fortan eine natura peccatrix. Der menschliche Wille unterliegt seitdem der Dialektik, das
Gute zu wollen, es aber nicht zu vermégen. Durch die natura aliena, also die durch und seit
Adam veridnderte Natur werden alle Menschen — auch die neugeborenen Kinder — schuldig
gesprochen. Die Menschheit als ganze ist eine massa peccatorum. Die Taufe ist das einzige
Remedium, um die Erbschuld abzuwaschen, sie ist heilsnotwendig auch zur Sithne der Erb-
schuld. Es ist deshalb aus der Sicht Augustins unméglich, ausserhalb der Kirche und ohne
Taufe das Heil und das ewige Leben zu erlangen. Helmut Hoping, Freiheit im Widerspruch.
Eine Untersuchung zur Erbsiindenlehre im Ausgang von Immanuel Kant (Innsbrucker theo-
logische Studien 30), Innsbruck 1990, 14-26.

§  Augustinus, De pecc. mer. et rem. 1,16,21.

 Die Pelagianer waren zur Vorstellung eines dritten, intermedidren Ortes gekommen, weil sie
die augustinische Vorstellung einer geerbten Schuld ablehnten. Der als Bild Gottes geschaf-
fene Mensch hat ihnen zufolge die Moglichkeit, Gott nachzuahmen in seinem /iberum arbi-
trium, der einerseits zur natura humana gehort und andererseits Gnade ist. Durch die Siinde
Adams hat sich die natura humana nicht veridndert, das /liberum arbitrium bleibt wesentlich
intakt. Der Mensch hat weiterhin die Fahigkeit und Kraft, sich zwischen Gut und Bése zu
entscheiden. Wegen des schlechten Beispiels Adams ist zwar eine Siindenverfallenheit des
Menschen anzunehmen, jedoch keine Erbsiinde. Jede Siinde ist das Resultat eines freien Ak-
tes des Willens. Die Taufe ist folglich nur notwendig zur Tilgung personal zurechenbarer
Stinden. Genau das aber fehlte bei den Kindern. Zwar haben bei den Pelagianern die ohne
Taufe verstorbenen Kinder keinen Zugang zum Reich der Himmel, wohl aber kommt ihnen
das ewige Leben zu. Zur Vorstellung der Pelagianer vgl. Gisbert Greshake, Gnade als
konkrete Freiheit. Eine Untersuchung zur Gnadenlehre des Pelagius, Mainz 1972; ders.,
Geschenkte Freiheit. Einfiihrung in die Gnadenlehre, Freiburg i. Br. 21981, 34-56, 651, 83 f;
Hoping, Freiheit im Widerspruch (wie Anm. 7), 22 ff.



34 Elke Pahud de Mortanges

weise deren Vorstellung eines dritten Ortes ablehnen musste.'® Augustinus war
iiberzeugt, dass es der Taufe zur Abwaschung der von Adam geeerbten Schuld
bediirfe, wohingegen die Pelagianer die Taufe nur zur Tilgung personal zu-
rechenbarer Siinden fiir notwendig erachteten, die die Kinder aber noch nicht
begangen haben konnten. Das Konzil von Karthago 418 folgte Augustinus in der
Ablehnung dieses dritten Ortes."'

Die «Erfindung» des Limbus puerorum im 13. Jahrhundert

Wie, so ist zu fragen, konnte es im 13. Jahrhundert dennoch zur Lancierung der
Idee des Limbus puerorum kommen, obschon Augustins’ tertium non datur im
Raum stand und das Konzil von Karthago die augustinische Position lehramtlich
dokumentiert hatte?'* Mehr noch, wo doch die augustinische Erbsiindenlehre und
die daraus resultierenden «logischen» Folgen fiir die ungetauft verstorbenen Kin-
der wihrend Jahrhunderten die communis opinio der Theologen bildete.
Zwischen 1150 und 1300 unternahm, wie Jaques Le Goff eindriicklich gezeigt
hat, die Christenheit eine grosse kartographische Umgestaltung des Diesseits und
des Jenseits."” Im Zuge dieser Umgestaltung wurde eine Parzellierung des Jen-
seits vorgenommen und den beiden Grossen Himmel und Hélle das Fegefeuer'?,
der Limbus patrum"® und der Limbus puerorum beigegeben bzw. eingegliedert.
Die Griinde, die zur kartographischen Umgestaltung des Jenseits im allgemeinen
und zur Entstehung des Limbus puerorum im besonderen fiihrten, sind vielge-

10 Augustinus hélt den Pelagianern entgegen: «Es gibt fiir niemanden einen mittleren Ort, so
dass man nur mit dem Teufel sein kann, wenn man nicht mit Christus ist [...]. Nimm also
ein kleines Kind; wenn es schon mit Christus ist, wozu wird es dann noch getauft? Wenn es
aber, so wie es der Wahrheit entspricht, getauft wird, damit es mit Christus sein kann, dann
ist also das Nichtgetaufte nicht mit Christus; und weil es nicht mit Christus ist, ist es gegen
Christus [...] Woher aber nun gegen Christus, wenn nicht aus der Siinde?» Augustinus, De
pecc. mer. et rem. pecc. 1,20,27 .

11 DH 223-224.

12 In der in den fiinfziger Jahren des 20. Jahrhunderts auf breiter Front gefiihrten Diskussion
tiber die dogmatische Verbindlichkeit der Lehre vom Limbus puerorum spielte immer wie-
der die Frage eine Rolle, ob und inwiefern das Konzil von Karthago die Ablehnung des Lim-
bus puerorum habe definieren wollen, oder ob es lediglich eine Aussage im Sinne einer
Konkretisierung der rechten Lehre von der Erbsiinde habe geben wollen. Vgl. hierzu: Geor-
ge J. Dyer, Limbo: a theological evaluation, in: Theological Studies, 19 (1958), 32-49; Peter
Gumpel, Unbaptized infants: may they be saved?, in: The Downside Review, 72 (1954),
342-458; ders., Unbaptized infants. A further report, in: The Downside Review, 73 (1955),
317-346; Bemnard Leeming, [s their baptism really necessary, in: The Clergy Review, 39
(1954), 66-85, 193-212, 321-340.

13 Jaques Le Goff, Les Limbes, in: Nouvelle revue de psychoanalyse, 34 (1986), 151-173, hier
161 ff; ders., Die Geburt des Fegefeuers, Stuttgart 1984.

14 Vgl. hierzu Le Goff, Die Geburt des Fegefeuers (wie Anm. 13); Martina Wehrli-Johns, «Tuo
daz guote und 14 daz Ubelex». Das Fegefeuer als Sozialidee, in: Himmel — Hélle — Fegefeuer.
Das Jenseits im Mittelalter. Katalog von Peter Jezler, Ziirich 21994, 47-58; Peter Jezler, Jen-
seitsmodelle und Jenseitsvorsorge — eine Einfithrung, in: Ebd., 13-26.

15 Vgl. Emnst Tremp, Abgeschieden und weltoffen. Aus der Frithzeit des Klosters St. Johann im
Thurtal, in: Marcel Mayer u.a. (Hg.), Lesen — Schreiben — Drucken, St. Gallen 2003, 51-60,
hier 58 f.



Der versperrte Himmel 35

staltig. Zwei Punkte sind hervorzuheben. Zum einen dnderte sich die eschatolo-
gische Perspektive, die sich aus der Uminterpretation der Naherwartung ergab.
Die Aufgeregtheiten im Kontext des Jahrtausendwechsels, des Milleniums waren
vorbei. Das Ende der Welt und somit das kollektive Weltgericht hatte sich nicht
eingestellt, die Naherwartung dieses Endes verblasste. Stattdessen richtete sich
die Aufmerksamkeit auf die Stunde des individuellen Todes und das Individual-
gericht unmittelbar nach dem Tod. Die Themen Siinde — Schuld — Busse riickten
in den Vordergrund.'® Zum anderen, konkretisierte sich die iiber lange Zeit ver-
schwommene Idee, die bei Augustinus und Gregor dem Grossen angeklungen
war, dass innerhalb der Siinden verschiedene Typen zu unterscheiden seien. Es
entstand eine regelrechte Siindentypologie.'” Diese Ausdifferenzierung der Siin-
den fiihrte zur Umstrukturierung, respective Ausdifferenzierung des Jenseits auf
der Grundlage eines komplexen Rechts- und Strafsystems. Nicht umsonst pflegt
man das 12. Jahrhundert als ein Jahrhundert des Rechts zu bezeichnen.'® Es arti-
kuliert sich ein verstdrktes Bediirfnis nach Gerechtigkeit, was sich dann in den
theologischen Reflexionen iiber die Proportionalitit von Siinde und Strafe wie-
derspiegelt. Thnen liegt folgende Uberlegung zugrunde: Gott ist ein gerechter
Gott und er ist auch im Strafen gerecht. Das bedeutet, dass die Strafe im Jenseits
proportional zur Siinde verhidngt wird. Die Straforte, so beispielsweise Thomas
von Aquin, miissen dabei den Schuldverfehlungen selbst entsprechen. Da es nur
drei Arten von Schuld gebe — die Urschuld, die ldssliche und die tédliche — des-
halb konne es auch nur drei Straforte — Limbus puerorum, Himmel und Hoélle —
geben. Diese Reflexionen hindern Thomas von Aquin freilich nicht, gleichwohl
von flinf Jenseitsorten auszugehen. Der scheinbare Widerspruch — einmal drei,
einmal fiinf — wird von ihm dahingehend aufgelost, dass er betont, dass es zwar
fiinf Orte gebe, aber unter Abzug der interimistischen — Fegefeuer und Limbus
patrum — im Blick auf die Ewigkeit dann eben doch nur drei."

Augustinus hatte, wie wir gesehen haben, aufgrund der fehlenden Taufe und
damit aufgrund der fehlenden Abwaschung der Erbschuld die Kinder zur Strafe
in die Holle geschickt. Diese Hollenstrafe mit sinnlich peinigender Wirkung hat-
te er aber als poena mitissima, als dusserst milde Strafe bezeichnet. Seit der
Frithscholastik, die bewusst in der Tradition des afrikanischen Kirchenvaters ste-
hen wollte, wurde die Losung Augustins zunehmend als ungeniigend empfunden.
Es wird nun die Tendenz greifbar, den augustinischen Begriff der poena mitis-
sima wie eine Art Rettungsanker aufzugreifen, um ihn dann im Sinne einer
Strafmilderung metaphorisch «umzudeuten».”® So lesen wir etwa bei Abaelard in

16 Herbert Vorgrimler, Geschichte der Hoélle, Miinchen 1993, 198.

17 Bernhard Lang, Himmel und Hélle, Miinchen 2003, 60 ff.

8 Uwe Wesel, Geschichte des Rechts. Von den Frithformen bis zum Vertrag von Maastricht,
Miinchen 1997, 341-343 (Lit.); Le Goff, Die Geburt des Fegefeuers (wie Anm. 13), 258 ff;
Herbert Vorgrimler, Busse und Krankensalbung, Freiburg 1978 (HDG 1V, 3), 124-129; Ste-
fan Kuttner, Kanonistische Schuldlehre von Gratian bis auf die Dekretalen Gregors 1X, Va-
tikanstadt 1935.

19 Thomas von Aquin, Suppl. In Sth q.69 a.7.

0 Richard Weberberger, Limbus puerorum? Die Ansichten der Friithscholastiker iiber das
Schicksal der ungetauft sterbenden Kinder, Salzburg 1965 (maschinenschriftl. Diss.), 56 f.



36 Elke Pahud de Mortanges

seinem Romerbriefkommentar: «Die Strafe der ungetauft verstorbenen Kinder
wird von Augustinus als sehr milde gefasst. Ich glaube, diese Strafe besteht in
nichts anderem als dass sie die Finsternis erleiden. Das heisst, sie sind von der
Schau der géttlichen Majestit ausgenommen, ohne jede Hoffnung, diese je zu er-
langen. Es ist dies, wenn ich nicht irre, die Qual des Gewissens, die der hl. Au-
gustinus mit dem Namen des ewigen Feuers gemeint hat.»'

Der an der theologischen Fakultit zu Paris lehrende Theologe und spitere Bi-
schof von Paris, Wilhelm von Auvergne® legte in seinem «Magisterium Divina-
le et Sapientale» ebenfalls eine metaphorische Umdeutung der Position Augus-
tins vor. Basierend auf der Unterscheidung zwischen dem peccatum originale
und dem peccatum actuale zeigte er auf, dass, da die Erbsiinde kein peccatum
actuale ist, ihr auch keinerlei poena actualis gebiihre. Sie ziehe deshalb kein
Hollenfeuer, keine Gewissensqualen, kein Reinigungsfeuer nach sich. Wenn Au-
gustinus diese Strafe als «ewiges Feuer» bezeichnet habe, dann sei das metapho-
risch zu verstehen, so wie man jede Strafe und Triibsal Feuer nennen konne.”

Halten wir fest: Theologisch méglich wurde die Verabschiedung der augusti-
nischen Losung «Holle» dadurch, dass man die Folgen fir die Erbsiinde nicht
mehr positiv als Strafe und damit als Erleiden der Hollenqualen, sondern privativ
als Fehlen der Schau Gottes (carentia visionis Dei) zu denken begann.** Die Lan-
cierung des Limbus puerorum war also erst da moéglich geworden, wo sich die
privative Konzeption der Erbsiinde endgiiltig durchsetzte. Nun war der Weg frei,
diese Konzeption auf das Schicksal der ungetauft verstorbenen Kinder anzuwen-
den und somit ihre Jenseitshoffnung zu humanisieren. Der Zustand, der die Kin-
der erwartet, wird als eine Art «natiirlicher Seligkeit» vorgestellt, in welchem sie
keinen Schmerz und keine Traurigkeit {iber den Verlust der Anschauung Gottes
empfinden.”” In diesem Sinne legte Thomas von Aquin dar, warum die Kinder
nicht nur keinerlei physische Schmerzen erleiden, sondern mehr noch, dass und
warum das Fehlen der Gottesschau fiir sie keinen seelischen Schmerz bedeute.*

2l Abaelard, Expositio in Ep. ad Romanos II, 5.

Art. Wilhelm von Auvergne (geb. um 1180, gest. 1249), vgl. LThK® 10 (2001) Sp. 1172-

1173.

«Quod autem Augustinus poenam ejus vocat ignem aeternum o tropo usus est, quo omnis

poena, omnis tribulatio, interdum ignis vocatur.» Vgl. dazu Weberberger, Limbus puerorum

(wie Anm. 20), 104.

24 Ebd., 106, 139 f.

35 Ebd., 136.

% FErstens: Korperliche Leiden werden nur durch die aktuellen Siinden ausgelost. Zweitens: Je-
de Strafe muss der Schuld proportioniert sein. Schuld als «aversio ab incommutabili bono»
und «conversio ad bonum commutabile» muss auf zweifache Weise bestraft werden: einmal
als Verlust der Gnade und der visio beatifica gemédss dem Sichentfernen von Gott. Sodann
durch kérperliche Leiden, die dem Anhéngen an kreatiirlichen Dingen entsprechen. Die Erb-
siinde entfernt nur von Gott in dem Sinne, dass sie die Seele von der heilig machenden Gna-
de entfernt, d.h. von dem unbedingt notwendigen Mittel, um das tbernatiirliche Ziel des
Menschen zu erreichen. Die Kinder aber verdienen keine korperliche Strafe, sondern eine
rein privative Strafe, das ist die Privation der Anschauung Gottes. Drittens: Eine blosse Dis-
position der Seele kénne nicht mit einer Korperstrafe bestraft werden. Eine schlechte Dispo-
sition kénne nur durch Privation eines Vorteils bestraft werden als Konsequenz der Unwiir-
digkeit des Subjekts. Ignoranz sei zum Beispiel ein Hindernis, um Priester zu werden. Die

[
2

ra
—



Der versperrte Himmel 37

Der Begriff Limbus puerorum wurde in Anlehnung an, und ungefihr ein Jahr-
hundert spiter” als der Begriff des Limbus patrum™ gebildet. Zwischen 1202
und 1206 taucht — wie der Codex Patr. 136 der Staatlichen Bibliothek von Bam-
berg belegt — zunichst der Terminus Limbus infernum auf.” Mit dem an der
theologischen Fakultdt der Universitdt Paris lehrenden Theologen und spéteren
Unterhédndler des franzosischen Konigshauses am pépstlichen Hof in Rom, Will-
helm von Auxerre’ kam die Idee des Limbus dann endgiiltig zum Durchbruch,
an der die folgenden Jahrhunderte glaubten festhalten zu miissen.’’

Mit «Limbus» wurde fortan der Rand bzw. der Saum bezeichnet, genauerhin
der Rand der Hélle. Die Limben — sowohl der der Viter als auch der der Kinder
— waren geographisch der Holle zugeordnet. Der Limbus patrum wurde — in An-
lehnung an den biblischen Schoss Abrahams (Lk 16,22) — als interimistischer Ort
verstanden, wo die heiligen Heiden und die alttestamentlichen Gerechten, die
ohne personliche Schuld sind und nur durch die Erbsiinde befleckt, auf den Ein-
tritt in den (nur) einstweilen verschlossenen Himmel bis zur Héllenfahrt Christi
warten mussten.’” Dass man beide Orte mit dem Terminus «Limbus» bezeichnen
konnte, hat seinen Sachgrund in den Uberlegungen der Friihscholastiker {iber die
Gleichheit der «Strafen», bzw. besser, der Folgen der Erbsiinde, die sowohl den
alttestamentlich Gerechten und frommen Heiden wie auch den ungetauft verstor-
benen Kindern gebithren.” Viter wie Kinder waren ohne zurechenbare persénli-
che Schuld und deshalb «nur» den Folgen der Erbsiinde ausgesetzt.

Den Unterschied zwischen dem Limbus patrum und dem Limbus puerorum
wird dann Thomas von Aquin betonen. In Quaestio 69 des Supplementum zur
«Summa theologiae» stellt er die Frage nach den Aufenthaltsorten der Seelen
nach dem Tod. Im sechsten von insgesamt sieben Artikeln fragt er, ob der Ruhe-

Erbsiinde sei nichts anderes als die Disposition zur Konkupiszenz, und nur die Erwachsenen
wiirden diese Disposition in den Akt iiberfithren. Also diirften die Kinder nicht nur wegen
einer einfachen Neigung zum Bosen mit mehr oder weniger harten Korperstrafen bestraft
werden. Thomas von Aquin, De malo q.5 a.2.

27 Der Begriff des Limbus patrum ist im 12. Jahrhundert, der des Limbus puerorum erst zu Be-
ginn des 13. Jahrhunderts belegt. Vgl. Anca Bratu, Art. Limbes, in: Dictionnaire encyclopé-
dique du Moyen age, 2 (1997), 8.

28 Vgl. hierzu M. Laarmann, Art. Limbus patrum/Limbus puerorum, in: Lexikon des Mittelal-
ters, 5 (1991), Sp.1990-1991.

2 Weberberger, Limbus puerorum (wie Anm. 20), 137.

30 Wilhelm v. Auxerre (gest. 1231), vgl. LThK’® 10 (2001) Sp.1173-1174 (Henryk Anzule-
wicz).

31 In seiner nach 1215 verfassten Quaestionensammlung «Summa aurea» findet sich ebenfalls
die privative Konzeption der Folgen der Erbsiinde. Die Folgen der Erbsiinde bestiinden ein-
zig im Fehlen der Schau Gottes. Wenn der einen Erbsiinde auch nur eine Strafe entspreche,
so sei diese doch nach verschiedenen Kriiften zu unterteilen. Zwar bestehe die grosste
Freude und der grosste Lohn in der Schau Gottes. Gleichzeitig gelte aber nicht der
Umkehrschluss, dass die grosste Strafe und die grosste Traurigkeit der Verlust der Schau
Gottes sei. Denn die delectatio in Gott habe kein Gegenteil, weshalb das Fehlen der Schau
Gottes fiir die Kinder keine grosse Traurigkeit nach sich ziehe, hitten sie doch die Giite
Gottes nie gekannt. Weberberger, Limbus puerorum (wie Anm. 20), 100-101.

3 Vgl. Laarmann, Art. Limbus patrunm/l. puerorum (wie Anm. 28).

3 Weberberger, Limbus puerorum (wie Anm. 20), 139.



38 Elke Pahud de Mortanges

ort der Kinder derselbe sei wie der Ruheort der Viter? Die Antwort des Thomas
lautet: nein, ist er nicht. Denn im Gegensatz zum Limbus der Viter, der mit der
Niederfahrt Christi zur Hoélle aufhort zu existieren, besteht dieser weiter. Da die
Kinder nur mit der Erbschuld belastet sind, leiden sie aber nur eine geringe Pein.
Moglich sei, dass dieser Aufenthaltsort nur eine Verzogerung der Verherrlichung
sei, das heisst, dass eventuell doch damit zu rechnen ist, dass er nur interimis-
tischen Charakter haben konnte.*

Auch wenn sich die Auffassung vom Limbus puerorum letztlich durchsetzte,
gab es doch auch bereits in der Frithscholastik Theologen, welche die Frage eror-
terten, ob es nicht doch Rettungsméglichkeiten fiir die ungetauft verstorbenen
Kinder geben konne. Als eine Moglichkeit wurde die Rettung der Kinder in fide
aliena erwogen. So wie die Kinder durch eine culpa aliena — die geerbte Schuld
— belastet wiirden, so konnten sie durch die fides aliena — den Glauben ihrer El-
tern oder der Kirche — gerettet werden.” Die Vorstellung einer Taufe im Mutter-
leib, wie sie dann in der Neuzeit diskutiert wurde, lehnten die Friihscholastiker
ab mit der Begriindung, die zum Axiom avancieren sollte: wer nicht geboren ist,
der kann auch nicht wiedergeboren werden.’® Diese Ansitze blieben aber aufs
Ganze gesehen Ausnahmen. Dass die ungetauft verstorbenen Kinder seit der
Frithscholastik dem Limbus puerorum zugewiesen wurden, stellte aber, so bizzar
das aus heutiger Perspektive klingen mag, einen wesentlichen Fortschritt in der
Theologie dar. Man kann sogar sagen, dass die Lancierung des Limbus puerorum
im letzten den Versuch einer «kHumanisierung» des Jenseits bedeutete.

Die sanctuaires a repit als Ausdruck des Scheiterns der Idee des Limbus puero-
rum in der Volksfrommigkeit

Der kartographischen Um- und Ausgestaltung des Jenseits war in der Volks-
frommigkeit unterschiedlicher Erfolg beschieden. Die Lancierung des «Fege-
feuers» war ein grosser Erfolg. Dies hatte seinen Grund darin, dass das Fege-
feuer zum einen als interimistischer Ort galt, wo man nicht fiir ewig bleiben wiir-
de, und dass es zum anderen als sowohl zur Hélle als auch zum Himmel durch-
lassig vorgestellt wurde. Das Schicksal der Verstorbenen war somit noch nicht
endgiiltig besiegelt, es war noch offen hin zum Himmel. Mehr noch: es liess sich
sogar positiv beeinflussen und wenden durch fiirsorgendes Verhalten (Gebete,
Ablisse, Messfeiern) der im Diesseits Zuriickbleibenden.’’

3 Vgl. Thomas von Aquin, Suppl. In Sth q.69 a.5 und a.6.

35 Vgl. Weberberger, Limbus puerorum (wie Anm. 20), 75-82.

36 Dieses auf Augustinus zuriickgehende Axiom begegnet etwa bei Petrus von Poitiers (+
1205) oder Petrus Comestor (+ um 1178) wieder. Weberberger, Limbus puerorum (wie
Anm. 20), 77, 80-81.

37 Wehrli-Johns, «Tuo daz guote und 14 daz tibele» (wie Anm. 14), 47-58; Martin Illi, Begrib-
nis, Verdammung und Erlésung. Das Fegefeuer im Spiegel von Bestattungsriten, in: Himmel
— Holle — Fegefeuer (wie Anm. 14), 59-68; Le Goff, Die Geburt des Fegefeuers (wie Anm.
13).



Der versperrte Himmel 39

Im Gegensatz dazu war dem Limbus puerorum in der Volksfrommigkeit kein
Erfolg beschieden. Die theologische Losung, die er bot, war fiir die Menschen
unbefriedigend und beunruhigend zugleich. Denn der Limbus puerorum war als
Ort vorgestellt, der im Gegensatz zum Fegefeuer nicht durchldssig war, weder
zum Himmel noch zur Hoélle. Er war der Ort, an dem man auf immer und ewig
verblieb und der Schau Gottes beraubt war. Aus der Sicht der Glaubigen war es
damit letztlich egal, ob die Theologen fiir die Kinder die augustinische Holle
oder den Limbus puerorum parat hielten. Was fiir sie zdhlte und Gewicht hatte,
war der fiir die Kinder auf immer versperrte Himmel.”® Dieser Ausschluss vom
Himmel, und damit von der ewigen Seligkeit, dokumentierte sich zudem bereits
in beunruhigender Weise im Diesseits: das Fehlen der Taufe hatte zur Folge,
dass man den totgeborenen Kindern ein kirchliches Begribnis in geweihter Erde
verweigerte.

Das faktische Scheitern des «Limbus puerorumy» in der sogenannten Volks-
kultur manifestiert sich am sprechendsten im Massen-Phénomen der sanctuaires
a repit. Die sanctuaires a répit hielten eine Moglichkeit bereit, dem drohenden
Schicksal des Limbus puerorum zu entgehen: unter mirakulésen Umstdnden
wurden die dorthin verbrachten toten Kinder kurzzeitig zum Leben erweckt und
mit dem Sakrament der Taufe versehen. Kurz darauf verstarben sie erneut. Nun
konnten sic, da getauft, in heiliger Erde beigesetzt werden. Zum Teil erfolgte die
Beisetzung am Ort der Wallfahrtsstitte selbst’”, oder aber man nahm die Kinder
wieder mit nach Hause und gab ihnen dort ein kirchliches Begribnis.*’

Diese Wallfahrtsorte «funktionierten» alle mehr oder weniger nach demselben
Muster. Am Beginn stand meist eine wundersame Errettung aus Lebensgefahr,
die oftmals, aber nicht immer*' dem wundertitigen Wirken der Muttergottes zu-
geschrieben wurde.* Mit der Zeit wurde dann der Ort, wo sich das wundertitige
Marien- bzw. Gnadenbild befand, zum Fluchtpunkt bzw. Anziehungspunkt fiir
Eltern ungetauft verstorbener Kinder. Diese nahmen oft tagelange Fussmirsche

38 Silvana Seidel Menchi, Les pelerinages des enfants mort-nés, in: Boutry, Rendre ses voeux
(wie Anm. 3), 139-153, hier 141.

39 So etwa in Oberbiiren im heutigen Kanton Bern. Vgl. dazu die in Anm.4 angegebene Lite-
ratur.

40 Seidel Menchi, Les pélerinages (wie Anm. 38), 149.

41 In Chaditillens (unweit von Oron), im Waadtland, wurden die Wiedererweckungen dem wun-
dertdtigen Bild des hl. Pankratius zugeschrieben. Das Vorgehen aber war fast das gleiche
wie in Oberbiiren. In einer Nische auf der rechten Seite des Chores der Kirche stand — wohl
unter dem Altar — ein steinernes Becken, in welches brennende Kohlen gelegt wurden.
Dariiber hielt man das tote Kind, dessen Glieder sich unter der Wirkung der Wirme
zusammenzogen, was als Lebenszeichen interpretiert wurde. Vgl. Vasella, Uber die Taufe
totgeborener Kinder (wie Anm. 1), 4. Im schwibischen Ursberg war es hingegen eine
Kreuzigungsgruppe, die zundchst ausserhalb des Klosters in einer Gebetskapelle aufgestellt
war und nach dem ersten Wunder in die Klosterkirche verbracht wurde, zu deren Fiissen
man die Reliquien des Katakombenheiligen Prosper legte und so den heiligen Charakter des
Kultbildes verstirkte. Jaques Gélis, Lebenszeichen — Todeszeichen: Die Wundertaufe totge-
borener Kinder im Deutschland der Aufklarung, in: Schlumbohm/Duden/Gélis/Veit (Hg.),
Rituale der Geburt (wie Anm. 3), 269288, hier 272.

2 Vegl. Vasella, Uber die Taufe totgeborener Kinder (wie Anm. 1), 2.



40 Elke Pahud de Mortanges

auf sich, um ihre toten Kinder zu diesen Orten zu bringen. Vor Ort waren es
dann vor allem Frauen, die die treibende Kraft fiir das weitere Geschehen — das
Wunder der Wiedererweckung — waren. Zwar wurde das Wunder selber dem
Wirken Mariens (oder den jeweiligen Heiligen) zugeschrieben, aber eigentlich
waren diese Frauen, so Seidel Menchi iiberzeugend, doch mehr die Hebammen
der zweiten Geburt der Kinder als nur die Zeuginnen dieses Wunders.® Denn
letztlich waren es die Frauen, die durch ihr «Ritual» diese Wunder — die sich ver-
lasslich einstellten — allererst moglich machten. Ein sprechendes Beispiel fiir ein
solches Ritual war die «thermodynamische Methode» (Utz Tremp), die die Frau-
en im Wallfahrtsort Oberbiiren im heutigen Kanton Bern angewandt haben. «Ge-
wisse [...] Frauen erwdrmen die todten Kinder zwischen glithenden Kohlen und
ringsum hingestellten brennenden Kerzen und Lichtern. Dem warm gewordenen
todten Kinde oder der Friihgeburt wird eine ganz leichte Feder iiber die Lippen
gelegt und wenn die Feder zufillig durch die Luft oder die Wiarme der Kohlen
von den Lippen weg bewegt wird, so erkldren die Weiber, die Kinder und Friih-
geburten atmeten und lebten und sofort lassen sie dieselben taufen unter
Glockengeldut und Lobgesdngen. Die Korper der angeblich lebendig geworde-
nen uﬁd sofort wieder verstorbenen Kinder lassen sie dann kirchlich beerdigen
[...].»

Dem Wunder der Wiedererweckung — das anhand verschiedener Kriterien
bzw. Lebenszeichen vermerkt wurde — folgte die sofortige Taufe. Dass die Kin-
der darauthin «erneut» verstarben wurde klaglos hingenommen und kollidierte
nicht mit der Erwartung der Wundersuchenden. Denn was sie suchten, war nicht
etwa die Wiedererweckung zu einem irdischen Leben, sondern die Wiederer-
weckung zur Taufe, die fiir ihre Kinder der Schliissel zum ewigen Leben war. In-
sofern sind die sanctuaires a repit — und vor allem die diesen zugrunde liegenden
Wunder - ein Indiz fiir den Misserfolg der Idee des Limbus puerorum. Die Gliu-
bigen, und vor allem die Frauen unter ihnen, wollten sich mit dem fiir ihre Kin-
der versperrten Himmel nicht abfinden. Weil man die theologische Losung des
Limbus puerorum als unbefriedigend empfand und um jeden Preis verhindern
wollte, dass die Kinder dort hingelangten, suchte man nach Mitteln und Wegen,
um die Taufe fiir die Kinder, die eigentlich keine Taufe mehr empfangen konn-
ten, von der Kirche zu erzwingen, um so ihr Schicksal zu wenden.

Die kirchlichen Autorititen hatten eine dusserst ambivalente Haltung zu die-
sen sanctuaires a répit. Sie versuchten, die sich hier manifestierende Volksfrom-
migkeit mit threr demonstrativen Ablehnung der «theologischen Losung» des
Limbus puerorum in Form von Wundertaufen zu kontrollieren und zu reglemen-
tieren. Als problematisch erwies sich vor allem die Frage der giiltigen, respective
echten Lebenszeichen. Das heisst, vor allem die Mittel, die zur Wiederer-

43 Seidel Menchi, Les pélerinages (wie Anm. 38),149.

# Bittschrift des Konstanzer Bischofs an den Papst, um Abstellung eines von der weltlichen
Gewalt unterstiitzten ungeheuerlichen Aberglaubens, hg. von Karl Rieder, in: Freiburger
Didzesanarchiv, 9 (1908), 306 f. (1486, Mirz oder April). Deutsche Ubersetzung von Hein-
rich Tiirler, in: Blitter fiir bernische Geschichte, Kunst und Heimatkunde, 5 (1909), 91 f.
Vgl. Utz Tremp, Wallfahrt der totgeborenen Kinder (wie Anm. 3).



Der versperrte Himmel 41

weckung der Kinder angewandt wurden, gerieten zunehmend ins Visier der Kri-
tik, spéter dann auch die Frauen, die diese anwandten.

Der Bischof von Konstanz versuchte etwa im Fall des Wallfahrtsortes Ober-
biren im heutigen Kanton Bern zunichst mit Hilfe der weltlichen Obrigkeit,
sprich des bernischen Rates, diesen «Aberglauben» zu unterbinden. Doch dieser
wollte von einer Einschrinkung der Wallfahrt nichts wissen®, weshalb sich der
Bischof an den Papst in Rom wandte.*® 1452 erliess die Provinzialsynode von
Langres ein Verbot solcher Wundertaufen mit dem Hinweis, es geniige zur Vor-
nahme der Taufe totgeborener Kinder nicht, wenn ihre Koérper sich unter der
Einwirkung der Wirme des Feuers scheinbar bewegten.*” Dieses Verbot wurde
1479 erneuert.* Die spiteren Synoden von Lyon 1557 und 1566 sowie die Syno-
den von Besangon 1592 und 1656 heben vor allem die unrithmliche Rolle der
Hebammen und Frauen bei diesen missbrauchlichen Taufen hervor. «Trunksiich-
tige Weiber» bezeugten, die Kinder hitten Lebenszeichen von sich gegeben. Die
Synodalstatuten von Besangon 1575 fordern deshalb eine zuverldssigere Unter-
suchung und bessere Beweise fiir die Wiedererweckungen als «dieses Zeugnis
alter Frauen».*’

In der reformatorischen Zeit wendete sich das Blatt. Die protestantische
Skepsis galt dem Wallfahrtswesen, der Bilderverehrung und dem iibersteigerten
oder auch missbrauchlichen Glauben an die Wirkung der Fiirbitte der Mutter-
gottes.”® Der protestantische Ausschluss jeder Laientaufe und damit der Frauen -
selbst der Hebammen — vom Taufrecht ist wohl auf dem Hintergrund der sancru-
aires a répit zu verstehen.”' Damit aber war das Schicksal der einst blithenden
Wallfahrtsstatten — zumindest in der Schweiz — in den reformiert gewordenen
eidgenossischen Stidnden endgiiltig besiegelt. Im Falle Oberbilirens wurde das
Gnadenbild entfernt und die Kirche bis auf die Grundmauern geschleift.’? Die
katholische Hierarchie hingegen sah nun — einem Art gegenreformatorischem
Impetus folgend — die Praktiken der sanctuaires a répit in einem milderen Licht
und unterstiitzte diese zum Teil bis ins 17. Jahrhundert und dariiber hinaus.”
Hier wirkte sich der Umstand positiv aus, dass es sich bei den sanctuaires a répit
vielfach um Marienheiligtiimer handelte und im 17. Jahrhundert dank des méch-
tigen Einflusses der Jesuiten die Marienverehrung eine ungeahnte Verbreitung
respective Popularitit erfuhr. Anfang des 18. Jahrhunderts mehrten sich — nicht
nur seitens des Protestantismus — sondern auch im Kontext der sogenannten
«katholischen Aufkldarung» die Stimmen, die den Wunderglauben nicht nur in

45 Utz Tremp, Wallfahrt der totgeborenen Kinder (wie Anm. 3).

46 Vasella, Uber die Taufe totgeborener Kinder (wie Anm. 1), 31-32.
47 Ebd., 30; Seidel Menchi, Les pelerinages (wie Anm. 38), 145.

48 Vasella, Uber die Taufe totgeborener Kinder (wie Anm. 1), 30.

49 Ebd., 30-31.

50 Ebd., 36.

51 Ebd., 41.

52 Utz Tremp, Wallfahrt der totgeborenen Kinder (wie Anm. 3), 16.
53 Seidel Menchi, Les pélerinages (wie Anm. 38), 144.



42 Elke Pahud de Mortanges

Frage stellten, sondern mehr noch darin «Betrug, Volksverdummung oder Profit-
sucht des Klerus witterten».*

Spdtwirkungen bis ins 20. Jahrhundert

Die Aussicht auf den Limbus puerorum wurde auch noch im 20. Jahrhundert als
so unbefriedigend empfunden, dass man den «Schliissel zum Himmel»™ — die
Taufe — vorzog und nicht davor zuriickschreckte, Mittel und Wege «ausserhalb
der kirchlich vorgesehenen Varianten»® bei sogenannten Tot- oder Frithgeburten
zu suchen. Dies hat Roland Kuonen®’ am Beispiel der katholischen Pfarrei Leuk
im Oberwallis aufgezeigt. Bis zum Zweiten Vatikanischen Konzil war das
Schicksal der ungetauft verstorbenen Kinder immer wieder Gegenstand ausfiihr-
licher Erorterungen im Pfarrblait der Gemeinde. Ganz im Sinne der scholasti-
schen Limbus-puerorum-Lehre wurde dort ausgefiihrt, dass die ungetauft verstor-
benen Kinder nie das Ziel erreichen wiirden, fiir das sie geschaffen seien: die be-
seligende Anschauung Gottes. Andererseits wiirden sie aber auch nicht der Holle
verfallen, sondern Aufnahme im Limbus finden, einem Ort, in dem sie zwar Gott
nie schauen, aber doch immerhin ein gewisses natiirliches Gliick finden wiirden
ohne Schmerzen.*®

Die Mittel und Wege, die man suchte und fand, um den Kindern den Himmel
zu 6ffnen, waren im 20. Jahrhundert keine offenkundigen Massenphénomene
mehr, wie die sanctuaires a répit in der beginnenden Neuzeit. Vielmehr waren es
gleichsam Einzelfall-Losungen vor Ort, die eher verschdmt und meist heimlich
gesucht wurden. Kuonen wurde bei seinen Recherchen von einem Fall berichtet,
wonach eine Frau Ende der 1930er Jahre im zweiten Schwangerschaftsmonat ihr
Kind durch eine Fehlgeburt verloren habe. Die Hebamme habe die Frucht aus
der Plazenta herausgeschnitten und dann die — von der katholischen Kirche den
Hebammen erlaubte — «Nottaufe» gespendet. Das Begrébnis sei in einer «Nacht-
und Nebelaktion»*® erfolgt. Man habe die Leibesfrucht sowie die Plazenta im
Grab eines nahen Verwandten eingegraben. Dies sei kein Einzelfall gewesen,
sondern vielmehr hitten sich Szenarien in dhnlicher Form «immer wieder abge-
spielt». Hatten Mutter oder Hebamme friihzeitig erkannt, dass eine Totgeburt zu
erwarten war, habe man das Kind bereits im Mutterleib getauft, was Eintragun-
gen im Sterbebuch der Gemeinde belegten. So ist noch 1950 als Ergidnzung zu
einem Todesfalleintrag die Notiz zu lesen, der Arzt habe das Kind im Mutterleib
getauft, da Todesgefahr bestanden habe.®” Die Taufe eines Kindes im Uterus war

54 Gélis, Lebenszeichen — Todeszeichen (wie Anm. 41), 275; Pfleger, Zur Taufe toter Kinder
(wie Anm. 3), 214.

55 Ebd., 56.

56 Ebd., 59.

57 Roland Kuonen, Gott in Leuk. Von der Wiege bis zur Bahre — die kirchlichen Ubergangsri-
tuale im 20. Jahrhundert (Religion — Politik — Gesellschaft 28), Freiburg i. Ue. 2000.

58 Pfarrblatt Leuk, Juni 1941, 16. Jahrgang, Nr.6, I: Die ungetauft sterbenden Kinder. Vgl.
Kuonen, Gott in Leuk (wie Anm. 57), 58.

59 Ebd.

60 Ebd., 60.



Der versperrte Himmel 43

schon sehr viel linger Praxis, wie neuzeitliche Quellen belegen.®' Erleichtert
wurde die intrauterine Taufe durch die Erfindung der «Taufspritze» im 18. Jahr-
hundert.*

Der leise Abschied vom Limbus puerorum im Gefolge des Il. Vatikanischen
Konzils

«Noch heute ist die Meinung, dass ungetaufte Kinder in den Limbus kémen, ein
Grundbestand der katholischen Lehre»™ — diese 1997 getroffene Aussage trifft
so nicht zu. Zwar hilt die katholische Kirche und mit ihr die Theologie an den
beiden zentralen christlichen Aussagen fest, auf deren Hintergrund die Frage
nach dem Schicksal der ungetauft verstorbenen Kinder tiberhaupt erst virulent
werden konnte: an der Lehre von der Erbsiinde einerseits und der Lehre von der
Heilsnotwendigkeit der Taufe andererseits. Dennoch haben sich Theologie wie
Pastoral auf der Grundlage des II. Vatikanischen Konzils vom Limbus puerorum
faktisch verabschiedet, auch wenn dieser Abschied (zu) still und leise geschah
und verwaisten Eltern auch noch im 21. Jahrhundert die Sorge um das Los ihrer
Kinder nicht immer zu nehmen vermag.

In der Arbeitshilfe der Pastoralkommission und der Kommission Ehe und
Familie der Deutschen Bischofskonferenz vom 25./26. April 1993, die den Titel
tragt «Eltern trauern um ihr totes neugeborenes Kind», werden die Kernaussagen
des Konzils iiber den allgemeinen Heilswillen Gottes und das Heil der Nicht-
christen — unter der Uberschrift «Das Heil der Kinder, die ohne Taufe sterben» —
auf das Schicksal der ungetauft verstorbenen Kinder behutsam angewandt.**
«Viele Christen, vor allem betroffene Eltern, fragen oft mit grosser Besorgnis
nach dem Schicksal der Kinder, die ohne Taufe sterben. Hier ist seit dem II.
Vatikanischen Konzil an die Stelle eines lange vorherrschenden Heilspessimis-
mus (oder problematischer Zwischenlésungen, wonach ungetauft sterbende Kin-
der bloss eine Art natiirlicher Seligkeit erlangen konnen) eine optimistischere
Sichtweise getreten. Sie wurzelt in der Hoffnung auf Gottes grenzenlose Barm-
herzigkeit, der will, «dass alle Menschen gerettet werden und zur Erkenntnis der
Wahrheit gelangen> (1 Tim 2,4). [...] Was das Konzil tiber das Heil der Nicht-
christen und jener Menschen sagt, «die ohne Schuld noch nicht zur ausdriick-
lichen Anerkennung Gottes gekommen sind> (Lumen gentium, Nr.16), das gilt
aber erst recht von den unmiindigen Kindern. Wie sollten sie, die Gottes Heils-
wirken noch gar kein Hindernis in den Weg legen konnen, von seiner Gnade aus-
geschlossen sein? Wir diirfen sie deshalb getrost der Gnade Gottes anver-

61 Susi Ulrich-Bochsler, Anthropologische Befunde zur Stellung von Frau und Kind in Mittel-
alter und Neuzeit. Soziobiologische und soziokulturelle Aspekte im Lichte von Archéologie,
Geschichte, Volkskunde und Medizingeschichte, Bern 1997, 110.

62 Vgl. die Abbildung ebd., 111.

63 Susi Ulrich-Bochsler, «Vom enfant sans ame» (wie Anm. 3), 19.

64 Deutsche Bischofskonferenz (Hg.), Eltern trauern um ihr totes Kind. Hinweise zur seelsor-
gerlichen Begleitung. Eine Arbeitshilfe der Pastoralkommission und der Kommission Ehe
und Familie der Deutschen Bischofskonferenz vom 25./26. April 1993 (Arbeitshilfen 109),
24,



44 Elke Pahud de Mortanges

trauen.»™ Es gebe, so betont die Arbeitshilfe zu Recht, «keine endgiiltige kirch-
liche Lehrentscheidung beziiglich des Schicksals der ungetauften Kinder».*® Aus
heutiger theologischer Sicht erscheine «freilich die Annahme eines eigenen jen-
seitigen Aufenthaltsortes) (/imbus puerorum) eher als theologische Verlegen-
heitslésung einer Zeit, die sich noch schwer tat, den allgemeinen Heilswillen
Gottes und die Heilsnotwendigkeit der Kirche und der Taufe zusammenzuden-
ken.»®” Genau dies aber versucht die Arbeitshilfe auf der Grundlage des Offen-
barungs-, Kirchen- und Sakramentenverstindnisses des II. Vatikanischen Kon-
zils® indem sie einerseits die Notwendigkeit der Taufe betont, andererseits aber
ausdricklich darauf hinweist, dass die Sakramente der Kirche und damit auch
die Taufe keine exklusiven Heilsmittel sind in dem Sinne, dass alle Nicht-Ge-
tauften aus dem Heil ausgeschlossen wiren.*”’ Aus diesem Grund brauchen wir,
so die Arbeitshilfe, «auch nicht dngstlich um das Heil derer besorgt sein, die das
Evangelium noch nicht kennen gelernt haben, und noch weniger derer, die auch
nicht auf Hoffnung hin getauft werden kénnen» — sprich, wenn ein Kind ohne
Taufe verstirbt.”

Sprechendster Ausdruck dieses faktischen Abschieds vom Limbus puerorum
ist die verdnderte kirchliche Bestattungspraxis: fehlgeborene oder totgeborene
Kinder, die ohne Taufe versterben, konnen heute ein kirchliches Begribnis erhal-
ten. Im CIC von 1983 ist — im Gegensatz zum CIC von 1917, der ungetauft ver-
storbenen Kindern das kirchliche Begrdbnis verweigerte — in can. 1183 § 2
vorgesehen, dass der Ortsordinarius im Fall der ungetauften Kinder von christli-
chen Eltern ein kirchliches Begrabnis erlauben kann. Die Arbeitshilfe der Deut-
schen Bischofe «Eltern trauern um ihr totes Kind» von 1993 stellt zudem «Ele-
mente fiir die Begriibnisfeier von Fehl- und Totgeburten» bereit.”"

65 Ebd.

6 Ebd., 52: «Zur Frage nach dem Heil der Kinder, die ohne Taufe sterben, wurden seit Augus-
tinus verschiedene Losungen vorgetragen, die aber keine lehramtliche Zustimmung der Kir-
che erhalten haben, sondern theologische Meinungen waren. So sprach man vom <Limbus
puerorum», einem Ort natiirlicher Seligkeit durch natiirliche Freude und Liebem aber ohne
Gottesschau. Diese Auffassung, die zwischen natiirlicher und libernatiirlicher Seligkeit un-
terschied, wurde in neuerer Zeit immer wieder hinterfragt. Neue Theorien [...] wurden ent-
wickelt [...]. All das sind theologische Hypothesen, die eine Antwort auf das Schicksal der
ohne Taufe gestorbenen Kinder geben wollten.» Ebd. S.45.

67 Ebd. Ganz auf dieser Linie auch Walter Kern in seiner Meditation «Ausserhalb der Kirche
kein Heil» (Freiburg 1.Br. 1979). «Der Limbus puerorum wurde fragwiirdig, denn das (Nie-
mandsland des Limbus» passt nicht in die Heilsordnung dieser unserer Welt, die durch Chris-
tus und auf ihn hin geschaffen ist; es gibt die <blosse Natun des Menschen nicht als wirk-
lichen Zustand, weil es kein ewiges Heil (auch nicht minderen Ranges) ohne eine Beziehung
zu Jesus Christus geben kann.» (45) «Der <Limbus> als <ewiger Kindergarten>, wahrhaftig
ein nur dem Anschein nach poetisches Wort — ist nur eine dusserst schwache theologische
Hypothese.» (Ebd.).

68 Deutsche Bischofskonferenz (Hg.), Eltern trauern um ihr totes Kind (wie Anm. 64), 46.

8 Ebd., 51. Die Kindertaufe selber stellt theologisch gesehen bereits einen «Sonderfall» dar, da
der Tautbewerber seinem Glauben noch nicht Ausdruck verleihen kann. Er wird aber in eine
Gemeinschaft von Glaubenden aufgenommen, die auf seine Erziehung zum Glauben sich
verpflichten. Wenn in Notfillen auch ohne Zustimmung der Eltern getauft wurde und wenn
in der Vergangenheit selbst Foten getauft worden seien, so habe dahinter «das Anliegen der
Kirche gestanden, den <sicheren Weg> zu gehen (im Sinne des Tutorismus)». Ebd. S.53.

70 Ebd.

7l Ebd., 35.



Der versperrte Himmel 45

Werden Fehlgeburten und totgeborene Kinder in einem gemeinsamen Sarg
begraben oder eingedschert, so wird der Ritus verwendet, der fiir das Kinderbe-
gribnis fiir ein ungetauftes Kind vorgesehen ist. Bei der Eindscherung sieht die
Arbeitshilfe zwei Moglichkeiten fiir die liturgische Feier vor: Findet zur Eina-
scherung ein Gottesdienst statt, so wird die Urne spéter in einfacher Form beige-
setzt, wenn aber zur Eindscherung keine kirchliche Feier stattgefunden hat, wird
die Urne so beigesetzt wie bei der Erdbestattung. Hatte es in der 1973 herausge-
gebene, offizielle Beerdigungsagenda fiir die katholischen Bistiimer des deut-
schen Sprachgebiets geheissen, dass bei der allgemeinen Unterweisung der Glédu-
bigen «die Lehre von der Notwendigkeit der Taufe nicht verdunkelt werden»’
solle, so formuliert die Arbeitshilfe der Bischéfe noch zuriickhaltender, dass die
Lehre von der Notwendigkeit der Taufe bei der allgemeinen Unterweisung der
Gliubigen «beriicksichtigt werden»”* solle.

Die kirchlich eingerdumte Moglichkeit, ungetauft verstorbenen Kindern ein
kirchliches Begribnis zu gewihren, scheiterte in den achtziger Jahren des 20.
Jahrhunderts zunédchst noch daran, dass die staatliche Begrabnisordnung in Deut-
schland wie auch in der Schweiz keinen Bestattungszwang fiir fehlgeborene Kin-
der kannte, was im Umkehrschluss zur Folge hatte, dass es vielerorts auch gar
nicht moglich war, dem Wunsch verwaister Eltern zu entsprechen und ihre Kin-
der zu bestatten. Anders hingegen besteht bei Totgeburten Bestattungszwang. Ob
aber eine zu bestattende Totgeburt vorliegt, richtet sich nach den Bestattungs-
gesetzen der deutschen Bundesldnder. Einige forderten die Bestattung, wenn die
Leibesfrucht mindestens 35 cm gross ist, andere hingegen verlangten ein Ge-
wicht von 1000 bzw. 500 Gramm.”* Auch in der Schweiz besteht fiir Kinder, die
vor der 24. Woche geboren wurden, keine Meldepflicht und es konnten deshalb
auch keine Kindergriber fiir diese zur Verfligung gestellt werden, «weil quasi je-
mand bestattet worden wire, der rechtlich weder geboren noch gestorben ist».”

Die Deutschen Bischofe forderten angesichts dieser Rechtslage 1993 die
Kommunen auf, besondere Grabfelder einzurichten, um dem Recht und Bediirf-
nis der Eltern, ihre Kinder wiirdig zu bestatten, nachzukommen.” Inzwischen
haben sehr viele Kommunen in Deutschland’’ und auch einige Stidte in der
Schweiz — 1992 Luzern und 1999 Bern’™ — solche Grabfelder ausgewiesen und
eingerichtet. Auf dem séulenférmigen Grabzeichen, das die Grabanlage fiir fehl-
und totgeborene Kinder auf dem Karlsruher Hauptfriedhof ausweist, ist zu lesen:
«Leichte Fligel sind wir — Wirklichkeit fiir immer. Im Traumschlaf wach,
trosten wir euch.»’”

2 Die kirchliche Begrébnisfeier in den katholischen Bistiimern des deutschen Sprachgebietes.
Einsiedeln 1973, 109.

73 Deutsche Bischofskonferenz (Hg.), Eltern trauern um ihr totes Kind (wie Anm. 64), 35.

 Ebd., 25.

73 Ebd. Vgl. auch: Griber fiir Personen, die formal keine sind, in: Der Bund, 8. Januar 1999.

76 Deutsche Bischofskonferenz (Hg.), Eltern trauern um ihr totes Kind (wie Anm. 64), 26.

7 Eine nach Postleitzahlen geordnete Liste der Graberfelder und Bestattungsmdoglichkeiten in
Deutschland fiir nicht-bestattungspflichtige Fehl- und Totgeborene Kinder findet sich im
[nternet unter www.initiative-regenbogen.de/ListeGrabfelder.htm.

78 Gréber fiir Personen, die formal keine sind, in: Der Bund, 8. Januar 1999.

79 Sibylle Orgeldinger, Frith verwaiste Eltern finden nun einen wiirdigen Trauerort. Grabanlage
zur Bestattung tot geborener Kinder eingeweiht, in: Badische Neueste Nachrichten, 24./25.
November 2001.



46 Elke Pahud de Mortanges

Der versperrte Himmel. Das Phdnomen der sanctuaires a répit aus theologiegeschicht-
licher Perspektive

Bei den sanctuaires a répit handelte es sich um Wallfahrtsorte, an die man totgeborene
(oder kurz nach der Geburt verstorbene) Kinder verbrachte, um sie durch ein Wunder
«mit aufschiebender Wirkung» kurzzeitig zum Leben zu erwecken und ihnen umgehend
das Sakrament der Taufe zu spenden, um sie nach dem kurz darauf erneut eintretenden
Tod in geweihter Erde beisetzen zu kénnen. Diese waren zwischen dem 15. und dem 18.
Jahrhundert n. Chr. in Europa ein Massenphdanomen. Die diesem Beitrag zugrundeliegen-
de theologiegeschichtliche Anndherung will zeigen, dass und inwiefern die Existenz
dieser Wallfahrtsorte manifester Ausdruck des Scheiterns, respective der Nicht-Akzeptanz
der theologischen Idee des Limbus puerorum war. Der Limbus puerorum war im Zuge der
grossen kartographischen Umgestaltung des Diesseits und des Jenseits im 13. Jahrhundert
n. Chr. entstanden. Bis dahin war man der Auffassung des afrikanischen Kirchenvaters
Augustinus gefolgt, wonach die verstorbenen Kinder in die Holle kommen, was als
gerechte Strafe fiir die nicht durch die Taufe abgewaschene Erbsiinde galt. Die Lancie-
rung des Limbus puerorum war da moglich geworden, wo man die Strafe fiir die Erbsiinde
nichi mehr — wie bei Augustinus — positiv als Erleiden der Holienqualen, sondern privativ,
als Fehlen der Schau Gottes, verstand. Insofern stellte die «Erfindung» des Limbus pue-
rorum einen Fortschritt im Rahmen der Theologie und eine Humanisierung der Jenseits-
hoffnung dieser Kinder dar. In der Volksfrommigkeit aber war dem Limbus puerorum
kein Erfolg beschieden — ganz im Gegensatz zum Fegefeuer. Die theologische Losung,
die er bereithielt, war fiir die Menschen unbefriedigend und beunruhigend zugleich. Aus
der Sicht der Glaubigen war es letztlich egal, ob die Theologen fiir die Kinder die augus-
tinische Holle oder den Limbus puerorum — wo sie eine Art «natiirliche Seligkeit» finden,
ohne jedoch Gott je zu schauen — parat hielten. Was fiir sie allein zdhlte war der fiir ihre
Kinder fiir immer versperrte Himmel. Die sanctuaires a répit hielten nun eine Moglich-
keit bereit, dem drohenden Schicksal des Limbus puerorum zu entgehen.

Locked out of paradise: The phenomenon of sanctuaires a répit from the perspective of the
History of Theology

Sanctuaires a répit were places of pilgrimage to which were taken children who were still
born or who had died shortly after their birth. By means of a miracle that «delayed> their
death they would be brought back to life for a short period; as a result they could now be
baptized and as death immediately set in again after the baptism, they were subsequentlx
buried in consecrated land. Such places were a mass phenomenon from the 15™ to the 18
centuries in Europe. This article uses a History of Theology approach to show that the
existence of such places of pilgrimage was a manifest expression of the failure and lack of
acceptance of the theological principle of Limbus puerorum. Limbus puerorum arose as a
result of a large-scale redrawing of the map of heaven and earth that occurred in the
thirteenth century. Previously the doctrine of the African church father Augustinus had
held sway, in which dead children went to hell as just punishment for original sin which
had not been absolved by baptism. The notion of Limbus puerorum became viable once
punishment for original sin started to be seen in different terms, no longer a positive
punishment enduring the torments of hell, but more a deprivation, being beyond the vision
of God. To this extent the introduction of Limbus puerorum represented a theological pro-
gress which brought a humanization in terms of these children’s expectancy of paradise.
However, unlike the fires of hell, Limbus puerorum was not accepted by ordinary wor-
shippers. The theological solution proposed was neither satisfying nor comforting. From
the point of view of the faithful it seemed of little importance whether theologians had re-
served an Augustinian hell or a Limbus puerorum for their children, where they would
find a «natural happiness> but bevond the vision of God. To them, the fact that paradise
remained closed to their children was the only thing of importance. The sanctuaires a
répit offered a possibility of escaping this fate.

Exclus du Paradis: le phénoméne des sanctuaires a répit dans la perpective de ['histoire
de la théologie

Les sanctuaires a répit étaient des lieux de pélerinage ou I’on apportait des enfants morts-
nés ou qui étaient morts peu apres leur naissance. Grace a un miracle «a répit» ils pou-
vaient étre «ramenés a la vie» un bref instant, ce qui permettait de les baptiser. Comme ils



Der versperrte Himmel 47

«mouraient» a nouveau immédiatement apres leur baptéme, ils pouvaient par conséquent
étre enterrés en terre bénite. De tels lieux étaient trés courus en Europe entre le 15° et le
18° siécles. Cette étude use d’une approche relevant de I'histoire de la théologie pour
démontrer que ’existence de tels lieux de pélerinage €tait une expression manifeste de
I’échec et du refus du principe théologique du Limbus puerorum. Le Limbus puerorum est
apparu au 13° siécle lorsque fut redessinée, a grande échelle, la carte de I’au-dela. Au-
paravant la doctrine d’Augustin, le Pere de I’Eglise africaine, avait décrété que ces enfants
morts allaient en enfer a titre de juste punition pour le péché originel qui n’avait pas été
lavé par un bapteme. La notion de Limbus puerorum ne devint envisageable que lorsque
les effets du péché originel furent considérés en d’autres termes, non plus comme une
punition sous forme de tourments infernaux, mais plutét comme une privation de la vue
de Dieu. En ce sens, l'introduction du Limbus puerorum représentait un progrés théolo-
gique porteur d'une humanisation du sort des enfants mort-nés ou morts peu aprés leur
naissance. Au contraire du purgatoire, le Limbus puerorum ne fut pas accepté par le
commun des fideles. La solution théologique proposée n’était ni satisfaisante ni récon-
fortante. Du point de vue de ces simples croyants, la différence était trop tenue entre
I’enfer réservé a ces enfants selon Augustin ou le Limbus puerorum promis par les théolo-
giens, lieu d’un «bonheur naturel», hors de la vue de Dieu. Le fait que le Paradis restait
inaccessible a ces enfants morts sans baptéme était la seule chose qui comptait. Les sanc-
tuaires a répit offraient une possibilité d'échapper a ce destin.

Schliisselbegriffe — Keywords — Mots clés

Sanctuaires a répit, Limbus puerorum, Erbsiinde — original sin — péché originel, Topogra-
phie des Jenseits — topography of the beyond — topographie du au-dela, Taufe — baptism —
baptéme, Holle -- hell — enfer, Fegefeuer — purgatory -- purgatoire

Elke Pahud de Mortanges, PD Dr. theol. habil., Lehrbeauftragte fiir Dogmatik und Dog-
mengeschichte an der Theologischen Fakultdt der Albert-Ludwigs-Universitit Freiburg
1.Br.



	Der versperrte Himmel : das Phänomen der sanctuaires à répit aus theologiegeschichtlicher Perspektive

