
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Religions- und Kulturgeschichte = Revue
suisse d'histoire religieuse et culturelle = Rivista svizzera di storia
religiosa e culturale

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 98 (2004)

Artikel: Der versperrte Himmel : das Phänomen der sanctuaires à répit aus
theologiegeschichtlicher Perspektive

Autor: Pahud de Mortanges, Elke

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-130337

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-130337
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der versperrte Himmel
Das Phänomen der sanctuaires à répit
aus theologiegeschichtlicher Perspektive

Elke Pahud de Mortanges

Vor beinahe 40 Jahren veröffentlichte Oskar Vasella in der «Zeitschrift für
Schweizerische Kirchengeschichte» einen äusserst umfangreichen Artikel mit
dem Titel «Über die Taufe totgeborener Kinder in der Schweiz».1 Darin unternahm

er eine historisch-volkskundliche Bestandsaufnahme der Phänomene, die

inzwischen unter dem Begriff der sanctuaires à répit subsummiert werden. Das

heisst, er lieferte erstmals einen Überblick über all jene Wallfahrtsorte in der

Schweiz, an die man totgeborene (oder kurz nach der Geburt verstorbene) Kinder
verbrachte, um sie durch ein Wunder «mit aufschiebender Wirkung» kurzzeitig
zum Leben zu erwecken und ihnen umgehend das Sakrament der Taufe zu spenden

und sie nach dem kurz darauf erneut eintretenden Tod in geweihter Erde
beisetzten zu können. Vor knapp zehn Jahren zeigte Catherine Santschi - ebenfalls
in der «Zeitschrift für Schweizerische Kirchengeschichte» - mit ihrem ebenso

umfangreichen wie profunden Beitrag «Les sanctuaires à répit dans les alpes
occidentales»2, dass das Phänomen der sanctuaires à répit keineswegs ein
spezifisch schweizerisches, sondern vielmehr ein europäisches Phänomen war und
dazu noch ein Massenphänomen. Mehr als ein Dutzend solcher Wallfahrtsorte -
wobei die allermeisten zeitlich zwischen dem 15. und dem 18. Jahrhundert
anzusiedeln sind - wäre zu nennen: in Süddeutschland, in der Schweiz, in Belgien, in

Frankreich, im Friaul und im Tirol.3 Ein auch archäologisch gut belegtes
Beispiel ist der spätmittelalterliche Wallfahrtsort Oberbüren im heutigen Kanton

Oskar Vasella, Über die Taufe totgeborener Kinder in der Schweiz, in: Zeitschrift fur
schweizerische Kirchengeschichte, 60 (1966), 1-75.
Catherine Santschi, Les sanctuaires à répit dans les alpes occidentales, in: Zeitschrift für
Schweizerische Kirchengeschichte, 79 (1985), 47-143.
Das Phänomen der sanctuaires à répit ist mittlerweile gut erforscht. Vgl. hierzu eine
Auswahl der sehr umfangreichen Literatur: Philippe Boutry, Rendre ses voeux. Les identités
pèlerines dans l'Europe moderne, Paris 2000; R. Fossier (Hg.), La petite enfance dans

l'Europe médiévale et moderne, Toulouse 1997; Jacques Gélis/Mireille Laget/Marie-France
Morel, Der Weg ins Leben. Geburt und Kindheit in frühester Zeit, München 1980; Jacques

SZRKG, 98(2004), 31—47



32 Elke Pahud de Mortanges

Bern. 1993 entdeckte man dort bei archäologischen Ausgrabungen Skelettreste

von mehreren hundert totgeborener oder nach der Geburt verstorbener Kinder.
Die Gräberfelder zeugen davon, was schriftliche Quellen nahe legten: in
Oberbüren wurden wohl nahezu 2000 toter Kinder wieder zum Leben erweckt, um sie

zu taufen und dort dann anschliessend kirchlich zu beerdigen.4

Tertium non datur - Augustinus schickt die ungetauft verstorbenen Kinder in die
Hölle

Wenn nun erneut in der «Zeitschrift fur Schweizerische Kirchengeschichte» bzw.
der «Schweizerischen Zeitschrift fur Religions- und Kulturgeschichte» ein Beitrag

erscheint, der sich dem Phänomen der sanctuaires à répit widmet, dann
weder mit der Absicht, eine «rationale Zergliederung»5 dieser Phänomene
vorzunehmen, vor der Vasella am Schluss seines Beitrages nachdrücklich gewarnt hatte,

noch mit der Intention, die Landkarte der sanctuaires à répit um einige neue

Farbtupfer zu ergänzen bzw. zu komplettieren. Vielmehr soll der Versuch
unternommen werden, im Rahmen einer theologiegeschichtlichen Annäherung
aufzuzeigen, dass und inwiefern das (Massen-)Phänomen der sanctuaires à répit
manifester Ausdruck des Scheiterns einer theologischen Idee ist, die im 13.

Jahrhundert lanciert wurde und die nicht nur ein fester Bestandteil der mittelalterlichen

Topographie des Jenseits wurde, sondern bis herauf ins 20. Jahrhundert
namentlich in der katholischen Theologie und Kirche für Diskussionsstoff sorgte.
Es ist die Rede von dem eschatologischen Topos des Limbus puerorum6 Seit der
Scholastik pflegte man mit diesem Terminus jenen Ort zu bezeichnen, an den die

Gélis, Die Geburt. Volksglaube, Rituale und Praktiken von 1500-1900, München 1989; Alfred

Pfleger, Zur Taufe toter Kinder. Ein Beitrag zur religiösen Volkskunde, in: Archiv für
elsässische Kirchengeschichte, 15 (1941/42), 211-226; Pierette Praravy, Angoisse collective
et miracles au seuil de la mort, in: La mort au Moyen Age. Colloque de l'association des
historiens médiévistes français à Strasbourg 1977, 87-102; Georg Rückert, Zur Taufe toter
Kinder. Commissio Uspergensis de Baptismo infantium reviviscentium ad Imaginem Crucifixi

Uspergensem, in: Volk und Volkstum. Jahrbuch für Volkskunde, 2 (1937), 343-346;
Santschi, Les sanctuaires à répit dans les alpes occidentales (wie Anm. 2); Susi Ulrich-
Bochsler/Daniel Gutscher, Wiedererweckung von Totgeborenen. Ein Schweizer Wallfahrtszentrum

im Blick von Archäologie und Anthropologie, in: Jürgen Schlumbohm/Barbara
Duden/Jacques Gélis/Patrice Veit (Hg.), Rituale der Geburt. Eine Kulturgeschichte, München

1998, 244-268; Susi Ulrich-Bochsler, Vom «enfant sans âme» zum «enfant du ciel»,
in: Uni Press Nr.97, April 1997, 17-24; Kathrin Utz Tremp, Wallfahrt der totgeborenen Kinder:

das Marienheiligtum von Oberbüren in historischer Sicht (Vortragsmanuskript 6.
November 2001 im Rahmen der Veranstaltung «Naître en 2001» an der Universität Fribourg);
Vasella, Über die Taufe totgeborener Kinder (wie Anm. 1).

d Vgl. Ulrich-Bochsler, Vom ((enfant sans âme» (wie Anm. 3); Utz Tremp, Wallfahrt der tot¬
geborenen Kinder (wie Anm. 3); Ulrich-Bochsler/Gutscher, Wiedererweckung von Totgeborenen

(wie Anm. 3).
5 Vasella, Über die Taufe totgeborener Kinder (wie Anm. 1), 75.
6 Die nachfolgenden Ausführungen gehen zurück auf einen Vortrag, den die Verfasserin im

Rahmen der Veranstaltung «Naître en 2001» an der Universität Fribourg im November 2001
gehalten hat. Eine umfassende und erschöpfende Darstellung der theologiegeschichtlichen
Entwicklung der Lehre vom Limbus puerorum wird die Verfasserin im Rahmen der für 2006
geplanten Publikation des archäologischen Dienstes des Kantons Bern zu den Ausgrabungen
der Wallfahrtsstätte Oberbüren vorlegen.



Der versperrte Himmel 33

ungetauft verstorbenen und/oder nie zum Vernunftgebrauch erwachten Kinder
nach ihrem Tode gelangen.

Die Frage, was mit den ungetauft verstorbenen Kindern nach ihrem Tod
passiert, an welchen Ort sie gelangen, hat die Theologen zwar nicht erst im 13.

Jahrhundert interessiert. Doch erst im 13. Jahrhundert sollte sich die Lehre vom
Limbus puerorum entwickeln. Vorher war man der Auffassung des afrikanischen
Kirchenvaters Augustinus (354-430) gefolgt, wonach die ungetauft verstorbenen
Kinder in die Hölle kommen, was als gerechte Strafe für die nicht durch die
Taufe abgewaschene Erbsünde galt.7 In der Hölle, so Augustinus, erwarte die
Kinder wie die Erwachsenen die poena sensus, was ein positives Erleiden der
Höllenstrafen mit sinnlich peinigender Wirkung impliziere. Abschwächend fügte
der Kirchenvater an, dass diese poena sensus für die ungetauft verstorbenen
Kinder nur in der leichtesten Form erfolge, sodass sie eine poena mitissima
genannt werden könne.8

Worin gründete die Härte des afrikanischen Kirchenvaters? Nun, einen dritten
Ort, neben Himmel und Hölle, wie die Pelagianer ihn annahmen, konnte es ihm
zufolge nicht geben. Deren Vorstellung von einem dritten, intermediären Ort9, an
dem die Kinder glücklich lebten und mehr oder weniger mit den Auserwählten
das übernatürliche Glück der visio beatifica genossen, war für Augustinus so
stark mit der «falschen» pelagianischen Vorstellung von der Erbsünde verknüpft,
dass er, wollte er selber in der Frage der Erbsünde orthodox sein, notwendiger-

Gemäss Augustinus ist die natura propria, die ursprüngliche Natur des Menschen durch die
Sünde Adams verändert. Sie ist durch die Ursünde zwar nicht völlig zerstört, aber sie ist
fortan eine natura peccatrix. Der menschliche Wille unterliegt seitdem der Dialektik, das
Gute zu wollen, es aber nicht zu vermögen. Durch die natura aliena, also die durch und seit
Adam veränderte Natur werden alle Menschen - auch die neugeborenen Kinder - schuldig
gesprochen. Die Menschheit als ganze ist eine massa peccalorum. Die Taufe ist das einzige
Remedium, um die Erbschuld abzuwaschen, sie ist heilsnotwendig auch zur Sühne der
Erbschuld. Es ist deshalb aus der Sicht Augustins unmöglich, ausserhalb der Kirche und ohne
Taufe das Heil und das ewige Leben zu erlangen. Helmut Hoping, Freiheit im Widerspruch.
Eine Untersuchung zur Erbsündenlehre im Ausgang von Immanuel Kant (Innsbrucker
theologische Studien 30), Innsbruck 1990, 14-26.
Augustinus, De pece. mer. et rem. 1,16,21.
Die Pelagianer waren zur Vorstellung eines dritten, intermediären Ortes gekommen, weil sie
die augustinische Vorstellung einer geerbten Schuld ablehnten. Der als Bild Gottes geschaffene

Mensch hat ihnen zufolge die Möglichkeit, Gott nachzuahmen in seinem liberum arbi-
trium, der einerseits zur natura humana gehört und andererseits Gnade ist. Durch die Sünde
Adams hat sich die natura humana nicht verändert, das liberum arbitrium bleibt wesentlich
intakt. Der Mensch hat weiterhin die Fähigkeit und Kraft, sich zwischen Gut und Böse zu
entscheiden. Wegen des schlechten Beispiels Adams ist zwar eine Sündenverfallenheit des
Menschen anzunehmen, jedoch keine Erbsünde. Jede Sünde ist das Resultat eines freien Aktes

des Willens. Die Taufe ist folglich nur notwendig zur Tilgung personal zurechenbarer
Sünden. Genau das aber fehlte bei den Kindern. Zwar haben bei den Pelagianern die ohne
Taufe verstorbenen Kinder keinen Zugang zum Reich der Himmel, wohl aber kommt ihnen
das ewige Leben zu. Zur Vorstellung der Pelagianer vgl. Gisbert Greshake, Gnade als
konkrete Freiheit. Eine Untersuchung zur Gnadenlehre des Pelagius, Mainz 1972; ders.,
Geschenkte Freiheit. Einführung in die Gnadenlehre, Freiburg i. Br. 1981, 34-56, 65f, 83 f;
Hoping, Freiheit im Widerspruch (wie Anm. 7), 22 ff.



34 Elke Pahud de Mortanges

weise deren Vorstellung eines dritten Ortes ablehnen musste.10 Augustinus war
überzeugt, dass es der Taufe zur Abwaschung der von Adam geeerbten Schuld

bedürfe, wohingegen die Pelagianer die Taufe nur zur Tilgung personal
zurechenbarer Sünden für notwendig erachteten, die die Kinder aber noch nicht
begangen haben konnten. Das Konzil von Karthago 418 folgte Augustinus in der

Ablehnung dieses dritten Ortes. '

Die «Erfindung» des Limbus puerorum im 13. Jahrhundert

Wie, so ist zu fragen, konnte es im 13. Jahrhundert dennoch zur Lancierung der

Idee des Limbus puerorum kommen, obschon Augustins' tertium non datar im
Raum stand und das Konzil von Karthago die augustinische Position lehramtlich
dokumentiert hatte?12 Mehr noch, wo doch die augustinische Erbsündenlehre und
die daraus resultierenden «logischen» Folgen für die ungetauft verstorbenen Kinder

während Jahrhunderten die communis opinio der Theologen bildete.
Zwischen 1150 und 1300 unternahm, wie Jaques Le Goff eindrücklich gezeigt

hat, die Christenheit eine grosse kartographische Umgestaltung des Diesseits und
des Jenseits.13 Im Zuge dieser Umgestaltung wurde eine Parzellierung des
Jenseits vorgenommen und den beiden Grössen Flimmel und Hölle das Fegefeuer14,

der Limbus patrumi5 und der Limbus puerorum beigegeben bzw. eingegliedert.
Die Gründe, die zur kartographischen Umgestaltung des Jenseits im allgemeinen
und zur Entstehung des Limbus puerorum im besonderen führten, sind vielge-

10 Augustinus hält den Pelagianem entgegen: «Es gibt für niemanden einen mittleren Ort, so
dass man nur mit dem Teufel sein kann, wenn man nicht mit Chrisms ist [...]. Nimm also
ein kleines Kind; wenn es schon mit Christus ist, wozu wird es dann noch getauft? Wenn es

aber, so wie es der Wahrheit entspricht, getauft wird, damit es mit Christus sein kann, dann
ist also das Nichtgetaufte nicht mit Christus; und weil es nicht mit Christus ist, ist es gegen
Christus [...] Woher aber nun gegen Christus, wenn nicht aus der Sünde?» Augustinus, De

pece. mer. et rem. pece 1,20,27 f.
11 DH 223-224.
12 In der in den fünfziger Jahren des 20. Jahrhunderts auf breiter Front geführten Diskussion

über die dogmatische Verbindlichkeit der Lehre vom Limbus puerorum spielte immer wieder

die Frage eine Rolle, ob und inwiefern das Konzil von Karthago die Ablehnung des Limbus

puerorum habe definieren wollen, oder ob es lediglich eine Aussage im Sinne einer
Konkretisierung der rechten Lehre von der Erbsünde habe geben wollen. Vgl. hierzu: George

J. Dyer, Limbo: a theological evaluation, in: Theological Studies, 19 (1958), 32^-9; Peter

Gumpel, Unbaptized infants: may they be saved?, in: The Downside Review, 72 (1954),
342^158; ders., Unbaptized infants. A further report, in: The Downside Review, 73 (1955),
317-346; Bernard Leeming, Is their baptism really necessary, in: The Clergy Review, 39
(1954), 66-85, 193-212, 321-340.

13 Jaques Le Goff, Les Limbes, in: Nouvelle revue de psychoanalyse, 34 (1986), 151-173, hier
161 ff; ders., Die Geburt des Fegefeuers, Stuttgart 1984.

14 Vgl. hierzu Le Goff, Die Geburt des Fegefeuers (wie Anm. 13); Martina Wehrli-Johns, «Tuo
daz guote und là daz Übele». Das Fegefeuer als Sozialidee, in: Himmel - Hölle - Fegefeuer.
Das Jenseits im Mittelalter. Katalog von Peter Jezler, Zürich "1994, 47-58; Peter Jezler,
Jenseitsmodelle und Jenseitsvorsorge - eine Einfuhrung, in: Ebd.. 13-26.

15 Vgl. Ernst Tremp, Abgeschieden und weltoffen. Aus der Frühzeit des Klosters St. Johann im
Thurtal, in: Marcel Mayer u.a. (Hg.), Lesen - Schreiben - Drucken, St. Gallen 2003, 51-60,
hier 58 f.



Der versperrte Himmel 35

staltig. Zwei Punkte sind hervorzuheben. Zum einen änderte sich die eschatolo-
gische Perspektive, die sich aus der Uminterpretation der Naherwartung ergab.
Die Aufgeregtheiten im Kontext des Jahrtausendwechsels, des Milleniums waren
vorbei. Das Ende der Welt und somit das kollektive Weltgericht hatte sich nicht
eingestellt, die Naherwartung dieses Endes verblasste. Stattdessen richtete sich
die Aufmerksamkeit auf die Stunde des individuellen Todes und das Individual-
gericht unmittelbar nach dem Tod. Die Themen Sünde - Schuld - Busse rückten
in den Vordergrund.16 Zum anderen, konkretisierte sich die über lange Zeit
verschwommene Idee, die bei Augustinus und Gregor dem Grossen angeklungen
war, dass innerhalb der Sünden verschiedene Typen zu unterscheiden seien. Es

entstand eine regelrechte Sündentypologie.17 Diese Ausdifferenzierung der Sünden

führte zur Umstrukturierung, respective Ausdifferenzierung des Jenseits auf
der Grundlage eines komplexen Rechts- und Strafsystems. Nicht umsonst pflegt
man das 12. Jahrhundert als ein Jahrhundert des Rechts zu bezeichnen.18 Es

artikuliert sich ein verstärktes Bedürfnis nach Gerechtigkeit, was sich dann in den

theologischen Reflexionen über die Proportionalität von Sünde und Strafe
wiederspiegelt. Ihnen liegt folgende Überlegung zugrunde: Gott ist ein gerechter
Gott und er ist auch im Strafen gerecht. Das bedeutet, dass die Strafe im Jenseits

proportional zur Sünde verhängt wird. Die Straforte, so beispielsweise Thomas

von Aquin, müssen dabei den Schuldverfehlungen selbst entsprechen. Da es nur
drei Arten von Schuld gebe - die Urschuld, die lässliche und die tödliche -
deshalb könne es auch nur drei Straforte - Limbus puerorum, Himmel und Hölle -
geben. Diese Reflexionen hindern Thomas von Aquin freilich nicht, gleichwohl
von fünf Jenseitsorten auszugehen. Der scheinbare Widerspruch - einmal drei,
einmal fünf- wird von ihm dahingehend aufgelöst, dass er betont, dass es zwar
fünf Orte gebe, aber unter Abzug der interimistischen - Fegefeuer und Limbus

patrum - im Blick auf die Ewigkeit dann eben doch nur drei.1

Augustinus hatte, wie wir gesehen haben, aufgrund der fehlenden Taufe und
damit aufgrund der fehlenden Abwaschung der Erbschuld die Kinder zur Strafe
in die Hölle geschickt. Diese Höllenstrafe mit sinnlich peinigender Wirkung hatte

er aber als poena mitissima, als äusserst milde Strafe bezeichnet. Seit der
Frühscholastik, die bewusst in der Tradition des afrikanischen Kirchenvaters
stehen wollte, wurde die Lösung Augustins zunehmend als ungenügend empfunden.
Es wird nun die Tendenz greifbar, den augustinischen Begriff der poena mitissima

wie eine Art Rettungsanker aufzugreifen, um ihn dann im Sinne einer

Strafmilderung metaphorisch «umzudeuten».20 So lesen wir etwa bei Abaelard in

16 Herbert Vorgrimler, Geschichte der Hölle, München 1993, 198.
17 Bernhard Lang, Himmel und Hölle, München 2003, 60 ff.
18 Uwe Wesel, Geschichte des Rechts. Von den Frühformen bis zum Vertrag von Maastricht,

München 1997, 341-343 (Lit.); Le Goff, Die Geburt des Fegefeuers (wie Anm. 13), 258 ff;
Herbert Vorgrimler, Busse und Krankensalbung, Freiburg 1978 (HDG IV, 3), 124-129; Stefan

Kuttner, Kanonistische Schuldlehre von Gratian bis auf die Dekretalen Gregors IX,
Vatikanstadt 1935.

19 Thomas von Aquin, Suppl. In Sth q.69 a.7.
:o Richard Weberberger, Limbus puerorum? Die Ansichten der Frühscholastiker über das

Schicksal der ungetauft sterbenden Kinder, Salzburg 1965 (maschinenschriftl. Diss.), 56 f.



36 Elke Pahud de Mortanges

seinem Römerbriefkommentar: «Die Strafe der ungetauft verstorbenen Kinder
wird von Augustinus als sehr milde gefasst. Ich glaube, diese Strafe besteht in
nichts anderem als dass sie die Finsternis erleiden. Das heisst, sie sind von der

Schau der göttlichen Majestät ausgenommen, ohne jede Hoffnung, diese je zu
erlangen. Es ist dies, wenn ich nicht irre, die Qual des Gewissens, die der hl.

Augustinus mit dem Namen des ewigen Feuers gemeint hat.»21

Der an der theologischen Fakultät zu Paris lehrende Theologe und spätere
Bischof von Paris, Wilhelm von Auvergne22 legte in seinem «Magisterium Divinale

et Sapientale» ebenfalls eine metaphorische Umdeutung der Position Augus-
tins vor. Basierend auf der Unterscheidung zwischen dem peccatum originale
und dem peccatum actuate zeigte er auf, dass, da die Erbsünde kein peccatum
actuate ist, ihr auch keinerlei poena actualis gebühre. Sie ziehe deshalb kein
Höllenfeuer, keine Gewissensqualen, kein Reinigungsfeuer nach sich. Wenn
Augustinus diese Strafe als «ewiges Feuer» bezeichnet habe, dann sei das metaphorisch

zu verstehen, so wie man jede Strafe und Trübsal Feuer nennen könne.23

Halten wir fest: Theologisch möglich wurde die Verabschiedung der augusti-
nischen Lösung «Hölle» dadurch, dass man die Folgen fur die Erbsünde nicht
mehr positiv als Strafe und damit als Erleiden der Höllenqualen, sondern privativ
als Fehlen der Schau Gottes (carentia visionis Dei) zu denken begann.24 Die
Lancierung des Limbus puerorum war also erst da möglich geworden, wo sich die

privative Konzeption der Erbsünde endgültig durchsetzte. Nun war der Weg frei,
diese Konzeption auf das Schicksal der ungetauft verstorbenen Kinder anzuwenden

und somit ihre Jenseitshoffnung zu humanisieren. Der Zustand, der die Kinder

erwartet, wird als eine Art «natürlicher Seligkeit» vorgestellt, in welchem sie

keinen Schmerz und keine Traurigkeit über den Verlust der Anschauung Gottes
empfinden.25 In diesem Sinne legte Thomas von Aquin dar, warum die Kinder
nicht nur keinerlei physische Schmerzen erleiden, sondern mehr noch, dass und

warum das Fehlen der Gottesschau für sie keinen seelischen Schmerz bedeute.26

21 Abaelard, Expositio in Ep. ad Romanos II, 5.
22 Art. Wilhelm von Auvergne (geb. um 1180, gest. 1249), vgl. LThK3 10 (2001) Sp. 1172-

1173.
23 «Quod autem Augustinus poenam ejus vocat ignem aeternum eo tropo usus est, quo omnis

poena, omnis tribulatio, interdum ignis vocatur.» Vgl. dazu Weberberger, Limbus puerorum
(wie Anm. 20), 104.

*< Ebd., 106, 139 f.
25 Ebd., 136.
26 Erstens: Körperliche Leiden werden nur durch die aktuellen Sünden ausgelöst. Zweitens: Je¬

de Strafe muss der Schuld proportioniert sein. Schuld als «aversio ab incommutabili bono»
und «conversio ad bonum commutabile» muss auf zweifache Weise bestraft werden: einmal
als Verlust der Gnade und der visto beatifica gemäss dem Sichentfernen von Gott. Sodann
durch körperliche Leiden, die dem Anhängen an kreatürlichen Dingen entsprechen. Die
Erbsünde entfernt nur von Gott in dem Sinne, dass sie die Seele von der heilig machenden Gnade

entfernt, d.h. von dem unbedingt notwendigen Mittel, um das übernatürliche Ziel des

Menschen zu erreichen. Die Kinder aber verdienen keine körperliche Strafe, sondern eine
rein privative Strafe, das ist die Privation der Anschauung Gottes. Drittens: Eine blosse
Disposition der Seele könne nicht mit einer Körperstrafe bestraft werden. Eine schlechte Disposition

könne nur durch Privation eines Vorteils bestraft werden als Konsequenz der Unwür-
digkeit des Subjekts. Ignoranz sei zum Beispiel ein Hindernis, um Priester zu werden. Die



Der versperrte Himmel 37

Der Begriff Limbus puerorum wurde in Anlehnung an, und ungefähr ein
Jahrhundert später27 als der Begriff des Limbus patrum2S gebildet. Zwischen 1202

und 1206 taucht - wie der Codex Patr. 136 der Staatlichen Bibliothek von Bamberg

belegt - zunächst der Terminus Limbus infernum auf.29 Mit dem an der

theologischen Fakultät der Universität Paris lehrenden Theologen und späteren
Unterhändler des französischen Königshauses am päpstlichen Hof in Rom, Willhelm

von Auxerre30 kam die Idee des Limbus dann endgültig zum Durchbruch,
an der die folgenden Jahrhunderte glaubten festhalten zu müssen.31

Mit «Limbus» wurde fortan der Rand bzw. der Saum bezeichnet, genauerhin
der Rand der Hölle. Die Limben - sowohl der der Väter als auch der der Kinder

- waren geographisch der Hölle zugeordnet. Der Limbus patrum wurde - in

Anlehnung an den biblischen Schoss Abrahams (Lk 16,22) - als interimistischer Ort
verstanden, wo die heiligen Heiden und die alttestamentlichen Gerechten, die
ohne persönliche Schuld sind und nur durch die Erbsünde befleckt, auf den Eintritt

in den (nur) einstweilen verschlossenen Himmel bis zur Höllenfahrt Christi
warten mussten.32 Dass man beide Orte mit dem Terminus «Limbus» bezeichnen

konnte, hat seinen Sachgrund in den Überlegungen der Frühscholastiker über die
Gleichheit der «Strafen», bzw. besser, der Folgen der Erbsünde, die sowohl den

alttestamentlich Gerechten und frommen Heiden wie auch den ungetauft verstorbenen

Kindern gebühren.33 Väter wie Kinder waren ohne zurechenbare persönliche

Schuld und deshalb «nur» den Folgen der Erbsünde ausgesetzt.
Den Unterschied zwischen dem Limbus patrum und dem Limbus puerorum

wird dann Thomas von Aquin betonen. In Quaestio 69 des Supplementum zur
«Summa theologiae» stellt er die Frage nach den Aufenthaltsorten der Seelen
nach dem Tod. Im sechsten von insgesamt sieben Artikeln fragt er, ob der Ruhe-

Erbsünde sei nichts anderes als die Disposition zur Konkupiszenz, und nur die Erwachsenen
würden diese Disposition in den Akt überfuhren. Also dürften die Kinder nicht nur wegen
einer einfachen Neigung zum Bösen mit mehr oder weniger harten Körperstrafen bestraft
werden. Thomas von Aquin, De malo q.5 a.2.

27 Der Begriff des Limbus patrum ist im 12. Jahrhundert, der des Limbus puerorum erst zu
Beginn des 13. Jahrhunderts belegt. Vgl. Anca Bratu, Art. Limbes, in: Dictionnaire encyclopédique

du Moyen âge, 2 (1997), 8.
28 Vgl. hierzu M. Laarmann, Art. Limbus patrum/Limbus puerorum, in: Lexikon des Mittelalters,

5 (1991), Sp.1990-1991.
29 Weberberger, Limbus puerorum (wie Anm. 20), 137.
-*> Wilhelm v. Auxerre (gest. 1231), vgl. LThK3 10 (2001) Sp.l 173-1174 (Henryk Anzule-

wiez).
31 In seiner nach 1215 verfassten Quaestionensammlung «Summa aurea» findet sich ebenfalls

die privative Konzeption der Folgen der Erbsünde. Die Folgen der Erbsünde bestünden einzig

im Fehlen der Schau Gottes. Wenn der einen Erbsünde auch nur eine Strafe entspreche,
so sei diese doch nach verschiedenen Kräften zu unterteilen. Zwar bestehe die grösste
Freude und der grösste Lohn in der Schau Gottes. Gleichzeitig gelte aber nicht der
Umkehrschluss, dass die grösste Strafe und die grösste Traurigkeit der Verlust der Schau
Gottes sei. Denn die delectatio in Gott habe kein Gegenteil, weshalb das Fehlen der Schau
Gottes für die Kinder keine grosse Traurigkeit nach sich ziehe, hätten sie doch die Güte
Gottes nie gekannt. Weberberger, Limbus puerorum (wie Anm. 20), 100-101.

32 Vgl. Laarmann, Art. Limbus patrum/1. puerorum (wie Anm. 28).
33 Weberberger, Limbus puerorum (wie Anm. 20), 139.



3 8 Elke Pahud de Mortanges

ort der Kinder derselbe sei wie der Ruheort der Väter? Die Antwort des Thomas
lautet: nein, ist er nicht. Denn im Gegensatz zum Limbus der Väter, der mit der
Niederfahrt Christi zur Hölle aufhört zu existieren, besteht dieser weiter. Da die
Kinder nur mit der Erbschuld belastet sind, leiden sie aber nur eine geringe Pein.

Möglich sei, dass dieser Aufenthaltsort nur eine Verzögerung der Verherrlichung
sei, das heisst, dass eventuell doch damit zu rechnen ist, dass er nur interimistischen

Charakter haben könnte.34

Auch wenn sich die Auffassung vom Limbus puerorum letztlich durchsetzte,
gab es doch auch bereits in der Frühscholastik Theologen, welche die Frage
erörterten, ob es nicht doch Rettungsmöglichkeiten für die ungetauft verstorbenen
Kinder geben könne. Als eine Möglichkeit wurde die Rettung der Kinder injide
aliena erwogen. So wie die Kinder durch eine culpa aliena - die geerbte Schuld

- belastet würden, so könnten sie durch dießdes aliena - den Glauben ihrer
Eltern oder der Kirche - gerettet werden. 5 Die Vorstellung einer Taufe im Mutterleib,

wie sie dann in der Neuzeit diskutiert wurde, lehnten die Frühscholastiker
ab mit der Begründung, die zum Axiom avancieren sollte: wer nicht geboren ist,
der kann auch nicht wiedergeboren werden.36 Diese Ansätze blieben aber aufs

Ganze gesehen Ausnahmen. Dass die ungetauft verstorbenen Kinder seit der

Frühscholastik dem Limbus puerorum zugewiesen wurden, stellte aber, so bizzar
das aus heutiger Perspektive klingen mag, einen wesentlichen Fortschritt in der

Theologie dar. Man kann sogar sagen, dass die Lancierung des Limbus puerorum
im letzten den Versuch einer «Humanisierung» des Jenseits bedeutete.

Die sanctuaires à repit als Ausdruck des Scheiterns der Idee des Limbus puerorum

in der Volksfrömmigkeit

Der kartographischen Um- und Ausgestaltung des Jenseits war in der

Volksfrömmigkeit unterschiedlicher Erfolg beschieden. Die Lancierung des

«Fegefeuers» war ein grosser Erfolg. Dies hatte seinen Grund darin, dass das Fegefeuer

zum einen als interimistischer Ort galt, wo man nicht für ewig bleiben würde,

und dass es zum anderen als sowohl zur Hölle als auch zum Himmel durchlässig

vorgestellt wurde. Das Schicksal der Verstorbenen war somit noch nicht
endgültig besiegelt, es war noch offen hin zum Himmel. Mehr noch: es liess sich

sogar positiv beeinflussen und wenden durch fürsorgendes Verhalten (Gebete,
Ablässe, Messfeiern) der im Diesseits Zurückbleibenden.37

34 Vgl. Thomas von Aquin, Suppl. In Sth q.69 a.5 und a.6.
35 Vgl. Weberberger, Limbus puerorum (wie Anm. 20), 75-82.
36 Dieses auf Augustinus zurückgehende Axiom begegnet etwa bei Petrus von Poitiers (+

1205) oder Petrus Comestor (+ um 1178) wieder. Weberberger, Limbus puerorum (wie
Anm. 20), 77, 80-81.

37 Wehrli-Johns, «Tuo daz guote und là daz übele» (wie Anm. 14), 47-58; Martin Uli. Begräbnis,

Verdammung und Erlösung. Das Fegefeuer im Spiegel von Bestattungsriten, in: Himmel

- Hölle - Fegefeuer (wie Anm. 14), 59-68; Le Goff, Die Geburt des Fegefeuers (wie Anm.
13).



Der versperrte Himmel 39

Im Gegensatz dazu war dem Limbus puerorum in der Volksfrömmigkeit kein

Erfolg beschieden. Die theologische Lösung, die er bot, war für die Menschen

unbefriedigend und beunruhigend zugleich. Denn der Limbus puerorum war als

Ort vorgestellt, der im Gegensatz zum Fegefeuer nicht durchlässig war, weder

zum Himmel noch zur Hölle. Er war der Ort, an dem man auf immer und ewig
verblieb und der Schau Gottes beraubt war. Aus der Sicht der Gläubigen war es

damit letztlich egal, ob die Theologen für die Kinder die augustinische Hölle
oder den Limbus puerorum parat hielten. Was für sie zählte und Gewicht hatte,

war der für die Kinder auf immer versperrte Himmel.38 Dieser Ausschluss vom
Himmel, und damit von der ewigen Seligkeit, dokumentierte sich zudem bereits
in beunruhigender Weise im Diesseits: das Fehlen der Taufe hatte zur Folge,
dass man den totgeborenen Kindern ein kirchliches Begräbnis in geweihter Erde

verweigerte.
Das faktische Scheitern des «Limbus puerorum» in der sogenannten Volkskultur

manifestiert sich am sprechendsten im Massen-Phänomen der sanctuaires
à repit. Die sanctuaires à répit hielten eine Möglichkeit bereit, dem drohenden
Schicksal des Limbus puerorum zu entgehen: unter mirakulösen Umständen
wurden die dorthin verbrachten toten Kinder kurzzeitig zum Leben erweckt und

mit dem Sakrament der Taufe versehen. Kurz darauf verstarben sie erneut. Nun
konnten sie, da getauft, in heiliger Erde beigesetzt werden. Zum Teil erfolgte die

Beisetzung am Ort der Wallfahrtsstätte selbst39, oder aber man nahm die Kinder
wieder mit nach Hause und gab ihnen dort ein kirchliches Begräbnis.40

Diese Wallfahrtsorte «funktionierten» alle mehr oder weniger nach demselben

Muster. Am Beginn stand meist eine wundersame Errettung aus Lebensgefahr,
die oftmals, aber nicht immer41 dem wundertätigen Wirken der Muttergottes
zugeschrieben wurde.42 Mit der Zeit wurde dann der Ort, wo sich das wundertätige
Marien- bzw. Gnadenbild befand, zum Fluchtpunkt bzw. Anziehungspunkt für
Eltern ungetauft verstorbener Kinder. Diese nahmen oft tagelange Fussmärsche

38 Silvana Seidel Menchi. Les pèlerinages des enfants mort-nés, in: Boutry, Rendre ses voeux
(wie Anm. 3), 139-153, hier 141.

39 So etwa in Oberbüren im heutigen Kanton Bern. Vgl. dazu die in Anm.4 angegebene
Literatur.

40 Seidel Menchi, Les pèlerinages (wie Anm. 38), 149.
41 In Chätillens (unweit von Oron), im Waadtland, wurden die Wiedererweckungen dem

wundertätigen Bild des hl. Pankratius zugeschrieben. Das Vorgehen aber war fast das gleiche
wie in Oberbüren. In einer Nische auf der rechten Seite des Chores der Kirche stand - wohl
unter dem Altar - ein steinernes Becken, in welches brennende Kohlen gelegt wurden.
Darüber hielt man das tote Kind, dessen Glieder sich unter der Wirkung der Wärme

zusammenzogen, was als Lebenszeichen interpretiert wurde. Vgl. Vasella, Über die Taufe

totgeborener Kinder (wie Anm. 1), 4. Im schwäbischen Ursberg war es hingegen eine

Kreuzigungsgruppe, die zunächst ausserhalb des Klosters in einer Gebetskapelle aufgestellt
war und nach dem ersten Wunder in die Klosterkirche verbracht wurde, zu deren Füssen

man die Reliquien des Katakombenheiligen Prosper legte und so den heiligen Charakter des

Kultbildes verstärkte. Jaques Gélis, Lebenszeichen - Todeszeichen: Die Wundertaufe
totgeborener Kinder im Deutschland der Aufklärung, in: Schlumbohm/Duden/Gélis/Veit (Hg.),
Rituale der Geburt (wie Anm. 3), 269-288, hier 272.

42 Vgl. Vasella, Über die Taufe totgeborener Kinder (wie Anm. 1), 2.



40 Elke Pahud de Mortanges

auf sich, um ihre toten Kinder zu diesen Orten zu bringen. Vor Ort waren es
dann vor allem Frauen, die die treibende Kraft für das weitere Geschehen - das

Wunder der Wiedererweckung - waren. Zwar wurde das Wunder selber dem
Wirken Mariens (oder den jeweiligen Heiligen) zugeschrieben, aber eigentlich
waren diese Frauen, so Seidel Menchi überzeugend, doch mehr die Hebammen
der zweiten Geburt der Kinder als nur die Zeuginnen dieses Wunders.43 Denn
letztlich waren es die Frauen, die durch ihr «Ritual» diese Wunder - die sich
verlässlich einstellten - allererst möglich machten. Ein sprechendes Beispiel für ein
solches Ritual war die «thermodynamische Methode» (Utz Tremp), die die Frauen

im Wallfahrtsort Oberbüren im heutigen Kanton Bern angewandt haben.
«Gewisse [...] Frauen erwärmen die todten Kinder zwischen glühenden Kohlen und
ringsum hingestellten brennenden Kerzen und Lichtern. Dem warm gewordenen
todten Kinde oder der Frühgeburt wird eine ganz leichte Feder über die Lippen
gelegt und wenn die Feder zufallig durch die Luft oder die Wärme der Kohlen
von den Lippen weg bewegt wird, so erklären die Weiber, die Kinder und
Frühgeburten atmeten und lebten und sofort lassen sie dieselben taufen unter
Glockengeläut und Lobgesängen. Die Körper der angeblich lebendig gewordenen

und sofort wieder verstorbenen Kinder lassen sie dann kirchlich beerdigen

Dem Wunder der Wiedererweckung - das anhand verschiedener Kriterien
bzw. Lebenszeichen vermerkt wurde - folgte die sofortige Taufe. Dass die Kinder

daraufhin «erneut» verstarben wurde klaglos hingenommen und kollidierte
nicht mit der Erwartung der Wundersuchenden. Denn was sie suchten, war nicht
etwa die Wiedererweckung zu einem irdischen Leben, sondern die Wiedererweckung

zur Taufe, die für ihre Kinder der Schlüssel zum ewigen Leben war.
Insofern sind die sanctuaires à repit- und vor allem die diesen zugrunde liegenden
Wunder - ein Indiz für den Misserfolg der Idee des Limbus puerorum. Die
Gläubigen, und vor allem die Frauen unter ihnen, wollten sich mit dem fur ihre Kinder

versperrten Himmel nicht abfinden. Weil man die theologische Lösung des

Limbus puerorum als unbefriedigend empfand und um jeden Preis verhindern
wollte, dass die Kinder dort hingelangten, suchte man nach Mitteln und Wegen,
um die Taufe für die Kinder, die eigentlich keine Taufe mehr empfangen konnten,

von der Kirche zu erzwingen, um so ihr Schicksal zu wenden.
Die kirchlichen Autoritäten hatten eine äusserst ambivalente Haltung zu diesen

sanctuaires à répit. Sie versuchten, die sich hier manifestierende Volksfrömmigkeit

mit ihrer demonstrativen Ablehnung der «theologischen Lösung» des

Limbus puerorum in Form von Wundertaufen zu kontrollieren und zu reglementieren.

Als problematisch erwies sich vor allem die Frage der gültigen, respective
echten Lebenszeichen. Das heisst, vor allem die Mittel, die zur Wiederer-

43 Seidel Menchi, Les pèlerinages (wie Anm. 38).149.
44 Bittschrift des Konstanzer Bischofs an den Papst, um Abstellung eines von der weltlichen

Gewalt unterstützten ungeheuerlichen Aberglaubens, hg. von Karl Rieder, in: Freiburger
Diözesanarchiv, 9 (1908), 306 f. (1486, März oder April). Deutsche Übersetzung von Heinrich

Türler, in: Blätter für bernische Geschichte, Kunst und Heimatkunde. 5 (1909), 91 f.
Vgl. Utz Tremp, Wallfahrt der totgeborenen Kinder (wie Anm. 3).



Der versperrte Himmel 41

weckung der Kinder angewandt wurden, gerieten zunehmend ins Visier der Kritik,

später dann auch die Frauen, die diese anwandten.
Der Bischof von Konstanz versuchte etwa im Fall des Wallfahrtsortes Oberbüren

im heutigen Kanton Bern zunächst mit Hilfe der weltlichen Obrigkeit,
sprich des bernischen Rates, diesen «Aberglauben» zu unterbinden. Doch dieser
wollte von einer Einschränkung der Wallfahrt nichts wissen45, weshalb sich der

Bischof an den Papst in Rom wandte.46 1452 erliess die Provinzialsynode von
Langres ein Verbot solcher Wundertaufen mit dem Hinweis, es genüge zur
Vornahme der Taufe totgeborener Kinder nicht, wenn ihre Körper sich unter der

Einwirkung der Wärme des Feuers scheinbar bewegten.47 Dieses Verbot wurde
1479 erneuert.48 Die späteren Synoden von Lyon 1557 und 1566 sowie die Synoden

von Besançon 1592 und 1656 heben vor allem die unrühmliche Rolle der
Hebammen und Frauen bei diesen missbräuchlichen Taufen hervor. «Trunksüchtige

Weiber» bezeugten, die Kinder hätten Lebenszeichen von sich gegeben. Die

Synodalstatuten von Besançon 1575 fordern deshalb eine zuverlässigere
Untersuchung und bessere Beweise für die Wiedererweckungen als «dieses Zeugnis
alter Frauen».49

In der reformatorischen Zeit wendete sich das Blatt. Die protestantische
Skepsis galt dem Wallfahrtswesen, der Bilderverehrung und dem übersteigerten
oder auch missbräuchlichen Glauben an die Wirkung der Fürbitte der
Muttergottes.50 Der protestantische Ausschluss jeder Laientaufe und damit der Frauen -
selbst der Hebammen - vom Taufrecht ist wohl auf dem Hintergrund fer sanctuaires

à répit zu verstehen.51 Damit aber war das Schicksal der einst blühenden
Wallfahrtsstätten - zumindest in der Schweiz - in den reformiert gewordenen
eidgenössischen Ständen endgültig besiegelt. Im Falle Oberbürens wurde das

Gnadenbild entfernt und die Kirche bis auf die Grundmauern geschleift.5 Die
katholische Hierarchie hingegen sah nun - einem Art gegenreformatorischem
Impetus folgend - die Praktiken der sanctuaires à répit in einem milderen Licht
und unterstützte diese zum Teil bis ins 17. Jahrhundert und darüber hinaus.53

Hier wirkte sich der Umstand positiv aus, dass es sich bei den sanctuaires à répit
vielfach um Marienheiligtümer handelte und im 17. Jahrhundert dank des mächtigen

Einflusses der Jesuiten die Marienverehrung eine ungeahnte Verbreitung
respective Popularität erfuhr. Anfang des 18. Jahrhunderts mehrten sich - nicht
nur seitens des Protestantismus - sondern auch im Kontext der sogenannten
«katholischen Aufklärung» die Stimmen, die den Wunderglauben nicht nur in

45 Utz Tremp, Wallfahrt der totgeborenen Kinder (wie Anm. 3).
46 Vasella, Über die Taufe totgeborener Kinder (wie Anm. 1), 31-32.
47 Ebd., 30; Seidel Menchi, Les pèlerinages (wie Anm. 38), 145.
4k Vasella, Über die Taufe totgeborener Kinder (wie Anm. 1), 30.
49 Ebd., 30-31.
s» Ebd., 36.
51 Ebd., 41.
52 Utz Tremp, Wallfahrt der totgeborenen Kinder (wie Anm. 3), 16.
53 Seidel Menchi, Les pèlerinages (wie Anm. 38), 144.



42 Elke Pahud de Mortanges

Frage stellten, sondern mehr noch darin «Betrug, Volksverdummung oder Profitsucht

des Klerus witterten».54

Spätwirkungen bis ins 20. Jahrhundert

Die Aussicht auf den Limbus puerorum wurde auch noch im 20. Jahrhundert als

so unbefriedigend empfunden, dass man den «Schlüssel zum Himmel»55 - die
Taufe - vorzog und nicht davor zurückschreckte, Mittel und Wege «ausserhalb
der kirchlich vorgesehenen Varianten»56 bei sogenannten Tot- oder Frühgeburten
zu suchen. Dies hat Roland Kuonen57 am Beispiel der katholischen Pfarrei Leuk
im Oberwallis aufgezeigt. Bis zum Zweiten Vatikanischen Konzil war das

Schicksal der ungetauft verstorbenen Kinder immer wieder Gegenstand ausführlicher

Erörterungen im Pfarrblatt der Gemeinde. Ganz im Sinne der scholastischen

Limbus-puerorum-Lehre wurde dort ausgeführt, dass die ungetauft verstorbenen

Kinder nie das Ziel erreichen würden, für das sie geschaffen seien: die
beseligende Anschauung Gottes. Andererseits würden sie aber auch nicht der Hölle
verfallen, sondern Aufnahme im Limbus finden, einem Ort, in dem sie zwar Gott
nie schauen, aber doch immerhin ein gewisses natürliches Glück finden würden
ohne Schmerzen.58

Die Mittel und Wege, die man suchte und fand, um den Kindern den Himmel
zu öffnen, waren im 20. Jahrhundert keine offenkundigen Massenphänomene
mehr, wie die sanctuaires à répit in der beginnenden Neuzeit. Vielmehr waren es

gleichsam Einzelfall-Lösungen vor Ort, die eher verschämt und meist heimlich
gesucht wurden. Kuonen wurde bei seinen Recherchen von einem Fall berichtet,
wonach eine Frau Ende der 1930er Jahre im zweiten Schwangerschaftsmonat ihr
Kind durch eine Fehlgeburt verloren habe. Die Hebamme habe die Frucht aus
der Plazenta herausgeschnitten und dann die - von der katholischen Kirche den
Hebammen erlaubte - «Nottaufe» gespendet. Das Begräbnis sei in einer «Nacht-
und Nebelaktion»59 erfolgt. Man habe die Leibesfrucht sowie die Plazenta im
Grab eines nahen Verwandten eingegraben. Dies sei kein Einzelfall gewesen,
sondern vielmehr hätten sich Szenarien in ähnlicher Form «immer wieder
abgespielt». Hätten Mutter oder Hebamme frühzeitig erkannt, dass eine Totgeburt zu
erwarten war, habe man das Kind bereits im Mutterleib getauft, was Eintragungen

im Sterbebuch der Gemeinde belegten. So ist noch 1950 als Ergänzung zu
einem Todesfalleintrag die Notiz zu lesen, der Arzt habe das Kind im Mutterleib
getauft, da Todesgefahr bestanden habe.60 Die Taufe eines Kindes im Uterus war

54 Gélis, Lebenszeichen - Todeszeichen (wie Anm. 41), 275; Pfleger, Zur Taufe toter Kinder
(wie Anm. 3), 214.

55 Ebd., 56.
5<> Ebd., 59.
57 Roland Kuonen, Gott in Leuk. Von der Wiege bis zur Bahre - die kirchlichen Übergangsrituale

im 20. Jahrhundert (Religion - Politik - Gesellschaft 28), Freiburg i. Ue. 2000.
58 Pfarrblatt Leuk, Juni 1941, 16. Jahrgang, Nr.6, I: Die ungetauft sterbenden Kinder. Vgl.

Kuonen. Gott in Leuk (wie Anm. 57), 58.
59 Ebd.
«> Ebd., 60.



Der versperrte Himmel 43

schon sehr viel länger Praxis, wie neuzeitliche Quellen belegen.61 Erleichtert
wurde die intrauterine Taufe durch die Erfindung der «Taufspritze» im 18.

Jahrhundert.62

Der leise Abschied vom Limbus puerorum im Gefolge des IL Vatikanischen

Konzils

«Noch heute ist die Meinung, dass ungetaufte Kinder in den Limbus kämen, ein

Grundbestand der katholischen Lehre»63 - diese 1997 getroffene Aussage trifft
so nicht zu. Zwar hält die katholische Kirche und mit ihr die Theologie an den

beiden zentralen christlichen Aussagen fest, auf deren Hintergrund die Frage
nach dem Schicksal der ungetauft verstorbenen Kinder überhaupt erst virulent
werden konnte: an der Lehre von der Erbsünde einerseits und der Lehre von der

Heilsnotwendigkeit der Taufe andererseits. Dennoch haben sich Theologie wie
Pastoral auf der Grundlage des II. Vatikanischen Konzils vom Limbus puerorum
faktisch verabschiedet, auch wenn dieser Abschied (zu) still und leise geschah
und verwaisten Eltern auch noch im 21. Jahrhundert die Sorge um das Los ihrer
Kinder nicht immer zu nehmen vermag.

In der Arbeitshilfe der Pastoralkommission und der Kommission Ehe und
Familie der Deutschen Bischofskonferenz vom 25726. April 1993, die den Titel
trägt «Eltern trauern um ihr totes neugeborenes Kind», werden die Kemaussagen
des Konzils über den allgemeinen Heilswillen Gottes und das Heil der Nicht-
christen - unter der Überschrift «Das Heil der Kinder, die ohne Taufe sterben» -
auf das Schicksal der ungetauft verstorbenen Kinder behutsam angewandt.64

«Viele Christen, vor allem betroffene Eltern, fragen oft mit grosser Besorgnis
nach dem Schicksal der Kinder, die ohne Taufe sterben. Hier ist seit dem II.
Vatikanischen Konzil an die Stelle eines lange vorherrschenden Heilspessimismus

(oder problematischer Zwischenlösungen, wonach ungetauft sterbende Kinder

bloss eine Art natürlicher Seligkeit erlangen können) eine optimistischere
Sichtweise getreten. Sie wurzelt in der Hoffnung auf Gottes grenzenlose
Barmherzigkeit, der will, <dass alle Menschen gerettet werden und zur Erkenntnis der
Wahrheit gelangen) (1 Tim 2,4). [...] Was das Konzil über das Heil der Nicht-
christen und jener Menschen sagt, <die ohne Schuld noch nicht zur ausdrücklichen

Anerkennung Gottes gekommen sind) (Lumen gentium, Nr. 16), das gilt
aber erst recht von den unmündigen Kindern. Wie sollten sie, die Gottes
Heilswirken noch gar kein Hindernis in den Weg legen können, von seiner Gnade

ausgeschlossen sein? Wir dürfen sie deshalb getrost der Gnade Gottes anver-

61 Susi Ulrich-Bochsler, Anthropologische Befunde zur Stellung von Frau und Kind in Mittelalter

und Neuzeit. Soziobiologische und soziokulturelle Aspekte im Lichte von Archäologie,
Geschichte, Volkskunde und Medizingeschichte, Bern 1997, 110.

62 Vgl. die Abbildung ebd., 111.
63 Susi Ulrich-Bochsler, «Vom enfant sans âme» (wie Anm. 3), 19.
64 Deutsche Bischofskonferenz (Hg.), Eltern trauern um ihr totes Kind. Hinweise zur

seelsorgerlichen Begleitung. Eine Arbeitshilfe der Pastoralkommission und der Kommission Ehe

und Familie der Deutschen Bischofskonferenz vom 25726. April 1993 (Arbeitshilfen 109),
24.



44 Elke Pahud de Mortanges

trauen.»65 Es gebe, so betont die Arbeitshilfe zu Recht, «keine endgültige kirchliche

Lehrentscheidung bezüglich des Schicksals der ungetauften Kinder».66 Aus
heutiger theologischer Sicht erscheine «freilich die Annahme eines eigenen
(jenseitigen Aufenthaltsortes) (limbus puerorum) eher als theologische
Verlegenheitslösung einer Zeit, die sich noch schwer tat, den allgemeinen Heilswillen
Gottes und die Heilsnotwendigkeit der Kirche und der Taufe zusammenzudenken.»67

Genau dies aber versucht die Arbeitshilfe auf der Grundlage des Offen-
barungs-, Kirchen- und Sakramentenverständnisses des II. Vatikanischen
Konzils68, indem sie einerseits die Notwendigkeit der Taufe betont, andererseits aber
ausdrücklich darauf hinweist, dass die Sakramente der Kirche und damit auch
die Taufe keine exklusiven Heilsmittel sind in dem Sinne, dass alle Nicht-Ge-
tauften aus dem Heil ausgeschlossen wären.69 Aus diesem Grund brauchen wir,
so die Arbeitshilfe, «auch nicht ängstlich um das Heil derer besorgt sein, die das

Evangelium noch nicht kennen gelernt haben, und noch weniger derer, die auch
nicht auf Hoffnung hin getauft werden können» - sprich, wenn ein Kind ohne
Taufe verstirbt.70

Sprechendster Ausdruck dieses faktischen Abschieds vom Limbus puerorum
ist die veränderte kirchliche Bestattungspraxis: fehlgeborene oder totgeborene
Kinder, die ohne Taufe versterben, können heute ein kirchliches Begräbnis erhalten.

Im CIC von 1983 ist - im Gegensatz zum CIC von 1917, der ungetauft
verstorbenen Kindern das kirchliche Begräbnis verweigerte - in can. 1183 § 2

vorgesehen, dass der Ortsordinarius im Fall der ungetauften Kinder von christlichen

Eltern ein kirchliches Begräbnis erlauben kann. Die Arbeitshilfe der Deutschen

Bischöfe «Eltern trauern um ihr totes Kind» von 1993 stellt zudem
«Elemente für die Begräbnisfeier von Fehl- und Totgeburten» bereit.71

« Ebd.
66 Ebd., 52: «Zur Frage nach dem Heil der Kinder, die ohne Taufe sterben, wurden seit Augustinus

verschiedene Lösungen vorgetragen, die aber keine lehramtliche Zustimmung der Kirche

erhalten haben, sondern theologische Meinungen waren. So sprach man vom (Limbus
puerorum), einem Ort natürlicher Seligkeit durch natürliche Freude und Liebem aber ohne
Gottesschau. Diese Auffassung, die zwischen natürlicher und übernatürlicher Seligkeit
unterschied, wurde in neuerer Zeit immer wieder hinterfragt. Neue Theorien [...] wurden
entwickelt [...]. All das sind theologische Hypothesen, die eine Antwort auf das Schicksal der
ohne Taufe gestorbenen Kinder geben wollten.» Ebd. S.45.

67 Ebd. Ganz auf dieser Linie auch Walter Kern in seiner Meditation «Ausserhalb der Kirche
kein Heil» (Freiburg i.Br. 1979). «Der Limbus puerorum wurde fragwürdig, denn das
(Niemandsland des Limbus) passt nicht in die Heilsordnung dieser unserer Welt, die durch Christus

und auf ihn hin geschaffen ist; es gibt die (blosse Natur) des Menschen nicht als
wirklichen Zustand, weil es kein ewiges Heil (auch nicht minderen Ranges) ohne eine Beziehung
zu Jesus Chrisms geben kann.» (45) «Der (Limbus) als (ewiger Kindergarten), wahrhaftig
ein nur dem Anschein nach poetisches Wort - ist nur eine äusserst schwache theologische
Hypothese.» (Ebd.).

68 Deutsche Bischofskonferenz (Hg.), Eltern trauern um ihr totes Kind (wie Anm. 64), 46.
69 Ebd., 51. Die Kindertaufe selber stellt theologisch gesehen bereits einen «Sonderfall» dar. da

der Taufbewerber seinem Glauben noch nicht Ausdruck verleihen kann. Er wird aber in eine
Gemeinschaft von Glaubenden aufgenommen, die auf seine Erziehung zum Glauben sich
verpflichten. Wenn in Notfällen auch ohne Zustimmung der Eltern getauft wurde und wenn
in der Vergangenheit selbst Föten getauft worden seien, so habe dahinter «das Anliegen der
Kirche gestanden, den (sicheren Weg) zu gehen (im Sinne des Tutorismus)». Ebd. S.53.

™ Ebd.
71 Ebd., 35.



Der versperrte Himmel 45

Werden Fehlgeburten und totgeborene Kinder in einem gemeinsamen Sarg
begraben oder eingeäschert, so wird der Ritus verwendet, der für das Kinderbegräbnis

für ein ungetauftes Kind vorgesehen ist. Bei der Einäscherung sieht die
Arbeitshilfe zwei Möglichkeiten fiir die liturgische Feier vor: Findet zur
Einäscherung ein Gottesdienst statt, so wird die Urne später in einfacher Form beigesetzt;

wenn aber zur Einäscherung keine kirchliche Feier stattgefunden hat, wird
die Urne so beigesetzt wie bei der Erdbestattung. Hatte es in der 1973 herausgegebene,

offizielle Beerdigungsagenda für die katholischen Bistümer des
deutschen Sprachgebiets geheissen, dass bei der allgemeinen Unterweisung der
Gläubigen «die Lehre von der Notwendigkeit der Taufe nicht verdunkelt werden»72

solle, so formuliert die Arbeitshilfe der Bischöfe noch zurückhaltender, dass die
Lehre von der Notwendigkeit der Taufe bei der allgemeinen Unterweisung der

Gläubigen «berücksichtigt werden»73 solle.
Die kirchlich eingeräumte Möglichkeit, ungetauft verstorbenen Kindern ein

kirchliches Begräbnis zu gewähren, scheiterte in den achtziger Jahren des 20.
Jahrhunderts zunächst noch daran, dass die staatliche Begräbnisordnung in
Deutschland wie auch in der Schweiz keinen Bestattungszwang für fehlgeborene Kinder

kannte, was im Umkehrschluss zur Folge hatte, dass es vielerorts auch gar
nicht möglich war, dem Wunsch verwaister Eltern zu entsprechen und ihre Kinder

zu bestatten. Anders hingegen besteht bei Totgeburten Bestattungszwang. Ob
aber eine zu bestattende Totgeburt vorliegt, richtet sich nach den Bestattungsgesetzen

der deutschen Bundesländer. Einige forderten die Bestattung, wenn die
Leibesfrucht mindestens 35 cm gross ist, andere hingegen verlangten ein
Gewicht von 1000 bzw. 500 Gramm.74 Auch in der Schweiz besteht für Kinder, die

vor der 24. Woche geboren wurden, keine Meldepflicht und es konnten deshalb
auch keine Kindergräber für diese zur Verfügung gestellt werden, «weil quasi
jemand bestattet worden wäre, der rechtlich weder geboren noch gestorben ist».75

Die Deutschen Bischöfe forderten angesichts dieser Rechtslage 1993 die
Kommunen auf, besondere Grabfelder einzurichten, um dem Recht und Bedürfnis

der Eltern, ihre Kinder würdig zu bestatten, nachzukommen.76 Inzwischen
haben sehr viele Kommunen in Deutschland77 und auch einige Städte in der
Schweiz - 1992 Luzern und 1999 Bern78 - solche Grabfelder ausgewiesen und
eingerichtet. Auf dem säulenförmigen Grabzeichen, das die Grabanlage für fehl-
und totgeborene Kinder auf dem Karlsruher Hauptfriedhof ausweist, ist zu lesen:
«Leichte Flügel sind wir - Wirklichkeit für immer. Im Traumschlaf wach,
trösten wir euch.»79

72 Die kirchliche Begräbnisfeier in den katholischen Bistümern des deutschen Sprachgebietes.
Einsiedeln 1973, 109.

73 Deutsche Bischofskonferenz (Hg.), Eltern trauern um ihr totes Kind (wie Anm. 64), 35.
74 Ebd., 25.
73 Ebd. Vgl. auch: Gräber für Personen, die formal keine sind, in: Der Bund, 8. Januar 1999.
76 Deutsche Bischofskonferenz (Hg.), Eltern trauern um ihr totes Kind (wie Anm. 64), 26.
77 Eine nach Postleitzahlen geordnete Liste der Gräberfelder und Bestattungsmöglichkeiten in

Deutschland für nicht-bestattungspflichtige Fehl- und Totgeborene Kinder findet sich im
Internet unter www.initiative-regenbogen.de/ListeGrabfelder.htm.

78 Gräber für Personen, die formal keine sind, in: Der Bund, 8. Januar 1999.
79 Sibylle Orgeldinger, Früh verwaiste Eltern finden nun einen würdigen Trauerort. Grabanlage

zur Bestattung tot geborener Kinder eingeweiht, in: Badische Neueste Nachrichten, 24725.
November 2001.



46 Elke Pahud de Mortanges

Der versperrte Himmel. Das Phänomen der sanctuaires à répit aus theologiegeschichtlicher

Perspektive
Bei den sanctuaires à répit handelte es sich um Wallfahrtsorte, an die man totgeborene
(oder kurz nach der Geburt verstorbene) Kinder verbrachte, um sie durch ein Wunder
((mit aufschiebender Wirkung» kurzzeitig zum Leben zu erwecken und ihnen umgehend
das Sakrament der Taufe zu spenden, um sie nach dem kurz darauf erneut eintretenden
Tod in geweihter Erde beisetzen zu können. Diese waren zwischen dem 15. und dem 18.

Jahrhundert n. Chr. in Europa ein Massenphänomen. Die diesem Beitrag zugrundeliegende
theologiegeschichtliche Annäherung will zeigen, dass und inwiefern die Existenz

dieser Wallfahrtsorte manifester Ausdruck des Scheiterns, respective der Nicht-Akzeptanz
der theologischen Idee des Limbus puerorum war. Der Limbus puerorum war im Zuge der
grossen kartographischen Umgestaltung des Diesseits und des Jenseits im 13. Jahrhundert
n. Chr. entstanden. Bis dahin war man der Auffassung des afrikanischen Kirchenvaters
Augustinus gefolgt, wonach die verstorbenen Kinder in die Hölle kommen, was als
gerechte Strafe fiir die nicht durch die Taufe abgewaschene Erbsünde galt. Die Lancierung

des Limbus puerorum war da möglich geworden, wo man die Strafe für die Erbsünde
nicht mehr - wie bei Augustinus - positiv als Erleiden der Höllenqualen, sondern privativ,
als Fehlen der Schau Gottes, verstand. Insofern stellte die «Erfindung» des Limbus
puerorum einen Fortschritt im Rahmen der Theologie und eine Humanisierung der
Jenseitshoffnung dieser Kinder dar. In der Volksfrömmigkeit aber war dem Limbus puerorum
kein Erfolg beschieden - ganz im Gegensatz zum Fegefeuer. Die theologische Lösung,
die er bereithielt, war für die Menschen unbefriedigend und beunruhigend zugleich. Aus
der Sicht der Gläubigen war es letztlich egal, ob die Theologen für die Kinder die
augustinische Hölle oder den Limbus puerorum - wo sie eine Art «natürliche Seligkeit» finden,
ohne jedoch Gott je zu schauen - parat hielten. Was für sie allein zählte war der für ihre
Kinder für immer versperrte Himmel. Die sanctuaires à répit hielten nun eine Möglichkeit

bereit, dem drohenden Schicksal des Limbus puerorum zu entgehen.

Locked out ofparadise: The phenomenon ofsanctuaires à répit from the perspective of the
History ofTheology
Sanctuaires à répit were places of pilgrimage to which were taken children who were still
bom or who had died shortly after their birth. By means of a miracle that (delayed) their
death they would be brought back to life for a short period; as a result they could now be
baptized and as death immediately set in again after the baptism, they were subsequently
buried in consecrated land. Such places were a mass phenomenon from the 15' to the 18

centuries in Europe. This article uses a History of Theology approach to show that the
existence of such places of pilgrimage was a manifest expression of the failure and lack of
acceptance of the theological principle of Limbus puerorum. Limbus puerorum arose as a
result of a large-scale redrawing of the map of heaven and earth that occurred in the
thirteenth century. Previously the doctrine of the African church father Augustinus had
held sway, in which dead children went to hell as just punishment for original sin which
had not been absolved by baptism. The notion of Limbus puerorum became viable once
punishment for original sin started to be seen in different terms, no longer a positive
punishment enduring the torments of hell, but more a deprivation, being beyond the vision
of God. To this extent the introduction of Limbus puerorum represented a theological
progress which brought a humanization in terms of these children's expectancy of paradise.
However, unlike the fires of hell, Limbus puerorum was not accepted by ordinary
worshippers. The theological solution proposed was neither satisfying nor comforting. From
the point of view of the faithful it seemed of little importance whether theologians had
reserved an Augustinian hell or a Limbus puerorum for their children, where they would
find a (natural happiness) but beyond the vision of God. To them, the fact that paradise
remained closed to their children was the only thing of importance. The sanctuaires à
répit offered a possibility of escaping this fate.

Exclus du Paradis: le phénomène des sanctuaires à répit dans la perpective de l'histoire
de la théologie
Les sanctuaires à répit étaient des lieux de pèlerinage où l'on apportait des enfants morts-
nés ou qui étaient morts peu après leur naissance. Grâce à un miracle «à répit» ils
pouvaient être «ramenés à la vie» un bref instant, ce qui permettait de les baptiser. Comme ils



Der versperrte Himmel 47

«mouraient» à nouveau immédiatement après leur baptême, ils pouvaient par conséquent
être enterrés en terre bénite. De tels lieux étaient très courus en Europe entre le 15e et le
18e siècles. Cette étude use d'une approche relevant de l'histoire de la théologie pour
démontrer que l'existence de tels lieux de pèlerinage était une expression manifeste de
l'échec et du refus du principe théologique du Limbus puerorum. Le Limbus puerorum est
apparu au 13e siècle lorsque fut redessinée, à grande échelle, la carte de l'au-delà.
Auparavant la doctrine d'Augustin, le Père de l'Eglise africaine, avait décrété que ces enfants
morts allaient en enfer à titre de juste punition pour le péché originel qui n'avait pas été
lavé par un baptême. La notion de Limbus puerorum ne devint envisageable que lorsque
les effets du péché originel furent considérés en d'autres termes, non plus comme une
punition sous forme de tourments infernaux, mais plutôt comme une privation de la vue
de Dieu. En ce sens, l'introduction du Limbus puerorum représentait un progrès théologique

porteur d'une humanisation du sort des enfants mort-nés ou morts peu après leur
naissance. Au contraire du purgatoire, le Limbus puerorum ne fut pas accepté par le
commun des fidèles. La solution théologique proposée n'était ni satisfaisante ni
réconfortante. Du point de vue de ces simples croyants, la différence était trop tenue entre
l'enfer réservé à ces enfants selon Augustin ou le Limbus puerorum promis par les théologiens,

lieu d'un «bonheur naturel», hors de la vue de Dieu. Le fait que le Paradis restait
inaccessible à ces enfants morts sans baptême était la seule chose qui comptait. Les
sanctuaires à répit offraient une possibilité d'échapper à ce destin.

Schlüsse/begriffe - Keywords - Mots clés

Sanctuaires à répit, Limbus puerorum, Erbsünde - original sin - péché originel. Topographie

des Jenseits - topography of the beyond - topographie du au-delà, Taufe - baptism -
baptême, Hölle hell - enfer, Fegefeuer - purgatory purgatoire

Elke Pahud de Mortanges, PD Dr. theol. habil., Lehrbeauftragte für Dogmatik und
Dogmengeschichte an der Theologischen Fakultät der Albert-Ludwigs-Universität Freiburg
i.Br.


	Der versperrte Himmel : das Phänomen der sanctuaires à répit aus theologiegeschichtlicher Perspektive

