
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 97 (2003)

Buchbesprechung: Rezensionen = Comptes rendus

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rezensionen - Comptes rendus

Höhepunkte der Klostermedizin. Der <Macer floridus» und das Herbarium des

Vitus Auslassen Herausgegeben mit einer Einleitung und deutschen Übersetzung von
Johannes Gottfried Mayer und Konrad Goehl. Leipzig. Reprint-Verlag o.J. (aber 2001 ].

.348 S., 22 Farbtafeln.

Hinter dem marktschreierischen Titel verbirgt sich eine ernstzunehmende Veröffentlichung

aus dem Kreis der interdisziplinären Forschergruppe «Klostermedizin» an der

Julius-Maximilians-Universität Würzburg. Unter dem (wohl wortspielartigen'.') Verfas-

sernamen Macer floridus wurde seit dem 12. Jahrhundert ein über 2200 Hexameter
umfassendes Gedicht überliefert, welches die heilsame Wirkung von 77 Pflanzen
beschreibt (Walther. Initia 7711). Es ist unsicher, wer das Werk verfasste. In einigen
Handschriften wird ein gewisser Odo von Meung genannt, der jedoch möglicherweise
nur eine ältere Vorlage erweiterte. Der Autor kannte auf jeden Fall den 'Hortulus' des

Walahfrid Strabo (gest. 849). so dass man sicher sein kann, dass er nicht vor der Mitte des

9. Jahrhunderts schrieb. Das letzte, offenbar zu einem späteren Zeitpunkt ergänzte Drittel
entstand aller Wahrscheinlichkeit nach im späten 11. oder eher zu Beginn des 12.

Jahrhunderts. Diese aus 77 Abschnitten bestehende Fassung war im Mittelalter populär und

wurde nicht nur seit dem frühen 1.3. Jahrhundert in mehrere Volkssprachen übersetzt,
sondern auch schon 1477 gedruckt. Das alles lernt man in der knappen Einführung (S.

XIII-LIII). welche die Herausgeber dem Hauptteil vorangestellt haben. Für den Text greifen

sie auf die erste und bisher einzige moderne Ausgabe des Arztes und Medizinhistorikers

Johann Ludwig Choulant 1791-1861 zurück (Macer Floridus, De viris herbarum

una cum Walahfridi Strabonis. Othonis Cremonensis et Ioannis Folcz Carminibus similis
argumenti quae adnotatione critica instruxit Ludovicus Coulant. Lipsiae 1832. S. 28-

12.3), die photomechanisch wiedergegeben und durch eine gute, vom Altphilologen Konrad

Goehl stammende deutsche Übersetzung afronte begleitet wird. Der einzige Nachteil
dieses Verfahrens besteht darin, dass Choulants Apparat zum Text beibehalten, seine

lediglich 27 Seiten umfassende praefatio jedoch ausgelassen wurde, so dass man doch
noch die Originalausgabe an den Stellen einsehen muss, wo Choulants Text nicht über

jeden Verdacht erhaben ist. Man hätte mindestens einen conspectus siglorum hinzufügen
können. Aber man vermisst auch ein aktuelles Verzeichnis der das Gedicht überliefernden

197



Codices: Choulant zog nämlich nur eine Handvoll Handschriften in Wolfenbüttel. Leipzig

und Dresden heran, das heisst einen Bruchteil der Überlieferung. Das ist freilich die

einzige allgemeine Kritik, die man hegen kann. Denn die Herausgeber haben sich jede
erdenkliche Mühe gegeben, den Text für den modernen Leser zu erschliessen. worin das

Hauptverdienst dieses Buches liegt. Abgesehen von der schon genannten Übertragung
ins Deutsche und den beigegebenen 22 Farbtafeln aus einer Handschrift des späten 15.

Jahrhunderts, dem Pflanzenbuch des Ebersberger Mönches Vitus Auslasser (München.

Bayerische Staatsbibliothek Clm 5905). welche einen Teil der im Gedicht behandelte
Pflanzen buchstäblich vor Augen führen, beeindrucken die den Band abschliessenden

Indices (S. 125-178). Sie enthalten eine Konkordanz und Listen der Krankheiten, der

Heilmittel und der Eigennamen im lateinischen Text sowie ein Register der deutschen

Begriffe und der «Zauberwirkungen». Nicht durch Zauber, sondern dank ihrer Kompetenz
ist den Herausgebern ein schönes und nützliches Buch gelungen, das sowohl professionelle

Mediävisten als auch interessierte Laien mit sicherem Gewinn zur Hand nehmen

werden.

Erlangen MicheleC. Ferrari

Laurent Albaret (sous la dir. de). Les Inquisiteurs. Portraits de défenseurs de la foi
en Languedoc (XIIIe - XIV1 siècles), Toulouse. Privat. 2001 (Coll. Domaine cathare).
190 S.

Südfrankreich war im 13. und 14. Jahrhundert zwischen den Inquisitionen von
Toulouse und Carcassonne aufgeteilt. Das vorliegende schmale Bändchen enthält
neben einer allgemeinen Einführung eine solche in die Inquisitionen von Toulouse
und Carcassonne sowie eine Liste der Inquisitoren der beiden Circonscriptionen. Von

den Inquisitioren von Toulouse erhalten Kurzbiographien Ferrer (1233) (Laurent
Albaret). Pierre Sellan (123.3-1235) (Jörg Feuchter). Guillaume Arnaud (12.35-1242)
und Etienne de Saint-Thierry (1236-1242). die beiden 1242 in Avignonet ermordeten

Inquisitoren (Laurent Albaret). Bernard Gui (1307-1324) (Agnès Dubreil-Arcin)
sowie Pierre Brun (1324-1342) (Laurent Albaret): von den Inquisitoren von Carcassonne

Geoffrey d'Ablis (1.303-1316) (Charles Peytavie). Jean de Beaune (1.316-1324)

(Marc Sagot) und Jean Duprat (1324-1328). letzterer zusammen mit Pierre Brun.

Inquisitor von Toulouse 1324-1342. weil damals die Zusammenarbeit zwischen den

beiden Inquisitionen besonders gut funktionierte (Laurent Albaret). Dazu kommen

Biographien von den bischöflichen Inquisitoren Bernard Castanet. Bischof von Albi (v.

1240-1317) (Julien Théry). und Jacques Fournier. Bischof von Pamiers 1317-1324)
(Jacques Paul). In den Kurzbiographien sind jeweils auch die Archivverhältnisse mit
berücksichtigt, was umso wichtiger ist. als die Inquisitionen schon sehr bald über

Archive verfügten, die sie ihren Opfern weit überlegen machten. Diese begriffen denn

auch die Bedeutung der Archive und zerstörten sie. wo immer sie ihrer habhaft werden
konnten. Der Band schlicsst mit einem kurzen Aufsatz über das Bild der Inquisition
und der Dominikaner, die nach dem Massaker von Avignonet ihre Bürde gerne
abgegeben hätten (Anne Reltgen-Tallon). sowie mit Kürzestbiographien von weniger
bekannten Inquisitoren (Laurent Albaret). Der Band, so verdienstvoll er ist. hinterlässt

198



etwas zwiespältige Gefühle, wahrscheinlich weil er sowohl populäre als auch
wissenschaftliche Ansprüche erfüllen will.

Freibure i. Ue. Kathrin Utz Tremp

Barbara Helbling/Magdalen Bless-Grabher/Ines Buhofer (Hg.). Bettelorden,
Bruderschaften und Beginen in Zürich. Stadtkultur und Seelenheil im Mittelalter,
Zürich. Verlag Neue Zürcher Zeitung. 2002. 343 S. und 177 Illustrationen.

Ein verstärktes Interesse an der Kultur- und Sozialgeschichte des späteren Mittelalters
ist auch in Zürich erwacht. Eine vom Protestantismus geprägte Geschichtsschreibung
hatte lange Zeit den Blick für die vielgestaltigen Frömmigkeitsformen der Stadt in den

Jahrhunderten vor der Reformation verstellt. Der vorliegende Band möchte ein Bild dieser

Vielfalt nachzeichnen und dabei zeigen, wie die Klöster der drei Bettelorden
(Dominikaner. Franziskaner und Augustiner-Eremiten) während 300 Jahren am Leben der

Bürgerschaft teilhatten.
Zürich war im Mittelalter eine «Kirchenstadt». Sieben Klöster und Stifte mit ihren

Kirchen beherrschten das Bild der rund 5000 Einwohner zählenden Stadt. Diese Vorstellung
war in der Forschung weitgehend vernachlässigt. Erst die 1980 erschienene Dissertation

von Martina Wehrli-Johns über das Zürcher Predigerkloster brachte eine neue Sicht.

Zu Beginn des 13. Jahrhunderts begann die Ausbreitung der sog. Bettelorden auch nördlich

der Alpen. In Zürich erschienen die Dominikaner (Prediger) 12.30. die Franziskaner

(Barfüsscr) 1240, etwa 1270 die Augustiner-Eremiten. Durch ihr Erscheinen wurde das

bisherige Territorialprinzip in der PfarrseeIsorge teilweise aufgelöst; der Pfarrklerus erhielt
in den neuen Orden Konkurrenz. Fortan herrschte eine intensive Seelsorge-. Gebets- und

Gesangstätigkeit der Chorherren. Mönche und Nonnen (Frauenkloster Oetenbach. frühes

13. Jahrhundert. Konvent St. Verena ca. 1260). Daneben spielten die Beginen eine nicht
unbedeutende Rolle. Zahllose Frauen zogen im Aufbruch des Hochmittelalters ein am

Evangelium orientiertes religiöses Leben in der Nachfolge Christi der Ehe vor.

Wegen der oft geforderten Mitgift waren für arme Frauen die Klöster nur schwer

zugänglich. Alternativen boten die flexibleren Beginengemeinschaften. die ihren

Ursprung möglicherweise im italienischen Humiliatenorden hatten. Die Beginen legten
keine «ewigen Gelübde» ab und nahmen eine Mittelstellung zwischen dem Stande der

«Religiösen» (Priester. Mönche und Nonnen) und jenem der Weltleute ein. Öfters sahen

sie sich heftiger Kritik ausgesetzt, so auf dem Konzil von Lyon 1274. Infolge des

mittelalterlichen Frauenüberschusses schlugen viele den Weg der Beginen ein.

Im Leben des spätmittelalterlichen Zürich spielten dreizehn Bruderschaften und

bruderschaftliche Stiftungen eine wichtige Rolle. Fast alle hatten ihren Sitz in einem der

Bettelklöster, die meisten beim Augustinerkloster. Bruderschaften sind Gebetsverbrüderungen,

wie sie bei Mönchen schon im Frühmittelalter vorkamen. Neben den Klerikern

sorgten nun auch Laien für ehrenhafte Begräbnisse ihrer Mitglieder und stifteten Jahr-

zettfeiern. Auch die Zünfte behielten nach der Brunschen Verfassungsänderung von
1336. als sie politische Funktionen übernahmen, religiöse und bruderschaftliche Gebräuche

bei. Die Klöster wie die Bruderschaften erlebten Perioden der Hochblüte wie Zeiten
der Krise.

199



In der Reformationszeit wird das farbige religiöse Leben, das in den klösterlichen
Gemeinschaften und in den Bruderschaften herrschte, mit einem Schlag beendigt. Die
auf das Jenseits gerichteten Seelenmessen werden hinfällig. Der Zürcher Rat unter dem

Einfluss Zwingiis löste die Klöster und die Bruderschaften auf. beschlagnahmte deren

Vermögen und übertrug sie dem Almosneramt. Dadurch wurde die Fürsorge den kirchlichen

Institutionen entzogen und einer weltlichen Einrichtung übertragen. Das von der

Barmherzigkeit getragene Almosenwesen war zu Ende. Dadurch änderte sich auch der

Armutsbegriff vollständig. Im Mittelalter hatte auch der Arme eine positive Stellung in der
Gesellschaft. Freiwillige Armut war ein geistiger Wert und erstrebenswert (Nachfolge
Christi), die unfreiwillige Armut war ein aufgezwungenes Los. Zwingli jedoch verwarf
das Ordenswesen als unnütz. In seinem theologischen Konzept war die Neuordnung des

Fürsorgewesens eine Aufgabe der Obrigkeit.
Im ehemaligen Klostergebäude der Dominikaner entstand der staatliche Sitz des

Obmannamtes, bei dem die Einnahmen und die Kontrolle der verstaatlichten Klostergüter

zusammenliefen; das Almosneramt war für die praktische Organisation und die

Umsetzung der Fürsorgemassnahmen zuständig, eine Ordnung, die bis ins frühe 19.

Jahrhundert Gültigkeit besass.

Im vorliegenden, prächtig illustrierten Band wird das reichhaltige, farbige, religiöse
Leben des spätmittelalterlichen Zürich durch 22 qualifizierte Fachleute des In- und
Auslandes in überzeugender Weise dargestellt. Dem Leser wird eindrücklich vor Augen
geführt, was die alte Reichsstadt durch die Einführung der Reformation zu Beginn des 16.

Jahrhunderts eingebüsst hat.

Meggen/Luzern Alois Steiner

Caterina Bruschi/Peter Biller (Hg. Ì. Texts and the Repression of Medieval Heresy,
York. York Medieval Press. 2003 (York Studies in Medieval Theology IV). XVII+256 S.

Kaum eine Ouellengattung hat einen so zweifelhaften Ruf w ie die bei einem Inquisi-
tionsprozess angelegten Verhörakten. Dabei ist der Verdacht, dass im Gerichtssaal vieles
nicht mit rechten Dingen zugegangen sein kann, nicht neu. selbst wenn er in erster Linie
bei den Opfern aufkam. «In einem Schreiben an Papst Gregor XI. beschwerte sich 1375

der Rat der Stadt Köln heftig darüber, dass ein Dominikaner-Inquisitor armen, einfältigen,
illitteraten Laien beiderlei Geschlechts, die in der Stadt als gute Christen galten und von
ihren Pfarrern für rechtgläubig gehalten wurden, so schwierige, schier unlösbare

Glaubensfragen gestellt hatte, dass selbst ein grosser Theologe sie nicht ohne viel Überlegung
und Bücherwälzen beantworten könnte.» Das Zitat stammt aus Herbert Grundmanns
klassischer Studie «Ketz.erverhöre des Spätmittelalters als quellenkritisches Problem»
(Deutsches Archiv für Erforschung des Mittelalters 21:1965. S. 519-575). auf die sich die

Herausgeber des vorliegenden Sammelbandes in ihrer Einleitung wiederholt beziehen.
Dass der Verhörte und der Verhörende mitunter verschiedene «Sprachen» benutzten, ist

nur eine der Schwierigkeiten, deren heutige Leserinnen und Leser gewahr sein müssen. In
ihrem Beitrag «Precautions before Reading Doat 21-26» bietet Caterina Bruschi eine

Anleitung zum Erkennen solcher Fallstricke. Wer garantiert zum Beispiel, dass alle

Aussagen eines Vorgeladenen auch protokolliert wurden? Auch in ihrem zweiten Aufsatz

200



schöpft die Verfasserin ihr Anschauungsmaterial aus der sogenannten «Collection Doat».
einer zwischen 1663 und 1669 angelegten Sammlung von Abschriften aus südfranzösischen

Archiven, der infolge zwischenzeitlicher Verluste eine unschätzbare Bedeutung
zukommt: Das besondere Interesse von Doat 32 liegt darin, dass die betreffenden
Inquisitionsakten bei den Zeilgenossen so viele Zweifel weckten, dass ein Kanonist mit ihrer
Überprüfung beauftragt wurde.

John H. Arnold erinnert daran, dass im inquisitorialen Diskurs Macht zum Ausdruck
gebracht wird. In diesem Zusammenhang weist er auf ein bisher kaum beachtetes Paradox
hin: Durch seine Kontrolle über die Aussagen anderer formt der Inquisitor die «Wahrheit»;

gleichzeitig wird durch die Beteuerung, diese Aussagen seien spontan entstanden,
eine nicht existierende Handlungsfreiheit («agency») vorgetäuscht, welche die tatsächlichen

Machtverhältnisse verdunkelt. Dass unsere Sicht mittelalterlicher Häresie in einem

grossen Masse von «feindlichen» Quellen abhängt, ist Gemeingut. Mark Pegg geht insofern

einen Schritt weiter, als er gezielt nach dem «forensischen Modell» bestimmter
Inquisitoren fragt. Welche Probleme sich dabei ergeben können, zeigt Peter Biller am

Beispiel des berühmt-berüchtigten Inquisitors Bernard Gui. In seinem ersten Beitrag
zeichnet er die verschiedenen Redaktionsphasen nach, welche die Aussagen der von Gui
Einvernommenen durchliefen. Ausgerechnet die Etappe, welche uns verraten würde, wie
der Inquisitor seinen vorgefertigten Fragenkatalog konkret anwandte, ist nicht erhalten;
der bestehende Quellenbestand erlaubt aber gewisse Konjekturen. In seinem zweiten
Text stellt Biller den - im Anhang edierten - anonymen (Waldenser-(Traktat De vita et

actibus... hereticorum qui se dicuiit 'Pauperes Christi' seit Pauperes de Lugduno'
aufgrund gemeinsamer Spurenelemente mit nachgelassenen Schriften von Bernard Gui in
einen meridionalen Kontext. Was bewusste Quellenarbeit bedeutet, demonstriert Anne
Hudson am Beispiel des 1440 in London als Lollarde verbrannten Klerikers Richard

Wyche. indem sie den zu Vereinheitlichungen neigenden Historikerdiskurs in die
«offizielle» Geschichte, die «persönliche» Geschichte Wyches sowie die Geschichte des

Forschers auftrennt.
In einem etwas loseren Verhältnis zu den aufgeworfenen Fragen nach den Tücken von

inquisitorialen Quellen stehen die Beiträge von Jessalynn Bird und James Given. Alle
Arbeiten gehen - bis auf zwei eigens für diesen Band verfasste «Dubletten» von Caterina
Bruschi und Peter Biller - auf ein Kolloquium in York aus dem Jahr 2000 zurück.
Vorangestellt ist ein Vortrag von Alexander Patschov sky. in dem dieser einen Einblick in sein im
Enstehen begriffenes Buch zum Thema Häresie und Politik bietet.

Bern Georg Modestin

Frantisek Semahel. Die Hussitische Revolution. Aus dem Tschechischen übersetzt

von Thomas Krzenck. Redaktion: Alexander Patschovsky. 3 Bde. (durchpaginiert).
Hannover 2002 (Monumenta Germaniae Historica. Schriften. Bd. 4.3. I-III). 2286 S.. 4 Karten.

48 Abb., ISBN-Nr. 3-7752-5443-9.

Das hier anzuzeigende monumentale Werk ist eine überarbeitete und ergänzte
Übersetzung des Werks «Husitskä revoluce». das 1993 in vier Bänden im Verlag des Historischen

Instituts der Wissenschaften der Tschechischen Republik und 1995-1996 in einer

201



2., verbesserten Auflage im Verlag der Karlsuniversität Prag erschienen ist. Dabei handelt

es sich sowohl um eine Summe der Geschichtsschreibung über die Hussitische Revolution
seit dieser Revolution selber als auch um eine Summe eines (noch keineswegs
abgeschlossenen) Lebenswerks: dasjenigen des tschechischen Mediaevisten Frantisek Smahel.
Das Werk war, wie er selber erst am Schluss sagt, «von Anfang an als eine Revision der
marxistischen Konzeption des Hussitismus gedacht, und zwar auf der Ebene einer
wissenschaftlichen, nicht ideologischen Kritik», «eine Aufgabe, die früher oder später

jemand hätte auf sich nehmen müssen» (Bd. III. 2015). Smahel unterzieht sich dieser

Aufgabe in der Tat ohne alle ideologischen Zwischentöne, sachlich und fundiert. Das

Werk besteht aus acht Kapiteln oder Büchern; das erste ist der Historiographie gewidmet,
das zweite bis vierte bieten eine Systemanalyse der böhmischen Gesellschaft am
Vorabend der revolutionären Phase, die immer auch schon Elemente der hussitischen Revolution

einbezieht, und die Bücher V-VII eine verdichtete, unheimlich spannend zu lesende

Ereignisgeschichte. Das VIII. und letzte Buch beschäftigt sich mit «Folgen -
Reaktionen - Ausblicken». Gerade das Verhältnis zwischen Systemanalyse (Bücher

II-IV) und Ereignisgeschichte (Bücher V-VII) ist äusserst raffiniert angelegt, denn in der

Ereignisgeschichte begegnet man häufig Namen und Ereignissen, die man von der

Systemanalyse her schon kennt. Da sowohl die Systemanalyse als auch die Ereignisgeschichte

immer wieder Bezug auf westeuropäische Ereignisse und Entwicklungen
nehmen (die. wie etwa das Grosse abendländische Schisma und das Konzil von Konstanz,
tatsächlich den Hintergrund der Ereignisse in Böhmen bildeten) liest sich das Ganze auch

wie ein Repertorium der spätmittelalterlichen Geschichte Europas, und die Rezensentin

gesteht, dass sie von den rund 2000 Seiten viel mehr gelesen hat. als für eine Rezension

nötig gewesen wäre. Selbst die Kriegsgeschichte stellt sich bei Smahel höchst interessant

dar: wie im Vorwort angedeutet, hat er hier tatsächlich eine «histoire totale» geschaffen.
Das letzte Buch befasst sich unter anderem mit der hussitischen Internationalen, das heisst

mit den Auswirkungen, welche die hussitische Revolution in Westeuropa und. hier
ausführlich geschildert, in Osteuropa hatte, und schliesslich mit dem Verhältnis der hussitischen

Revolution zur deutschen Reformation. Wie Smahel in seinem historiographischen
Überblick dartut. war die hussitischen Revolution spätestens seit dem 2. Weltkrieg zu
einem integrierenden Bestandteil der europäischen Geschichte geworden (Bd. I. 43).
doch verbaute die tschechische Sprache, in der die meisten einheimischen Arbeiten

geschrieben sind, den meisten westlichen Mediävisten den Zugang zur tschechischen

Forschung. Dank dem Übersetzer Thomas Krzenck sowie dem Redaktor und Vermittler
Alexander Patschovsky ist die Summe der tschechischen Forschungen nun auch den

westeuropäischen Forschern zugänglich. Die Übersetzung, die (in einem Akt der

Wiedergutmachung für die Verbrennung des Johannes Hus in Konstanz 1415?) vom deutschen

Bundesland Baden-Württemberg sowie von Stadt und Universität Konstanz gefördert
w urde. liest sich sehr gut und scheint dem Originaltext sehr nahe zu sein.

Freiburg i. Ue. Kathrin Utz Tremp

202



Friederike Christ-Kutter/Klaus Jaeger/Hellmul Thomke (Hg.). Hans von Rute:
Sämtliche Dramen. Bem/Stuttgart/Wien, 2000 Schweizer Texte: N. F.. Bd. 14).

3 Bände. 1221 Seiten.

Hans von Rute dürfte im Bern des 16. Jahrhunderts eine bekannte Person gewesen
sein. Heute ist er ein fast Vergessener. Seine Stücke werden von der Literaturwissenschaft

kritisch bis ablehnend beurteilt, weder sind sie greifbar noch werden sie gespielt
und nach wie vor verstellt die monumentale Gestalt eines Niklaus Manuel den Blick auf
andere Literaten der Zeit. Dabei hat von Rute den Berner .Spielbetrieb des 16. Jahrhunderts

beherrscht wie kein anderer. Seine Stücke sind beredte Zeitzeugen, deren Qualität
einer bloss textzentrierten Betrachtung allerdings verborgen bleiben muss. Sie zeigt sich

erst im historischen und damit spielpraktischen Zusammenhang.
Von Rütes Geburtsdatum ist nichts bekannt. Möglicherweise stammt er aus Burgdorf,

könnte in Basel oder Freiburg i. B. die Hochschule besucht haben und in Solothurn zum
Schreiber geworden sein, als welcher er 1528 nach Bern kommt. Er zeigt sich sowohl in
rechtswissenschaftlichen wie auch in biblischen Fragen bewandert und ist diverser Sprachen

mächtig. Von 15.31 bis 1555 bleibt er last ununterbrochen Gerichtsschreiber Berns

und wird damit eine angesehene und einflussreiche Person im öffentlichen Leben der

Stadt. Er stirbt 1558 als Stiftsschaffner in Zofingen. Während seiner Berner Amtszeit
verfasst von Rute mindestens sechs Stücke, die inhaltlich ganz auf der politischen Linie der

Stadt liegen. Seine Loyalität geht offenbar soweit, dass er 1552 in Burgdorf und I.an-

genthal jeweils einem örtlichen Spiel als Zensor beiwohnt und seinen Lohnherren getreulich

davon berichtet. Von Rute schreibt nach dem Höhepunkt der grossen religiösen und

politischen Krise Berns in einer Zeit der versuchten Wiederaufrichtung bernischer Identität

und Selbstbewusstseins. Der städtische Gerichtsschreiber trägt mit seinen Stücken
einen grossen Teil dazu bei. woraus diese nicht unwesentlich ihre Bedeutung beziehen.

Erstmals liegen Hans von Rütes Stücke nun in einer Edition vor: Sie ist in der Reihe
«Schweizer Texte Neue Folge» bei Haupt erschienen und von Friederike Christ-Kutter.
Klaus Jaeger und Hellmut Thomke herausgegeben worden. Sie beinhaltet folgende sechs

Werke: Fasznachtspil (1532). Joseph (1538). Gedeon (1540). Noe (1546). Ein Kurtzes

Osterspil 1552) und Goliath 1555). Die zwei Textbände werden durch einen hervorragenden

Kommentarband ergänzt. Die Ausgabe genügt wissenschaftlichen Kriterien vollauf

und bietet eine beeindruckende Fülle von Informationen, die das historische Umfeld
erschliessen. Dadurch werden die Stücke auch für ein nicht primär wissenschaftlich
interessiertes Publikum ohne weiteres zugänglich. Von Rütes Texte werden dabei als das

behandelt was sie sind: Theaterstücke. Dramaturgische und inszenatorische Fragen werden

ebenso behandelt wie zeitgeschichtliche - exemplarisch etwa im Aufsatz von Klaus

Jaeger zur Rolle der Musik. Die Ausgabe hinterlässt so einen ausgezeichneten Eindruck
und dürfte zukünftig sowohl für die Auseinandersetzung mit der Person von Rütes wie
auch theaterhistorisch eine unentbehrliche Grundlage sein. Nicht zuletzt vermittelt sie

eine Ahnung davon, welche Relevanz Theater im 16. Jahrhundert zugeschrieben werden

muss, insbesondere was die religiöse und politische Identitätsbildung einer städtischen
Gesellschaft betrifft.

Bern Martin Bieri

203



Lawrence Normund/Gareth Roberts (Hg.). Witchcraft in Early Modern Scotland.
James VI's Demonology and the North Berwick Witches, Exeter. University of Exeter

Press, 2000 (Exeter Studies in History), XIII+454 S.. ill.

In den Jahren 1590 bis 1597 wurde das dazumal unabhängige Königreich Schottland

von endemischen Hexenverfolgungen heimgesucht. Man kann davon ausgehen, dass die

Langwierigkeit des Phänomens zumindest partiell mit der momentanen Gesetzeslage

zusammenhing: Am 8. Juni 1592 setzte nämlich das königliche Kabinett (privy council)
eine aus Vertretern der kalvinistischen Kirche und der Regierung zusammengesetzte
Kommission ein, welche örtliche Würdenträger unter anderem dazu ermächtigen konnte,

gegen angebliche Hexen vorzugehen. Dadurch wurde die richterliche Gewalt atomisiert.
und lokale Abrechnungen erhielten einen legalen Anstrich. Das Ergebnis war ein sprunghafter

Anstieg von Prozessen, deren Anzahl sich nach vorsichtigen Schätzungen auf rund
zweihundert belief. Angesichts der Ausmasse, welche die Hexenverfolgung angenommen

hatte, wurde die angesprochene Bestimmung am 12. August 1597 zurückgezogen.
Kein Verfahren durfte mehr ohne die Erlaubnis des Privy Council eröffnet werden, wobei

jedes Ansinnen einzeln untersucht wurde. Diese Massnahme schlug sich in einer ebenso
raschen Abnahme der Fälle nieder. Diese Ereignisse sind symptomatisch für eine unruhige

Periode in der schottischen Geschichte, in der die königliche Gewalt schwach und vielen

Anfechtungen ausgesetzt war. Nur so lässt sich erklären, dass der König 1592

überhaupt einen Teil seiner richterlichen Gewalt aus der Hand gegeben hatte.

Auf der anderen Seite hatte Jakob VI. 1590 und 1591 selbst eine vermeintliche
Hexenverschwörung politisch ausgeschlachtet: Ein schönes Beispiel dafür, wie einfach sich dieses

imaginäre Delikt für andere Zwecke nutzbar machen liess. Aus nichtigen Anfängen
entwickelte sich die nach dem Versammlungsort der Missetäterinnen und Missetäter benannte

Hexenjagd im äusserst unruhigen politischen Klima zu Beginn der 1590er Jahre rasch zu
einer Staatsaffäre, wobei der König höchstpersönlich an einzelnen Vorvernehmungen
teilnahm. Die North-Berwick-Hexen hätten sich des Hochverrats schuldig gemacht, im Bund
mit dem Teufel seien sie bestrebt gewesen, so die Anklage, den König mittels eines
Wachsbildnisses zu beseitigen. Welchen propagandistischen Effekt Jakob VI. aus dieser Krise zu
erzielen suchte, illustriert die dem königlichen Umfeld entstammende Flugschrift News

from Scotland, in welcher der Monarch zum entschiedensten Widersacher des Teufels stilisiert

wurde. 1597 erschien schliesslich eine kurze Dämonologie, welche der König
eigenhändig verfasst hatte. In ihrer Art ist sie nicht besonders originell; sie verrät aber viel von
Jakobs Selbstverständnis als Lehrer und Richter seiner oft w iderspenstigen Untertanen.

Beim vorliegenden Band handelt es sich um eine reich dokumentierte Quellensammlung,

welche die Prozessakten der North-Berwick-Hexen mit einer Neuauflage der News

from Scotland und der königlichen Demonology vereint. Erstmals zugänglich gemacht
werden die bislang unveröffentlichten Mitschriften der Voruntersuchungen, denen die

angeblichen Hexen unterzogen wurden. Besondere Beachtung verdienen die informative
Einführung in die belastete politische Atmosphäre der Zeit sowie die aufschlussreichen
Kommentare zu den einzelnen Stücken. Zu bedauern ist allenfalls, dass wohl mehr zur
identifizierung einzelner Personen hatte getan werden können. Was den Herausgebern
diesbezüglich an historischen Reflexen abgegangen sein mag. machten sie mit literarischer

Sensibilität wett. indem sie die narrativen Verfahren offen gelegt haben, durch die
Fiktion zu einer verhängnisvollen Realität verdichtet wird.

204



Finer der Herausgeber hat das Erscheinen von Witchcraft in Early Modern Scotland
nicht mehr erlebt. Garelli Roberts, weiland Senior Lecturer an der Universität Exeter
(GB), ist zur Bestürzung aller, die ihn gekannt haben. /999 unvermittelt verstorben. Beim
Lesen ist im Rezensenten manch eine Reminiszenz an die intime Runde in Exeter
aufgestiegen, die sich unter Roberts'Leitung mit den schottischen Hexenquellen herumschlug.
Garelli Roberts war ein warmherziger Mensch und begeisterungsfähiger Lehrer, dessen

Name mit seinem langjährigen Forschungsschwerpunkt, den North-Berwick-Hexen und
dem gekrauten Dämonologen Jakob VI., verbunden bleiben wird.

Bern Georg Modestin

Gregor Egloff. Herr zu Münster. Die Herrschaft des Kollegiatstiftes St. Michael in
Beromünster in der luzernischen Landvogtei Michelsamt am Ende des Mittelalters
und in der frühen Neuzeit 1420-1700), Basel. Schwabe & Co. AG. 200.3 Luzerner
Historische Veröffentlichungen Band 38). 480 S. mit Karten und Abbildungen

Propst und Kapitel Münster besassen im Wynental eine quasi Territorialherrschaft,
obschon Luzern ab 1420 die Landeshoheit inne hatte. Nach dem Bauernkrieg von 1653

entwickelte sich daraus ein «paternalistisch.es Regiment». Diese adelige Herrschaft hat

sich lange Jahrhunderte behauptet. Das Stift wurde 920 als Kloster gegründet. Gral Bero
stiftete zum Andenken an seinen im Kampf mit einem Bären umgekommenen Sohn

einen Gebetsort. Das Grab des vermutlichen Stifters Bero wurde i034 durch Graf Ulrich
I. von Lenzburg in die neue Kirche transferiert. Im Jahre 1045 wurde Münster durch

König Heinrich III. zum Reichsstift erhoben. Die detaillierteste Beschreibung des

hochmittelalterlichen Besitzstandes enthält die .Schirmurkunde Kaiser Friedrich Barbarossas

aus dem Jahre 1 17.3. Als Vorsteher eines reichsfreien Stiftes besass der Propst in den

zwölf Dörfern des Michelsamtes die niedere Gerichtsbarkeit. Nach der Eroberung des

Aargaus durch die eidgenössischen Truppen übernahm Luzern als Rechtsnachfolger der
österreichischen Herzöge die Reichsvogtei über das Stift.

Gregor Egloff untersucht das Spannungsfeld des Stiftes zwischen ländlichen Untertanen

und städtischer Obrigkeit in den ersten drei Jahrhunderten zum sich festigenden
Luzerner Stadtstaat. Anhand verschiedener Briefwechsel des 16. und 17. Jahrhunderts
beschreibt er das Innenleben des Stiftes. Propst Wilhelm Meyer schildert zwischen 1637

bis 1662 die Schwierigkeiten mit der Disziplin der Chorherren, denn im 16. und 17.

Jahrhundert wurden die rentablen Chorherrenstellen in Beromünster vor allem als

Versorgungsstätte der Luzerner Führungsschicht betrachtet. Vor 1400 wählte das Kapitel den

Propst aus eigener Kompetenz. Er wurde nur dem Diözesanbischof von Konstanz zur
Bestätigung präsentiert. Seit dem Ende des 15. Jahrhunderts wählte der Rat von Luzern
den Propst, indem er sich auf die Privilegienurkunde Papst Sixtus' IV. von 1479 stützte.
Der Propst nannte sich «Herr zu Münster» und musste seinen Titel im Kampf mit dem sich

immer selbstbewusster gebenden Rat von Luzern des öftern verteidigen. Dieser liess
nicht ab zu betonen, dass er der Landesherr sei. Jahrhundertelang rangen der Propst zu
Münster und der Rat von Luzern um den Vorrang. Sowohl der Propst als auch der städtische

Landvogt ritten bei ihrem Einzug in barocker Pracht auf und waren sehr bedacht auf
Rang und Vorrechte. In der Zusammensetzung des Chorherrenkapitels widerspiegelten

205



sich die Kräfteverhältnisse im Rate zu Luzern. Erst die Helvetik hat diesen Auseinandersetzungen

ein Ende gesetzt.
Diese Arbeit versucht, das Innenleben des Stiftes auszuleuchten. Dank der guten

Überlieferungstradition wares relativ leicht, die Herrschaftspraxis durch die Jahrhunderte

hindurch zu verfolgen. Die grosse Zahl der geistlichen Personen schuf auch Konfliktfelder,

deren Bewältigung Einsichten in die alltäglichen Spannungen erlauben. Das Stift
konnte seine Stellung über Jahrhunderte behaupten, was beweist, dass periodische
Erneuerungen zielgerecht vorgenommen wurden. Beromünster besitzt mit dieser gründlichen

Untersuchung einen zuverlässigen Führer, um die verwickelten Verhältnisse

genauer aufzuzeigen.

Meggen/Luzern Alois Steiner

Benediktinische Gemeinschaften in der Schweiz. 400 Jahre Schweizerische
Benediktinerkongregation 1602-2002, hgg. von der Schweizerischen Benediktinerkongrega-
tion, Gossau 2002, 103 S.

Die Schweizerische Benediktinerkongregation wurde 1602 gegründet und geht auf
Reformimpulse des Konzils von Trient zurück. Wie schon 1702 und 1902 geben die
Schweizer Benediktiner auch 2002 eine Jubiläumsschrift heraus, die im ersten Teil einen
historischen Überblick über das benediktische Leben in der Schweiz von den Anfängen
bis zur Gegenwart aus der Feder des Mariasteiner Abtes Lukas Schenker und im zweiten
Teil einen Abriss über die einzelnen Männer- und Frauenklöster der Schweiz enthält. Die
Redaktion der Jubliäumsschrift lag beim Disentiser Abt Daniel Schönbächler. Die
Doppelseiten über die einzelnen Klöster sind reich illustriert und geben einen kurzen
Überblick mit Literaturhinweisen. Aufschlussreich sind die aufgeführten Mitgliederzahlen

der Klöster über die Jahrhunderte hinweg.
Für den Historiker ist die rund fünfzigseitige Übersichtsdarstellung von Lukas Schenker

lesenswert. In einem ersten Kapitel bietet er einen Überblick über die Benediktinerklöster

von den Anfängen bis 1600. Hierauf wendet er sich der Geschichte der 1602

gegründeten Benediktinerkongregation zu und zeigt die Entwicklung der Benediktiner
vom 17. bis ins 20. Jahrhundert auf. wobei er die inneren und äusseren Gefährdungen der
Klöster keineswegs übergeht. Ein besonderes Kapitel widmet Lukas Schenker der
Wissenschaft und der Liturgie, der Seelsorge und der Mission. Eine wichtige Rolle spielten
Benediktiner in der liturgisch-biblischen Bewegung. Eine besondere Erwähnung verdienen
die Benediktinergymnasien, die im 19. Jahrhundert bis in die zweite Hälfte des 20.
Jahrhunderts dazu beitrugen, das Bildungsdefizit in der katholischen Schweiz abzutragen.

Dem Kirchen- und Kulturhistoriker vermittelt der handliche Band einen raschen
Überblick über die Benediktiner- und Benediktinerinnenklöster in der Schweiz. Besonders
hilfreich sind die informativen Karten und tabellarischen Zusammenstellungen. Etwas
verwirrend sind die Titel der einzelnen Klosterporträts mit den Altersangaben zu den Klöstern.

Freiburg Urs Altermatt

206



Das Bistum Sitten / Le diocèse de Sion. L'archidiocèse de Tarentaise, redigiert von
Patrick Braun. Brigitte Degler-Spengler. Eisanne Gilomen-Schenkel (Helvetia Sacra.

Abt. I. Bd. 5). Basel. Schwabe. 2001. 664 S.. 2 Karten.

Anzuzeigen ist hier der letzte Bistumsband der Helvetia Sacra (nach Basel-Chur.
Konstanz/St. Gallen. Genf. Lausanne und Lugano). Da das Wallis zweisprachig ist. kehrte

man hier zum alten Prinzip zurück, dass die Autoren in ihrer eigenen Sprache schreiben,

statt die Sprache der Region zu berücksichtigen; die Ausnahme bildet die Erzdiözese
Tarentaise. der die Diözese Sitten von Ende des 7./Anfang des 8. Jahrhunderts bis 15 13

unterstellt war. Der Band teilt sich in zwei Hälften: die Geschichte des Bistums samt den

Viten der 92 Bischöfe und denjenigen der Kanzler, Generalvikarc. bischöflichen Vikare
und Offiziale (bearbeitet von Bernard Andenmatten und Pierre Reichenbach), sowie die

Geschichte des Domkapitels samt den Viten der Dignitäre (Dekane von Valeria und von
Sitten. Sakristane und Kantoren). In die Geschichte des Bistums und die Viten der

Bischöfe teilen sich (in chronologischer Reihenfolge) Justin Favrod, Gilbert Coutaz.
Bernhard Truffer. Philipp Kalbermalter und Arthur Fibicher.

Die Geschichte des Bistums ist eine äusserst bewegte, nicht zuletzt weil der Bischof
seit der rufolfinischen Schenkung von 999 auch Landesherr war und in dieser Qualität
zuerst von aussen, von Savoyen. und dann von innen, von den Zenden. stark angefochten
wurde. Deshalb «ist die Walliser Bistumsgeschichte des Hoch- und Spätmittelalters
untrennbar mit der Landesgeschichte verbunden"' (S. 65. Bernhard Truffer). Im Frühmittelalter

stand jedoch der Antagonismus zwischen der Abtei St-Maurice und dem

Bischofssitz, damals noch in Martigny. im Vordergrund, bis (seit Mitte des 8. Jahrhunderts)

die Kartiere zum Bischof von Sitten meist über den Abt von St-Maurice führte. Mit
zunehmender Einflussnahme der Oberwalliser Zenden. die 1475 auch das savoyische
Unterwallis eroberten, nahm zu. was man heute Germanisierung nennen würde. Die

Loslösung vom Erzbistum Tarentaise erfolgte unter Bischof Matthäus Schiner 1499-1522).
wahrscheinlich eine der interessantesten und zugleich zwiespältigsten Figuren in der

Bischofreihe. Während der Zeit der Reformation und der katholischen Reform nahmen die

Zenden. nun im Landrat organisiert, eine ambivalente Haltung ein: einerseits gegen die

Reformation und andererseits auch gegen die katholische Reform, zumindest soweit sie

von Rom kam. In der ersten Hälfte des 17. Jahrhunderts musste der Bischof auf seine

weltlichen Rechte verzichten, in der zweiten Hälfte kam es unter den Bischöfen Adrian
I.-III. von Riedmatten zu einer katholischen Blüte, zu der Kapuziner und Jesuiten beitrugen.

1815 erfolgte der Beitritt zur Eidgenossenschaft. 1847 gehörte das Wallis dem
Sonderbund an. Das Archiv des Bistums (seit 1373 in der bischöflichen Residenz auf der

Majoria. dem Meierschloss. auf einem westlichen Ausläufer von Tourbillon) verbrannte
1788 bei einem Brand der Stadt Sitten, doch hatte der Landrat in der zweiten Hälfte des

17. Jahrhunderts Abschriften von wichtigen Dokumenten für das Landesarchiv erstellen
lassen. Dazu kommen die reichen Bestandes des Domkapitels (beschrieben von Françoise

Vannotti). das bis 1958 auf Valeria stationiert war.
Das Bistum Sitten bietet die Merkwürdigkeit, dass es zwei Kathedralkirchen hatte, die

«ecclesia inferior», die seit den Anfängen Bischofskirche und «ecclesia mater» der

ganzen Diözese war. und die Kathedrale auf Valeria, die seit der zweiten Hälfte des 12.

Jahrhunderts zum Sitz des Kapitels wurde (Geschichte des Domkapitels von Gregor
Zenhäusern). Von den Domherren mussten jeweils vier den Gottesdienst an der bischöflichen

207



Kathedrale in der Stadt versehen und waren strengerer Residenzpflicht unterworfen als

die restlichen, die in eigenen Häusern auf Valeria residierten. Das Domkapitel hatte das

Selbstergänzungsrecht (ohne Mitsprache des Bischofs) und zugleich das Recht der
Bischofswahl. Entsprechend zu den zwei Kathedralen hatte das Domkapitel auch zwei
Dekane (aber keinen Propst): den Dekan von Valeria, der zugleich Dekan des Unterwallis

und Sittens (decanus Romanorum), und den Dekan von Sitten, der zugleich Dekan des

Oberwallis (decanus Theutonicorum) war. Bis ins 15. Jahrhundert hatte der sog. Welschdekan

den Vorsitz im Kapitel, dann ging, entsprechend der Verschiebung der politischen
Gewichte, der Vorrang an den Dekan von Sitten über. Das Welschdekanat umfasste 36,
das Deutschdekanat 28 (31) Ist das für Eingeweihte klar, was die Zahl in Klammer
bedeutet? Pfarreien. Die Kompetenzen der Dekane gingen in der frühen Neuzeit auf die
Generalvikare und Offiziale des Bischofs über. Dem Kantor unterstand bis Ende des 13.

Jahrhunderts nebst der Kantorei auch die Kanzlei, dann ging das Kanzleimonopol im
bischöflichen Wallis auf das ganze Kapitel über, welches das dazu benötigte juristisch
geschulte Personal seit dem 14. Jahrhundert zunehmend aus den Reihen der Konkurrenz,
dem freien Notariat, rekrutieren musste.

Sehr lesenswert ist auch die Analyse der wechselnden sozialen Zusammensetzung des

Domkapitels (S. 379L). Die hohe Zeit des Kapitels war das Mittelalter: im 17. Jahrhundert

musste es sich durch den päpstlichen Nuntius Hieronymus Farnese visitieren,
reformieren und der bischöflichen Aufsicht unterstellen lassen. Um 1800 wurde die Kathedrale

auf Valeria mit der Bischofskirche vereinigt und das Kapitel zog in die Stadt. Im 19.

Jahrhundert wurden die Pfründen auf 10 (statt 12) reduziert und das Dekanat von Valeria
unterdrückt. Durch das Corpus iuris canonici von 1917 verlor das Kapitel das Selbster-

gänzungsrecht; die Domherren werden vom Bischof ernannt, und dieser vom Papst. Der

gehaltvolle Band schliesst mit einer Liste der Pfarreien (von Arthur Fibicher) und der

vergleichsweise spärlichen religiösen Niederlassungen (von François Huot und Patrick
Braun) sowie mit einem Überblick über die Geschichte der Erzdiözese Tarentaise (von
Eisanne Gilomen-Schenkel).

Freiburg i. Ue. Kathrin Utz Tremp

Arne Karsten. Künstler und Kardinäle. Vom Mäzenatentum römischer Kardinalnepoten

im 17. Jahrhundert, Köln/Wien/Weimar. Böhlau. 200.3. 258 S.

Neben den Päpsten, die dem barocken Rom eine prägende Gestalt gegeben haben,

sticht eine andere Gruppe von Auftraggebern auffallend hervor: Die Kardinalnepoten.
Mit deren Mäzenatentum setzt sich die hier anzuzeigende Studie von Arne Karsten
auseinander. Und zwar lückenlos anhand der von 1605 bis 1667 durchgängig sich folgenden
Kardinalnepoten aus den Häusern Pauls V Borghese (1605-1621 Gregors XV. Ludovisi
(1621-1623). Urbans VIII. Barberini (1623-1644). Innozenz'X. Pamphili (1644-1655)
und Alexander VII. Chigi (1655-1667). Diese systematische Analyse von gut 60 Jahren

Kunstförderung des alter ego des Papstes erlaubt denn auch dem Leser - um ein erstes,

wichtiges Fazit vorweg zu nehmen -. sich einen Überblick zu verschaffen, der weit davon
entfernt ist. historischen Zufälligkeiten oder Absurditäten zu folgen. Oder anders gesagt:
Erst dieser Vergleich von fünf hintereinander folgenden Kardinalnepoten ermöglicht eine

208



Scheidung des Occasionellen und Individuellen vom Systembedingten und fördert damit
die massgebenden Gesetzmässigkeiten zu Tage. Andererseits wird gerade auch dadurch
der Spielraum der einzelnen Protagonisten deutlicher sichtbar. Damit aber wird erkennbar,

welche Initiativen den jeweils persönlichen Konfigurationen entspringen und auch welche
Verdienste dem einzelnen Individuum zukommen. Die Gefahreines biographischen
Tunnelblicks der Verklärung wird hingegen wesentlich reduziert.

Was ist denn nun ein Kardinalnepot.' Eine Frage übrigens, der sich Karsten in seiner

Einleitung etwas konzentrierter und umfassender hätte stellen dürfen, vor allem im
Interesse des in römischen Themen weniger fachkundigen Lesers, gerade weil dieser ansonsten

willkommen und äusserst angenehm durchs Buch geführt wird. Nun. beim Kardinalnepoten

handelt es sich um den Inhaber eines seit der Mitte des 16. Jahrhunderts offiziell
vom Papst vergebenen und per breve (eine päpstliche Urkundenform) umschriebenen

Amtes. Dieser Amtsträger, der immer aus der nächsten päpstlichen Verwandtschaft -
meist handelte es sich um einen Neffen - stammte, wurde vor allem in weltlichen Belangen

mit grossen Kompetenzen ausgestattet, um dabei als Stellvertreter des Papstes zu

amten. So unterschrieb er die ganze diplomatische Korrespondenz, trug den Titel eines

Oberaufsehers über den Kirchenstaat, der immerhin etwa einen Viertel der italienischen
Halbinsel umfasste. und hatte bald auch in vielen eher auf weltliche Belange ausgerichteten

Kongregationen den Vorsitz inne. Zudem stand er- zumindest nominell - an der Spitze

der Klientel des herrschenden Regimentes, weswegen er oft auch il cardinal padrone

genannt wurde. Ab den Zeiten der konfessionellen Auseinandersetzungen, die dem Papst

mehr Zurückhaltung in der höfischen Repräsentation auferlegten, war der Kardinalnepote
zudem für die Hofhaltung der amtierenden Regierung zuständig, lud in seinen Residenzen

zu den entsprechenden Festen und weltlichen Feierlichkeiten ein und beherbergte oftmals
auch «Staatsgäste» oder in seiner Landvilla gar den Papst selbst. In diesem repräsentativen
Zusammenhang ist wohl auch sein kulturelles Engagement zu sehen, das - wie schon

gesagt - fast im ganzen 17. Jahrhundert bemerkenswerte Ausmasse annahm.

Damit ist auch schon angetönt, dass das Mäzenatentum des Kardinalnepoten. in seiner

Grundstruktur nicht Ausfluss eines privaten Interesses oder einer besonderen Passion für
ästhetische Kategorien war, sondern in engstem Zusammenhang mit seinen Aufgaben
stand. Dies macht auch Karsten in seiner Einleitung - aber auch in der Folge durchs

ganze Buch hindurch - deutlich, ohne sich jeweils die berechtigte Bemerkung zu
verkneifen, dass aus kunsthistorischer Forschungsperspektive hier manche Irrgänger angeführt

werden können, die immer noch selbstzweckhaft-idealistische Kunstneigungen der

Kardinalnepoten postulieren (S. 2-3). Damit ist die eigentliche leitende Fragestellung des

vorliegenden Werkes ex positivo wie ex negativo offengelegt. Warum gaben diese

Exponenten der römischen Herrschaftselite solche Unsummen von Geld aus. wenn nicht aus

privatem Interesse? Offensichtlich erhofften sie sich einigen Nutzen davon. Und dem

wird nun in concreto in der präsentierten Studie nachgegangen.
Damit ist ein Rahmen abgesteckt, der nicht im engeren Feld der Kunstgeschichte

bleibt. Soziale und politische Strategien werden in der Folge gekonnt entschlüsselt und

sichtbar gemacht. Es soll jedoch nicht verschwiegen werden, dass für die einzelnen, in der

Folge im Buch behandelten Pontifikate niemals alle mäzenatischen Projekte der jeweiligen

Kardinalnepoten präsentiert werden (Die religiösen Projekte, etwa anhand der (Titel-)
Kirchenbauten bleiben leider etwas zurück). Doch diese lexikalische Vollständigkeit hat

sich der Autor wohl auch gar nicht zum Ziel gesetzt. Vielmehr arbeitet er mit exemplari-

209



sehen Beispielen, anhand derer er eine kulturelle Strategie präsentiert und dann auch

ganz genau die Temperatur eines Pontifikates fühlen und die grossen Linien jedes
Herrschaftsabschnittes herausarbeiten kann. In diesen Bereichen erreicht die Arbeit auch ihre

grösste Meisterschaft. Jede Regierungsperiode gewinnt vor dem Auge des Lesers ihre

eigene kraftvolle Gestalt und wird im Vergleich zum vorangehenden oder folgenden
Pontifikat deutlich abgesetzt, die prägenden Ecksteine werden deutlich sichtbar. Ein glanzvolles

Beispiel dafür, wozu interdisziplinäre Forschung fähig sein kann.

Gerade aufgrund der sichtbaren herausragenden Ergebnisse von Karstens Studie
bedauert man es vielleicht, dass der Pamphili-Pontifikat nur anhand des ersten Kardinalnepoten

Camillo Pamphili betrachtet wurde. Der zweite, nach der Heirat seines Vorgängers

und einer längeren Vakanz 1650 eingesetzte Kardinalnepote Camillo Astalli wird
zwar bei Karsten erwähnt (S. 162. fälschlicherweise als dritter Kardinalnepot. Francesco

Maidalchini wurde aber nie offiziell mit diesen Aufgaben betraut, sondern .nur' zum
Kardinal gemacht), auf seine kulturelle Rolle wird aber kaum eingegangen. Hier hätte

wohl eine vertiefte Beschäftigung mit der ausserordentlichen Nepoten-Konstellation
unter Innozenz X. noch konzisere Ergebnisse zu Tage fördern können. Zumal auch

aufgrund seiner systematischen Aufgabenstellung Karsten diesen Kardinalnepoten nicht
einfach in einer knappen Parklücke hätte abstellen dürfen.

Dies sind aber alles lüssliche Sünden und können den überaus positiven Eindruck dieses

wegweisenden und äusserst gut lesbaren Werkes nicht schmälern. Zu loben ist weiter
die der ausführlichen Literaturliste vorangestellte, sehr nützliche kommentierte
Auswahlbibliographie, die dem Leser einen konzentrierten und präzisen Einstieg in die

jeweiligen Themen ermöglicht.

Rom/ Mettmenstetten Daniel Büchel

Michael Knieriem/Johannes Burkardl. Die Gesellschaft der Kindheit Jesu-Genossen
auf Schloss Hayn. Aus dem Nachlass des von Fleischbein und Korrespondenzen von de

Marsay. Prueschenk von Lindenhofen und Tersteegen 17.34 bis 1742. Ein Beitrag zur
Geschichte des Radikalpietismus im Sieger- und Wittgensteiner Land. Hannover. Wehrhahn

Verlag. 2002. 318 S.

Die beiden Historiker Michael Knieriem (Direktor des Historischen Zentrums
Wuppertal) und Johannes Burkardt (Archiv des Evangelischen Kirchenkreises Wittgenstein.
Bad Berleburg) machen in ihrer Publikation die heute seltsam anmutende christliche
Lebensgemeinschaft der Kindheit Jesu-Genossen bekannt, die zwischen 1736 und 1742

auf Schloss Hayn im Siegerland bestand. Diese Gemeinschaft lebte nach Regeln, welche
die französische Mystikerin und Quictistin Jeanne-Marie de Guyon ein halbes Jahrhundert

zuvor aufgestellt hatte. Den Kern dieser Gemeinschaft bildete die zwei Generationen
umfassende Familie von Fleischbein. Vorübergehend schlössen sich weitere Männer und
Frauen dem kleinen Kreis an. Sie alle unterstanden der geistlichen Führung des Charles
Hector Marquis St. George de Marsay. Dieser hatte 1736 die Rolle eines Seelenführers für
die Schlossgemeinschaft übernommen.

Aufschluss über die Kindheit Jesu-Genossenschaft geben die Briefe, die entweder von
Schloss Hayn ausgegangen oder dorthin gelangt sind. Die 55 grösstenteils erstmals publi-

210



zierten Briefe aus den Jahren 17.34 bis 1742 vermitteln dem Leser eine eindrückliche
Vorstellung vom quielistischen Frömmigkeitsideal, das auf Selbstverleugnung und Weltentsagung

basierte, und von den Schwierigkeiten, diesem Ideal nachzustreben.

Der Briefedition vorangestellt sind mehrere Kapitel, die den zeitgeschichtlichen
Hintergrund ausleuchten und die beteiligten Personen vorstellen, insbesondere de Marsay
(1688-1753) und Johann Friedrich Tischbein (1700-1774). Eindeutig wird das Hayner
Experiment den radikalpietistischen Ideen zugeordnet, wie sie in den nahegelegenen beiden

Wittgensteiner Teilgrafschaften schon längst - auch von de Marsay - propagiert worden

waren.
Die Briefe, welche von Schloss Hayn ausgingen, stammen überwiegend von de Marsay

und Karl Sigismund Prueschenk von Lindenhofen. dem Schwager des Johann
Friedrich von Fleischbein. Die meisten Briefe de Marsays waren an den in Lindau lebenden

Uhrenmacher Gottfried Koch gerichtet, während diejenigen des Prueschenk dem Frankfurter

Arzt und Naturforscher Johann Christian Senckenberg galten. Die Briefe, welche
nach Schloss Hayn gelangten, schrieb Gerhard Tersteegen. der weitherum bekannte

Mystiker und Liederdichter in Mülheim an der Ruhr. Tersteegen betrachtete sich als

Mitglied der Gesellschaft im Geiste. Immer wieder bezog er sich auf das Kind Jesu, dem

geistlichen Zentrum und Vorbild der Gemeinschaft. Kindlich dem Kinde Jesu zu folgen
und ihm gleich zu werden, war das erklärte Ziel. Darunter verstanden wurde die Bereitschaft

zu Armut und Verachtung, das Streben nach Unschuld. Einfalt. Demut und williger
Gefolgschaft durch alles irdische Elend und Leid. Als Voraussetzung galten die Abtötung
des Eigenwillens und vollständige Versenkung in Gottes Wille.

Doch wie die Umsetzung des religiösen Ideals im alltäglichen Leben auf Schloss

Hayn geschah, das ist weniger den Briden zu entnehmen als einer leicht spöttelnden

Schilderung des Johann Christoph Edelmann, der die Schlossgemeinschaft besucht hatte.

Täglich seien die Schlossbewohner eine Stunde lang in de Marsays Stube zusammengesessen

und hätten still in sich hineingehorcht, wobei sie bisweilen, «um nicht einzuschlafen,

die Augen verdrehten und heimliche Seufzer von sich hören Hessen, auch während

dieses selbsterwählten Stillschweigens nach der Vorschrift der Bibel und ihres Führers

[de Marsayl nichts anderes in sich hören durften, als was alle armen Sünder laut bekennen,

nemlich dass sie arme, verdorbene und zu allem Guten untüchtige Creaturen wären:

so konnte auch aus dieser seltsahmen geistlichen Übung nichts weiter herauskommen, als

dass die armen Leute blieben, wie sie waren und doch dabey dachten, was sie vor anderen

voraus hätten» (S. 56).
Die Mitglieder der Schlossgemeinschaft blieben nicht vor schweren Glaubenskrisen.

Anfechtungen und körperlichen Leiden bewahrt. All ihr Elend diente ihnen jedoch als

willkommene Prüfung und Vorbereitung auf ein seliges Sterben, denn nach ihrer

Überzeugung führte der Weg zum Himmel durch die Hölle. Der Tod brachte der Gemeinschaft
ein rasches Ende. 1741 verstarben sowohl die Mutter als auch die Ehefrau des Johann

Friedrich von Fleischbein. Und als im Jahr darauf auch de Marsay seine Frau verlor, ver-
liess er das Schloss und zog wieder in die wittgensteinische Südgrafschaft, wo er zuvor
gelebt hatte.

Das Ideal der Weltentsagung und Selbstverleugnung hinderte die Gesellschaftsmitglieder

jedoch nicht an fleissiger Arbeit. Prueschenk ging seiner alchimistischen Leidenschaft

nach, deretwegen er mit Senckenberg korrespondierte. De Marsay gab zahlreiche

religiöse Schriften heraus. Johann Friedrich von Fleischbein betätigte sich als Kopist und

211



Übersetzer, und auch die Frauen der Gemeinschaft dienten de Marsay als Übersetzerinnen.

Vertrieb und Verbreitung seiner Schriften bildeten denn auch ein wichtiges Thema in
de Marsays Briefen.

Korrespondierend blieb die Schlossgemeinschaft in das geographisch weitgespannte
Netz der Pietisten eingebunden. Die hier publizierte Korrespondenz deckt jene Fäden

auf. welche bis in die Niederlande, den süddeutschen Raum und in die Schweiz reichen.
Das so abgelegen erscheinende Schloss Hayn erweist sich in Tat und Wahrheit als einer
der vielen Knotenpunkte, in welchem Informationen aus der Welt der Erweckten
zusammenkamen und weitergeleitct wurden.

Die vorliegende Publikation leistet somit nicht nur einen Beitrag an die Geschichte
des Radikalpietismus im Sieger- und Wittgensteiner Land, wie es im Untertitel heisst.

sondern greift geographisch weit darüber hinaus. Gewichtig sind die Bezüge in die
Schweiz. Das zeigt sich nicht allein in der Tatsache, dass der Nachlass des Johann
Friedrich Fleischbein und somit die meisten der hier publizierten Briefe in der Kantons- und

Universitätsbibliothek Lausanne aufbewahrt werden. De Marsay hatte mehrmals die
Schweiz bereist und dort mit angesehenen Pietisten Verbindung aufgenommen. Diese
dienten ihm dann dazu, seine - auch auf Schloss Hayn verfassten - Schriften in der

Schweiz zu verteilen.

Anmerkungen erschliessen und ergänzen die Briefe. Eine Auswahlbibliographie, ein
Verzeichnis der in den Briefen genannten Bibelstellen, ein Namen- und Ortsregister
komplettieren die Arbeit. Besonders hervorgehoben sei. dass sich die Autoren die grosse
Mühe gemacht haben, vollständige Namen. Lebensdaten und womöglich Berufsbezeichnung

auch zu bislang kaum bekannten Personen aus Pietistenkreisen ausfindig zu
machen. Dadurch werden nun auch etliche Schweizer Pietisten greifbarer. Die vorliegende

Publikation erweist sich als ein gewichtiger Beitrag zur Geschichte des
grenzüberschreitenden Radikalpietismus.

Muttenz Hildegard Gantner-Schlee

Max Stierlin. Der Weg der Katholiken im Kanton Zürich. Wegmarken und Etappen,

Zürich. 2002.Verlag Neue Zürcher Zeitung. 200 S. mit vielen Illustrationen.

Eine Kulturgeschichte des Katholizismus im Kanton Zürich könnte man dieses

sympathische Buch nennen. Max Stierlin zeigt darin den Weg auf. den die Katholiken im
Laufe der Zeit zurückgelegt haben. Er greift weit zurück ins Mittelalter. Das Gebiet des

heutigen Kantons Zürich war durchsetzt mit Klöstern. Chorherrenstiften. Pfarreien und

Ordensritterhäusern. Die Stadt Zürich war ein bedeutendes kirchliches Zentrum und ein
vielbesuchter Wallfahrtsort im süddeutschen Raum, wo die Heiligen Felix. Regula und

Exuperantius verehrt wurden. Stadtherrin war die Äbtissin des Fraumünsters. Kirchen
und Klöster prägten das Bild der Stadt.

Die durch Zwingli eingeführte Reformation brach mit dem Bischof von Konstanz und
schaffte die Messe ab. Die Folge war die Glaubensspaltung. Obschon die einzelnen Stande

in der Eidgenossenschaft konfessionell scharf getrennt waren, ergaben sich im praktischen

Zusammenleben immer wieder Nahtstellen, wo ein gegenseitiger Austausch möglich

war. wie etwa in Simultanverhältnissen oder beim Pilgerverkehr nach Einsiedeln.

212



Mit der politischen Umwälzung im Gefolge der französischen Revolution entstanden

neue Verhältnisse. Katholische Gemeinden wie Dietikon kamen zu Zürich, ebenso das

Städtchen Rheinau mit dem berühmten Benediktinerkloster, das 1862 durch den Zürcher
Kantonsrat aufgehoben wurde. Seit 1807 gab es in der Stadt Zürich im Gefolge der

Tagsatzung wieder katholischen Gottesdienst im Fraumünster. Dann bewilligte die Regierung

der kleinen katholischen Gemeinde auf Zusehen hin den Gottesdienst in der St.

Anna Kapelle. Nach der Auflösung des Bistums Konstanz 1814 wurden die Katholiken
des Kantons Zürich 1819 dem Bistum Chur provisorisch unterstellt, ein Zustand, der bis

heute geblieben ist. 1842 erhielten die Katholiken die Augustinerkirche zugewiesen, die

1873 im Kulturkampf an die Altkatholiken überging.
Jetzt begann der erfolgreiche Aufbau des Zürcher Diasporakatholizismus, gefördert

durch die nach 1848 einsetzende massive Einwanderung. Unterstützt durch die Inländische
Mission 1863) setzte eine stürmische hundertjährige Entwicklung ein. bis jedes Stadtquartier

eine eigene Kirche besass. Das Kirchengesetz von 196.3 brachte der katholischen Kirche

die offizielle Anerkennung durch den Kanton samt dem Recht auf Steuererhebung, was
die finanzielle Selbständigkeit ermöglichte und Mittel für Renovationen. Um- und
Neubauten freisetzte. Auch auf der Landschaft wurden systematisch Pfarreien errichtet. Dank

der Mitarbeit vieler Vikare und Ordensleute, die im Buch eine spezielle Würdigung erfahren,

erfolgte der Aufbau eines dichten Vereinswesens und der karitativen Einrichtungen.
In der jüngsten Vergangenheit wurden wieder Pläne für die Neueinteilung der Schweizer

Diözesen diskutiert. Soll ein eigenes Zürcher Bistum errichtet werden? Das hängt
aufs engste mit dem gesellschaftlichen Wandel zusammen: aus eingewanderten katholischen

Arbeitern wurden Angestellte und Kaderleute, aus katholischen Ausländern
Schweizer. Die Einwanderungswellen, zu denen in neuester Zeit auch orthodoxe Christen
und Muslime kommen, haben den Kanton Zürich zum weitaus stärksten katholischen
Stand des Bistums Chur verwandelt. Alles ist in Bewegung.

Max Stierlin hat anschaulich und gut lesbar den Weg der Katholiken im Kanton Zürich

geschildert. Sein handliches Werk lädt zu Entdeckungen ein. um das reichhaltige religiöse

und kulturelle Erbe kennenzulernen.

Meggen/Luzern Alois Steiner

Gin- Bedouelle/François Walter (Hg.). Histoire religieuse de la Suisse. La présence
des catholiques (Histoire religieuse de l'Europe contemporaine 3 - Studia Friburgensia
86. Series historica 1 Paris-Fribourg 2000. 437 S.

Der vorliegende Sammelband beinhaltet in der Hauptsache die Vorträge, welche auf
einer von der «Fondazione ambrosiana Paolo VI» organisierten und im September 1994

in Gazzada bei Varese durchgeführten Fachtagung zum Thema «Storia religiosa della
Svizzera» gehalten wurden. In italienischer Sprache erschienen die Referate bereits 1996

in einer von Ferdinando Citterio und Luciano Vaccaro herausgegebenen Ausgabe: Storia

religiosa della Svizzera (Europa ricerche 3). Gazzada 1996. Die vom Freiburger Kirchen-
historiker Guy Bedouelle und vom Genfer Historiker François Walter herausgegebene
französische Übersetzung übernimmt mit wenigen Ausnahmen alle dort abgedruckten
Texte und enthält ausserdem vier weitere, bisher nicht veröffentlichte Beiträge.

213



Der Band beginnt mit einer Einleitung, in welcher François Walter die Zielsetzungen
des Buches im Kontext der aktuellen Forschungssituation skizziert. Es folgt ein erster,
dem Mittelalter gewidmeter Teil mit Überblicken zur Geschichte der Christianisierung in
der deutsch- (Helmut Maurer), französisch- (Franco Morenzoni) und italienischsprachigen

(Giuseppe Chiesi) Schweiz, zum religiösen Leben in der Schweiz im Zeitalter des

Grossen Abendländischen Schismas und des Konziliarismus (Nicolas Morard) sowie
eine Abhandlung über Biographien des hl. Niklaus von Flüe (Maria Rita Silini). Ein
zweiter Themenschwerpunkt zur frühen Neuzeit beginnt mit Ausführungen über das

Verhältnis des Heiligen Stuhls zu den europäischen Staaten zwischen Reformation und

Aufklärung (Volker Reinhardt) und einer Studie zur katholischen Reaktion auf die Reformation

in der Westschweiz (Guy Bedouelle). Daran schliessen sich die Untersuchungen
über die Schriften des Protestanten Rudolf Wirth (Reinhard Bodenmann) und über die

Reformbemühungen des Mailänder Erzbischofs Karl Borromäus (Claudia di Filippo
Bareggi) an. ferner die Beiträge über die Luzerner Nuntiatur im 17718. Jahrhundert

(Pierre Surchat. Urban Fink), die Darstellung der politischen und konfessionellen Situation

am Beginn des 18. Jahrhunderts, aufgezeigt am Beispiel des Luzerner Waldbruders
Hans Martin Waltisburger (Catherine Santschi). und ein Überblick über die grossen
Epochen der Abtei St. Gallen, welche im 18. Jahrhundert einen letzten Höhepunkt erlebte

(Werner Vogler). Ein dritter Teil von Aufsätzen behandelt das «lange 19. Jahrhundert»
mit Überblicken zur Kirche in der Schweiz zwischen 1798 und 1835 (Fabrizio Panzera).

zum schweizerischen Kulturkampf - Sonderfall oder Paradigma? (Victor Conzemius)
und zum schweizerischen Katholizismus zwischen 1880-1920. also jenem Zeitraum, in
welchem der politische Katholizismus seinen eigentlichen Durchbruch erlebte (Philippe
Chenaux). Zu diesem Zeitabschnitt gehören ausserdem die Beiträge über den Sonderbund

aus der Sicht des integralistisch gesinnten Historiographen Jacques Crétineau-Joly
(Francis Python), über die Tessiner Apostolischen Vikare Vincenzo Molo (1887-1904)
und Alfredo Peri-Morosini 1904-1916) (Carlo Cattaneo), über die Beziehungen des

Heiligen Stuhls zur Schweiz unter Leo XIII., Pius X. und Benedikt XV (Romeo Astorri. Pascal

Burri) sowie über eine Rede zum Thema der «wahren Wissenschaft», welche der
Münchener Nuntius Lorenzelli 1896 am Dies academicus der Universität Freiburg gehalten

hat (Francesco Beretta). Zwei Stellungnahmen, die methodologische Fragen behandeln

(Antonietta Moretti/Guy Bedouelle). und Biogramme ausgewählter kirchlicher
Persönlichkeiten der Schweiz im 20. Jahrhundert beschliessen den Band.

Anders als der Titel des Buches (auch schon der italienischen Ausgabe) zunächst
vermuten lässt. liegt hier keine Gesamtdarstellung oder Synthese einer «Histoire religieuse»
der Schweiz bzw. einer Geschichte der Katholiken der Schweiz vor - ein Anspruch, den
das Werk auch nicht erhebt. Es handelt sich vielmehr um eine Sammlung von
Einzelbeiträgen, die nicht alle ein gleich hohes Niveau erreichen, insgesamt aber zahlreiche

neue Erkenntnisse bieten, vor allem dort, wo Quellenarbeit geleistet wurde oder neue

Fragestellungen in den Blick kommen. Es ist zu hoffen, dass der Band bald eine Fortsetzung

findet, in welchem dann auch das 20. Jahrhundert entsprechend berücksichtigt wird.

St. Gallen Franz Xaver Bischoe

214



Christoph Weber, Genealogien zur Papstgeschichte. Unter Mitwirkung von Michael
Becker, bearbeitet von Christoph Weber. Bände 5 und 6. (Päpste und Papsttum 29.5 und

6) Stuttgart. Hiersemann. 2002.

Mit den Bänden 5 und 6 von Webers Genealogien zur Papstgeschichte liegen nun auch

die letzten beiden Teile einer umfangreichen Stammbaumsammlung vor (Bde. I und 2

besprochen in ZSKG 94. 2000: 3 und 4 in ZSKG 96. 2002). Dabei kann definitiv Bilanz

gezogen werden, dies zuerst einmal bezüglich der ausgewählten und präsentierten Familien.

Nun da man die Übersicht über alle Sippen vorliegend hat. die übrigens am Ende des

sechsten Bandes auch in mehreren Registern präsentiert wird (ein chronologisches der

Päpste und Kardinäle, eines der Familien in geographischer und historischer Ordnung
und ein alphabetisches Gesamtregister der Familien: ein umfassendes Personenregister
fehlt leider, aufgrund des enormen Umfangs, das es angenommen hätte, auch
begreiflicherweise), kann man guten Gewissens sagen, dass dem Benutzer kaum grosse Wünsche

offen bleiben: Alle Papstdynastien von 15. bis zum beginnenden 20. Jahrhundert sind

vertreten, abgesehen von einigen wohlbegründeten Ausnahmen (Alexander V. Hadrian V.

und Pius X.. die ohne Dynastien blieben: Felix V.. der als Savoyer anderswo gut
aufzufinden ist). Zudem sind praktisch alle italienischen Familien, die im Laufe der Geschichte

mindestens zwei Kardinäle in ihren Reihen aufweisen konnten, aufgenommen.
Dadurch und daneben sind viele weitere Familien von der Apenninhalbinsel registriert,
welche durch Bischöfe oder Abte grössere Bedeutung erlangten. Das Fehlen eigener
Tafeln für einige wichtige Lehensgeschlechter und römische Familien, wie etwa die

Altemps und Varani mag zwar bedauerlich sein. Doch wäre es bei einem solch umfangreichen

Corpus an zu berücksichtigenden Familien kleinliche Mäkelei, solche nicht ins

Gewicht fallende Ergänzungswünsche als ernsthafte Kritik anzubringen.
Auch die Beschränkung auf italienische Familien (auf Kardinalsebene) war wohl

unumgehbar und hat ihre Richtigkeit darin, dass das Unternehmen ansonsten nie auch

annähernd zu einem Abschluss gekommen wäre. Es ist auch herauszustreichen, dass

Weber in seinem Italienbegriff richtigerweise sehr grosszügig geblieben ist und viele

Grenzfälle aufgenommen hat. was der Italienforscher und die Kirchenhistorikerin nur
begrüssen können. Gerade in den letzten zwei Bänden sind nämlich eine Vielzahl von

kastilischen. aragonesischen und portugiesischen Familien - insgesamt 46 - aufgeführt.
Deren verwandtschaftliche Verhältnisse sind deswegen für die Apenninhalbinsel so

wichtig, da Spanien fast die ganze Frühneuzeit hindurch in Sizilien. Neapel und Mailand
die territoriale Hoheit innehatte und seine erstrangigen Häuser immer wieder auch in die

Niederungen der italienischen Politik abdelegierte. mit Kurienämtern versorgte oder in

einem der drei erwähnten Territorien mit Gütern ausstattete. Ob Mendoza. d'Avalos.
Pacheco. Zapata oder Zuniga. all diese Namen begegnen einem, wenn man sich mit
kurialer oder auch allgemein italienischer Politik beschäftigt an v ielerlei Orten und. was

noch viel problematischer ist, in verwirrenden Kombinationen und Konstellationen.
Letzterer Umstand wurde vor allem durch das iberische Familiennamenssystem verursacht.

So hiess zum Beispiel der Vater des bekannten Kardinals (ab 1545) und neapolitanischen

Vizekönigs (1553-1555) Pedro Pacheco ganz anders, nämlich Alfonso Tellez-

Girön, seine Brüder trugen den Namen Tellez-Girón oder Pacheco. die Schwestern

Pacheco. de Guevara (nach der Mutter), Girön. und Pacheco Girön (Bd. 5. S. 16). Oder die

Mutter des valido Philipps IV. des Duque de Olivares, hiess Maria Pimentel. deren Brü-

215



der aber Caspar de Zuniga y Azevedo bzw. Melchior de Fonseca und Balthasar de Zuni-
ga(Bd. 6, S. 1035).

Bei all dieser Verwirrung schafft nun - Sinn der langen Ausführungen - ein genealogisches

Tafelwerk schnell und effizient Abhilfe. Erst durch einen Blick in den Stammbaum

eines Subjektes wird dann nämlich ersichtlich, welche Verwandtschaftsnetze der

Ursprung einer tragfähigen Karriere waren. Gerade für die Abkömmlinge der erstrangigen
Häuser Spaniens ist es umso einsichtiger, dass das Wissen um diese verwandtschaftlichen

Zusammenhänge unabdingbar ist. Manch ein Forscher wird deswegen in Zukunft
hocherfreut zu Webers Genealogien greifen, um sich dieses Wissen in Kürze anzueignen.

Doch auch anhand eines weiteren, beinahe entgegengesetzten Beispiels lässt sich die

Nützlichkeit der Tafeln des vorliegenden Bandes aufzeigen. Es werden hier nämlich auf
35 bzw. 59 Seiten unter anderem auch die Verwandtschaftsverhältnisse der Colonna und

Orsini präsentiert. Im Gegensatz zu den spanischen Familien, wo allernächste
verwandtschaftliche Verbindungen oft nicht erkannt werden, passiert anhand dieser Familien oft.
dass alle Mitglieder gleichen Namens in den gleichen Topf (politischer Ausrichtung)
geworfen werden. Dem war aber in der Realität beileibe nicht so. Ein Orsini di Pitigliano
musste nämlich etwa in der ersten Hälfte des 16. Jahrhunderts überhaupt gar nichts mit
den Orsini di Bracciano zu tun haben. Im Gegenteil, aufgrund der geographischen Lage
ihrer Feudallehen und ihrer heiratspolitischen Verstrickungen konnten sich die Interessen

der verschiedenen, nur noch weitläufig verwandten Zweige sogar entgegenstehen. Was

dazu führte, dass gerade auch im französisch-habsburgischen Ringen um Italien bedeutende

Exponenten gleichen Namens auf beiden Seiten der Fronten zu finden waren. Dies
soll nur verdeutlichen, wie wichtig es eben ist. in welches verwandtschaftliche Umfeld ein

Giordano Orsini oder Stefano Colonna genau gehörten. Für die genannten zwei wichtigsten

römischen Adelssippen liefern die vorliegenden zwei Bände nun auch eine präzise
Orientierung. Auch wenn die Genealogien schon bisher vorhanden waren, so vor allem
ausführlich bei Pompeo Littas grossformatigem. zumeist aus dem 19. Jahrhundert
stammenden Faszikel der Famiglie celebri, ist doch der Zugriff nun um einiges einfacher und

unkomplizierter, was das Forscherleben oftmals beträchtlich erleichtert.
Als Wermutstropfen bezüglich eines ansonsten äusserst nützlichen und verdienstvollen

Werkes bleibt der übliche, in den früheren Bänden schon festgestellte Eindruck der enormen

Fehlerhaftigkeit des Datenmaterials. Auch in den vorliegenden zwei Bänden sind
manche ärgerliche und beim Benutzen Verwirrung verursachende Fehler festzustellen.
Als einer der gravierendsten sei nur genannt, dass im Stammbaum der herzoglichen Linie
der Gonzaga von Mantua eine ganze Generation unterschlagen wird. Herzog Guglielmos
(1538-1587) Kinder Vincenzo (amtierender Herrscher 1587-1612). Eleonora (Frau
Alfonsos IL d'Esté, des letzten Herzogs von Ferrara) und Anna (Gemahlin Ferdinands von
Tirol) werden vollständig unterschlagen und stattdessen Vincenzos Kinder, also Guglielmos

Enkel, als seine Söhne und Töchter ausgewiesen. (Bd. 6. S. 429)
Summa summarum. die Genealogien zur Papstgeschichte sind allen, die sich mit der

kurialen aber auch der italienischen Geschichte der Frühneuzeit auseinandersetzen, als

Standardwerk ans Herz zu legen. Gerade deswegen aber sind die vielen kleinen Fehler

umso bedauerlicher.

Freibura i. Ue. Daniel Büchel

216



Louis Carlen. Walliser in Europa, Visp. Rotten Verlag. 2002. 134 S.

Das Buch verfolgt Beziehungen und Aufenthalte von Walliscrn in Deutschland.
England. Frankreich. Italien. Österreich. Russland. Spanien und auch das Verhältnis des Wallis

zu Bern. Freiburg. Graubünden und Obwalden. Es handelt sich vor allem um Geistliche.

Ordensleutc. Wissenschaftler. Ärzte. Lehrer. Erzieher. Diplomaten. Hoteliers.
Künstler. Schriftsteller. Studenten. Sportler. Offiziere und Soldaten.

Starke Bezüge bestehen zur Kirchengeschichte. So erfährt man z.B.. dass Bischof
Ermanfried von Sitten im 1 1. Jahrhundert und Kardinal Schiner im 16. Jahrhundert in

politischen Missionen in England waren. Dort hatte das Hospiz vom Grossen St. Bernhard
im Mittelalter verschiedenen Besitz. In England studierten und wirkten 21 Walliser Jesuiten

und einer von ihnen. P. Jos. Blötzer. veröffentlichte 1905 ein Buch über «Die Katho-

likenemanzipation in Grossbritannien und Irland». Auch in Frankreich. Österreich und

Russland waren Ordensleute aus dem Wallis tätig. Der bekannte Kanonist Josef Biner
dozierte 1741-5.3 in Innsbruck Kirchenrecht. Der einzige Jesuitengeneral aus der
Schweiz. Anton Maria Anderledy 1819-1892). war vor allem in Deutschland und Italien

tätig. Zwei Walliser Geistliche waren im 18. Jahrhundert Prinzenerzieher in Wien, einer

von ihnen. Ignaz von Lovina, wurde 1718 Bischof von Wiener Neustadt. Die Beziehungen

zu Rom werden erläutert. Unter dem Titel «Walliser in Rom» hat der Autor 1992 ein

eigenes Buch veröffentlicht. Das Kapitel über Italien umfasst auch die Beziehungen zu

den Universitätsstädten und zum Wallfahrtswesen und jenes über Spanien die Walliser

Santiago-Pilger. Kirchengeschichtliches scheint auch in der Beziehung des Wallis zu den

genannten Kantonen der Schweiz auf.

Visp Philipp Mengis

Louis Carlen. Recht, Geschichte und Symbol. Aufsätze und Besprechungen,
Hildesheim. Weidmannsche Verlagsbuchhandlung. 2002. .387 S.

«Geschichte und Symbol» heisst der vierte Band, der nach den drei zwischen 1994

und 1998 herausgekommenen Sammelwerken «Aufsätze zur Rechtsgeschichte der
Schweiz» - «Sinnfälliges Recht» - «Kirchliches und Wirkliches im Recht» 2002

herausgekommen ist und wiederum wichtige Aufsätze des international bekannten Rechtshistorikers

und Kirchenrechtlers Louis Carlen zusammenfasst: Aufsätze zur Rechtsgeschichte,
zur Rechtsarchäologie, zur Kirchengeschichte und zum Kirchenrecht. Aufsätze auch

zur Geschichte des Kantons Wallis, der engeren Heimat des Autors sowie Rezensionen,
die vor allem in der Zeitschrift der Savigny-Stiftung für Rechtsgeschichte erschienen
sind. Auch in diesem Band zeigt sich wiederum das breite Spektrum des früheren
Freiburger Professors, das eben Rechtsgeschichte nicht nur im gängigen Schema sieht:

Louis Carlen beschreitet in seinen Forschungen zur Rechtsgeschichte, zur Rechtsarchäologie

und Rechtlichen Volkskunde oft Neuland. So insbesonders mit der auch in diesem
Band stark vertretenen kirchlichen Rechtsarchäologie. Rechtsikonographie und

Rechtssymbolik. Louis Carlen hat mit seiner 1999 erschienen Einführung in die kirchliche
Rechtsarchälogic «Orte. Gegenstände. Symbole kirchlichen Rechtslebens» ein profundes
Kompendium zu dieser neuen rechtshistorisch-kanonistischen Disziplin geschaffen. In

217



dem vorliegenden Band werden einige Themen kirchlicher Rechtsarchäologie weiter
kontrapunktiert: «Kirchen Roms als Rechtsorte» (Lateran und Vatikan als päpstliche
Residenzen, die Engelsburg als päpstliches Gefängnis, der Career Mamertinus als

Gefängnis der Apostel Petrus und Paulus) - «Kirchen als Rechtsorte», d.h. als Versammlungsorte

der Konzilien und Synoden, als Krönungsorte deutscher Kaiser und Kaiserinnen,

als Tagungsorte des Grossen und Kleinen Rates sowie der Gerichte Roms - «Kirchliche

Rechtssymbolik»: Klemens von Alexandrien hat schon im 2. Jahrhundert n. Chr. in
der christlichen Symbolik ein sichtbares Zeichen des Unsichtbaren gesehen. Die kirchlichen

Insignien, ihre Überreichung und ihr Gebrauch sind mit Symbolik verbunden.
Zeremoniell und Symbolik umgaben die Krönung des Papstes mit der Tiara. Die Besitznahme
des Lateran durch den Papst nach der Krönung (schon im 9. Jahrhundert überliefert) und
die Inthronisation im Lateran sind mit rechtssymbolischen Elementen durchsetzt. Umle-

gung und Ablegen des Purpurmantels des Papstes begleitete im Mittelalter als Symbol die
Investitur sowie Verzicht auf das Papsttum. Und bei Mitra, Ring, Birett, Handschuh.
Pallium hat die Rechtssymbolik ebenso ihre Bedeutung wie bei der Schlüsselübergabe.

Diese Beiträge zur Rechtsarchäologie Roms und der römischen Kirche zeugen von
Carlens langjähriger Beschäftigung mit der Geschichte der Heiligen Stadt. Aufschlussreich

sind auch die Aufsätze über die Verfassung des Kirchenstaates und die Lateranverträge.

Diese sind übrigens, wie der versierte Kirchenrechtler schreibt, durch das am 18.

Februar 1984 in Rom unterzeichnete Konkordat zwischen dem Heiligen Stuhl und der

Republik Italien grundlegend revidiert worden.
Besonders wertvoll ist auch die Arbeit über die Papstwahl im Kirchenrecht. Die Wahl

eines Papstes wird notwendig, wenn der Inhaber des Papsttums gestorben ist oder auf
sein Amt verzichtet. Ein Amtsverzicht ist nur gültig, wenn der Verzicht frei erfolgt und
hinreichend kundgemacht wird, nicht jedoch, dass er von irgendwem angenommen w ird
(CIC can. 332, S 2). Ein Amtsverzicht war in der Papstgeschichte selten (z.B. Cölestin V.

1294, Felix V. 1449).
Aber auch die weltlichen Themen sind spannend, so der Aufsatz über die «Rechtsgeschichte

der Schweizer Alpenpässe» und insbesondere der über die Rechtsgeschichte des

schon in römischer Zeit begangenen Simplonpasses. der das Wallis mit dem Val Divedrò
in Oberitalien und die Kleinstädte Brig und Domodossola miteinander verbindet. Im
Mittelalter waren der Bischof von Sitten und der Bischof von Novara, die beiden Landesherren

dieseits und jenseits des Simplons. in die Passpolitik besonders involviert. Das damit
verbundene Niederlagsrecht zeigt sich in den verschiedenen «Susten». den Umschlagsplätzen

für den Warentransport an der Simplonstrecke. Säumergenossenschaften besorgten

den Transport.
Artikel zum Reallexikon der Germanischen Altertumskunde (Bienenrecht im Mittelalter.

Brandmarkung, Germanische Rechtsarchäologie) und zum Lexikon des Mittelalters

(Zur Rechtsgeschichte der Brunnen im Mittelalter. Das Kreuz als Rechtssymbol z.B.
in Fahnen oder Insignien) sind nun ebenso in diesem Band vereinigt wie die den Kanton
Wallis betreffenden Arbeiten über die Geschichte der Advokatur im Wallis, über Gericht
und Galgen in Ernen, 1000 Jahre Bischöfe von Sitten. 2000 Jahre Kultur im Wallis
(Forum Claudii Vallensium um 47 n.Chr. in Martinach. St. Maurice mit den Reliquien der
thebäischen Legion. Sitten mit der Kirchenburg Valeria, das «katholische Goms» als

einzigartige barocke Sakrallandschaft usw.). Der Band ist so reichhaltig, dass nicht alle Artikel

erwähnt werden können. Stellvertretend für die Buchbesprechungen Carlens sei die

218



(aktuelle) Rezension der Arbeit von Christine Magin über den Status der Juden in spät-

mittelalterlichen deutschen Rechtsbüchern erwähnt, wonach schon das Konzil von Lyon
um 1215 festlegte, dass Juden und Sarazenen sich von den Christen durch ihre Kleidung
zu unterscheiden hätten, was offenbar noch das Konzil von Basel bestätigte. Und Augsburg

soll die erste Stadt gewesen sein, die einen runden gelben Fleck als Judenzeichen

vorgeschrieben hat.

Louis Carlen dokumentiert in diesem Band einmal mehr, wie vielseitig und interdisziplinär

Rechtsgeschichte ist - oft lassen sich eben Geschichte. Rechtsgeschichte.
Rechtsarchäologie, Rechtssymbolik. Rechtliche Volkskunde. Kirchengeschichte. Kirchenrecht

nicht fein säuberlich trennen - Louis Carlen hat den «New Historicism» schon lange vor

Berkeley praktiziert - das zeigt auch wieder dieser Band mit Aufsätzen zur Kulturgeschichte

des Rechts.

Samen/Basel Angelo Garovi

Albert Gasser. Auf Empfang. Erinnerungen an Geschichte und Geschichten des

20. Jahrhunderts, Zürich. NZN Buchverlag, 2002. 160 S.

Auf dem Einband des Erinnerungsbuches von Albert Gasser befindet sich ein alter

Radioapparat, w ie er in den fünfziger Jahren auch bei uns zuhause stand. Wie das Radio

kommentiert der Verfasser in seinem Buch «Geschichte und Geschichten des 20.

Jahrhunderts». Mit essayistischen Notizen erinnert er sich an verschiedene Personen und

Ereignisse in Politik und Kirche, die er als Bub und Theologiestudent, später als

Gemeindepfarrer und als Professor für Kirchengeschichte an der Theologischen Hochschule

Chur wahrgenommen hat. In den 1950er Jahren las er mit Wissensbegierde die «Vater-

land»-Beiträge von Karl Wick. der die damalige Generation der Zwanzigjährigen stark

beeinflusst hat. 1958 schrieb sich Albert Gasser an der Universität Freiburg ein. um

Theologie zu studieren. 1977 und 1983 besuchte er auf Reisen die DDR und unternahm
1981 eine Fahrt mit der Transsibirischen Eisenbahn von Moskau bis Chabarowsk.

Anschaulich geschildert sind die zahlreichen Hinweise auf die katholische Lebenswelt,

in die der Obwaldner Gasser 19.38 hineingeboren wurde. Was er etwa über seine

Erfahrungen im katholischen «Studentenverein» berichtet, ist amüsant. Eine ganze Reihe

von Persönlichkeiten lässt Gasser Revue passieren, so etwa Hans Küng und Karl Barth

oder die Päpste Pius XII. und Johannes XXIII. Seine schmerzlichen Erfahrungen in Chur

unter Bischof Wolfgang Haas klammert Albert Gasser bewusst aus. (S.I31 Am Schluss

des Erinnerungsbandes meint Albert Gasser: «Was uns nicht schmeckt, lassen wir weg.
Auch unsere Erinnerung ist selektiv.» Trotzdem ist das Buch für den Historiker der
Kirchen- und Religionsgeschichte ein wertvolles Zeitzeugnis eines katholischen Theologen
im Wandel der zweiten Hälfte des 20. Jahrhunderts.

Freiburg Urs Alterm.vet

219



Fritz Glauser, Luzern jenseits der Reuss. Das Viertel Kleinstadt Ost, seine Besie-

delung, Bevölkerung und Raumnutzung (1100-2000), Basel. Schwabe & Co. AG,
2002 Luzerner Historische Veröffentlichungen Bd. 37). Redaktion Gregor Egloff. 425
S. mit 58 Illustrationen, 23 Tabellen und 1 Grafik.

Als 1993 das Staatsarchiv Luzern seinen bisherigen Standort aufgab und sich in einem
Neubau an der Schützenstrasse niederliess. nahm sich der langjährige Staatsarchivar vor,
die Geschichte dieses Stadtviertels aufzuarbeiten. Nach seiner Pensionierung wurde die
Arbeit in Angriff genommen. Was hier vorliegt, ist ein erstaunlich anschauliches und

ergiebiges Werk. Aus unzähligen Quellen fügte Fritz Glauser die Geschichte des Quartiers
«Kleinstadt Ost» zusammen.

Luzerns Entwicklung wird erst mit dem frühesten Erscheinen des Klosters im Hof
Mitte des 8. Jahrhunderts deutlich erkennbar, obschon das Einzugsgebiet des Vierwald-
stättersees seit der Zeit der Kelten wohl dauernd, wenn auch dünn besiedelt war. Innerhalb
des Hofes Luzern dürfte im hohen Mittelalter auf dem rechten Reussufer um die
Peterskapelle herum eine praeurbanc herrschaftliche Siedlung der hohen und niederen Dienstleute

des Klosters im Hof herangewachsen sein. Im Laufe des 11 ./12. Jahrhunderts
entwickelte sich auf dem rechten Ufer eine Marktsiedelung.

Auf dem linken Ufer im Bereich der Rcussbrücke am Flussengnis der Reuss

entwickelte sich der Brückenkopf, der sich ebenfalls zu einem Sicdlungskern verdichtete.
Die alte Einteilung der Stadt Luzern sah Viertel oder Gaumeten vor. Die Kleinstadt auf der
linken Seite der Reuss hiess 1349 Ennontbrugge. In einem Waffenrodel aus dem Jahre

1353 wurden die Waffenbesitzer in civitate minore aufgezählt. Seit dem 16. Jahrhundert
hiess der Gaumet Affenwagen, dem in der Folge auch die ausserhalb der Stadtmauer im
Süden gelegenen Gebiete zugeteilt wurden.

Kirchlich gehörte die Kleinstadt seit jeher zur Pfarrei Luzern mit der Pfarrkirche im
Hof. In der Kleinstadt liessen sich in den fünfziger Jahren des 13. Jahrhunderts die
Franziskaner nieder, im 16. Jahrhundert die Jesuiten mit ihrem Kollegium. Als das Franziskanerkloster

1838 aufgehoben wurde, entwickelte sich daraus 1850 eine Kuratkaplanei:
daraus entstand 1918 die Kleinstadtpfarrei Sta. Maria zu Franziskanern.

Heute ist im alten Viertel Affenwagen etwa die Hälfte der Fläche für die kantonale

Verwaltung als Zone für öffentliche Zwecke bestimmt. Der Rest dient als Wohn- und

Geschäftszone. Die Bevölkerung im fraglichen Gebiet zählte im 14. Jahrhundert etwa
630 Personen. 1880 wies sie noch 525 Bewohner auf. heute zählt das Quartier kaum noch

100 Personen. Die Wohnbevölkerung hat längst Verwaltung und Geschäften Platz

gemacht. Im Quartier befand sich auch der Freienhof. der im Mittelalter gegenüber der
Kleinstadt mit einer Mauer abgeschlossen war und immer eine gewisse Distanz zu ihr
markierte. Darin wohnten immer Vertreter der Oberschicht, im 16. oder 17. Jahrhundert

etwa päpstliche Nuntien oder spanische Gesandte mit ihrem Gefolge. Der Freienhof wurde

1948 im Zuge der geplanten Errichtung der Zentralbibliothek abgerissen.
Fritz Glauser hat eine reichhaltige, gut lesbare Arbeit über eines der interessantesten

Quartiere alt Luzerns verfasst. die auf grossen Anklang stösst und viele alte Erinnerungen
wieder aufleben lasst.

Meggen/Luzern Alois Steiner

220



Paul F. Butler. Das Unbehagen an der Moderne. Grundzüge katholischer Zei-
tungslehre der deutschen Schweiz während der Herausforderung des Modernismus
um 1910/1914, Luzerner Historische Veröffentlichungen Bd. 36. Schwabe & Co. Verlag.
Basel 2002. 54.3 S.. 16 Tab.. 4 Graphiken und 16 Abb.

Paul F. Butler unternimmt die nicht leichte Aufgabe, mit grossem Aufwand der Frage
nach dem Unbehagen an der Moderne nachzugehen. Sein Forschungsgebiet ist die katholische

Zeitungslandschaft in der deutschsprachigen Schweiz um die Zeit des
Modernismusstreites. Anhand von vier Zeitungen (Vaterland, Luzern: Neue Zürcher Nachrichten.
Zürich; Ostschweiz. St. Gallen; Schweizerische Kirchenzeitung. Luzern) versucht er. die

Diskrepanz zwischen Ideal und Wirklichkeit im publizistischen Bereich aufzuzeigen und

herauszufinden, wie weit die katholische Leserschaft die Empfehlungen ihrer geistlichen
und weltlichen Führung befolgt hat.

Wie sah es im schweizerischen Katholizismus in der ersten Hälfte des 20. Jahrhunderts

aus? In organisatorischer Hinsicht waren Einheit und Geschlossenheit die Parole:
«Es war nicht aussergewöhnlich, wenn derselbe Katholik in erster Linie katholische

Tageszeitungen und katholische Zeitschriften abonnierte und in einer Vielzahl von
katholischen Vereinen mitmachte.» (Oekumenische Kirchengeschichte der Schweiz. 2. Aufl.
1998. 271 f.). Gegenüber dieser Aussage, die in dieser absoluten Form nur auf gewisse.
eher seltene Gegenden zutraf, kommt Butler zum Schluss. dass aufgrund seiner Berechnungen

im ersten Jahrzehnt des 20. Jahrhunderts nur etwa die Hälfte aller katholischen
Haushalte eine katholische Zeitung abonniert hatte. Der Verfasser untersucht das

Leseverhalten in den erwähnten drei Regionen Luzern, Zürich und St. Gallen. Trotz des

Wachstums der katholischen Abonnentenschaft wuchs im Laufe des 20. Jahrhunderts die

Zahl jener Haushalte, die kein Konfessionsblatt mehr hielten, schneller. Nur etwa 25%
aller Katholiken folgten dem sozialisierenden integralistischen Appell der Konfessionspresse.

Es fehlte den katholischen Blättern an zeitgemässer Werbung, da die moralisierende

Medienpädagogik dominierte. Neben einer marktwirtschaftlichen Ahnungslosig-
keit herrschte häufig Nichtprofessionalität im verlegerischen Management. Das Wort

•¦Bedürfnisabklärung» blieb für katholische Zeitungsverantwortliche in der Regel ein

Fremdwort, im Gegensatz etwa zur nicht kirchlich verpflichteten Tagespublizistik. Die

Zeitungen standen in einem täglichen Abwehrkampf mit den gegnerischen Organen.
Zudem kam die Überlastung katholischer Redaktoren, da sie im Grunde alles selber

schreiben mussten. um nicht von den (freimaurerischen) grossen Agenturen abhängig zu
sein. Beispiel einer nicht lange funktionierenden katholischen internationalen
Presseagentur war die 1911 gegründete J.U.T.A. Längere Wirksamkeil war erst der 1917 in

Olten von Otto Walter und Joseph Ferdinand Rüegg geschaffenen, später nach

Freiburg/Schweiz verlegten und noch heute existierenden KIPA beschieden.

Butler gelangt zu folgendem harten Urteil bezüglich katholischer Medienrealität:
«Die Modernitätsverweigerung katholischer Zeitungsverantwortlicher stiess auf eine

immer grössere Modernitätsbejahung an der katholischen Massenbasis». An diesem

Gegensatz ist schliesslich die katholische Presse - wenn auch erst gegen Ende des 20.

Jahrhunderts - bis auf wenige Restblätter gescheitert.

Meggen/Luzern Alois Steiner

221


	Rezensionen = Comptes rendus

