Zeitschrift: Zeitschrift fur schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung fur Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 97 (2003)

Artikel: Une union des chrétiens conservateurs pour sauver I'Europe en 19407 :
l'oecuménisme selon Gonzague de Reynold

Autor: Roulin, Stéphanie

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-130332

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-130332
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Une union des chrétiens conservateurs pour sauver
I’Europe en 1940?

L’eecuménisme selon Gonzague de Reynold

Stéphanie Roulin

Intellectuel fribourgeois attaché aux traditions de sa famille aristocra-
tique et monarchiste', Gonzague de Reynold (1880-1970) s’est fait le
champion d"un catholicisme doctrinaire des le début des années vingt®. 1l
ne cessera depuis de précher le combat pour la survie — ou plutot le
triomphe — des valeurs catholiques. Certains propos de Reynold sur la
Réforme, en particulier dans La Démocratie et la Suisse (1929), ne sont
pas pour démentir son «exclusivité» catholique. En 1929, les circons-
tances de son renvoi de I’Université de Berne — ou il avait une charge de
professeur de littérature —, liées a la publication du livre, disent aussi I'in-
compatibilité d’humeur entre ce romain zélé au tempérament antidémo-
cratique et les protestants libéraux de la capitale fédérale. Aram Mattioli
releve que «l affaire Reynold» — car il s’agissait d’un véritable scandale
politique — n’est pas étrangere a un certain relent de Kulturkampf a Ber-
ne. Les protestants ont senti dans le livre de Reynold et dans la matiere de

Les propres parents de Gonzague de Reynold ont longtemps espéré la restauration de la monarchie
en France et du patriciat a Fribourg.

Mattioli, Aram, Gonzague de Reynold, Idéologue d'une Suisse autoritaire, Fribourg, 1997, p. 109
et ss. Cette these de doctorat, a été originellement publiée en allemand: Zwischen Demokratie und
totalitidrer Diktatur. Gonzague de Revnold und die Tradition der autoritiiren Rechten in der
Schweiz, Zurich, 1994, Cet ouvrage demeure I'une des meilleures références sur Gonzague de
Reynold.

107



ses cours’ une bravade relevant de «vieilles revendications d’hégémonie
ultramontaine» et de «jésuitisme»*.

Reynold multiplie les provocations, démarches assez typiques d’op-
position au protestantisme. Dans D’ou vient I’Allemagne? (1939), il
affirme que le luthéranisme a conduit au nazisme et définit la Réforme
comme un grand malheur pour I’ Allemagne et pour la chrétienté.” Les
dernieres années de sa vie, marquées par une attitude de résistance, voire
de rejet, a I’égard du concile de Vatican 11, ne sont pas pour atténuer cet-
te image.

Mais Reynold n’a pas vécu que des heurts avec les protestants. En
1940, 1l s’engage avec 1’écrivain réformé Guy de Pourtales dans une ini-
tiative «cecuménique», €épisode hautement représentatif des préoccupa-
tions de Reynold pendant la guerre — définir son réle dans la destinée de
la Suisse et de I'Europe — et de ses motivations a 1’égard de nombreux
amis et de quelques «disciples» protestants.

Sauver la civilisation chrétienne

Pendant la Deuxieéme Guerre mondiale, Reynold mene une activité
intense sur de nombreux fronts. Habité par la conviction qu'un ancien
monde est en train de mourir et qu’un nouveau va naitre, il témoigne
d’un souci constant: celui de sauver le christianisme menacé de dispa-
raitre avec le monde agonisant. La civilisation chrétienne doit absolu-
ment étre le ferment du nouveau monde en gestation, sans quoi 1’huma-
nité sombrera dans la barbarie.

Par exemple son cours sur Paul Claudel et L.’Annonce faite a Marie, et la conférence de Mgr Jean
Calvet, directeur de I'Institut catholique de Paris, invité par Reynold dans le cadre d’un de ses
cours, sur le theme «Bossuet, apdtre de 1'unité»? Calvet lui-méme reconnaitra que sa venue «a
I'Université de Berne eut des suites; elle ne contribua pas a atténuer les difficultés qu'avait le pro-
fesseur avec le gouvernement cantonal.» Calvet, Jean, «Mes rencontres avec Gonzague de Rey-
nold», in Jost, Frangois {éd.), Gonzague de Reyriold et soin cuvie, Tribourg, 1655, p. 331.

Cité par Mattioli, Aram, op. cit., p. 158.

D’ou vient I'Allemagne?, Pans, 1939, pp. 149-168. Cette théorie était du reste défendue par de
nombreux auteurs catholiques. Ackermann, Bruno, Denis de Rougemont, Une biographie intel-
lectuelle, tome 2, De la résistance a l'exil, Geneve, pp. 645-647.

108



La correspondance de Reynold® pendant cette période de troubles —
quelque 2500 lettres — est le miroir d’une intense activité sur les plans
politique, culturel et religieux.

Soutenu par quelques fideles qui tentent de lever un mouvement
«populaire» autour de lui, il essaie dans un premier temps de se profiler
sur la scene politique suisse. Entre 1938 et 1940, il ressent a plusieurs
reprise qu'une «cristallisation» s’opere autour de lui. Notamment, des
personnalités protestantes du Groupe d’Oxford’ se sont rassemblées
autour de ses idées et de son livre Conscience de la Suisse (1939). Déplo-
rant par contre la tiédeur de ses coreligionnaires le catholique affirme,
signe d’un certain opportunisme cecuménique: «Je crois que Dieu veut
travailler pour les siens, mais avec d’autres que les siens.»* Ce mouve-
ment devrait le propulser dans le fauteuil d’une sorte de Landamann,
avec pour mission de transformer la Suisse en Etat chrétien autoritaire,
sur le modele du Portugal de Salazar.”

Mais le mirage s’estompe assez rapidement et Reynold doit se conten-
ter de sa position de professeur d’université et de penseur catholique. En
1940, au moment ou la Défense nationale spirituelle bat son plein, il se
fait I’apotre de I'unité nationale et le défenseur du christianisme en met-
tant en exergue ses connaissances historiques et théclogiques. Avec Guy
de Pourtales, il se lance dans le débat sur I’'union des Eglises, plus que
jamais d’actualité devant la nécessité d’opposer une résistance commune
face aux totalitarismes et a la barbarie de la guerre.

® Elle a fait I'objet de trois mémoires de licence sous la direction du prof. Francis Python: Carrupt,
Céline, Gonzague de Revnold et le pouvoir. Aspects politiques de sa correspondance de 1938 a
1945, Fribourg, octobre 2001; Monney, Francoise, Gonzague de Reynold, rayonnement de ses
activités intellectuelles et culturelles: trois exemples tirés de sa correspondance (1938-1945), Fri-
bourg, 2002; Roulin, Stéphanie, Gonzague de Reynold, Un intellectuel catholique et ses corres-
pondants en quéte d'une chrétienté idéale (1938-1945), Fribourg, 2002.
Les Groupes d’Oxford ont été fondés en 1917 par le pasteur luthérien américain aux lointaines ori-
gines helvétiques Frank Buchman (1878-1961). Leur but est de créer «un nouvel ordre social sous
["autorité de I'Esprit de Dieu», selon quatre «criteres absolus»: puret¢, amour, désintéressement,
honnéteté. Aprés la Deuxiéme Guerre mondiale, le mouvement poursuit son engagement pour la
réconciliation européenne et mondiale sous le nom de Réarmement moral. Le mouvement est pré-
sent sur tous les continents et regroupe toutes les familles de pensée, toutes les croyances. En
Suisse, 1l est présent au centre de rencontre de Caux. Voir Encyclopédie du protestantisme,
Paris/Genéve, 1995 et Chenaux, Philippe, «Renouveau spirituel et construction de I'Europe
(1945-1950). Le role des milieux chrétiens de Suisse romande», in Revue suisse d’histoire, vol. 39,
n° 3, 1989, pp. 266-292.

* Je souligne. Reynold a I'abbé Romain Pittet, 27 janvier 1939. FGR, corr. cop. 1939.
Carrupt, Céline, op. cit..

109



1940: L’initiative de deux laics

On saisit mal, dans un premier temps, les raisons qui ont poussé 1’écri-
vain Guy de Pourtalés' a instaurer un dialogue public sur la question de
I'union des Eglises avec Gonzague de Reynold. Car dans son journal,
Pourtalés porte un jugement trés mitigé sur le défenseur fribourgeois du
catholicisme. Il déteste son «gout puéril pour le calambour obscéne», lui
trouve «quelque chose de comique dans son débit, d’énervé», méme si
cela n’empéche pas Reynold de dire «de trés bonnes choses, sensibles,
profondes», sur un ton professoral toutefois. Pourtales lui reconnait une
valeur «certaine», malgré sa maniere d’étre «ingénument vaniteux», car
enfin, il est tres conscient de son rdle en Suisse. «Mais tout cela passe
facilement — on I'accepte — c’est candide.»"!

Le but de Pourtales était d’amorcer un débat de fond sur les modalités
d’une union — il est bien trop tot pour parler d’unité — des croyants. S’il
s’associe a Reynold, c’est qu’il lui reconnait une qualité non négligeable
pour faire entendre un cri de ralliement: en plus d’étre une personnalité
emblématique du catholicisme orthodoxe en Suisse, il est proche de Mgr
Marius Besson, évéque de Lausanne, Geneve et Fribourg'?. D’origine
vaudoise, Mgr Besson a su instaurer un meilleur climat entre les catho-
liques et les protestants de son canton.” Il connait un certain «succes»
aupres des protestants romands surtout.

D’autre part, Reynold appartenait au «cercle cosmopolite» de la cli-
nique de la Moubra a Montana évoqué par Pierre Ducrey. Ce cercle hau-
tement cultivé s’est constitué autour de la personnalité de Pourtales, qui
y séjournait trés régulierement. Le Neuchatelois y rencontrait souvent
Jean-Rodolphe de Salis, Jacques Cheneviere, René Payot et Reynold.
Selon Ducrey, «la clinique elle-méme offrait un cadre peu propice a
I’éclosion d’idées favorables au fascisme et au nazisme, en raison des
opinions de [ses] parents, Eugéne et Lily Ducrey. Cette derniere était
d’ailleurs connue pour ses avis tranchés face aux totalitarismes de
I’époque»."

" Pourtalés Guy de (1881-1941): Romancier et essayiste franco-suisse, de confession protestante,
spécialiste de I’Europe romantique. Il optera pour la nationalité frangaise peu avant la Premiére
Guerre et sera mebilisé en 1914. 11 gardera toute sa vie les séquelles d’une grave blessure au gaz.
" Pourtales, Guy de, Journal, tome II, 1919-1941, Paris, 1991, p. 341.

> bid., p. 344.

Blanc, Olivier; Reymond, Bernard, op. cit., pp. 61-63.

Guy de Pourtalés et I'ame européenne, Cahier Guy de Pourtalés, n° 1, Paris, 1995, p. 11.

110



Il est peu probable que le «cercle» de la Moubra ne fit pas au courant
des sympathies fascistes de Reynold. Pourtant, malgré I’ orientation réso-
lument antifasciste de Pourtales et malgré la célebre intransigeance doc-
trinale de Reynold en matiere de religion, I'écrivain neuchatelois lui
confie ses préoccupations religieuses.

Il le fait a I'occasion de deux visites que Reynold lui rend a Montana,
les 1< et 16 janvier 1940. Pourtales était alors tres malade® et faisait un
long séjour forcé a la clinique. Le protestant estime que 1'heure est favo-
rable et que les chrétiens doivent s’unir contre le néo-paganisme nazi et
I"athéisme soviétique: telle serait la condition de la survie de la civilisa-
tion européenne. Tres intéressé, Reynold encourage Pourtales a lui écrire
une lettre destinée a publication reprenant leurs entretiens de Montana."
Le 25 janvier, Pourtales lui fait parvenir la lettre, en le priant de trans-
mettre une copie a Mgr Besson, ce que le catholique s’empresse de faire.

Cette correspondance s’inscrit dans un contexte de prise de conscien-
ce, chez certains protestants et catholiques suisses, de la nécessité de
renouer le contact interconfessionnel.” L’initiative Reynold-Pourtales,
loin d’€tre 1solée, va en outre croiser une double contérence de Mgr Bes-
son et du professeur protestant Adolf Keller' qui aura lieu le 2 février
1940 a Zurich.

Publiée dans la Gazette de Lausanne le 7 février 1940, la «Lettre a
Gonzague de Reynold» de Guy de Pourtales souhaite la constitution
d’«un front de défense commun du christianisme» qui assurerait les
conditions de la paix future dans le monde. Déclarant ne représenter rien
ni personne, il s’exprime en «simple homme de bonne volonté» et
confesse ses maigres connaissances théologiques. Aussi ne s’avance-t-il
pas dans la description pratique des mesures a prendre pour opérer le rap-
prochement des Eglises. Il se contente d’énoncer, s’inspirant notamment

1l décédera I’année suivante, le 12 juin 1941, des longues suites de sa blessure au gaz.

'* La Tunique sans couture, Entretiens avec moi-méme et quelques hommes de bonne volonté, Fri-
bourg, 1982, p. 37.

7 Cette prise de conscience n’est bien sar pas étrangere aux efforts de promotion du concept de
Défense nationale spirituelle. A ce sujet, voir notamment Lasserre, André, La Suisse des années
sombres. Courants d’opinion pendant la Deuxieme Guerre mondiale 1939-1945, Lausanne,
1989; Van Dongen, Luc, La Suisse face a la Seconde Guerre mondiale, 1945-1948. Emergence et
construction d’une mémoire publique, Geneve, 1997.

* Keller Adolf (1872-1963): Pasteur et théologien protestant alémanique. Cofondateur et premier

secrétaire germanophone de la Fédération des Eglises protestantes de Suisse (1920). Vice-prési-

dent de I’ Alliance mondiale des Eglises réformées. 11 était au bénéfice de vastes relations interna-
tionales, en particulier aux Etats-Unis.

111



de Leibniz, quelques «régles préliminaires», a savoir: éviter les contro-
verses, dégager ce qui unit et non ce qui sépare les confessions et se
concentrer sur les «formes les plus simples» de la foi qui doivent servir de
dénominateur commun.

Dans un passage-clé de sa lettre, Pourtaleés en appelle a I’initiative du
pape: c’est a lui, en tant qu’autorité unique et puissante des catholiques,
de faire le premier geste conciliateur et de s’avancer pour assumer la
résistance contre les deux totalitarismes. Pourtales est fasciné par cette
«autorité puissante» — le terme revient deux fois — que représente le pape,
et les protestants doivent selon lui en étre envieux.

Aucune déclaration ne pouvait faire plus plaisir a Reynold. Mais dans
sa réponse, parue dans le numéro du 16 février 1940 du méme journal,
Reynold se garde bien de renchérir sur la question de 1’autorité du pape:
cela I'aurait immédiatement discrédité aux yeux des protestants. Tres
prudent, il se dit certain que ’union est dans la volonté de Dieu, mais que
ni eux ni leurs enfants ne la verront achevée. Il se borne a redire que la
charité et la priere sont les deux moyens essentiels pour parvenir un jour
a ’'union des Eglises chrétiennes, affirmation qui n’a rien d’original par-
mi ceux qui militent dans ce sens. Il avait diment soumis sa lettre a8 Mgr
Besson avant de I'envoyer a la Gazette de Lausanne: «Voici la réponse a
Guy de Pourtales. J espere que vous n’y trouverez ni hérésie, ni impru-
dence. Je puis d’ailleurs aller un peu plus loin que mon Evéque et dire ce
qu’il ne peut pas dire mais voudrait peut-étre que ce fat dit.»"

Mgr Besson la lui aurait renvoyée «sans aucune remarque»”. Dans sa
réponse, Reynold ne «dit» finalement que peu de choses. Il parvient a ne
pas sortir de la ligne de ’encyclique Mortalium animos promulguée en
1928, qui interdisait toute participation des catholiques au mouvement
cecuménique: I’unité ne peut s’établir qu’au sein de I’Eglise de Rome. De
sorte que sa réponse contente les milieux catholiques.

Méme du c6té d’un protestant comme Adolf Keller, Ia lettre de Rey-
nold aura causé plus de crainte que de mal.”’ Contrairement a ce que Rey-
nold a affirmé a ’évéque, Keller ne s’est pas montré favorable a I’initia-

Reynold & Mgr Besson, 6 février 1940. Archives littéraires suisses, Fonds Gonzague de Reynold
[abrégé FGR par la suite], Ace 75.

Reynold a Pouitaies, 12 février 1940. FGR, Ace 75.

Dans une lettre 8 Mgr Besson du 17 février 1940, Keller affirme que «ces deux voix laiques don-
nent une résonance bienvenue & nos propositions ecclésiastiques et théologiques et dans ce sens
elles sont tres utiles». II a trouvé que Reynold était plus prudent et plus conscient des difficultés
dogmatiques que Pourtales. Archives de I'Evéché de Fribourg, Dossiers laics 94, Keller.

112



tive au point de proposer de diffuser les deux lettres aux Etats-Unisetd’y
intéresser Roosevelt en personne.” Keller démentira ces affirmations
dans une lettre assez froide a Reynold: il redoute les conséquences d’ un
¢change d’opinions sur la voie publique qui pourrait compromettre les
résultats de la conférence qu’il a donnée conjointement avec Mgr Besson
a Zurich. Il ne cautionne pas cette «théologie laique» qui prétend faire
abstraction des difficultés dogmatiques. Quant a la lettre de Pourtales,
elle ne le laisse pas sans réaction critique.

Reynold estime pour sa part qu ayant donné sa «réponse» a Pourtales,
son «role est terminé»*. On reconnait ici une attitude de prudence carac-
téristique: Reynold crée les conditions qui lui permettront de se dire I'ini-
tiateur d’un mouvement, mais se garde de s’y impliquer trop. Pour éviter
tout faux pas, 1l veut garder un ceil sur cette entreprise. Son souhait était
de mettre en place dans la Gazette de Lausanne un «chant alterné» entre
catholiques et protestants™. I voulait faire appel a deux autorit€s en
matiere de théologie protestante, les professeurs Emil Brunner” et Karl
Barth* ainsi qu’a deux personnalités protestantes qu’il connait bien, Max
Huber” du groupe d’Oxford et Denis de Rougemont. Du coté catholique,
il songeait aux personnalités catholiques les plus en vue parmi ses
connaissances (Mgr Besson, Ie R. P. de Munnynck, le Conseiller fédéral
Philippe Etter), ainsi qu’a un de ses fidelesde la Nouvelle Société Helvé-
tique, Georges Duplain. A long terme, il espérait que le débat s’étendrait
hors de Suisse. Le cas échant, il faudrait, dit-1l, organiser une «ren-
contre»”™. Ce qu’il entend par la n’est pas tres clair; on comprend cepen-
dant qu’il s’agirait d’un projet de réunion d’une certaine €lite chrétienne,
sous le haut patronage de personnalités suisses, dont il ferait évidemment
partie.

* Reynold a Mgr Besson, 6 février 1940. FGR, Ace 75.

* Reynold a A. Keller, 2 mars 1940. FGR, Ace 75.

* Reynold a Pourtales, 3 février 1940. FGR, Ace 75.

= Brunner Emil (1889-1966): Théologien protestant zurichois. Auteur de Natur und Gnade, il est de
ceux, avec Karl Barth et Eduard Thurneysen, qui ont fait émerger la pensée de la théologie dia-
lectique, qui a marqué tout le siécle. Il a entretenu une correspondance fournie avec Karl Barth.

* Barth Karl (1886-1968): Théologien protestant bdlois, il a été successivement professeur a Got-
tingen, & Miinster et a Bonn. A la suite de son refus de préter serment a I'Etat nazi, Barth a été mis
a pied en 1935 par le régime et appelé a I'Université de Bale. A 1'origine du courant de la théolo-
gie dialectique, il prone le retour a la Bible et a la parole du Christ.

" Huber Max (1874-1960): Juriste, il sera professeur de droit international a I'Université de Zurich
et président du CICR entre 1928 et 1944. Membre du Groupe d’Oxford, il est I'ami de Reynold
depuis 1914, La religion, le droit et I’histoire sont les trois chevaux de bataille de Max Huber, qui
s'engagera dans le mouvement cecuménique apres la guerre.

* Reynold a Pourtales, 3 février 1940. FGR, Ace 75.

113



Mais Reynold est confronté a une déconvenue: le directeur de la
Gazette de Lausanne, Georges Rigassi, refuse de poursuivre le débat
dans son journal et suggere de poursuivre 1’entretien dans un périodique
religieux, ce qui décoit beaucoup Pourtales.

La tentation prosélyte

Non content de s’ériger en porte-parole de I'évéché, Reynold s’ octroie
également le «<monopole» de I’interprétation de la pensée intime de Pour-
tales: «Gravement malade a Montana, P[ourtales] est extrémement pré-
occupé du probleme religieux. C’est le milieu d’une évolution dont
J avais déja constaté le commencement il y a deux ou trois années. Je ne
puis dire encore quelle en sera la fin, mais, dans cette lettre ouverte, P. res-
te et devait rester en deca de sa pensée. Sa pensée, je la connais. Le pro-
testantisme s’effiloche; dans quelques années, il n’existera plus, prati-
quement; seul un ralliement a I’Eglise catholique peut en sauver la
substance chrétienne.»”

A T'en croire, le protestantisme serait matiné de paganisme, et Pourta-
les a la veille de se convertir au catholicisme. Reynold suggere a Mgr
Besson et a Gustave Clément™ que son correspondant ne s’en tiendra pas
a la prudence dont il a fait preuve pour commencer et qu’il est «beaucoup
plus pres du catholicisme que sa lettre ne le laisse entendre».”' Reynold ne
peut donc réprimer son cOté prosélyte; la perspective de convertir une
personnalité aussi en vue que Pourtales le remplit d’espoir.” Or Pourtalés
se dit de plus en plus persuadé qu’une union des Eglises «demeure chose
impossible». L'obstacle principal — et qu’il a par trop sous-estimé — rési-
de selon lui dans les dogmes. «Car», affirme Pourtales, «le dénominateur
commun n’est pas le politique, ni la culture chrétienne et ses accomplis-
sements, ni le désir d’organiser leur défense: c’est la foi. Et des qu’on dit
foi, on dit confession de foi, les dogmes se dressent».”

# Lettre de Reynold a Besson, 28 janvier 1940. FGR, Ace 75.

¥ Lettre de Gustave Clément a Reynold, 17 février 1940. FGR, Ace 75. Gustave Clément, médecin
et député fribourgeois, est I’auteur d’une motion, dans les années vingt, dans laquelle il proposait
d’instaurer des cours portant principalement sur la philosophie et obligatoires pour tous les étu-
diants. On peut le situer dans un courant catholique intégral.

" Lettre de Reyneld 4 Gustave Clément, ! mars 1940. FGR, Ace 75.

* Reynold caresse les mémes veeux pour son ami I'écrivain protestant Charles Gos. De février 1940
a juin 1944, insidieusement, il assaisonne ses lettres a Gos d’allusions toujours plus insistantes a
la religion catholique. Gos gofitera trés moyennement les tentatives maladroites de Reynold.

' Pourtalés a Reynold, 14 mars 1940. FGR, Ace 75.

114



S’imaginant peut-étre précher a un convaincu, Reynold choisit ce
moment pour révéler le fond de sa pensée. Il proclame la prééminence de
I'Eglise catholique sur toutes les autres, se livrant a une véritable apolo-
gie de la «sécurité dogmatique», de la grande tradition gouvernementale
et de I'autorité de Rome. L'Eglise catholique est la plus apte a com-
prendre les aspects politiques du projet cecuménique, a défendre voire a
promulguer I'impérialisme de «la culture chrétienne et ses accomplisse-
ments». Il va méme jusqu’a affirmer: «C’est I'Eglise catholique qui est la
véritable héritiere et continuatrice de 'empire romain. [...] toutes les
Eglises, toutes les confessions, toutes les sectes ne sont pas d’égale
valeur. Sur ce plan comme sur tous les autres, I'idée d’égalité serait nui-
sible.»*

Signes d’opposition

La résignation de Pourtales provient des réactions publiées dans la
presse et de quelque cinquante lettres recues moins d’un mois apres la
publication de son appel a ['union. Presque tous les protestants qui lui
ont &crit ont désapprouvé son initiative. Tandis que du c6té catholique,
Mgr Besson et le nonce Mgr Bernardini s’y sont montrés favorables. S’il
s’attendait a de fortes réactions de la part de ses coreligionnaires, Pourta-
[és a tout de méme €té choqué par les répliques tres violentes de certains
pasteurs, telle celle de B. de Perrot, de Neuchatel, qui lui aurait déclaré
préférer Hitler au pape.”

Pour leur part, Ph. Daulte et L.-S. Pidoux adressent de cinglants
reproches en premiere page du Lien™. Premierement, Daulte démasque
I"hypocrisie de Reynold dans la prudence qu’il affiche. Selon lui, la rai-
son pour laquelle le Fribourgeois affirme qu’il ne verra pas I'union des
chrétiens achevée de son vivant est évidente: «Si I'Eglise catholique ne
peut pas s unir aux communautés issues de la Réforme, c’est qu’elle ne
leur reconnait pas le caractere d’Eglises. D apres sa doctrine formelle et
immuable, elle seule a droit au titre d'Eglise chrétienne.»

* Reynold a Pourtales, 15 mars 1940. FGR, Ace 75.

* Pourtales, Guy de, Journal, op. cir., p. 345. Pourtalés a quelque peu déformé les propos du pasteur
Perrot, qui déclarait tout de méme qu’a son sens, «il est aussi grave de s’unir a Rome pour sauver
le christianisme que de s'unir a Hitler — sans condition — pour sauver I'Europe.» Lettre de B. de
Perrot a Pourtales, retranscrite par Pourtalés dans sa Tunique sans couture, op. cit., pp. 55-56.

“ Le Lien de I'Eglise évangélique libre du canton de Vaud, 47 année, n® 5, 1 mars 1940. Bimensuel.

115



Ainsi, 1'unité chrétienne, du point de vue des catholiques fidéles, ne
peut signifier que la rentrée des communautés schismatiques dans le
giron romain, ce qui est parfaitement inacceptable du point de vue pro-
testant.

Deuxiemement, le journaliste condamne I’esprit dans lequel Pourtalés
envisage cette union. Il revient, selon lui, a faire renier leurs convictions
les plus profondes — en deux mots: leur foi — aux chrétiens, catholiques
comme protestants. Une telle union est «sans consistance, irréelle et chi-
mérique». «Les exigences de la vérité 1’emportent sur celles de I'unité»,
dit-il. Pidoux adopte un ton encore plus sévere que son confrere, promet-
tant a demi-mot un chatiment aux deux épistoliers: «[L’Eglise fidele] se
dressera aussi contre les bien-pensants qui veulent la mondaniser ou I’ as-
servir, et qui la protégent sans vouloir vivre de sa vie.»

Les réactions aux lettres de Pourtales et de Reynold se multiplient,
bien que toutes ne soient pas hostiles. Un mois plus tard, la Gazette de
Lausanne publiera la retranscription d’une allocution radiodiffusée du
professeur Emil Brunner, dans laquelle Pourtales se sent attaqué: «J’ai eu
tout de suite le sentiment [..] qu’il me visait, et je ne crois pas m’étre
trompé. Les «superficiels sinistres», j'en dois certainement faire partie.
[..] Quant a I'offensive contre le patriotisme des «autres», je suppose
qu’elle vous concerne, vous.»

Le théologien protestant David Lasserre” s’en prend a Reynold dans
les Cahiers protestants, mettant en garde «certains quotidiens d’origine
protestante, et méme certains organes de nos Eglises protestantes, [qui]
ont fait aux écrits de ce propagandiste romain un accueil aussi enthou-
siaste que peu clairvoyant.»* Il dénonce «1’ingénuité, peut-étre incons-
ciente, avec laquelle le mot «chrétien»» est employé par Reynold a la
place de «catholique».” Selon lui, ce procédé aurait fait croire a des lec-

Egalement pédagogue et historien de la Suisse, de rendance socialiste, considéré comme un hom-
me de gauche par son milieu bourgeois libéral, (en vérité «inclassable», de I'avis de Jeanneret), il
déteste Gonzague de Reynold pour son ultracatholicisme et son conservatisme social. Jeanneret,
Pierre, «David Lasserre (1881-1973). Vie, pensée et action d'un intellectuel engagé.», in Revue
Suisse d’histoire, vol. 44, 1994, n° 1.

Lasserre, David, «Un redressement nécessaire», in Cahiers protestants, mai-juin 1940, pp. 162-
177,

Cette tactique qui consiste a utiliser le terme «chrétien» au lieu de «catholique» a été développée
par Mgr BResson des la crise sociale de 1918, et participe d'une stratégie ccuménigue d’ordre
patriotique. Elle est également employée dans un ouvrage qui appartient a 1'historiographie
conservatrice, intitulé Un siécle d’histoire fribourgeoise et publié en 1941. A ce sujet, voir
Python, Francis, «De la «religion en danger» a la «mission de Fribourg»». in Annales fribour-
geoises, Fribourg, 1994/1997, t. 61/62, pp. 197-206.

116



teurs trop pressés que Reynold défendrait des valeurs «chrétiennes» au
sens d’«évangéliques». La correspondance sur 1'union des Eglises prou-
ve ainsi que Lasserre a vu clair dans le jeu du chitelain de Cressier.

Reynold vivra assez mal cet assaut, malgré toute 1'indifférence qu’il
aurait aimé afficher.* Il la vivra d’autant plus mal que, dans le numéro
précédent des Cahiers Protestants, un article d’André Burnier' donnait
déja le «la»: 1l mettait en cause sa conception de la liberté au niveau poli-
tique, calquée selon Burnier sur le systeme hiérarchique de I’Eglise
catholique — inspirée de la tradition médiévale — et donc totalement éloi-
gnée de I'idée d’égalité. Ces deux articles a I'accent pamphlétaire ont fait
dire a Reynold qu’une «forte offensive protestante» était dirigée contre
lui.

Reynold-Pourtales: un dialogue de sourds

Pourtales percevait le pape comme un €lément-clé dans la réalisation
d’une union des chrétiens, comme «autorité puissante», par opposition
au protestantisme qui est éclaté et dont les guides spirituels ne peuvent
faire entendre que des voix «isolée{s] et un peu faible{s] au milieu du
tumulte»*. Ces considérations ont convaincu Reynold que Pourtales fai-
sait son chemin vers le catholicisme.

Autre malentendu majeur dans leur initiative cecuménique: Pourtales et
Reynold envisagent tous deux une union des chrétiens sous I'égide du
Pape pour sauver I’Europe. Mais dans la perspective de Pourtales, il
s’agit d’une union platonique, au-dela des questions de dogme. Dans son
Journal, les termes sont moins forts: il s’agit de créer une «entente», une
«association» avec «lI’immense organisation romaine afin d’établir une
ligue de résistance commune devant [un] péril commun.» La mésentente
est a ses yeux un luxe que les chrétiens ne peuvent plus se permettre,
mais 1’'union est secondaire, elle n’entrerait en question que [bien] plus
tard."

Ll

Reynold & Zermatten, 6 juin 1940: «A ce nommé Lasserre j’ai répondu par I'épigramme que voi-
ci: Me voici saignant sous la serre/ Et dépecé selon les regles;/ Mais, pour me consoler dans cet état
précaire,/ Ce n’est pas la serre d’un aigle. A répandre. C’est le combat de la massue contre le fleu-
ret.». FGR, corr. cop. 1940.

* «Liberté chrétienne et tradition protestante», in Cahiers protestants, mars-avril 1940, pp. 82-88.
* Selon les propres termes de Pourtalés dans sa «Lettre a Gonzague de Reynold» publiée dans la
Gazette de Lausanne.

Pourtales, Guy de, Journal, op. cit., pp. 342 et 344.

117



Un peu plus d’'un mois apres la parution de la réponse de Reynold,
Pourtalés ne sait pas quelle suite donner a leur initiative: «La résistance
principale vient de moi-méme, cher ami, du manque de clarté ou je suis
[...] Je ne doute point, au surplus, que I’Eglise romaine ne comprenne
mieux que la Réformée les aspects divers, historiques et traditionnels et
dogmatiques et politiques du probleme. [...] Vous étes méme trop forts
pour nous, qui fluctuons a tout vent et ne pouvons nous appuyer que sur
la Bible [...].

Aussi en suis-je arrivé a conclure (a mon tour) que 1’union de tous les
chrétiens est chose impossible et qu’il faut borner ses ambitions.» *

Faut-il voir une pointe de sarcasme dans cette lettre du 20 mars? Le
Fréere Max Thurian de Taizé constatait une sorte de «dualité» dans la
conception religieuse de Pourtales. Il est marqué par un attachement a
«un protestantisme foncier hérité de ses origines huguenote et cévenole,
meélé a des influences anglaises et puritaines»®. Cet héritage lui fait
certes redouter la «sécurité dogmatique» et «les grandes traditions gou-
vernementales» du catholicisme sur lesquelles Reynold s’appuie. Mais il
éprouve également une profonde admiration pour la grande tradition
catholique, celle d’avant la Réforme; 1l «aspire a un retour aux sources, a
la tradition de I’Eglise primitive, a une catholicité cecuménique»*.

Dans la méme lettre, Pourtales — peut-€tre légerement agacé — dissipe
les illusions de Reynold quant a I'imminence de sa conversion, tout en
s’ouvrant a lui sur sa quéte spirituelle: «[...] il me faut d’abord m’assurer
que je suis chrétien moi-méme, dans le sens ou I’entend mon*’ Eglise et
m’assurer ensuite que cette Eglise peut me répondre d’une fagon satisfai-
sante. Comme je suis plus que certain qu’elle ne le pourra pas, il faudra
que j’examine pourquoi je ne l’en crois pas capable. Et comme je suis
tres attaché d’instinct et de tradition a une partie au moins des doctrines
réformées (s’il en reste!), je finirai par m’égarer comme tant d’autres... A
moins de fonder une x* secte a moi tout seul, il me faudra bien me rallier
a une doctrine ferme. Quitte, si je ne la trouve pas, a me rejeter dans le flot
des croyants libres. Et ceux-la n’ont guere autorité pour €lever la voix en
temps de crise, fat-ce dans les intentions les plus pures.»

“ Lettre de Pourtales a Reynold, 20 mars 1940. FGR, Ace 75.

“ Thurian, Max, Préface de Guy de Pourtales, La Tunique..., op. cit., 1982, p. 17.
“ Idem.

‘7 C’est Pourtales qui souligne.

118



Pourtales qualifie la «Réponse a Guy de Pourtales» de «manifeste rey-
noldien»; elle représente a ses yeux «le témoignage d une certitude tran-
quille, appuyée sur une longue tradition historique et sur la combativité
qui distingue son auteur»®. Le protestant envie la certitude du catholique,
tout en se débattant devant cette double irréductibilité: la nécessité de
I’union et I'impossibilité d’adopter un credo commun minimal.

Répondant a la demande du rédacteur en chef du Semeur Vaudois,
Pourtales lancera un dernier appel dans le numéro du 2 mars. Préoccupé
par I’absence d’un commandement unique a la téte des différentes
Eglises protestantes, il pronera une fois encore le regroupement de tous
les protestants et leur alliance avec Rome, afin de dresser un mur contre
le néo-paganisme nazi et I’athéisme soviétique.

Un bilan mitigé

Le bilan tiré par Pourtales est, on 1'a vu, globalement négatif. Le débat
a bien pris, mais il est encore empreint de polémique. Les arguments de
Pourtalés passaient pour trop vagues et son discours pour trop «pro-
catholique». L'idée d’une comnmunauté adogmatique est généralement
refusée, notamment par des théologiens comme Brunner et Keller. Du
reste, comment les Eglises protestantes pourraient-elles souhaiter 1’al-
liance avec Rome, lorsque celle-ci ne la désire pas — ou uniquement a ses
conditions?

Si Reynold a recu de nombreuses lettres de soutien et de félicitations®,
elles proviennent en majorité de catholiques, et des plus fervents. Elles
témoignent de 1"habileté dont il a fait preuve dans sa réponse a Pourtales:
a I'instar de Rome, il a prudemment éludé la question d’un engagement
trop précis et évité de faire des concessions; tout en parlant d’union et
d’unité des chrétiens, il parvient a demeurer le défenseur de I’ orthodoxie
romaine et a étre considéré comme tel.

En méme temps, Reynold savoure méme un certain succes aupres des
protestants. La réaction de Denis de Rougemont est, de ce point de vue,

“ Pourtales, Guy de, La Tunique..., op. cit., p. 88.

“ Lettres de Gustave Clément, d’ Armand Godoy, de Ch. Eggimann du 17 février, d’Adele de Tavel
du 2 mars, de Maurice Bonnard du 9 mars, d’un comte belge du 19 mars, de Mgr Bottinelli (Paris)
du 22 mars et enfin de Robert van Vlodorp, des «Scriptores Catholici» de Belgique, le 6 avril
1940. FGR, Ace 75.

119



des plus surprenantes. L’assimilation Luther/Hitler faite par Reynold
dans D’ou vient I’Allemagne? ne lui a pas échappé, i1l s’y opposera assez
vivement dans un article de La Vie protestante du 15 mars 1940. Loin de
lui en tenir rigueur, Rougemont écrit a Reynold pour lui signaler la paru-
tion de son article® et pour lui signifier son adhésion a I'initiative sur
I’union des Eglises: il veut «passer a des choses plus sérieuses [que la
querelle sur le luthéranisme et le nazisme], de 1’ordre de celles que [Rey-
nold abordait] dans la Gazette avec Pourtalés.» Il propose une rencontre
pour discuter de «choses suisses surtout». Il s’agit en substance de ce que
Reynold nommera par la suite un «projet de formation d’une équipe de
chefs sur la base du fédéralisme et du christianisme», la Ligue du
Gothard, dont Rougemont et Reynold figurent parmi les instigateurs.

C’est ce projet qui rapproche les deux hommes entre mars et novembre
1940.”

Apres les quelques mois qu’a duré la correspondance autour de
I’'union des Eglises (de janvier a avril 1939), Reynold semble s’étre
désintéressé de la question, au profit de préoccupations plus «poli-
tiques»™. Dans la derniere lettre qu’il écrira a Pourtales™, il ne parlera
plus de leurs ambitions religieuses. Pourtales se consacrera a la rédaction
d’un court volume que lui a réclamé son éditeur francais, Gallimard,
apres avoir lu avec beaucoup d’intérét son dialogue avec Reynold™. Tou-
tefois, les difficultés que connaitra I'imprimerie a la suite de I'invasion
allemande ne permettront pas a la brochure de voir le jour du vivant de
Pourtales.”

I1 faut attendre 1’apres-guerre pour voir littéralement décoller la ques-
tion de I'union, avec la fondation du Conseil cecuménique des Eglises a
Amsterdam en 1948. Mais le Saint-Siege y interdira toute participation.”

St

Rougemont a Reynold, le 20 mars 1940. FGR, Ace 75: «Je m’en prends incidemment a votre
interprétation de I’ Allemagne a partir du luthéranisme.» Cette volonté d’apaisement de la part de
Rougemont se traduira aussi par sa participation a 1"Hommage a Gonzague de Reynold, dans
lequel il écrit un témoignage le 15 mai 1940, soit un mois apres son article contre les théories de
Reynold sur le luthéranisme et Hitler.

Sur la question du rapport de Reynold a la Ligue du Gothard, voir Carrupt, Céline, op. cit., pp. 89-
95, et p. 210 (lettre de Reynold a Rougemont du 5 juillet 1940).

Voir a ce propos Carrupt, Céline, op. cit.

* Reynold a Pourtales, 14 aoat 1940. FGR, corr. cup. 1940.

* Gallimard a Pourtalés, 15 mars et 27 avril 1940.

* Le fruit de son travail ne sera publié qu'en 1982: La Tunique sans couture, op. cit.

Vischer, Lukas; Schenker, Lukas; Dellsperger, Rudolf; Fatio, Olivier (sld), Histoire du christia-
nisme en Suisse. Une perspective wcuménique, Geneve, Fribourg, 1995, p. 259.

51

56

120



Ce n’est qu’avec le deuxieme Concile du Vatican (1962-1965) qu’un
revirement s opérera et que se manifestera «une disponibilité presque
¢motionnelle a I’ouverture cecuménique»’’ chez les catholiques.

L'amitié de Reynold pour des protestants comme les membres du
Groupe d’Oxford et Guy de Pourtales est tres sincére, mais elle est com-
me grevée par le secret espoir de les convertir. Reynold ne peut se déta-
cher d’une indéfectible posture de supériorité a I'égard des protestants.
Une «tristesse intellectuelle» se dégagerait selon lui «et du socialisme et
du protestantisme.»™. Pour lui, la «culture» protestante est en effet
presque toujours «de gauche». Et il ne cesse de pousser tous ses disciples
a acquérir une «solide culture catholique». Bien sir, ce mépris pour la
tradition réformée n’est que le reflet de I'attitude protestante a 1'égard de
la catholique.™

Finalement, la réaction de Reynold a Vatican 11, qui se traduit par son
engagement au sein du mouvement Una Voce Helvetica™ s’inscrit comme
un réflexe de défense face a la détente qui s’amorgait dans le catholicis-
me, notamment a I'égard de 1I’cecuménisme.”’

T Ibid., p. 266.

Reynold a Georges Duplain, 23 février 1942. FGR, corr. cop. 1942. Lettre en annexe.

Notamment pour contrecarrer 1'habile diplomatie de Mgr Besson a 1'égard des protestants de

Lausanne et Geneve, plusieurs pasteurs et théologiens s’étaient lancés, dans les années vingt et

trente, dans la publication d’ouvrages destinés a prouver la supériorité culturelle et spirituelle du

protestantisme. Blanc, Olivier; Reymond, Bernard, op. cit., pp. 76-77.

Mouvement pour la sauvegarde de la messe en latin et du chant grégorien. Despond, Guy-Fran-

cois, Una Voce Helvetica: holographie de l'association pour la défense de la foi, du latin et du

chant grégorien, au lendemain du Concile de Vatican I, mémoire DMG, Fribourg, 1994.

" En plus du mémoire de Guy-Frangois Despond, voir Mattioli, Aram, op. cit., pp. 266-269. L atta-
chement de Reynold aux rites et au dogme catholiques, sa fascination pour un ordre et une hiérar-
chie catholiques établis et qu’il voulait intangibles, son mépris pour la démocratie et son apologie
de I'élite, tous ces facteurs ont concouru a ce qu’il s’oppose aux options d’ouverture et d’assou-
plissement du concile, qu'il s’agisse de I'interprétation et de 1'application de la doctrine pour la
base des croyants, des mesures de démocratisation au sein de I'Eglise, ou de 1"abandon du rite tri-
dentin.

o

121



A union of conservative Christians to save Europe in 1940? Ecumenism accor-
ding to Gonzague de Reynold

The Swiss essayist Gonzague de Reynold (1880-1970) became a catholic doctrinaire
very early in the 1920°. He never ceased fighting for the supremacy of catholicism, espe-
cially over protestantism. During Word War 11 yet, he decided to leave out provocation and
found a few protestant supporters who shared the same ideas of order and authority he
praised. In 1940, he got involved in what we could call a ecumenical initiative. Together
with the Swiss-French protestant writer Guy de Pourtal¢s, they published two open letters
in the Gazette de Lausanne, calling all the Christians to join a united front under the com-
mand of the Pope to face the nazi paganism and the soviet atheism. This correspondence
shows what where the preoccupations of Reynold and Pourtales: Europe was facing a
great danger, someone had to do something to save the Civilisation. The reactions to tho-
se letters were quite hard on the protestant side. Pourtalés was ment to be too favourable
to catholicism. The idea of coming round to the Pope was completely unacceptable for
most protestants. Some of them also found Reynold’s rhetoric very hypocritical. In his
secret heart, he thougt protestantism was coming to an end and would soon join Rome or
vanish.



	Une union des chrétiens conservateurs pour sauver l'Europe en 1940? : l'oecuménisme selon Gonzague de Reynold

