
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 97 (2003)

Artikel: Une union des chrétiens conservateurs pour sauver l'Europe en 1940? :
l'oecuménisme selon Gonzague de Reynold

Autor: Roulin, Stéphanie

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-130332

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-130332
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Une union des chrétiens conservateurs pour sauver
l'Europe en 1940?

L'œcuménisme selon Gonzague de Reynold

Stéphanie Roulin

Intellectuel fribourgeois attaché aux traditions de sa famille aristocratique

et monarchiste', Gonzague de Reynold (1880-1970) s'est fait le

champion d'un catholicisme doctrinaire dès le début des années vingt2. Il
ne cessera depuis de prêcher le combat pour la survie - ou plutôt le

triomphe - des valeurs catholiques. Certains propos de Reynold sur la

Réforme, en particulier dans lut Démocratie et la Suisse (1929), ne sont

pas pour démentir son «exclusivité» catholique. En 1929, les circonstances

de son renvoi de l'Université de Berne - où il avait une charge de

professeur de littérature -, liées à la publication du livre, disent aussi

l'incompatibilité d'humeur entre ce romain zélé au tempérament antidémocratique

et les protestants libéraux de la capitale fédérale. Aram Mattioli
relève que «l'affaire Reynold» - car il s'agissait d'un véritable scandale

politique - n'est pas étrangère à un certain relent de Kulturkampf à Berne.

Les protestants ont senti dans le livre de Reynold et dans la matière de

Les propres parents de Gonzague de Reynold ont longtemps espéré la restauration de la monarchie

en France et du palricial à Fribourg.
Mattioli, Aram. Gonzague de Reynold, Idéologue d'une Suisse autoritaire. Fribourg. 1997. p. 109

et ss. Cette thèse de doctorat, a été originellement publiée en allemand: Zwischen Demokratie und
totalitärer Diktatur. Gonzague de Reynold und die Tradition der autoritären Rechten in der
Schweiz. Zurich, 1994. Cet ouvrage demeure l'une des meilleures références sur Gonzague de

Reynold.

107



ses cours' une bravade relevant de «vieilles revendications d'hégémonie
ultramontaine» et de «jésuitisme»4.

Reynold multiplie les provocations, démarches assez typiques
d'opposition au protestantisme. Dans D'où vient l'Allemagne? (1939), il
affirme que le luthéranisme a conduit au nazisme et définit la Réforme
comme un grand malheur pour l'Allemagne et pour la chrétienté/ Les
dernières années de sa vie, marquées par une attitude de résistance, voire
de rejet, à l'égard du concile de Vatican II, ne sont pas pour atténuer cette

image.
Mais Reynold n'a pas vécu que des heurts avec les protestants. En

1940, il s'engage avec l'écrivain réformé Guy de Pourtalès dans une
initiative «œcuménique», épisode hautement représentatif des préoccupations

de Reynold pendant la guerre - définir son rôle dans la destinée de

la Suisse et de l'Europe - et de ses motivations à l'égard de nombreux
amis et de quelques «disciples» protestants.

Sauver la civilisation chrétienne

Pendant la Deuxième Guerre mondiale, Reynold mène une activité
intense sur de nombreux fronts. Habité par la conviction qu'un ancien
monde est en train de mourir et qu'un nouveau va naître, il témoigne
d'un souci constant: celui de sauver le christianisme menacé de disparaître

avec le monde agonisant. La civilisation chrétienne doit absolument

être le ferment du nouveau monde en gestation, sans quoi l'humanité

sombrera dans la barbarie.

' Par exemple son cours sur Paul Claudel et L'Annonce faite ù Marie, et la conférence de Mgr Jean

Calvet, directeur de l'Institut catholique de Paris, invité par Reynold dans le cadre d'un de ses

cours, sur le thème «Bossuet. apôtre de l'unité»? Calvet lui-même reconnaîtra que sa venue «à

l'Université de Berne eut des suites; elle ne contribua pas à atténuer les difficultés qu'avait le
professeur avec le gouvernement cantonal.» Calvet. Jean. «Mes rencontres avec Gonzague de
Reynold», in Jost, François (éd.). Gonzague de Reynold et son œuvre, Fribourg. 1955. p. 331.

' Cité par Mattioli, Aram, op. cit., p. 158.
' D'où vient l'Allemagne?. Paris, 1939, pp. 149-168. Cette théorie était du reste défendue par de

nombreux auteurs catholiques. Ackermann. Bruno. Denis de Rougemonl. Une biographie
intellectuelle, tome 2, De la résistance à l'exil, Genève, pp. 645-647.

108



La correspondance de Reynold" pendant cette période de troubles -
quelque 2500 lettres - est le miroir d'une intense activité sur les plans

politique, culturel et religieux.
Soutenu par quelques fidèles qui tentent de lever un mouvement

«populaire» autour de lui, il essaie dans un premier temps de se profiler
sur la scène politique suisse. Entre 1938 et 1940, il ressent à plusieurs
reprise qu'une «cristallisation» s'opère autour de lui. Notamment, des

personnalités protestantes du Groupe d'Oxford7 se sont rassemblées

autour de ses idées et de son livre Conscience de la Suisse (1939). Déplorant

par contre la tiédeur de ses coreligionnaires le catholique affirme,
signe d'un certain opportunisme œcuménique: «Je crois que Dieu veut
travailler pour les siens, mais avec d'autres que les siens.»" Ce mouvement

devrait le propulser dans le fauteuil d'une sorte de Landamann,

avec pour mission de transformer la Suisse en Etat chrétien autoritaire,
sur le modèle du Portugal de Salazar.''

Mais le mirage s'estompe assez rapidement et Reynold doit se contenter

de sa position de professeur d'université et de penseur catholique. En

1940, au moment où la Défense nationale spirituelle bat son plein, il se

fait l'apôtre de l'unité nationale et le défenseur du christianisme en mettant

en exergue ses connaissances historiques et théologiques. Avec Guy
de Pourtalès, il se lance dans le débat sur l'union des Eglises, plus que
jamais d'actualité devant la nécessité d'opposer une résistance commune
face aux totalitarismes et à la barbarie de la guerre.

Elle a fait l'objet de trois mémoires de licence sous la direction du prof. Francis Python: Carrupt.
Céline. Gonzague de Reynold et le pouvoir. Aspects politiques de sa correspondance de 1938 à

1945. Fribourg, octobre 2001: Monney, Françoise, Gonzague de Reynold, rayonnement de ses

activités intellectuelles et culturelles: trois exemples tirés de sa correspondance (1938-1945),
Fribourg. 2002; Roulin, Stéphanie. Gonzague de Reynold. Un intellectuel catholique et ses

correspondants en quête d'une chrétienté idéale (1938-1945). Fribourg. 2002.

Les Groupes d'Oxford ont été fondés en 1917 par le pasteur luthérien américain aux lointaines
origines helvétiques Frank Buchman 1878-1961 Leur but est de créer «un nouvel ordre social sous

l'autorité de l'Esprit de Dieu», selon quatre «critères absolus»: pureté, amour, désintéressement,
honnêteté. Après la Deuxième Guerre mondiale, le mouvement poursuit son engagement pour la

réconciliation européenne et mondiale sous le nom de Réarmement moral. Le mouvement est

présent sur tous les continents et regroupe toutes les familles de pensée, toutes les croyances. En

Suisse, il est présent au centre de rencontre de Caux. Voir Encyclopédie du protestantisme.
Pans/Genève. 1995 et Chenaux. Philippe. «Renouveau spirituel et construction de l'Europe
1945-1950). Le rôle des milieux chrétiens de Suisse romande», in Revue suisse d'histoire, vol. 39.

n"3. 1989. pp. 266-292.
Je souligne. Reynold à l'abbé Romain Pittet. 27 janvier 19.39. FGR. corr. cop. 1939.

Carrupt. Céline, op. cit..

109



1940: L'initiative de deux laïcs

On saisit mal, dans un premier temps, les raisons qui ont poussé l'écrivain

Guy de Pourtalès10 à instaurer un dialogue public sur la question de

l'union des Eglises avec Gonzague de Reynold. Car dans son journal,
Pourtalès porte un jugement très mitigé sur le défenseur fribourgeois du

catholicisme. Il déteste son «goût puéril pour le calambour obscène», lui
trouve «quelque chose de comique dans son débit, d'énervé», même si

cela n'empêche pas Reynold de dire «de très bonnes choses, sensibles,
profondes», sur un ton professoral toutefois. Pourtalès lui reconnaît une
valeur «certaine», malgré sa manière d'être «ingénument vaniteux», car
enfin, il est très conscient de son rôle en Suisse. «Mais tout cela passe
facilement - on l'accepte - c'est candide.»"

Le but de Pourtalès était d'amorcer un débat de fond sur les modalités
d'une union - il est bien trop tôt pour parler d'unité - des croyants. S'il
s'associe à Reynold, c'est qu'il lui reconnaît une qualité non négligeable
pour faire entendre un cri de ralliement: en plus d'être une personnalité
emblématique du catholicisme orthodoxe en Suisse, il est proche de Mgr
Marius Besson, évêque de Lausanne, Genève et Fribourg12. D'origine
vaudoise, Mgr Besson a su instaurer un meilleur climat entre les catholiques

et les protestants de son canton.'- Il connaît un certain «succès»

auprès des protestants romands surtout.
D'autre part, Reynold appartenait au «cercle cosmopolite» de la

clinique de la Moubra à Montana évoqué par Pierre Ducrey. Ce cercle
hautement cultivé s'est constitué autour de la personnalité de Pourtalès, qui
y séjournait très régulièrement. Le Neuchâtelois y rencontrait souvent
Jean-Rodolphe de Salis, Jacques Chenevière, René Payot et Reynold.
Selon Ducrey, «la clinique elle-même offrait un cadre peu propice à

l'éclosion d'idées favorables au fascisme et au nazisme, en raison des

opinions de [ses] parents, Eugène et Lily Ducrey. Cette dernière était
d'ailleurs connue pour ses avis tranchés face aux totalitarismes de

l'époque». '"

1 Pourtalès Guy de (1881-1941): Romancier et essayiste franco-suisse, de confession protestante,
spécialiste de l'Europe romantique. Il optera pour la nationalité française peu avant la Première
Guerre e! sera mobilisé en 1914. Il gardera toute sa vie les séquelles d'une grave blessure au gaz.

'¦' Pourtalès. Guy de. Journal, tome IL 1919-1941. Paris. 1991. p. 341.
12 Ibid., p. 344.
" Blanc. Olivier: Reymond. Bernard, op. cit.. pp. 61-63.
14 Guy de Pourtalès et l'âme européenne. Cahier Guy de Pourtalès. n° 1. Paris. 1995. pli.



Il est peu probable que le «cercle» de la Moubra ne fût pas au courant
des sympathies fascistes de Reynold. Pourtant, malgré l'orientation
résolument antifasciste de Pourtalès et malgré la célèbre intransigeance
doctrinale de Reynold en matière de religion, l'écrivain neuchâtelois lui
confie ses préoccupations religieuses.

Il le fait à l'occasion de deux visites que Reynold lui rend à Montana,
les 1" et 16 janvier 1940. Pourtalès était alors très malade" et faisait un

long séjour forcé à la clinique. Le protestant estime que l'heure est favorable

et que les chrétiens doivent s'unir contre le néo-paganisme nazi et

l'athéisme soviétique: telle serait la condition de la survie de la civilisation

européenne. Très intéressé, Reynold encourage Pourtalès à lui écrire

une lettre destinée à publication reprenant leurs entretiens de Montana."'
Le 25 janvier, Pourtalès lui fait parvenir la lettre, en le priant de

transmettre une copie à Mgr Besson, ce que le catholique s'empresse de faire.
Cette correspondance s'inscrit dans un contexte de prise de conscience,

chez certains protestants et catholiques suisses, de la nécessité de

renouer le contact interconfessionnel." L'initiative Reynold-Pourtalès,
loin d'être isolée, va en outre croiser une double conférence de Mgr Besson

et du professeur protestant Adolf Keller1* qui aura lieu le 2 février
1940 à Zurich.

Publiée dans la Gazette de Lausanne le 7 février 1940, la «Lettre à

Gonzague de Reynold» de Guy de Pourtalès souhaite la constitution
d'«un front de défense commun du christianisme» qui assurerait les

conditions de la paix future dans le monde. Déclarant ne représenter rien
ni personne, il s'exprime en «simple homme de bonne volonté» et
confesse ses maigres connaissances théologiques. Aussi ne s'avance-t-il

pas dans la description pratique des mesures à prendre pour opérer le

rapprochement des Eglises. Il se contente d'énoncer, s'inspirant notamment

Il décédera l'année suivante, le 12 juin 1941. des longues suites de sa blessure au gaz.
La Tunique sans coulure. Entretiens avec moi-même et quelques hommes de bonne volonté.
Fribourg. 1982. p. 37.

Cette prise de conscience n'est bien sûr pas étrangère aux efforts de promotion du concept de

Défense nationale spirituelle. A ce sujet, voir notamment Lasserre. André. La Suisse des années
sombres. Courants d'opinion pendant la Deuxième Guerre mondiale 1939-1945. Lausanne.
1989: Van Dongen. Luc. Lu Suisse face à la Seconde Guerre mondiale. 1945-1948. Emergence et
construction d'une mémoire publique. Genève. 1997.

Keller Adolf (1872-1963): Pasteuret théologien protestant alémanique. Cofondateur et premier
secrétaire germanophone de la Fédération des Eglises protestantes de Suisse (1920). Vice-président

de l'Alliance mondiale des Eglises réformées. Il était au bénéfice de vastes relations
internationales, en particulier aux Etats-Unis.

111



de Leibniz, quelques «règles préliminaires», à savoir: éviter les controverses,

dégager ce qui unit et non ce qui sépare les confessions et se

concentrer sur les «formes les plus simples» de la foi qui doivent servir de

dénominateur commun.
Dans un passage-clé de sa lettre, Pourtalès en appelle à l'initiative du

pape: c'est à lui, en tant qu'autorité unique et puissante des catholiques,
de faire le premier geste conciliateur et de s'avancer pour assumer la
résistance contre les deux totalitarismes. Pourtalès est fasciné par cette
«autorité puissante» - le terme revient deux fois - que représente le pape,
et les protestants doivent selon lui en être envieux.

Aucune déclaration ne pouvait faire plus plaisir à Reynold. Mais dans

sa réponse, parue dans le numéro du 16 février 1940 du même journal.
Reynold se garde bien de renchérir sur la question de l'autorité du pape:
cela l'aurait immédiatement discrédité aux yeux des protestants. Très

prudent, il se dit certain que l'union est dans la volonté de Dieu, mais que
ni eux ni leurs enfants ne la verront achevée. Il se borne à redire que la
charité et la prière sont les deux moyens essentiels pour parvenir un jour
à l'union des Eglises chrétiennes, affirmation qui n'a rien d'original parmi

ceux qui militent dans ce sens. Il avait dûment soumis sa lettre à Mgr
Besson avant de l'envoyer à la Gazette de Lausanne: «Voici la réponse à

Guy de Pourtalès. J'espère que vous n'y trouverez ni hérésie, ni imprudence.

Je puis d'ailleurs aller un peu plus loin que mon Evêque et dire ce

qu'il ne peut pas dire mais voudrait peut-être que ce fût dit.»1''

Mgr Besson la lui aurait renvoyée «sans aucune remarque»2". Dans sa

réponse, Reynold ne «dit» finalement que peu de choses. Il parvient à ne

pas sortir de la ligne de l'encyclique Mortalium animos promulguée en
1928, qui interdisait toute participation des catholiques au mouvement
œcuménique: l'unité ne peut s'établir qu'au sein de l'Eglise de Rome. De

sorte que sa réponse contente les milieux catholiques.
Même du côté d'un protestant comme Adolf Keller, la lettre de Reynold

aura causé plus de crainte que de mal.2i Contrairement à ce que Reynold

a affirmé à l'évêque, Keller ne s'est pas montré favorable à l'initia-

Reynold à Mgr Besson. 6 février 1940. Archives littéraires suisses. Fonds Gonzague de Reynold
(abrégé FGR par la suite]. Ace 75.

Reynold à Fourtalès, 12 février 1940. TGR, Ace 75.

Dans une lettre à Mgr Besson du 17 février 1940. Keller affirme que «ces deux voix laïques donnent

une résonance bienvenue à nos propositions ecclésiastiques et théologiques et dans ce sens
elles sont très utiles». Il a trouvé que Reynold était plus prudent et plus conscient des difficultés
dogmatiques que Pourtalès. Archives de l'Evêché de Fribourg. Dossiers laïcs 94. Keller.

112



tive au point de proposer de diffuser les deux lettres aux Etats-Unis et d'y
intéresser Roosevelt en personne.:: Keller démentira ces affirmations
dans une lettre assez froide à Reynold: il redoute les conséquences d'un
échange d'opinions sur la voie publique qui pourrait compromettre les

résultats de la conférence qu'il a donnée conjointement avec Mgr Besson
à Zurich. Il ne cautionne pas cette «théologie laïque» qui prétend faire
abstraction des difficultés dogmatiques. Quant à la lettre de Pourtalès.
elle ne le laisse pas sans réaction critique.

Reynold estime pour sa part qu'ayant donné sa «réponse» à Pourtalès.

son «rôle est terminé»-'*. On reconnaît ici une attitude de prudence
caractéristique: Reynold crée les conditions qui lui permettront de se dire
l'initiateur d'un mouvement, mais se garde de s'y impliquer trop. Pour éviter
tout faux pas, il veut garder un œil sur cette entreprise. Son souhait était
de mettre en place dans la Gazette de Lausanne un «chant alterné» entre

catholiques et protestants24. Il voulait faire appel à deux autorités en

matière de théologie protestante, les professeurs Emil Brunner2' et Karl
Barth2" ainsi qu'à deux personnalités protestantes qu'il connaît bien, Max
Huber" du groupe d'Oxford et Denis de Rougemont. Du côté catholique,
il songeait aux personnalités catholiques les plus en vue parmi ses

connaissances (Mgr Besson, le R. P. de Munnynck, le Conseiller fédéral

Philippe Etter), ainsi qu'à un de ses fidèles de la Nouvelle Société Helvétique,

Georges Duplain. A long terme, il espérait que le débat s'étendrait
hors de Suisse. Le cas échant, il faudrait, dit-il, organiser une
«rencontre»2*. Ce qu'il entend par là n'est pas très clair: on comprend cependant

qu'il s'agirait d'un projet de réunion d'une certaine élite chrétienne,

sous le haut patronage de personnalités suisses, dont il ferait évidemment

partie.

" Reynold ä Mgr Besson. 6 février 1940. FGR, Ace 75.
'' Reynold à A. Keller. 2 mars 1940. FGR, Ace 75.
;j Reynold à Pourtalès, 3 février 1940. FGR. Ace 75

* Brunner Emil 1889-1966): Théologien protestant zurichois. Auteur de Natur und Gnade, il est de

ceux, avec Karl Barth et Eduard Thurneysen, qui ont fait émerger la pensée de la théologie
dialectique, qui a marqué tout le siècle. Il a entretenu une correspondance fournie avec Karl Barth.

1 Barth Karl 1886-1968): Théologien protestant bâlois. il a été successivement professeur à

Göttingen, à Münster et à Bonn. A la suite de son refus de prêter serment à l'Etat nazi. Barth a été mis
à pied en 1935 par le régime et appelé à l'Université de Bàie. A l'origine du courant de la théologie

dialectique, il prône le retour à la Bible et â la parole du Christ.
Huber Max 1874-1960): Juriste, il sera professeur de droit international à l'Université de Zurich
et président du CICR entre 1928 et 1944. Membre du Groupe d'Oxford, il est l'ami de Reynold
depuis 1914. La religion, le droit et l'histoire sont les trois chevaux de bataille de Max Huber. qui
s'engagera dans le mouvement œcuménique après la guerre.

:" Reynold à Pourtalès. 3 février 1940. FGR. Ace 75.

113



Mais Reynold est confronté à une déconvenue: le directeur de la
Gazette de Lausanne, Georges Rigassi, refuse de poursuivre le débat
dans son journal et suggère de poursuivre l'entretien dans un périodique
religieux, ce qui déçoit beaucoup Pourtalès.

La tentation prosélyte

Non content de s'ériger en porte-parole de l'évêché, Reynold s'octroie
également le «monopole» de l'interprétation de la pensée intime de Pourtalès:

«Gravement malade à Montana, PfourtalèsJ est extrêmement
préoccupé du problème religieux. C'est le milieu d'une évolution dont
j'avais déjà constaté le commencement il y a deux ou trois années. Je ne

puis dire encore quelle en sera la fin, mais, dans cette lettre ouverte, P. reste

et devait rester en deçà de sa pensée. Sa pensée, je la connais. Le
protestantisme s'effiloche; dans quelques années, il n'existera plus,
pratiquement; seul un ralliement à l'Eglise catholique peut en sauver la
substance chrétienne.»29

A l'en croire, le protestantisme serait mâtiné de paganisme, et Pourtalès

à la veille de se convertir au catholicisme. Reynold suggère à Mgr
Besson et à Gustave Clemenf" que son correspondant ne s'en tiendra pas
à la prudence dont il a fait preuve pour commencer et qu'il est «beaucoup
plus près du catholicisme que sa lettre ne le laisse entendre»." Reynold ne

peut donc réprimer son côté prosélyte; la perspective de convertir une
personnalité aussi en vue que Pourtalès le remplit d'espoir.'2 Or Pourtalès
se dit de plus en plus persuadé qu'une union des Eglises «demeure chose

impossible». L'obstacle principal - et qu'il a par trop sous-estimé - réside

selon lui dans les dogmes. «Car», affirme Pourtalès. «le dénominateur
commun n'est pas le politique, ni la culture chrétienne et ses accomplissements,

ni le désir d'organiser leur défense: c'est la foi. Et dès qu'on dit
foi, on dit confession de foi, les dogmes se dressent».33

* Lettre de Reynold à Besson, 28 janvier 1940. FGR, Ace 75.
10 Lettre de Gustave Clément à Reynold. 17 février 1940. FGR. Ace 75. Gustave Clément, médecin

et député fribourgeois. est l'auteur d'une motion, dans les années vingt, dans laquelle il proposait
d'instaurer des cours portant principalement sur la philosophie et obligatoires pour tous les
étudiants. On peut le situer dans un courant catholique intégral.

" Lettre de Reynold à Gustave Clément. !" mars 1940. FGR. Ace 75.
¦ Reynold caresse les mêmes vœux pour son ami l'écrivain protestant Charles Gos. De février 1940

à juin 1944. insidieusement, il assaisonne ses lettres à Gos d'allusions toujours plus insistantes à

la religion catholique. Gos goûtera très moyennement les tentatives maladroites de Reynold.
" Pourtalès à Reynold. 14 mars 1940. FGR. Ace 75.

114



S'imaginant peut-être prêcher à un convaincu, Reynold choisit ce

moment pour révéler le fond de sa pensée. Il proclame la prééminence de

l'Eglise catholique sur toutes les autres, se livrant à une véritable apologie

de la «sécurité dogmatique», de la grande tradition gouvernementale
et de l'autorité de Rome. L'Eglise catholique est la plus apte à

comprendre les aspects politiques du projet œcuménique, à défendre voire à

promulguer l'impérialisme de «la culture chrétienne et ses accomplissements».

Il va même jusqu'à affirmer: «C'est l'Eglise catholique qui est la

véritable héritière et continuatrice de l'empire romain. [...] toutes les

Eglises, toutes les confessions, toutes les sectes ne sont pas d'égale
valeur. Sur ce plan comme sur tous les autres, l'idée d'égalité serait
nuisible.»'4

Signes d'opposition

La résignation de Pourtalès provient des réactions publiées dans la

presse et de quelque cinquante lettres reçues moins d'un mois après la

publication de son appel à l'union. Presque tous les protestants qui lui
ont écrit ont désapprouvé son initiative. Tandis que du côté catholique,
Mgr Besson et le nonce Mgr Bernardini s'y sont montrés favorables. S'il
s'attendait à de fortes réactions de la part de ses coreligionnaires, Pourtalès

a tout de même été choqué par les répliques très violentes de certains

pasteurs, telle celle de B. de Perrot, de Neuchâtel, qui lui aurait déclaré

préférer Hitler au pape."
Pour leur part, Ph. Daulte et L.-S. Pidoux adressent de cinglants

reproches en première page du Lien". Premièrement, Daulte démasque

l'hypocrisie de Reynold dans la prudence qu'il affiche. Selon lui, la raison

pour laquelle le Fribourgeois affirme qu'il ne verra pas l'union des

chrétiens achevée de son vivant est évidente: «Si l'Eglise catholique ne

peut pas s'unir aux communautés issues de la Réforme, c'est qu'elle ne

leur reconnaît pas le caractère d'Eglises. D'après sa doctrine formelle et

immuable, elle seule a droit au titre d'Eglise chrétienne.»

Reynold à Pourtalès. 15 mars 1940. FGR. Ace 75.

Pourtalès. Guy de. Journal, op. cit., p. 345. Pourtalès a quelque peu déformé les propos du pasteur
Perrot. qui déclarait tout de même qu'à son sens, «il est aussi grave de s'unir à Rome pour sauver
le christianisme que de s'unir à Hitler - sans condition - pour sauver l'Europe.» Lettre de B. de

Perrot à Pourtalès. retranscrite par Pourtalès dans sa Tunique sans coulure, op. cit., pp. 55-56.
Le Lien de l'Eglise évangélique libre du canton de Vaud. 47' année, n" 5. 1" mars 1940. Bimensuel.

115



Ainsi, l'unité chrétienne, du point de vue des catholiques fidèles, ne

peut signifier que la rentrée des communautés schismatiques dans le

giron romain, ce qui est parfaitement inacceptable du point de vue
protestant.

Deuxièmement, le journaliste condamne l'esprit dans lequel Pourtalès

envisage cette union. Il revient, selon lui, à faire renier leurs convictions
les plus profondes - en deux mots: leur foi - aux chrétiens, catholiques
comme protestants. Une telle union est «sans consistance, irréelle et
chimérique». «Les exigences de la vérité l'emportent sur celles de l'unité»,
dit-il. Pidoux adopte un ton encore plus sévère que son confrère, promettant

à demi-mot un châtiment aux deux épistoliers: «[L'Eglise fidèle] se

dressera aussi contre les bien-pensants qui veulent la mondaniser ou
l'asservir, et qui la protègent sans vouloir vivre de sa vie.»

Les réactions aux lettres de Pourtalès et de Reynold se multiplient,
bien que toutes ne soient pas hostiles. Un mois plus tard, la Gazette de
Lausanne publiera la retranscription d'une allocution radiodiffusée du

professeur Emil Brunner, dans laquelle Pourtalès se sent attaqué: «J'ai eu
tout de suite le sentiment [..] qu'il me visait, et je ne crois pas m'être
trompé. Les «superficiels sinistres», j'en dois certainement faire partie.
[..] Quant à l'offensive contre le patriotisme des «autres», je suppose
qu'elle vous concerne, vous.»

Le théologien protestant David Lasserre" s'en prend à Reynold dans
les Cahiers protestants, mettant en garde «certains quotidiens d'origine
protestante, et même certains organes de nos Eglises protestantes, [qui]
ont fait aux écrits de ce propagandiste romain un accueil aussi enthousiaste

que peu clairvoyant.»"* Il dénonce «l'ingénuité, peut-être inconsciente,

avec laquelle le mot «chrétien»» est employé par Reynold à la

place de «catholique»." Selon lui, ce procédé aurait fait croire à des lec-

Egalement pédagogue et historien de la Suisse, de tendance socialiste, considéré comme un homme

de gauche par son milieu bourgeois libéral, (en vérité «inclassable», de l'avis de Jeanneret). il
déteste Gonzague de Reynold pour son ultracatholicisme et son conservatisme social. Jeanneret.
Pierre. «David Lasserre (1881-1973). Vie. pensée et action d'un intellectuel engagé.-, in Revue
Suisse d'histoire, vol. 44. 1994. n I.

Lasserre. David. «Un redressement nécessaire», in Cahiers protestants, mai-juin 1940. pp. 162-
177.

Cette tactique qui consiste à utiliser le terme «chrétien» au lieu de "Catholique» a été développée

par Mgr Besson dès la crise sociale de 1918. el participe d'une stratégie œcuménique d'ordre
patriotique. Elle est également employée dans un ouvrage qui appartient à l'historiographie
conservatrice, intitulé Un siècle d'histoire fribourgeoise et publié en 1941. A ce su|et. voir
Python. Francis. «De la «religion en danger» à la «mission de Fribourg»». in Annales fribourgeoises.

Fribourg. 1994/1997. t. 61/62. pp. 197-206.

116



teurs trop pressés que Reynold défendrait des valeurs «chrétiennes» au

sens d'«évangéliques». La correspondance sur l'union des Eglises prouve

ainsi que Lasserre a vu clair dans le jeu du châtelain de Cressier.

Reynold vivra assez mal cet assaut, malgré toute l'indifférence qu'il
aurait aimé afficher.4" Il la vivra d'autant plus mal que, dans le numéro

précédent des Cahiers Protestants, un article d'André Burnier" donnait
déjà le «la»: il mettait en cause sa conception de la liberté au niveau
politique, calquée selon Burnier sur le système hiérarchique de l'Eglise
catholique - inspirée de la tradition médiévale - et donc totalement
éloignée de l'idée d'égalité. Ces deux articles à l'accent pamphlétaire ont fait
dire à Reynold qu'une «forte offensive protestante» était dirigée contre
lui.

Reynold-Pourtalès: un dialogue de sourds

Pourtalès percevait le pape comme un élément-clé dans la réalisation
d'une union des chrétiens, comme «autorité puissante», par opposition
au protestantisme qui est éclaté et dont les guides spirituels ne peuvent
faire entendre que des voix «isoléefs] et un peu faible[s] au milieu du
tumulte»42. Ces considérations ont convaincu Reynold que Pourtalès
faisait son chemin vers le catholicisme.

Autre malentendu majeur dans leur initiative œcuménique: Pourtalès et

Reynold envisagent tous deux une union des chrétiens sous l'égide du

Pape pour sauver l'Europe. Mais dans la perspective de Pourtalès, il
s'agit d'une union platonique, au-delà des questions de dogme. Dans son

Journal, les termes sont moins forts: il s'agit de créer une «entente», une
«association» avec «l'immense organisation romaine afin d'établir une

ligue de résistance commune devant [un] péril commun.» La mésentente

est à ses yeux un luxe que les chrétiens ne peuvent plus se permettre,
mais l'union est secondaire, elle n'entrerait en question que [bien] plus
tard.41

Reynold à Zermatten. 6juin 1940: «A ce nommé Lasserre j'ai répondu par l'épigramme que voici:

Me voici saignant sous la serre/Et dépecé selon les règles:/Mais, pour me consoler dans cet état

précaire./ Ce n'est pas la serre d'un aigle. A répandre. C'est le combat de la massue contre le

fleuret». FGR. corr. cop. 1940.

«Liberté chrétienne et tradition protestante», in Cahiers protestants, mars-avril 1940. pp. 82-88.
Selon les propres termes de Pourtalès dans sa «Lettre à Gonzague de Reynold» publiée dans la

Gazette de Lausanne.
Pourtalès. Guy de. Journal, op. cit., pp. 342 et 344.

117



Un peu plus d'un mois après la parution de la réponse de Reynold,
Pourtalès ne sait pas quelle suite donner à leur initiative: «La résistance

principale vient de moi-même, cher ami, du manque de clarté où je suis

[...] Je ne doute point, au surplus, que l'Eglise romaine ne comprenne
mieux que la Réformée les aspects divers, historiques et traditionnels et

dogmatiques et politiques du problème. [...] Vous êtes même trop forts
pour nous, qui fluctuons à tout vent et ne pouvons nous appuyer que sur
la Bible [...].

Aussi en suis-je arrivé à conclure (à mon tour) que l'union de tous les
chrétiens est chose impossible et qu'il faut borner ses ambitions.»44

Faut-il voir une pointe de sarcasme dans cette lettre du 20 mars? Le
Frère Max Thurian de Taizé constatait une sorte de «dualité» dans la
conception religieuse de Pourtalès. Il est marqué par un attachement à

«un protestantisme foncier hérité de ses origines huguenote et cévenole,
mêlé à des influences anglaises et puritaines»45. Cet héritage lui fait
certes redouter la «sécurité dogmatique» et «les grandes traditions
gouvernementales» du catholicisme sur lesquelles Reynold s'appuie. Mais il
éprouve également une profonde admiration pour la grande tradition
catholique, celle d'avant la Réforme; il «aspire à un retour aux sources, à

la tradition de l'Eglise primitive, à une catholicité œcuménique»46.
Dans la même lettre, Pourtalès - peut-être légèrement agacé - dissipe

les illusions de Reynold quant à l'imminence de sa conversion, tout en
s'ouvrant à lui sur sa quête spirituelle: «[...] il me faut d'abord m'assurer

que je suis chrétien moi-même, dans le sens où l'entend mon*1 Eglise et
m'assurer ensuite que cette Eglise peut me répondre d'une façon satisfaisante.

Comme je suis plus que certain qu'elle ne le pourra pas, il faudra

que j'examine pourquoi je ne l'en crois pas capable. Et comme je suis
très attaché d'instinct et de tradition à une partie au moins des doctrines
réformées (s'il en reste!), je finirai par m'égarer comme tant d'autres... A
moins de fonder une x' secte à moi tout seul, il me faudra bien me rallier
à une doctrine ferme. Quitte, si je ne la trouve pas, à me rejeter dans le flot
des croyants libres. Et ceux-là n'ont guère autorité pour élever la voix en

temps de crise, fût-ce dans les intentions les plus pures.»

44 Lettre de Pourtalès à Reynold. 20 mars 1940. FGR. Ace 75.
4* Thurian. Max. Préface de Guy de Pourtalès. Im Tunique.... op. cit., 1982. p. 17.
46 Idem.
" C'est Pourtalès qui souligne.

118



Pourtalès qualifie la «Réponse à Guy de Pourtalès» de «manifeste rey-
noldien»; elle représente à ses yeux «le témoignage d'une certitude
tranquille, appuyée sur une longue tradition historique et sur la combativité
qui distingue son auteur»48. Le protestant envie la certitude du catholique,
tout en se débattant devant cette double irréductibilité: la nécessité de

l'union et l'impossibilité d'adopter un credo commun minimal.
Répondant à la demande du rédacteur en chef du Semeur Vaudois.

Pourtalès lancera un dernier appel dans le numéro du 2 mars. Préoccupé

par l'absence d'un commandement unique à la tête des différentes

Eglises protestantes, il prônera une fois encore le regroupement de tous
les protestants et leur alliance avec Rome, afin de dresser un mur contre
le néo-paganisme nazi et l'athéisme soviétique.

Un bilan mitigé

Le bilan tiré par Pourtalès est, on l'a vu. globalement négatif. Le débat

a bien pris, mais il est encore empreint de polémique. Les arguments de

Pourtalès passaient pour trop vagues et son discours pour trop
«procatholique». L'idée d'une communauté adogmatique est généralement
refusée, notamment par des théologiens comme Brunner et Keller. Du

reste, comment les Eglises protestantes pourraient-elles souhaiter
l'alliance avec Rome, lorsque celle-ci ne la désire pas - ou uniquement à ses

conditions?
Si Reynold a reçu de nombreuses lettres de soutien et de félicitations49,

elles proviennent en majorité de catholiques, et des plus fervents. Elles

témoignent de l'habileté dont il a fait preuve dans sa réponse à Pourtalès:
à l'instar de Rome, il a prudemment éludé la question d'un engagement
trop précis et évité de faire des concessions; tout en parlant d'union et

d'unité des chrétiens, il parvient à demeurer le défenseur de l'orthodoxie
romaine et à être considéré comme tel.

En même temps, Reynold savoure même un certain succès auprès des

protestants. La réaction de Denis de Rougemont est, de ce point de vue,

Pourtalès. Guy de. La Tunique..., op. ci!., p. 88.

Lettres de Gustave Clément. d'Armand Godoy. de Ch. Eggimann du 17 février. d'Adèle de Tavel
du 2 mars, de Maurice Bonnard du 9 mars, d'un comte belge du 19 mars, de Mgr Bottinelli (Paris)
du 22 mars et enfin de Robert van Vlodorp. des «Scriptores Catholici» de Belgique, le 6 avril
1940. FGR. Ace 75.

119



des plus surprenantes. L'assimilation Luther/Hitler faite par Reynold
dans D'où vient l'Allemagne? ne lui a pas échappé, il s'y opposera assez
vivement dans un article de La Vie protestante du 15 mars 1940. Loin de

lui en tenir rigueur, Rougemont écrit à Reynold pour lui signaler la parution

de son article5" et pour lui signifier son adhésion à l'initiative sur
l'union des Eglises: il veut «passer à des choses plus sérieuses [que la

querelle sur le luthéranisme et le nazisme], de l'ordre de celles que [Reynold

abordait] dans la Gazette avec Pourtalès.» Il propose une rencontre

pour discuter de «choses suisses surtout». Il s'agit en substance de ce que
Reynold nommera par la suite un «projet de formation d'une équipe de

chefs sur la base du fédéralisme et du christianisme», la Ligue du

Gothard. dont Rougemont et Reynold figurent parmi les instigateurs.
C'est ce projet qui rapproche les deux hommes entre mars et novembre
1940.51

Après les quelques mois qu'a duré la correspondance autour de

l'union des Eglises (de janvier à avril 1939), Reynold semble s'être
désintéressé de la question, au profit de préoccupations plus
«politiques»52. Dans la dernière lettre qu'il écrira à Pourtalès51, il ne parlera
plus de leurs ambitions religieuses. Pourtalès se consacrera à la rédaction
d'un court volume que lui a réclamé son éditeur français, Gallimard,
après avoir lu avec beaucoup d'intérêt son dialogue avec Reynold54.
Toutefois, les difficultés que connaîtra l'imprimerie à la suite de l'invasion
allemande ne permettront pas à la brochure de voir le jour du vivant de

Pourtalès.55

Il faut attendre l'après-guerre pour voir littéralement décoller la question

de l'union, avec la fondation du Conseil œcuménique des Eglises à

Amsterdam en 1948. Mais le Saint-Siège y interdira toute participation.56

Rougemont à Reynold, le 20 mars 1940. FGR. Ace 75: «Je m'en prends incidemment à votre
interprétation de l'Allemagne à partir du luthéranisme.» Cette volonté d'apaisement de la part de

Rougemont se traduira aussi par sa participation à VHommage à Gonzague de Reynold, dans

lequel il écrit un témoignage le 15 mai 1940, soit un mois après son article contre les theories de

Reynold sur le luthéranisme et Hitler.
Sur la question du rapport de Reynold â la Ligue du Gothard, voir Carrupt, Céline, op. cit., pp. 89-
95, et p. 210 (lettre de Reynold à Rougemont du 5 juillet 1940).

Voir à ce propos Carrupt. Céline, op. cit.

Reynold à Pourtalès, 14 août 1940. FGR. con. cop. 1940.

Gallimard à Pourtalès. 15 mars et 27 avril 1940.

Le fruit de son travail ne sera publié qu'en 1982: La Tunique sans couture, op. cil.
Vischer. Lukas: Schenker. Lukas; Dellsperger. Rudolf; Fatio. Olivier (sld), Hisloire du christianisme

en Suisse. Une perspective œcuménique. Genève. Fribourg. 1995. p. 259.

120



Ce n'est qu'avec le deuxième Concile du Vatican (1962-1965) qu'un
revirement s'opérera et que se manifestera «une disponibilité presque
émotionnelle à l'ouverture œcuménique»5" chez les catholiques.

L'amitié de Reynold pour des protestants comme les membres du

Groupe d'Oxford et Guy de Pourtalès est très sincère, mais elle est comme

grevée par le secret espoir de les convertir. Reynold ne peut se détacher

d'une indéfectible posture de supériorité à l'égard des protestants.
Une «tristesse intellectuelle» se dégagerait selon lui «et du socialisme et
du protestantisme.»55. Pour lui, la «culture» protestante est en effet

presque toujours «de gauche». Et il ne cesse de pousser tous ses disciples
à acquérir une «solide culture catholique». Bien sûr, ce mépris pour la

tradition réformée n'est que le reflet de l'attitude protestante à l'égard de

la catholique.5'1
Finalement, la réaction de Reynold à Vatican II, qui se traduit par son

engagement au sein du mouvement Una Voce Helvetica'*' s'inscrit comme
un réflexe de défense face à la détente qui s'amorçait dans le catholicisme,

notamment à l'égard de l'œcuménisme.''1

Ibid.. p. 266.

Reynold à Georges Duplain. 2.3 février 1942. FGR. corr. cop. 1942. Lettre en annexe.
Notamment pour contrecarrer l'habile diplomatie de Mgr Besson à l'égard des protestants de

Lausanne et Genève, plusieurs pasteurs et théologiens s'étaient lancés, dans les années vingt et

trente, dans la publication d'ouvrages destinés à prouver la supériorité culturelle et spirituelle du

protestantisme. Blanc, Olivier; Reymond. Bernard, op. cit.. pp. 76-77.
Mouvement pour la sauvegarde de la messe en latin et du chant grégorien. Despond. Guy-François.

Una Voce Helvetica: holographie de l'association pour la défense de la foi. du latin et du
chant grégorien, au lendemain du Concile de Vatican II. mémoire DMG, Fribourg, 1994.

En plus du mémoire de Guy-François Despond, voir Mattioli, Aram. op. cit.. pp. 266-269.
L'attachement de Reynold aux rites et au dogme catholiques, sa fascination pour un ordre et une hiérarchie

catholiques établis et qu'il voulait intangibles, son mépris pour la démocratie et son apologie
de l'élite, tous ces facteurs ont concouru à ce qu'il s'oppose aux options d'ouverture et

d'assouplissement du concile, qu'il s'agisse de l'interprétation et de l'application de la doctrine pour la
base des croyants, des mesures de démocratisation au sein de l'Eglise, ou de l'abandon du rite tri-
dcntin.

121



A union of conservative Christians to save Europe in 1940? Ecumenism according

to Gonzague de Reynold

The Swiss essayist Gonzague de Reynold (1880-1970) became a catholic doctrinaire

very early in the 1920". He never ceased fighting for the supremacy of Catholicism,
especially over protestantism. During Word War II yet, he decided to leave out provocation and

found a few protestant supporters who shared the same ideas of order and authority he

praised. In 1940. he got involved in what we could call a ecumenical initiative. Together
with the Swiss-French protestant writer Guy de Pourtalès. they published two open letters
in the Gazette de Lausanne, calling all the Christians to join a united front under the
command of the Pope to face the nazi paganism and the soviet atheism. This correspondence
shows what where the preoccupations of Reynold and Pourtalès: Europe was facing a

great danger, someone had to do something to save the Civilisation. The reactions to those

letters were quite hard on the protestant side. Pourtalès was ment to be too favourable
to Catholicism. The idea of coming round to the Pope was completely unacceptable for
most protestants. Some of them also found Reynold's rhetoric very hypocritical. In his

secret heart, he thougt protestantism was coming to an end and would soon join Rome or
vanish.

122


	Une union des chrétiens conservateurs pour sauver l'Europe en 1940? : l'oecuménisme selon Gonzague de Reynold

