Zeitschrift: Zeitschrift fur schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung fur Schweizerische Kirchengeschichte
Band: 97 (2003)

Artikel: Von "Gottesmordern” und Siindern : Mt 27, 25 in der Lebenswelt von
Schweizer Katholiken 1900-1950

Autor: Keller, Zsolt

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-130331

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-130331
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Von «Gottesmordern» und Siindern

Mt 27, 25 in der Lebenswelt von Schweizer Katholiken
1900-1950

Zsolt Keller

Am 3. April 1938 strahlte der Schweizer Radiosender in Sottens eine
Predigt von Abbé H. Panchaud, Pfarrer von Chatonnaye/FR, aus. Eine
Zuhorerin aus Bern rapportierte Saly Mayer, zu jener Zeit Prisident des
Schweizerischen Israelitischen Gemeindebundes (SI1G), folgendes: «Der
Pfarrer beschrieb in allen Détails den Passionsweg Christus [sic!] und
die Kreuzigung. Nach dieser ungemein drastischen Erzdhlung und
Beschreibung der Vorginge vor 2000 Jahren sprach der Redner liber die
Juden. Dieselben sind seit dieser Zeit verfemt. Ruhelos, ohne eigene Hei-
mat, miissen die Juden die Welt durchwandern. Verachtet, gehasst von
ihren Mitmenschen tragen sie die Schuld an der Kreuzigung Jesu und
biissen dafiir.»! In der Tat beschrieb Abbé Panchaud das jiidische Volk
als Meute, die trotz der Beschwichtigungsversuche des Pilatus, vom Blut
Jesu aufgepeitscht, stur und unerbittlich zuerst die Folterung und dann
die Kreuzigung fordert, mit dem Schrei: «Sein Blut komme iiber uns und
unsere Kinder!» (Mt 27, 25) sich selber verflucht und die Schuld am
«Gottesmord» freiwillig und unisono auf sich lidt. Nach der telefoni-
schen Intervention des SIG fiel die Stellungnahme der «Schweizerischen
Rundfunkgesellschaft» (SRG) deutlich, aber kurz aus: «Wir stehen nicht
an zuzugeben, dass der betreffende Geistliche damit den Rahmen, in dem
die Predigten im Rundspruch sich bewegen sollten, liberschritten hat,

I Archiv fiir Zeitgeschichte an der Eidgenossischen Technischen Hochschule (AfZ): IB JUNA-
Archiv: Antisemitische Predigt eines katholischen Pfarrers, Korr. 1938/Brief von E. Sommer an
E. Raas vom 04.04.1938, [ohne Signatur].

89



und wir sprechen Ihnen dafiir unser Bedauern aus.»? Zudem wurden die
Studios angewiesen, in Zukunft die Predigtmanuskripte einer genauen
Priifung zu unterziehen.

Dass die oben geschilderte Darstellung des Freiburger Pfarrers keine
Ausgeburt eines verirrten pastoralen Geistes war, illustrieren die Fasten-
predigten zahlreicher Geistlicher, die als Broschiiren publiziert, ihren
Kollegen Hilfe und Anregungen fiir deren Predigten boten. Durch
gemeinsame Betrachtung und Meditation fanden diese Schriften zudem
Eingang ins katholische Vereinsleben und prigten wesentlich die Volks-
und Familienfrommigkeit breiter gesellschaftlicher Schichten.

Vom sogenannten «Blutruf» ausgehend prégte die christliche Theolo-
gie liber Jahrhunderte hinweg die groteske gedankliche Spielanlage einer
judischen Selbstverfluchung und Kollektivschuld der «Juden» am Tode
Jesu. Noch 1m Jahre 1962 schrieb Dr. Georg Guggenheim, Leiter des
Ressorts «Abwehr und Aufkliarung» beim SIG, in einem Bericht {iber
den Antisemitismus in der Schweiz an die European Division des World
Jewish Congress (WJC) nach London: «Eine der Hauptursachen des in
der Schweiz noch bestehenden Antisemitismus ist auf den Religionsun-
terricht? zuriickzufiihren, wobei die Passionsgeschichte bekanntlich eine
unheilvolle Rolle spielt.»*

Nachfolgend soll der Wirkungsgeschichte des so genannten «Blutru-
fes» (Mt 27, 25) in der Lebenswelt von Schweizer Katholikinnen und
Katholiken in der ersten Hilfte des 20. Jahrhunderts nachgegangen wer-
den. Hierbei steht die Frage, wie der «Blutruf» von Geistlichen in ihren
Predigten instrumentalisiert wurde, im Vordergrund der Betrachtungen.>
Versteht man Wirkungsgeschichte als Praxisgeschichte der Uberliefe-
rung (Horst Klaus Berg), so manifestiert sich diese auch ausserhalb von

(=]

AfZ: 1B JUNA-Archiv: Antisemitische Predigt eines katholischen Pfarrers, Korr. 1938/Brief der
Schweizerischen Rundfunkgesellschaft (SRG) an den Schweizerischen Israelitischen Gemeinde-
bund (SIG) vom 13.04.1938, [ohne Signatur].

* Vgl hierzu: Stephan Leimgruber: Herkunftsvergessenheit der Christen — die Darstellung des
Judentums im Religionsunterricht, in: Victor Conzemius (Hrsg.): Schweizer Katholizismus
1933-1945. Eine Konfessionskultur zwischen Abkapselung und Solidaritiat, Zirich 2001,
315-338.

+ AfZ: IB SIG-Archiv: Bericht von Dr. Georg Guggenheim an die European Division des WIC:
«Antisemitismus in der Schweiz» vom 20.08.1962 (Abschrift fiir die Mitglieder der Geschiiftslei-
tung). [ohne Signatur].

3 Alle in diesem Beitrag verwendeten Predigten sind der ehemaligen Seminarbibliothek fiir Prakti-

sche Theologie (SThP) der theologischen Fakultiit der Universitit Freiburg/Schweiz entnommen.

Sie waren fiir die Studenten, aber auch fiir die Geistlichen der Stadt und threr Umgebung zugiing-

lich.

90



liturgischen und kirchlichen Handlungen. Ein Streifzug durch die katho-
lische Presselandschaft der Schweiz zwischen den Jahren 1933 und
1945¢ soll die Spurensuche erweitern. Eine Skizze der Anfinge des
judisch-christlichen Dialogs, Gedanken zum Umgang mit der Kollektiv-
schuldthese nach dem Zweiten Weltkrieg sowie ein Fazit beschliessen
diese Zeilen.

Der «Jude» als Stinder oder: Der «Siinder» als «Jude »

Das Drama iiber «Leiden und Tod Jesu Christi» (Evangelium Passio-
nis et mortis Domini nostri Jesu Christi) mit seiner Hybris und szeni-
schen Ausgestaltung belebte schon immer die rhetorische Fantasie vieler
Prediger. In der Passionsgeschichte verdichteten sich die christlichen
Ressentiments gegeniiber dem Judentum zu einem eigentlichen Mythos.
Die Welt zerfiel in ein Opfer und lauter Henker. Einpriagsam und pathe-
tisch berichteten die Prediger von den Ereignissen auf Golgotha und
beschworen vor den geistigen Augen ihrer Zuhorerinnen und Zuhérer die
«Juden» als eine «Horde von raublustigen wilden Tieren»’, als «wild-
schiiumende Volksmasse»®, die wie ein Mann dem grausamen Schau-
spiel der Kreuzigung des Heilandes beiwohnte?. Die in den Predigten
erzeugten rhetorischen Bilder gerieten hie und da ins Exzessive und nah-
men perverse, ja sadistische Zlige an: «Wir wollen ithn am Kreuze seh’n,
wir wollen unsere Augen weiden an seinen zuckenden Gliedern und
unseren Hass kiihlen in seinem letzten Blutstropfen und seinem Todes-
rocheln.»10

6 Als Quellensammlung diente mir: AfZ: IB JUNA-Archiv: Presseausschnittdokumentation: Aus-

einandersetzung mit Judentum und iiber Antisemitismus (insbes. Artikel zur «Judenfrage»)/

Kirchen/romisch-katholische Kirche, 1933-1952, [ohne Signatur]. Die Presseagentur JUNA

(Jiidische Nachrichten) wurde 1936 als Pressestelle des Schweizerischen Israelitischen Gemein-

debundes (SIG) mit dem Ziel gegriindet, dem zunehmenden Antisemitismus entgegenzuwirken.

Thre Leitung oblag ab 1938 Dr. Benjamin Sagalowitz. Das JUNA-Archiv erfiillte u.a. die Funkti-

on einer Dokumentationsstelle mit der Auswertung von Presseerzeugnissen fiir die Herausgabe der

sog. «JUNA-Bulletins», eine Sammlung von Presseausschnitten.

Adolf Donders: O Haupt voll Blut und Wunden. Drei Reihen Fastenpredigten, Freiburg i.Br.

1940, 15.

8 Gaudentius Fiiglein: Licht vom Kreuze! Soziale Gedanken und Kriifte aus der Leidensgeschichte
Unseres Herrn. 7 Fastenpredigten, Miinchen/Regensburg 1929, 28.

9 Vgl. Hubert Bamberg: Die Personen der Leidensgeschichte Jesu in Fastenpredigten. Erster
Cyklus. Judas. Petrus. Barabbas. Kaiphas. Das jiidische Volk. Pilatus. Das Kreuzopfer, Paderborn
1908, 41.

10" Figlein (wie Anm. 8), 29.

g1



In der Homilie waren die Prediger bestrebt, die Texte der Passionser-
zdhlungen fir die eigene Zeit fruchtbar zu machen. Dabei musste die
zeitliche Kluft zwischen den biblischen Ereignissen und der eigenen
Gegenwart iiberwunden werden.!! Mit anderen Worten ausgedriickt
hiess dies, die zeitliche Barriere zwischen dem Vergangenen und dem
Jetzt aufzuheben. 1940 publizierte Adolf Donders drei Reihen seiner
Fastenpredigten unter dem Titel «O Haupt voll Blut und Wunden». Voll-
er Inbrunst beschrieb er, «was der Gekreuzigte vom Kreuze herab» sah:
«Dieser Volksentscheid, dieser Ruf <Ans Kreuz mit Ihm... sein Blut kom-
me liber uns...> [...] So kam diese Entscheidung gegen Ihn, der Abfall des
Volkes von Ihm: <Sein Blut komme iiber uns ...»>, der Ruf, der iiber die
Stadt hinwogte wie ein Fluch, sie dem Verderben weihte und ihre
Zukunft pfindete...»!2 Anschliessend wandte er sich mit folgender Frage
und Aufforderung an seine Zuhorer: «Wie stehen wir zum Gekreuzigten?
[...] Wir wollen heute als stille Zuschauer, wie sie wohl auf allen Passi-
onsbildern in einer Ecke stehen, mit ergriffener Seele in dieses Gewoge
des Kampfes der Zeiten gegen Christi Kreuz hineinsehen.»!3 Mit dieser
Frage und der anschliessenden Aufforderung integrierte er sich selbst
und die Anwesenden in diese fiktiv ausgestaltete Szene. Damit hob er die
zeitliche Barriere in dem Masse auf, dass der «Jude» zur Zeit Jesu zur
Negativfolie'4, zum klassischen Gegensatz wurde, von der sich die Chri-
stin, der Christ, des 20. Jahrhunderts abzuheben hatte.!5 Die zeitliche
Dimension wurde ausser Kraft gesetzt und die Schuldzuweisung auf-
recht erhalten.!®

In erster Linie diente die Predigt tiber das Leiden und den Tod Christi
pastoral-pddagogischen Zwecken. Das «jlidische Volk» und sein Schick-

' H. Bamberg verstand die Handlungen der Passion, als solche «deren genaue Betrachtung auch fiir
uns niitzlich und lehrreich sein wird.» (Bamberg [wie Anm. 9], 41). Hierfiir sprach auch der pro-
grammatische Titel, den G. Fiiglein 1929 seinen 7 Fastenpredigten gegeben hatte: «Licht vom
Kreuze! Soziale Gedanken und Krifte aus der Leidensgeschichte Unseres Herrn.» (vgl. Anm. 8).

12 Donders (wie Anm. 7), 4.

13 Ebd., 15.

4 Vgl. Urs Altermatt: Das Koordinatensystem des katholischen Antisemitismus in der Schweiz
1918-1945, in: Mattioli, Aram (Hrsg.): Antisemitismus in der Schweiz 1848-1960. Mit einem
Vorwort von Alfred A. Hisler, Ziirich 1998, 465-500, 471.

15 Vgl. Michael Langer: Zwischen Vorurteil und Aggression. Zum Judenbild in der deutschsprachi-
gen katholischen Volksbildung des 19. Jahrhunderts (Reihe Lernprozess Christen, Juden; 9), Frei-
burg/Bascl/Wicn 1994, 290.

16 Vgl. Urs Altermatt: Der lange Schatten des christlichen Antijudaismus: Karfreitagsliturgie und
Volksbrauchtum in der Zwischenkriegszeit, in: Victor Conzemius (Hrsg.): Schweizer Katholizis-
mus 1933-1945. Eine Konfessionskultur zwischen Abkapselung und Solidaritit, Ziirich 2001,
341-353, 344.

94



sal wurde in der Fastenzeit dem christlichen Siinder zur Warnung: Tua
res agitur — dein Fall ist hier beschrieben, dein Schicksal ist besiegelt.
Schau genau hin! Pater Dominicus zeichnete in seinen 1905 erschienenen
Fastenpredigten die biblischen Ereignisse wortgewaltig nach.!” Zuerst
beugte sich Pilatus dem Druck des rasenden Mobs. Anschliessend ver-
fluchten die «Juden», die durch die Kreuzigung zu «Gottesmordern»
wurden, sich selbst und ihre Nachkommen. So luden sie «Verantwor-
tung» und «Schuld» aus freien Stiicken und aus eigener Initiative auf
sich und nahmen den «Segen der Erlosung» nicht an (da die Unschuld
Jesu ein festes Axiom der Passionserzihlungen darstellte, war es wichtig,
den Akt der Selbst-verfluchung in besonderem Masse hervorzuheben!3).
Die Heilsgeschichte der «Juden» fand ihr jihes Ende. Mit ithnen konnte
sich die Christin, der Christ, — sei er nun Siinder oder nicht — im Denken
von Pater Dominicus nicht identifizieren. Thr Part war zu schiindlich, zu
furchtbar. Nicht so der des ungerechten Richters Pilatus, der sich durch
eine Geste, dem Waschen seiner Hinde, der Verantwortung entziehen
wollte und an der «jiidischen Blutschuld» mir-schuldig wurde. Fiir Pater
Dominicus lag die Parallele zum Siinder in der Rolle des Pilatus. Auch
dieser betriige sich mit billigen Ausreden selbst und entziehe sich so sei-
ner Verantwortung. Ergo werde er — wie Pilatus — «mitschuldig und mit-
beteiligt an den Leiden des Heilandes.»1? In der Formel: «Jeder Siinder ist
ein Gottesmorder»2Y erfuhr die Idee der Mitschuld eine ungeheure Radi-
kalisierung. Der christliche Siinder wurde nun zum «Gottesmorder» der
Gegenwart, der in logischer Entsprechung so niedertrichtig und schlecht
war wie es die «Juden» bereits in biblischer Zeit waren.

Es liegt in der Kausalitit christlicher Gerechtigkeit, dass Siinde mit
Gericht und Strafe vergolten wird. In den Augen der Prediger war die
Strafe fiir die behauptete «Blutschuld» notwendig und gerecht. Sie sahen
sie im Riickzug Gottes und im Zerreissen des Bandes, das bis anhin zwi-
schen Gott und dem auserwihlten Volk bestanden hatte.2! Mt 27, 25 wur-

'7 Vgl. P. Dominicus O. M. Cap.: Der leidende Heiland. Sieben Fastenpredigten, Diilmen 1. W. 1905,
78-80.

'S Vgl. Michael Rogg: Erloser und Vorbild. Fastenpredigten mit einem Allelujaschluss, Miinchen
1906, 50.

19 P. Dominicus (wie Anm. 17) 80.

20" Johannes Ude: In der hohen Schule des Kreuzes Christi. Fastenpredigten gehalten in der heiligen
Fastenzeit in der Herz-Jesu-Kirche zu Graz, Graz/Wien 1911, 55.

21 Vgl. Diessel, G. C. Ss. R.: Die grosse Tat auf Golgotha. Fastenpredigten tiber den Tod Jesu Chris-
ti, Regensburg/Rom/New York 1900, 60; Hans Urs von Balthasar: Mysterium Judaicum, in:
Schweizerische Rundschau 43(1943/44), 211-221, bes. 218f.

93



de zum status confessionis der christlichen Heilslehre. Hier ging es um
alles oder nichts. Die Entscheidung der «Juden» gegen Jesus war gleich-
zeitig die radikale Entscheidung gegen das Heil. So sah 1933 auch der
osterreichische Soziologe und Publizist Anton Orel in Mt 27, 25 den neu-
ralgischen Punkt, an dem «der tiefgreifende Gegensatz zwischen Hei-
dentum und Judaismus lebhaft zum Ausdruck»2? komme.

Die bruta facta der Zerstorung des Zweiten Tempels und der Stadt
Jerusalem durch Titus im Jahre 70 n. Chr. biirgten fiir die Wahrheit der
Ereignisse, von denen in Mt 27, 24f. berichtet wurde.?3 Dort vollzog sich
namlich die Strafe, die die Viter nicht bedacht hatten, grausamst an ihren
Kindern: «Seine Hauptstadt [die des jlidischen Volkes; ZK] von den
Romern eingeschlossen, belagert, ihre Einwohner sich gegenseitig zer-
fleischend, von der Pest weggerafft, dann die Stadt erstiirmt, gepliindert,
der Tempel verbrannt, die Einwohner ermordet, in Gefangenschaft
geschleppt und schliesslich unter alle Volker der Erde zerstreut [...].»2
Die Konsequenzen fiir das jiidische Volk blieben nicht aus: Verachtung,
Hass, Zerstreuung und Heimatlosigkeit.?’ Hier zeigt sich besonders deut-
lich, dass den Theologen zu jener Zeit eine Trennung oder gar Differen-
zierung zwischen Heils- und Profangeschichte fremd war. Der padagogi-
sche Mahnfinger erhob sich abermals: Auch der Siinder bedenke, fiirchte
und glaube nicht an die Strafen der Zukunft. «Und doch werden sie kom-

7

Anton Orel: Judaismus der weltgeschichtliche Gegensatz zum Christentum, Graz 1934, 50.

Wortlich hiess es: «Wihrend der Heide Pilatus die skeptische Frage <Was ist Wahrhent?!> stellt

und den von ithm als unschuldig erkannten Christus aus feiger Besorgnis um die Gunst der Fiihrer

des Judenvolkes und des Kaisers [...] mit den Worten ausliefert: <Ich bin unschuldig am Blut die-
ses Gerechten: mogt ihr es verantworten!> [...] — schreien die Juden, von den Hohenpriestern und

Altesten aufgestachelt, von wiitendem Hass und Mordgier besessen: <Kreuzige ihn! ... Sein Blut

komme iiber uns und unsere Nachkommen!> [Hervorhebung; ZK] In dieser grundverschiedenen

Stellungnahme zur Ermordung des Messias, an der doch beide mitwirken, kommt der tiefgreifen-

de Gegensatz zwischen Heidentum und Judaismus lebhaft zum Ausdruck.» (Ebd. 49f).

23 Vgl. Heinz-Martin Dopp: Die Deutung der Zerstorung Jerusalems und des Zweiten Tempels im
Jahre 70 in den ersten Jahrhunderten n. Chr. (TANZ 24), Tiibingen/Basel 1998. Vgl. Metzger
Franziska: Die «Schildwache». Eine integralistisch-rechtskatholische Zeitung 1912-1945, Frei-
burg/Schweiz 2000, 313.

24 Bamberg (wie Anm. 9), 46. Vgl. u.a.: Rogg (wie Anm. 18), 50; Fiiglein (wie Anm. 8), 30: «Und
wie die Romerheere einen eisernen Ring um die Stadt bilden. Und wie Waffennot und Hungertod
unter den Jerusalemern wiiten. Wie sie ihre eigenen Kinder und die Leichen der Gefallenen und
Gestorbenen aufzehren. Wie der Tempel zusammenbrennt und zusammenbricht und 6000 Men-
schen unter seinen Triimmern begribt. Wie bei der Einnahme der Stadt Tausende niedergemetzelt
werden. Und wie der Rest — 9700 Mann — in die Sklaverei gefiihrt werden.»

25 Mit den Worten von Abbé H. Panchaud: « ... depuis ce moment, détestés, mépris€s, sans patrie, les

Juifs dispersés par toute la terre.» (Panchaud [wie Anm. 1]).

94



men liber den unbussfertigen Siinder, so wahr, als das Blut des Heilandes
iiber das Judenvolk gekommen 1st.»2¢

Aus theologischer Perspektive endete die Geschichte mit den Jiiddinnen
und Juden im Dunkel. So erstaunt es nicht, dass der kleine Funken ihrer
Existenz, thr blosses «Noch-da-sein», als Mysterium begriffen wurde.?’
Pater Georg Palitz sprach 1890 von einem «furchtbaren Weltwunder»,
das nur mit dem Fortbestand der «wehrlosen Kirche Jesu Christi», die
sich unter bestindigen Verfolgungen und Gewalttaten von der Seite der
irdischen und hollischen Miichte zu behaupten habe, verglichen werden
konne.”* Dieser Vergleich war beruhigend, denn wenn Gott schon die
«Juden» weiter existieren lidsst, dann hat seine Kirche erst recht nichts zu
befiirchten. Dieses Mysterium des Fortbestehens — dieser Funken Licht
fiir die Geschichte der «Juden» — verbarg sich in Rom 11, 25-27. Dort
spricht Paulus von der noch ausstehenden Rettung Israels, die den
«Juden», nachdem die Heiden in voller Zahl das Heil erlangt haben,
zutell werde. Seine Prophezeiung leistete zweierlei: Erstens war sie den
Theologen Garant dafiir, dass «kein einzelner oder Kkollektiver Men-
schenwille» das jiidische Volk ausrotten konnte. Denn wiire dies der Fall,
«so wire das Mysterium des jiidischen Fluches und seiner Verheissung
gar kein ernsthaftes theclogisches Faktum.»2? Zum zweiten war die Pro-
phezeiung dem christlichen Siinder Hoffnung, dass es auch fiir ihn eine
Chance gab, sich an der Hand der gottlichen Gnade zurecht zu finden.?¢
Verspotte er aber Gott und den Glauben, so tiberfalle ihn der Tod. Er wer-
de verflucht und bis in alle Ewigkeit verstossen.?!

Das Bad der Erlosung und des Lebens

Mt 27, 25 hat seine Spuren auch in der katholischen Gebetspraxis hin-
terlassen. Im Weihegebet des Menschengeschlechts an das heiligste Herz
Jesu von Pius XI1.32 hiess es bis 1959, dann wurde es ersatzlos gestri-

26

Bamberg (wie Anm. 9), 47: Vgl. Rogg (wie Anm. 18), 50.

27 Vgl. Balthasar (wie Anm. 21).

% Vgl. Georg Palitz: Fasten-Predigten. Sechs Cyklen, Innsbruck 1890, 514.

2% Balthasar (wie Anm. 21), 219. Vgl. . Karl Ludwig Schmidt: Die Judenfrage im Lichte der Kapitel
9-11 des Romerbriefes (Theologische Studien; 13), Zollikon-Ziirich 21942, bes. 13f.

Vegl. Diessel (wie Anm. 21), 61.

Vgl. Ebd.

2 Vgl. Die Enzyklika zur Einfithrung des Christkonigsfestes von Pius X1.: «Quas primas», in: AAS
17(1925) 593-610; DH 3675-3679.

95



chen?}: «Blicke endlich voll Erbarmen auf die Kinder des Volkes, das
ehedem das auserwiihlte war. Moge das Blut, das einst auf sie herabgeru-
fen wurde, als Bad der Erlosung und des Lebens auch iiber sie fliessen.»34

Der Zusammenhang zwischen der Verstrickung der Eltern - der
behaupteten Schuld am Tode Jesu — die durch den «Blutruf» auf ihnen
lastete, und das Ergehen ihrer Kinder ist evident. Obwohl das Blut von
den Alten auf die Kinder herabgerufen wurde (die Formulierung ist im
Passiv gehalten), sah sich die Kirche zur Fiirbitte veranlasst, damit das
einst herabgerufene Blut, nunmehr «als Bad der Erlésung und des
Lebens» erfahren werde. Dies setzte — nach der giéngigen Meinung von
Theologen — die Taufe resp. die Konversion zum Katholizismus vor-
aus’s,

An dieser Stelle ist auf einen theoretischen, jedoch prinzipiellen
Unterschied zwischen dem christlich-kirchlichen Antijudaismus3® und
dem rassistisch-argumentierenden Antisemitismus hinzuweisen. Der
Antijudaismus kann mit Kategorien des religiosen Vorurteils begriffen
werden. Der Jiidin, dem Juden, wurde nicht wegen seiner rassischen
Zugehorigkeit Ablehnung entgegengebracht, d.h. nicht deshalb weil sie
oder er Jude war, sondern weil sie oder er Jude blieb und dies aus freien
Stiicken.3” Theoretisch konnten sie dem Antijudaismus durch die Taufe
ausweichen.’® Doch auch in Belangen der christlichen Nichstenliebe
verhielten sich Theorie und Praxis nicht kongruent zueinander. Die Tau-

33 Vgl. Hanno Helbling: Die katholische Kirche und das jiidische Volk. Ein Aufarbeitungsversuch,
in: Neue Ziircher Zeitung, 24.11.1997.

3 Zit. nach: Simon Zihlmann: Pilgerbiichlein fiir Werthenstein, Werthensein 1945, 75; Vgl. Otto

Pies (Hrsg.): Im Herrn. Gebete im Geiste des koniglichen Priestertums, Freiburg i.Br. ©1954, 402.

Dem obigen Zitat geht folgender Text voraus: «Sei Du Konig tiber alle diejenigen, welche immer

noch vom alten Wahn des Heidentums oder des Islam umfangen sind; entreisse sie der Finsternis

und fiihre alle zum Lichte und Reiche Gottes. Blicke [...].» (zit. nach: Pies [wie Anm. 33] 402.).

Unser Zitat steht somit eindeutig im Kontext der Bitten um Konversion. Vgl. Balthasar (wie Anm.

21), 220; Langer (wie Anm. 15), 290f; Altermatt (wie Anm. 14), 474; Urs Altermatt: Katholizis-

mus und Antisemitismus. Mentalititen, Kontinuititen, Ambivalenzen. Zur Kulturgeschichte der

Schweiz 1918-1945, Frauenfeld/Stuttgart/Wien 1999, 306.

36 Ich verstehe unter christlich-kirchlichem Antijudaismus eine Form von Judenfeindschaft, die zur
Begriindung ihrer ablehnenden Haltung «Juden» gegeniiber auf biblisch-theologische sowie dog-
matisch fundierte Vorurteile gegen die «Juden» in ihrer Gesamtheit zuriickgreift. Die daraus
resultierenden mentalen Dispositionen und Stereotype waren und sind z.T. noch heute ein inte-
graler Bestandteil der christlichen Lehre iiber die «Juden».

7 Vel. Crossan, Dominic John: Wer totete Jesus? Die Urspriinge des christlichen Antisemitismus in
den Evangelien, Miinchen 1999, 50; Altermatt (wie Anm. 35), 306.

3% Es kann sich hier nur um eine idealtypische Unterscheidung handeln. Dies schon deshalb, weil das
Phianomen des Antisemitismus dusserst komplex ist.

96



fe blieb nur ein theoretischer Ausweg. Dies belegt eindriicklich eine
1948 an der «Schweizerischen Sozial-Caritativen Frauenschule» Luzern
eingereichte Diplomarbeit, in der die Autorin folgende Typologie der
Schweizer «Zivilfliichtlinge» wiedergab: «1. Glaubensverfolgte; 2. Ras-
senverfolgte, die flichen mussten, obwohl sie katholisch waren; 3. Ras-
senverfolgte, die sich kurz vor ihrer Flucht taufen liessen, um den Niirn-
berger Gesetzen zu entgehen.» Zu den letzteren schrieb sie:
«Gesinnungsmissig, threr ganzen Denkart nach, gehorten sie zu den
Juden. Nach ihrer Seite suchten sie immer wieder den Anschluss. [...]
Die Schwierigkeiten bestanden darin, dass sie den Katholizismus vom
materiellen Standpunkt aus betrachteten und entsprechende Anspriiche
stellten. Andererseits widersprach ihre Lebensweise, speziell hinsicht-
lich ithrer Ehe den sittlichen Forderungen der katholischen Kirche und
erregte Anstoss beir Wohltitern und Spendern, die unter solchen Umstiin-
den eine Unterstiitzung nicht billigen konnten.»3 Trotz einer theoreti-
schen Moglichkeit, sich vom «Fluch der Verfolgungen» zu befreien,
konnten Jiidinnen und Juden ihre «Andersartigkeit» de facto nicht able-
gen. Auch aus christlicher Sicht war ihr jiidisches Selbstverstindnis
ontologisch mit der Person verbunden. In der Praxis wurde somit ein
grundlegender Unterschied zwischen den Mechanisinen des christlich-
kirchlichen Antijudaismus und des rassistisch-argumentierenden Antise-
mitismus aufgehoben. Sowohl der «assimilierte Jude» als auch der
«getaufte Jude» war und blieb «Jude»!

Ein Instrument der Ziichtigung

In unerbittlicher Konsequenz des negativen «Judenbildes», das von
Klerikern in ihren Predigten verbreitet wurde, konnte die katastrophale
Situation der Verfolgten im nationalsozialistischen Machtbereich als
Beweis der Ziichtigung fiir die im «Blutruf» iibernommene Schuld inter-
pretiert werden.

Hierzu eine Vorbemerkung: Im Gegensatz zum modernen Antisemi-
tismus konnte der Antijudaismus seine Ressentiments den «Juden» und

¥ Gisela Wolber: Die katholische Fliichtlingshilfe angegliedert an die Schweizerische Caritaszen-
trale Luzern, Luzern 1948 (unver6ffentlichte Diplomarbeit an der Schweizerischen Sozial-Carita-
tiven Frauenschule Luzern), 15. Ich danke lic. phil. Jonas Arnold, der mich auf diese Arbeit
aufmerksamgemacht hat. Vgl. Herzog, Franz Alfred: Rezensionen, in: Schweizerische Kirchen-
zeitung, 03.09.1936.

97



dem Judentum gegeniiber nicht auf ein Rassenkonstrukt zuriickfiihren.
Zum ersten entbehrte die Konzeption von verschiedenen Rassen jegli-
cher biblischer und theologischer Grundlage.®® Ausserdem wurde Jesus
von Nazaret seine jlidische Identitit durchaus zugestanden*!. Zum zwei-
ten entsprang der moderne Antisemitismus einer modernistischen, ergo
unchristlichen Anthropologie. Seine Protagonisten stammten aus Kir-
chenfeindlichen Reihen. Ideologisch konnte die sogenannte «Judenfra-
ge» fiir Katholikinnen und Katholiken somit keine «Rassenfrage»4? sein.
In diesem Sinne warb der Verlag fiir die weiter oben zitierte Schrift Orels
mit dem Slogan: «Nicht Antisemitismus, sondern Antijudaismus!» Das
«Judenproblem» wurde als religiose Frage begriffen, die «nur von Kal-
varia aus richtig beurteilt und behandelt werden»*? konnte. Auch
Schweizer Katholikinnen und Katholiken konnten im Zusammenhang
mit der antisemitischen «Judenfrage» und der nationalsozialistischen
«Endlosung» derselben, der Shoa, den «Blutruf» als Erklidrung, ja sogar
als Legitimation der jiidischen Misere heranzichen.*

1938 meinte der Einsender eines Leserbriefes an die Appenzeller Zei-
tung, dass die «Greueltatsachen» gegen die «Juden» fiir die Betroffenen
sehr betriiblich seien, sofern es sich iiberhaupt um Tatsachen handle.
«Doch auch in diesen Fillen», fuhr der Autor fort, «bewahrheitet sich ein
ernstes Bibelwort. Man schlage nur einmal das Evangelium Matthius
auf. Es heisst dort klar und deutlich: «Sein Blut komme iiber uns und
unsere Kinder> [...] Wenn nun der Fluch, den die Juden mit der Kreuzi-
gung des Gottessohnes auf sich selbst geladen haben, sich auch heute
wieder auswirkt, so erscheint die <Humanitédtsduselei> doch nicht so arg

A

Mit Gen 1,27: «et creavit Deus hominem ad imaginem suam ad imaginem Dei creavit illum mas-
culum et feminam creavit eos» [und Gott schuf den Menschen als sein Abbild, als Abbild Gottes
schuf er ihn. Als Mann und Frau schuf er sie] Da alle Menschen als «imago Dei» galten, musste
die Idee von der Existenz verschiedener Rassen theologisch verworfen werden.

41 Vgl. La question juive [0.A.], in: Greffons, 21.01.1938.

42 Rassistische Ideen waren jedoch latent vorhanden, auch wenn ein vermeintlicher Unterschied «in
der geistigen Einstellung» gesehen wurde: «Fiir uns Katholiken ist die Judenfrage keine Rassen-
frage. [...] Und zwar liegt der Unterschied weniger im Physischen — obwohl spezifisch jidische
korperliche Unterscheidungsmerkmale zweifellos vorhanden sind —, als vielmehr in der geistigen
Einstellung zur iibrigen Menschheit und namentlich zum Christentum.» («Senex» [Pseudonym:
Christentum und Judentum, in: Schwyzer Zeitung, 17.07.1943).

+3 Ebd. Vgl. u.a.: Judentum [o.A.}, in: Vaterland, 29.05.1934; Ernst, Viktor von: «Der Friede sci mit
euch! Fiirchtet euch nicht!», in: Schweizerische Kirchenzeitung, 10.04.1941: Vortriage. Die Ras-
senfrage (das Judentum) [0.A.], in: Neue Luzerner Nachrichten, 29.04.1942; Die Judenfrage reli-
gios gesehen [0.A ], in: Der Morgen, 23.12.1942.

+ Vel Altermatt (wie Anm. 14), 474,

98



deplaciert. Entweder sind die Bibelberichte zuverlissig, oder sie sind es
nicht.»* Hier trat eine zementierte Glaubensstruktur zu Tage, die men-
schenverachtend und in letzter Konsequenz tddlich sein konnte. Die Ver-
folgungen und das Leid von Jiidinnen und Juden wurden zum Garanten
fiir die Wahrheit der christlichen Bibel. Auch dieses traurige Kapitel
menschlicher Profangeschichte konnte — von der Warte der christlichen
Heilsgeschichte her betrachtet — mit der triumphierenden Einsicht:
«Quod erat demonstrandum!» geschlossen werden.

Eine anschauliche Parallele zur Wirkung des «Blutrufs» lieferte 1943
ein Geistlicher auf die Frage, wieso das gegenwirtige Judentum die
Schuld am Gottesmord zu tragen habe und wieso auch unschuldige Kin-
der furchtbar daran zu leiden hitten*¢: «Wohl wirkt die Kreuzigung Chri-
st mit. So wie die Kinder eines Trinkers unter den Siinden des Vaters
unschuldig leiden, tragen unschuldige Judenkinder an dem, was vor lan-
ger Zeit geschehen ist.»47

Noch am [3. Juli 1944, also ein Tag nachdem die Schweizer Grenz-
sperre aufgehoben war, erschien in der christlich-sozialen Zeitung Hoch-
wacht ein Artikel, in dem die «Greueltaten gewisser Judenfeinde» mit
dem «furchtbaren Wort der Juden unter dem Kreuze» erklirt wurden.
Der Autor kommentierte die Deportationen der Budapester judischen
Gemeinde mit den Worten: «Was heute geschieht, kann der gliubige
Christ, ob Katholik oder Protestant oder welchem Bekenntnis er
angehdren mag, nur mit dem furchtbaren Wort der Juden unter dem
Kreuze erkldren: <Sein Blut komme iiber uns und unsere Kinder!> Hier
steht der Unglidubige und der Nicht-Christ ratlos da.»*¥ Der Christ offen-
bar nicht! Weiter unten hiess es — und diese Worte muten in unseren
Ohren geradezu grotesk an: «Ohne Zweifel hat das Weltjudentum
gegeniiber der Katholischen Kirche ein geriitteltes Mass voll Verbrechen
und Schandtaten aufzuweisen. Aber wir wollen im Augenblick todlicher

* Was unsere Leser schreiben. Schweigen wire Landesverrat, in: Appenzeller Zeitung, 29.12.1938
[Leserbrief]. Vgl. La question juive [0.A.], in: Greffons, 21.10.1938.

0 Die dazu gestellte Frage im Wortlaut: «Kann man die Juden von heute dafiir verantwortlich
machen fiir das, was ihre Vorfahren vor 1900 Jahren getan haben? Sind alle Juden damit einver-
standen gewesen? Was konnen die Juden dafiir, dass sie jiidisch geboren sind? Und die armen
unschuldigen Kinder, die auf brutale Weise von ihren Eltern getrennt und gehetzt werden, sind sie
schuldiger als unsere Kinder?» («B.B» [Initialen]: Wir sprechen uns aus, in: Appenzeller Sonn-
tagsblatt, 11.12.1943).

+7 Ebd.

4 atu. [Initalen]: Juden und Christen, in: Hochwacht, 13.07.1944. Auch abgedruckt in: Zentral-
schweizerisches Volksblatt, 13.07.1944; Schwyzer Volksfreund, 14.07.1944

99



Gefahr diese Dinge nicht in die Waagschale werfen. Was sich heute in
Budapest abspielt, ist des Menschen unwiirdig, sei er nun Jude oder
Christ.»

Der jiidisch-christliche Dialog nach dem Zweiten Weltkrieg und die ldee
der «Kollektivschuld »

Geprigt von den grauenhaften Folgen der Shoah und vom Elend der
heimatlosen Fliichtlinge, setzte sich nach den Wirren des Zweiten Welt-
krieges mehr und mehr die Erkenntnis einer Mitschuld der christlichen
Theologie an der unsédglichen Misere des jlidischen Volkes durch. Neben
anderen Staaten wie den USA, England und Frankreich, etablierte sich
auch in der Schweiz der jiidisch-christliche Dialog als Instrument zur
Bekdmpfung des Antisemitismus. Am 28. April 1946 wurde in Ziirich
die liberparteiliche und iiberkonfessionelle «Christlich-jiidische Arbeits-
gemeinschaft zur Bekdmpfung des Antisemitismus» (CJA)* gegriindet.
Ihr Hauptinitiator und erster Prisident, Prof. Erich Bickel, warnte in sei-
ner Griindungsansprache besonders vor dem latenten Antisemitismus,
der nach wie vor in den christlich-europiischen Volkern schlummere. Im
Judenhass sah er eine fortgesetzte Verleumdung und Missachtung der
grundlegenden Gebote der Gottes- und Nichstenliebe. Aus diesem
Grund, so Bickel, sei die Bekimpfung des Antisemitismus «in erster
Linie eine verpflichtende Aufgabe der Nicht-Juden d.h. praktisch der
Christen».39 In einem Referat iiber die Probleme der christlich-jiidischen
Zusammenarbeit aus dem Jahre 1947 brandmarkte Hans Ornstein, erster
Generalsekretir der Arbeitsgemeinschaft, den «Blutruf» als «die evange-
lische Lieblingsstelle des theologischen Antisemitismus».5! Mt 27, 25
nahm fortan eine prominente Rolle im jiidisch-christlichen Gesprich ein
und tauchte dementsprechend an exponierten Stellen immer wieder
auf.’2 Die Charta von Seelisberg, die an der internationalen (Dringlich-

49 Vgl. Paul Vogt: Historische Riickblende auf die Anfange der CJA, in: Christlich-jiidisches Forum,

Nr. 34, November 1964, 42-49; Georg Kreis: Offentlicher Antisemitismus in der Schweiz nach

1945, in: Aram Mattioli (Hrsg.): Antisemitismus in der Schweiz 1848-1960. Mit einem Vorwort

von Alfred A. Hisler, Ziirich 1998, 555-576, bes. 567-570.

Ansprache von Prof. Dr. Bickel zur Griindungsversammlung der «Christlich-Jiidischen Arbeits-

gemeinschaft zur Bekdmpfung des Antisemitismus» in Ziirich am 28.04.1946.

Hans Ornstein: Probleme der christlich-jiidischen Zusammenarbeit, Vortrag gehalten in Ziirich

am 06.03.1947.

32 Siehe: Rolf Rendtorff, Hans Hermann Henrix (Hrsg.): Die Kirche und das Judentum: Dokumente
von 1945-1985, Paderborn/Miinchen 1987; Hans Hermann Henrix, Wolfgang Kraus, (Hrsg.): Die
Kirche und das Judentum. Dokumente von 1986-2000, Paderborn 2001.

5(

5

100



keits-)Konferenz zur Bekdmpfung des Antisemitismus vom 30. Juli bis
5. August 1947 in Seelisberg/UR am Vierwaldstiitter See verabschiedet
wurde, ist zweifelsohne ein Meilenstein des jlidisch-christlichen Dia-
logs.>? Die aus 10 Thesen bestehende Erklirung setzte die theologischen
Beziehungen zwischen dem Judentum und Christentum auf eine neue
Basis: «Zum ersten Mal anerkannten Priester und Pastoren 6ffentlich die
Existenz eines christlichen Antisemitismus an sowie die Pflicht, diesem
ein Ende zu bereiten.»3* In der 8. These fand Mt 27, 25 seine explizite
Erwithnung .53

Der Begrift der «Kollektivschuld» priigte das gesellschaftliche Klima
Nachkriegsdeutschlands nachhaltig und gehorte zu seinen politischen
Grundvokabeln. Dies ist erstaunlich und steht mit dem Faktum, dass
«kein einziges offizielles Dokument iiberliefert ist, in dem die Sieger-
michte eine solche Kollektivschuld postulieren»3¢, in einem eigentiimli-
chen Spannungsverhiltnis. Die Idee der Kollektivschuld war im theolo-
gischen Denken — wenn auch aus anderer Perspektive — verankert. Wie
gingen nun kirchliche Autoritdten mit dem Vorwurf der Kollektivschuld
an die Adresse des «deutschen Volkes» um?

Die deutschen Bischofe distanzierten sich (wie auch Pius XI1.)%7 vehe-
ment von der Koliektivschuldthese. Ihre Einwinde folgten im wesentli-
chen zwei Argumenten: Einerseits sahen sie im kollektiven Schuldvor-
wurf eine Fortfiihrung der nationalsozialistischen Propagandagleichung:
«Deutschland = Hitler», die lediglich mit neuen Variablen3 versehen

3% Thesen zitiert in: Rolf Rendtorff, Hans Hermann Hennx (Hrsg.): Die Kirche und das Judentum:
Dokumente von 1945-1985, Paderborn/Miinchen 1987, 646f. (CJ.1A).

3 Alexandre Safran: «Den Flammen entrissen». Die jiidische Gemeinde in Ruminien 1939-1947,
Tiibingen/Bern 1996, 223. Vgl. Gerhard Riegner: Ne Jamais désespérer. Soixante années au ser-
vice du peuple juif et des droits de ’homme, Paris 1998, 351-352.

35 Die 8. These im Wortlaut: «Es ist zu vermeiden, dass die Verfluchung in der Heiligen Schrift oder
das Geschrei der rasenden Menge: <Sein Blut komme iiber uns und unsere Kinder> [Mt 27, 25; ZK|
behandelt wird, ohne daran zu erinnern, dass dieser Schrei die Worte unseres Herrn nicht aufzu-
wiegen vermag: «Vater, vergib ithnen, denn sie wissen nicht, was sie tun», Worte, die unendlich
mehr Gewicht haben.» (Rolf Rendtorff, Hans Hermann Henrix [Hrsg.]: Die Kirche und das
Judentum: Dokumente von 1945-1985, Paderborn/Miinchen 1987, 646f).

3 Norbert Frei: Von deutscher Erfindungskraft oder: Die Kollektivschuldthese in der Nachkriegszeit,
in: Rechtshistorischer Journal 16(1997) 621-634, 621. Vgl. Wolfgang Benz: Art. «Kollektiv-
schuld», in: Ders. (Hrsg.): Legenden, Liigen, Vorurteile. Ein Worterbuch zur Zeitgeschichte,
Miinchen 71995, 117-119, 117.

37 Vgl. Benz (wie Anm. 56), 118.

% Als Beispiel aus jiingster Zeit ist die Studie «Hitlers Willing Executioners» von J. Goldhagen zu
erwihnen, der mit der monocausalen Formel: «No Germans — No Holocaust» viel Beifall erntete.

101



war.’® Andererseits brachten sie theologisch-systematische Griinde
gegen die Konstruktion einer Kollektivschuld vor. Einen prignanten
Beleg dieser Argumentation lieferte der Kolner Erzbischof und spitere
Kardinal Joseph Frings in einer Denkschrift vom 2. August 1945.%0 Im
dritten Teil dieses Schreibens anerkannte Frings die Schuld am Unrecht,
«das anderen im Namen des deutschen Volkes zugefiihrt wurde» und
fiigte an, dass hierfiir «das Volk als Ganzes haftbar» sei. Er lehnte es
jedoch ab, von einer moralischen Kollektivschuld zu sprechen, da fiir das
Volk keine Gesamt- resp. Kollektivseele existiere, «die moralischer
Handlungen fahig wiire.» In diesem Sinne lautete eine Quintessenz
Frings’: «In Wirklichkeit sind nur Einzelwesen moralischer Handlungen
fahig, so sehr sie auch untereinander durch Beispiel und direkte Beein-
flussung verbunden sind.»¢! Fiir die Urteilsfindung im Hinblick auf das
«Gericht iiber ganze Volker, oder der Schuld der Volker» ist im
geschichtstheologischen Konzept Frings’ nicht die Kirche (oder gar die
Politik) die kompetente Instanz, sondern alleine Gott, der sich dieses
Gericht selbst vorbehilt. Wollten Menschen «ein solches Urteil voll-
strecken und ein ganzes Volk vernichten, so wiirden sie sich gottliche
Vollmacht zuschreiben. Nur wer von Gott eine unmittelbare Offenbarung
erhalten hat wie die Propheten, darf ein solches Urteil aussprechen; nur
wer einen unmittelbaren Auftrag von Gott dazu hat wie Saul gegeniiber
Amalek, darf ein solches Urteil vollziehen»®2, so die Ausfiihrungen
Frings’.

Diese durchdachte und theologisch stringente Argumentation zeugt
von Geisteskraft und Sensibilitit. Sie lisst uns jedoch angesichts der
Wirkungsgeschichte von Mt 27, 25 authorchen. Denn die erste Kollekti-
vschuld, die in der christlich-abendlindischen Geschichte eine Rolle —
eine verheerende Rolle — gespielt hat, nimlich die Schuld der «Juden» am
Tode Jesu, wurde erst spiit, zu spit, mit dieser unerbittlichen theologi-
schen Schirfe durchdrungen. Bis zum Zweiten Vatikanischen Konzil hat
die «Juden» ihre behauptete Kollektivschuld durch die Geschichte hin-

%9 Vgl. Konrad Repgen: Die Erfahrung des Dritten Reiches und das Selbstverstindnis der deutschen
Katholiken nach 1945, in: Victor Conzemius, Martin Greschat, Hermann Kocher (Hrsg.): Die
Zeit nach 1945 als Thema kirchlicher Zeitgeschichte. Referate der internationalen Tagung in
Hiinigen/Bern (Schweiz) 1985, Gottingen 1988, 127-179, 143.

8 Denkschrift Frings’, abgedruckt in: Akten deutscher Bischofe iber die Lage der Kirche
1933-1945 [ADB], bearbeitet von Ludwig Volk und Bernhard Stasiewski, Band VI: 1943-1945,
Mainz 1985, 625-628 (Nr. 1020); Vgl. Repgen (wie Anm. 59), 144-146.

ol Frings (wie Anm. 60), 627.

02 Ebd., 627-628.

102



durch begleitet.®? Diese Schuld durfte niemals verjidhren und keine gliu-
bige Christin, kein gldaubiger Christ, durfte sie vergeben oder gar verges-
sen.”* Die offizielle Verurteilung der Idee einer jiidischen Kollektiv-
schuld im 4. Artikel der Erklirung iiber das Verhdiltnis der Kirche zu den
nichtchristlichen Religionen «Nostra Aetatae» markierte nicht die ver-
spitete Einsicht in die Vernunftwidrigkeit dieser grotesken Anschuldi-
gung, sondern vielmehr die Erkenntnis, dass sich christliche Theologie an
den Jiidinnen und Juden schuldig gemacht hatte: schuldig an ihrer mora-
lischen Verfemung, schuldig an ihrer Ausgrenzung, Entrechtung und
Vertreibung — mitschuldig an der Shoa.

Nach dem Krieg sahen sich viele deutsche Christinnen und Christen
mit den gnadenlosen Konsequenzen der Kollektivschuldthese konfron-
tiert. Dieser bis dahin meist unreflektiert immer aufs neue reproduzierte
Vorwurf an die «Juden» wurde zu einer politischen und gesellschaftli-
chen Realitdt, die in breiten Schichten der Bevolkerung Ohnmacht
erzeugte. Aus der Ohnmacht erwuchs Emphatie. Sie fiihrte u.a. dazu,
dass sich fiihrende deutsche Katholikinnen und Katholiken in einer Bitt-
schrift am 26. Mai 1965 bei Paul VI. fiir die Promulgation von Nostra
Aetatae einsetzten.®> Es erstaunt nicht, dass die Unterzeichneten «die
Gesamtschuld an der Kreuzigung Christi» als einziges Beispiel fiir «aite,
unberechtigte Vorwiirfe gegeniiber den Juden», an denen nicht mehr fest-
gehalten werden darf, in threm Schreiben anfiigten.®

Fazit

In seinem Artikel iiber das Koordinatensystem des katholischen Anti-
semitismus in der Schweiz von 1918 bis 1945 kam Urs Altermatt u.a. zu
folgendem Schluss: Die Anschuldigung des Gottesmordes «und die
damit verkniipfte Anklage der Kollektivschuld zogen sich wie ein roter
Faden durch die Lebenswelt der Katholiken. Kaum ein antijiidisches

o3 Der Oxford-Historiker Bernard Wasserstein fand deutliche Worte: «Die bedeutendste antisemiti-
sche Institution 1945 in Europa, in deren historischen Grundlagen sich die antijiidische Doktrin
fest verankert hatte, war die romisch-katholische Kirche.» (Bernard Wasserstein: Europa ohne
Juden. Das europiische Judentum seit 1945, Miinchen 2001, 193).

& Vgl. Hanno Helbling: Gibt es eine kollektive Unschuld?, in: Neue Ziircher Zeitung, 15.03.1997.

5 Vgl. Hubert Jedin: Das Zweite Vatikanische Konzil, in: Hubert Jedin, Konrad Repgen (Hrsg.):
Handbuch der Kirchengeschichte, Band VII (Sonderausgabe): Die Weltkirche im 20. Jahrhundert,
Freiburg/Basel/Wien 1999, 97-151, 141.

6 Zit. nach: Das Zweite Vatikanische Konzil. Konstitutionen, Dekrete und Erlduterungen hrsg. v.
Herbert Vorgrimler et al., Band I1, Freiburg/Basel/Wien 1967, 467.

103



Motiv wurde in der katholischen Unterweisung so konstant vorgebracht
wie dieses Stereotyp.»®7 Dieses Ergebnis bestitigt sich bei der fokussier-
ten Betrachtung von Mt 27,25 in erschreckender Weise. Der «Blutruf»
galt aus der Optik christlicher Theologie als historisches Zeugnis, nach
dem den Jiidinnen und Juden die Schuld an der Hinrichtung Jesu zukam,
weil sie sich am Blut Christi vergangen hitten. Im Ruf von Mt 27, 25
kam eine radikale soteriologische Entscheidung der «Juden» zum Aus-
druck, insofern sie sich gegen Jesus und damit gegen das Heil entschie-
den. Fir die mit Mt 27, 25 verbundene Schuld wurden bleibende und
strafende Folgen erwartet, die als generationeniibergreifend galten und
die «Juden» in ihrer Gesamtheit treffen sollten. Durch die Schuld der
Viiter war jede Jiidin, jeder Jude, mit der Last der Blutschuld konfron-
tiert. Die Entsprechung zwischen den «Juden» zur Zeit Christi und den
«Juden» des 20. Jahrhunderts bestand darin, dass sie sich in der Ableh-
nung Christi glichen. Die theologische und ideologische Verbindungslinie
— the thin red line — bildete hierbei Mt 27, 25. Eine Befreiung vom Fluch
und den damit verbundenen Konsequenzen war theoretisch durch Aufga-
be des Judentums, d.h. mit der Taufe resp. der Konversion zum katholi-
schen Glauben moglich. Das jiidische Schicksal wurde in der Predigt
dahingehend instrumentalisiert, dass es dem christlichen Siinder zum
abschreckenden Beispiel wurde und ihn zur Umkehr aufrief.

Das in der Theologie entworfene und negative «Judenbild» wurde von
den Geistlichen, die durch ihr Studium das notige Spezialwissen mit sich
brachten, in ithren Predigten weitergegeben und konnte dort — bewusst
oder unbewusst — seine zerstorerische Wirkung entfalten.

Auch wenn sich Katholikinnen und Katholiken vom Rassenantisemi-
tismus der Nationalsozialisten mit seinem morderischen Charakter aus
christlichen Griinden vehement distanzierten, bot der Vorwurf des «Gott-
esmordes» und der «Blutruf» einen Verstehens- und Erkldrungshorizont,
um die Verfolgungen und Deportationen zu rechtfertigen und in die eige-
ne Welt resp. Ideologie zu integrieren. Dadurch war es nicht nétig, einen
Hang zur nationalsozialistischen Weltanschauung zu haben, um bei Dis-
kussionen iiber wirtschaftliche und politische Fragen die Schuld an der
Misere den «Juden» zuzuweisen.

67 Altermatt (wie Anm. 14), 470.

104



Die antijudaistische Rezeption von Mt 27, 25 lisst sich als eine men-
tale Disposition von langer Dauer begreifen®®, die «sich ziemlich hart-
nickig bis in die neueste Zeit und vereinzelt bis auf den heutigen Tag»
gehalten hat.®” Die Arbeit an der Wirkungsgeschichte von Mt 27, 25
offenbart die Einsicht, dass sich aus der Perspektive des post festum das
unsigliche Leid weder begreifen noch wett machen lésst.

«His Blood be on us»: the Jewish Plight
Mt 27:25%s role in the life of Swiss Catholics from 1900 to 1950

Biblical texts are in and of themselves harmless; interpreting or even exploiting texts
to fit or justify historical events can make them instruments of destruction.

The passage Matt. 27:25 («Then answered all the people, and said, His blood be on us,
and on our children») was exploited to great historical and rhetoric effect and acontinued
to play a sizable role in the life of Catholics in Switzerland in the early 20th century.

Matt. 27:25 was widely interpreted as historical evidence that Jews and the Jewish
religion could not escape their collective guilt from their role in the death of Jesus. The
idea of collective guilt was so entrenched in the collective Christian conscience that it
offered Catholics a frame of reference, a possible explanation for the horrors of Jewish
persecution during the Second World War.

For Christian clerics, the religious foundation of punishment for sins served to prove
that the persecution of the Jews through the Third Reich was apt and just — even necessary
— «punishment». The belief system based on this rigid interpretation of the Matthew ver-
se had inhumane and, in innumerable cases, deadly consequences. Focusing on the textual
implications of Matt. 27:25 confirms Urs Altermatt’s hypothesis that the most prevalent
form of wartime anti-Semitism was the stereotype of collective guilt stemming from alle-
ged deicide.

The textual implications of the Matthew verse became clearer after World War II and
led to the gradual, albeit partial, realization of Christian theology having played a role in
the Jewish plight. After the US, Great Britain and France, Switzerland also developed a
Christian-Jewish dialogue («Christlich-Jidische Arbeitsgemeinschaft») to combat anti-
Semitism.

o8 Vel Aram Mattioli: Antisemitismus in der Geschichte der Modernen Schweiz — Begriffsklirung
und Thesen, in: Ders. (Hrsg.): Antisemitismus in der Schweiz. Mit einem Vorwort von Alfred A.
Haisler, Ziirich 1989, 3-22, 5.

9 Heinz Schreckenberg: Die christlichen Adversus-Judaeos-Texte und ihr literarisches und histori-
sches Umfeld (1.-11. Jh.) (Europiische Hochschulschriften; XXI1I/172), Frankfurt a.M./Bern
21990, 129.

105



	Von "Gottesmördern" und Sündern : Mt 27, 25 in der Lebenswelt von Schweizer Katholiken 1900-1950

