
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 97 (2003)

Artikel: Von "Gottesmördern" und Sündern : Mt 27, 25 in der Lebenswelt von
Schweizer Katholiken 1900-1950

Autor: Keller, Zsolt

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-130331

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-130331
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Von «Gottesmördern» und Sündern

Mt 27, 25 in der Lebenswelt von Schweizer Katholiken
1900-1950

Zsolt Keller

Am 3. April 1938 strahlte der Schweizer Radiosender in Sottens eine

Predigt von Abbé H. Panchaud, Pfarrer von Châtonnaye/FR, aus. Eine
Zuhörerin aus Bern rapportierte Saly Mayer, zu jener Zeit Präsident des

Schweizerischen Israelitischen Gemeindebundes (SIG). folgendes: «Der
Pfarrer beschrieb in allen Détails den Passionsweg Christus [sie!] und
die Kreuzigung. Nach dieser ungemein drastischen Erzählung und

Beschieibung der Vorgänge vor 2000 Jahren sprach der Redner über die
Juden. Dieselben sind seit dieser Zeit verfemt. Ruhelos, ohne eigene Heimat,

müssen die Juden die Welt durchwandern. Verachtet, gehasst von
ihren Mitmenschen tragen sie die Schuld an der Kreuzigung Jesu und
büssen dafür.»1 In der Tat beschrieb Abbé Panchaud das jüdische Volk
als Meute, die trotz der Beschwichtigungsversuche des Pilatus, vom Blut
Jesu aufgepeitscht, stur und unerbittlich zuerst die Folterung und dann

die Kreuzigung fordert, mit dem Schrei: «Sein Blut komme über uns und

unsere Kinder!» (Mt 27, 25) sich selber verflucht und die Schuld am
«Gottesmord» freiwillig und unisono auf sich lädt. Nach der telefonischen

Intervention des SIG fiel die Stellungnahme der «Schweizerischen

Rundfunkgesellschaft» (SRG) deutlich, aber kurz aus: «Wir stehen nicht
an zuzugeben, dass der betreffende Geistliche damit den Rahmen, in dem

die Predigten im Rundspruch sich bewegen sollten, überschritten hat,

Archiv für Zeitgeschichte an der Eidgenössischen Technischen Hochschule (AfZ): IB JUNA-
Archiv: Antisemitische Predigt eines katholischen Pfarrers. Korr. 1938/Brief von E. Sommer an

E. Raas vom 04.04.1938. lohne Signatur].

89



und wir sprechen Ihnen dafür unser Bedauern aus.»2 Zudem wurden die
Studios angewiesen, in Zukunft die Predigtmanuskripte einer genauen
Prüfung zu unterziehen.

Dass die oben geschilderte Darstellung des Freiburger Pfarrers keine

Ausgeburt eines verirrten pastoralen Geistes war, illustrieren die
Fastenpredigten zahlreicher Geistlicher, die als Broschüren publiziert, ihren
Kollegen Hilfe und Anregungen für deren Predigten boten. Durch
gemeinsame Betrachtung und Meditation fanden diese Schriften zudem
Eingang ins katholische Vereinsleben und prägten wesentlich die Volksund

Familienfrömmigkeit breiter gesellschaftlicher Schichten.
Vom sogenannten «Blutruf» ausgehend prägte die christliche Theologie

über Jahrhunderte hinweg die groteske gedankliche Spielanlage einer
jüdischen Selbstverfluchung und Kollektivschuld der «Juden» am Tode
Jesu. Noch im Jahre 1962 schrieb Dr. Georg Guggenheim, Leiter des

Ressorts «Abwehr und Aufklärung» beim SIG, in einem Bericht über
den Antisemitismus in der Schweiz an die European Division des World
Jewish Congress (WJC) nach London: «Eine der Hauptlirsachen des in
der Schweiz noch bestehenden Antisemitismus ist auf den Religionsunterricht3

zurückzuführen, wobei die Passionsgeschichte bekanntlich eine
unheilvolle Rolle spielt.»4

Nachfolgend soll der Wirkungsgeschichte des so genannten «Blutrufes»

(Mt 27. 25) in der Lebenswelt von Schweizer Katholikinnen und
Katholiken in der ersten Hälfte des 20. Jahrhunderts nachgegangen werden.

Hierbei steht die Frage, wie der «Blutruf» von Geistlichen in ihren
Predigten instrumentalisiert wurde, im Vordergrund der Betrachtungen.5
Versteht man Wirkungsgeschichte als Praxisgeschichte der Überlieferung

(Horst Klaus Berg), so manifestiert sich diese auch ausserhalb von

Aß: IB JUNA-Archiv: Antisemitische Predigt eines katholischen Pfarrers, Korr. 1938/Brief der
Schweizerischen Rundfunkgesellschaft (SRG) an den Schweizerischen Israelitischen Gemeindebund

(SIG) vom 13.04.1938, [ohne Signatur].
Vgl. hierzu: Stephan Leimgruber: Herkunftsvergessenheit der Christen - die Darstellung des

Judentums im Religionsunterricht, in: Victor Conzemius (Hrsg.): Schweizer Katholizismus
1933-1945. Eine Konfessionskultur zwischen Abkapselung und Solidarität. Zürich 2001.
315-338.
ALZ: IB SIG-Archiv: Bericht von Dr. Georg Guggenheim an die European Division des WJC:
«•Antisemitismus in der Schweiz» vom 20.08.1962 (Abschrift für die Mitglieder der Geschäftslei-

tungi. [ohne Signatur].
Alle in diesem Beitrag verwendeten Predigten sind der ehemaligen Semmarbibhothek für Praktische

Theologie (SThP) der theologischen Fakultät der Universität Freiburg/Schweiz entnommen.
Sie waren für die Studenten, aber auch für die Geistlichen der Stadt und ihrer Umgebung zugänglich.

90



liturgischen und kirchlichen Handlungen. Ein Streifzug durch die katholische

Presselandschaft der Schweiz zwischen den Jahren 1933 und
19456 soll die Spurensuche erweitern. Eine Skizze der Anfänge des

jüdisch-christlichen Dialogs, Gedanken zum Umgang mit der
Kollektivschuldthese nach dem Zweiten Weltkrieg sowie ein Fazit beschliessen
diese Zeilen.

Der «Jude» als Sünder oder: Der «Sünder» als «Jude»

Das Drama über «Leiden und Tod Jesu Christi» (Evangelium Passio-

nis et mortis Domini nostri Jesu Christi) mit seiner Hybris und szenischen

Ausgestaltung belebte schon immer die rhetorische Fantasie vieler
Prediger. In der Passionsgeschichte verdichteten sich die christlichen
Ressentiments gegenüber dem Judentum zu einem eigentlichen Mythos.
Die Welt zerfiel in ein Opfer und lauter Henker. Einprägsam und pathetisch

berichteten die Prediger von den Ereignissen auf Golgotha und
beschworen vor den geistigen Augen ihrer Zuhörerinnen und Zuhörer die
«Juden» als eine «Horde von raublustigen wilden Tieren»7, als
«wildschäumende Volksmasse»8, die wie ein Mann dem grausamen Schauspiel

der Kreuzigung des Heilandes beiwohnte9. Die in den Predigten

erzeugten rhetorischen Bilder gerieten hie und da ins Exzessive und nahmen

perverse, ja sadistische Züge an: «Wir wollen ihn am Kreuze seh'n.
wir wollen unsere Augen weiden an seinen zuckenden Gliedern und

unseren Hass kühlen in seinem letzten Blutstropfen und seinem Todes-
röcheln.»10

6 Als Quellensammlung diente mir: AfZ: IB JUNA-Archiv: Presseausschnittdokumentation:
Auseinandersetzung mit Judentum und über Antisemitismus (insbes. Artikel zur «Judenfrage»)/
Kirchen/römisch-katholische Kirche, 1933-1952. [ohne Signatur]. Die Presseagentur JUNA
(Jüdische Nachrichten) wurde 1936 als Pressestelle des Schweizerischen Israelitischen
Gemeindebundes (SIG) mit dem Ziel gegründel, dem zunehmenden Antisemitismus entgegenzuwirken.
Ihre Leitung oblag ab 1938 Dr. Benjamin Sagalowitz. Das JUNA-Archi\ erfüllte u.a. die Funktion

einer Dokumentationsstelle mit der Auswertung von Presseerzeugnissen für die Herausgabe der

sog. «JUNA-Bulletins». eine Sammlung von Presseausschnitten.
7 Adolf Donders: O Haupt voll Blut und Wunden. Drei Reihen Fastenpredigten. Freiburg i.Br.

1940. 15.

* Gaudentius Füglein: Licht vom Kreuze! Soziale Gedanken und Kräfte aus der Leidensgeschichte
Unseres Herrn. 7 Fastenpredigten. München/Regensburg 1929. 28.

' Vgl. Hubert Bamberg: Die Personen der Leidensgeschichte Jesu in Fastenpredigten. Erster
Cvklus. Judas. Petrus. Barabbas. Kaiphas. Das jüdische Volk. Pilatus. Das Kreuzopfer. Paderborn

1908.41.
111 Füelein (wie Anm. 8), 29.

91



In der Homilie waren die Prediger bestrebt, die Texte der Passionserzählungen

für die eigene Zeit fruchtbar zu machen. Dabei musste die
zeitliche Kluft zwischen den biblischen Ereignissen und der eigenen
Gegenwart überwunden werden." Mit anderen Worten ausgedrückt
hiess dies, die zeitliche Barriere zwischen dem Vergangenen und dem
Jetzt aufzuheben. 1940 publizierte Adolf Donders drei Reihen seiner

Fastenpredigten unter dem Titel «O Haupt voll Blut und Wunden». Voller

Inbrunst beschrieb er, «was der Gekreuzigte vom Kreuze herab» sah:

«Dieser Volksentscheid, dieser Ruf <Ans Kreuz mit Ihm... sein Blut komme

über uns ...>[...] So kam diese Entscheidung gegen Ihn, der Abfall des

Volkes von Ihm: <Sein Blut komme über uns ...>, der Ruf, der über die
Stadt hinwogte wie ein Fluch, sie dem Verderben weihte und ihre
Zukunft pfändete...»12 Anschliessend wandte ersieh mit folgender Frage
und Aufforderung an seine Zuhörer: «Wie stehen wir zum Gekreuzigten?
[...] Wir wollen heute als stille Zuschauer, wie sie wohl auf allen
Passionsbildern in einer Ecke stehen, mit ergriffener Seele in dieses Gewoge
des Kampfes der Zeiten gegen Christi Kreuz hineinsehen.»13 Mit dieser
Frage und der anschliessenden Aufforderung integrierte er sich selbst
und die Anwesenden in diese fiktiv ausgestaltete Szene. Damit hob er die
zeitliche Barriere in dem Masse auf, dass der «Jude» zur Zeit Jesu zur
Negativfolie14, zum klassischen Gegensatz wurde, von der sich die Christin,

der Christ, des 20. Jahrhunderts abzuheben hatte.15 Die zeitliche
Dimension wurde ausser Kraft gesetzt und die Schuldzuweisung
aufrecht erhalten.16

In erster Linie diente die Predigt über das Leiden und den Tod Christi
pastoral-pädagogischen Zwecken. Das «jüdische Volk» und sein Schick-

!1 H. Bamberg \erstand die Handlungen der Passion, als solche «deren genaue Betrachtung auch fur
uns nützlich und lehrreich sein wird.» (Bamberg [wie Anm. 9|. 41 Hierfür sprach auch der

programmatische Titel, den G. Füglein 1929 seinen 7 Fastenpredigten gegeben hatte: «Licht vom
Kreuze! Soziale Gedanken und Kräfte aus der Leidensgeschichte Unseres Herrn.» (vgl. Anm. 8).

'- Donders (wie Anm. 7), 4.
13 Ebd.. 15.
14 Vgl. Urs Altermatt: Das Koordinatensystem des katholischen Antisemitismus in der Schweiz

1918-1945. in: Mattioli. Aram (Hrsg.): Antisemitismus in der Schweiz 1848-1960. Mil einem
Vorwort von Alfred A. Häsler. Zürich 1998. 465-500. 471.

15 Vgl. Michael Langer: Zwischen Vorurteil und Aggression. Zum Judenbild in der deulschsprachi

gen katholischen Volksbildung des 19. Jahrhunderts (Reihe Lernproz.ess Christen. Juden; 9),
Freiburg/Basel/Wien 1994. 290.

16 Vgl. Urs Altermatt: Der lange Schatten des christlichen Antijudaismus: Karfreitagshturgie und
Volksbrauchtum in der Zwischenkriegszeit, in: Victor Conzemius (Hrsg.): Schweizer Katholizismus

1933-1945. Eine Konfessionskultur zwischen Abkapselung und Solidarität. Zürich 2001.

341-353,344.

92



sal wurde in der Fastenzeit dem christlichen Sünder zur Warnung: Tua

res agitar - dein Fall ist hier beschrieben, dein Schicksal ist besiegelt.
Schau genau hin! Pater Dominicus zeichnete in seinen 1905 erschienenen

Fastenpredigten die biblischen Ereignisse wortgewaltig nach.'7 Zuerst

beugte sich Pilatus dem Druck des rasenden Mobs. Anschliessend
verfluchten die «Juden», die durch die Kreuzigung zu «Gottesmördern»
wurden, sich selbst und ihre Nachkommen. So luden sie «Verantwortung»

und «Schuld» aus freien Stücken und aus eigener Initiative auf
sich und nahmen den «Segen der Erlösung» nicht an (da die Unschuld
Jesu ein festes Axiom der Passionserzählungcn darstellte, war es wichtig,
den Akt der .SW/wf-verfluchung in besonderem Masse hervorzuheben18).
Die Heilsgeschichte der «Juden» fand ihr jähes Ende. Mit ihnen konnte
sich die Christin, der Christ. - sei er nun Sünder oder nicht - im Denken

von Pater Dominicus nicht identifizieren. Ihr Part war zu schändlich, zu
furchtbar. Nicht so der des ungerechten Richters Pilatus, der sich durch
eine Geste, dem Waschen seiner Hände, der Verantwortung entziehen
wollte und an der «jüdischen Blutschuld» w/'f-schuldig wurde. Für Pater

Dominicus lag die Parallele zum Sünder in der Rolle des Pilatus. Auch
dieser betrüge sich mit billigen Ausreden selbst und entziehe sich so seiner

Verantwortung. Ergo werde er - wie Pilatus - «mitschuldig und

mitbeteiligt an den Leiden des Heilandes.»19 In der Formel: «Jeder Sünder ist
ein Gottesmörder»20 erfuhr die Idee der Mitschuld eine ungeheure
Radikalisierung. Der christliche Sünder wurde nun zum «Gottesmörder» der

Gegenwart, der in logischer Entsprechung so niederträchtig und schlecht

war wie es die «Juden» bereits in biblischer Zeit waren.
Es liegt in der Kausalität christlicher Gerechtigkeit, dass Sünde mit

Gericht und Strafe vergolten wird. In den Augen der Prediger war die
Strafe für die behauptete «Blutschuld» notwendig und gerecht. Sie sahen

sie im Rückzug Gottes und im Zerreissen des Bandes, das bis anhin
zwischen Gott und dem auserwählten Volk bestanden hatte.21 Mt 27, 25 wur-

17 Vgl. P. Dominicus O. M. Cap.: Der leidende Heiland. Sieben Fastenpredigten, Dülmen i. W. 1905.

78-80.
18 Vgl. Michael Rogg: Erlöser und Vorbild. Fastenpredigten mit einem Allelujaschluss. München

1906,50.
19 P. Dominicus (wie Anm. 17) 80.
:" Johannes Ude: In der hohen Schule des Kreuzes Christi. Fastenpredigten gehalten in der heiligen

Fastenzeit in der Herz-Jesu-Kirche zu Graz. GrazAVien 1911, 55.
21 Vgl. Diessel. G. C. Ss. R : Die grosse Tat auf Golgotha. Fastenpredigten über den Tod Jesu Christi.

Regensburg/Rom/New York 1900. 60; Hans Urs von Balthasar: Mysterium Judaicum, in:
Schweizerische Rundschau 43( 1943/44), 211-221. bes. 218f.

93



de zum status confessionis der christlichen Heilslehre. Hier ging es um
alles oder nichts. Die Entscheidung der «Juden» gegen Jesus war gleichzeitig

die radikale Entscheidung gegen das Heil. So sah 1933 auch der
österreichische Soziologe und Publizist Anton Orel in Mt 27. 25 den

neuralgischen Punkt, an dem «der tiefgreifende Gegensatz zwischen
Heidentum und Judaismus lebhaft zum Ausdruck»22 komme.

Die bruta facta der Zerstörung des Zweiten Tempels und der Stadt
Jerusalem durch Titus im Jahre 70 n. Chr. bürgten für die Wahrheit der

Ereignisse, von denen in Mt 27, 24f berichtet wurde.B Dort vollzog sich
nämlich die Strafe, die die Väter nicht bedacht hatten, grausamst an ihren
Kindern: «Seine Hauptstadt [die des jüdischen Volkes; ZK] von den

Römern eingeschlossen, belagert, ihre Einwohner sich gegenseitig
zerfleischend, von der Pest weggerafft, dann die Stadt erstürmt, geplündert,
der Tempel verbrannt, die Einwohner ermordet, in Gefangenschaft
geschleppt und schliesslich unter alle Völker der Erde zerstreut |...].»24
Die Konsequenzen für das jüdische Volk blieben nicht aus: Verachtung.
Hass, Zerstreuung und Heimatlosigkeit.25 Hier zeigt sich besonders deutlich,

dass den Theologen zu jener Zeit eine Trennung oder gar Differenzierung

zwischen Heils- und Profangeschichte fremd war. Der pädagogische

Mahnfinger erhob sich abermals: Auch der Sünder bedenke, fürchte
und glaube nicht an die Strafen der Zukunft. «Und doch werden sie kom-

— Anton Orel: Judaismus der weltgeschichtliche Gegensatz zum Christentum. Graz M934. 50.

Wörtlich hiess es: «Während der Heide Pilatus die skeptische Frage <W'as ist Wahrheit?!) stellt
und den von ihm als unschuldig erkannten Christus aus feiger Besorgnis um die Gunst der Führer
des Judenvolkes und des Kaisers [...] mit den Worten ausliefert: <Ich bin unschuldig am Blut dieses

Gerechten: mögt ihr es verantworten!> [...]- schreien die Juden, von den Hohenpriestern und

Altesten aufgestachelt, von wütendem Hass und Mordgier besessen: <Kreuzige ihn! Sein Blut
komme über uns und unsere Nachkommen.') [Hervorhebung: ZK] In dieser grundverschiedenen
Stellungnahme zur Ermordung des Messias, an der doch beide mitwirken, kommt der tiefgreifende

Gegensatz zwischen Heidentum und Judaismus lebhaft zum Ausdruck.» (Ebd. 490.
21 Vgl. Heinz-Martin Döpp: Die Deutung der Zerstörung Jerusalems und des Zweiten Tempels im

Jahre 70 in den ersten Jahrhunderten n. Chr. (TANZ 24). Tübingen/Basel 1998. Vgl. Metzger
Franziska: Die «Schildwache». Eine integralistisch-rechtskatholische Zeitung 1912-1945.
Freiburg/Schweiz 2000. 313.

24 Bamberg (wie Anm. 9), 46. Vgl. u.a.: Rogg (wie Anm. 18). 50; Füglein (wie Anm. 8). 30: «Und
wie die Römerheere einen eisernen Ring um die Stadt bilden. Und wie Waffennot und Hungertod
unter den Jerusalemern wüten. Wie sie ihre eigenen Kinder und die Leichen der Gefallenen und

Gestorbenen aufzehren. Wie der Tempel zusammenbrennt und zusammenbricht und 6000
Menschen unter seinen Trümmern begräbt. Wie bei der Einnahme der Stadt Tausende niedergemetzelt
werden. Und wie der Rest - 9700 Mann - in die Sklaverei gefuhrt werden.»

:s Mit den Worten von Abbé H. Panchaud: « depuis ce moment, détestés, méprisés, sans patrie, les

Juifs dispersés par toute la terre.» (Panchaud |wie Anm. 1 ]).

94



men über den unbussfertigen Sünder, so wahr, als das Blut des Heilandes
über das Judenvolk gekommen ist.»26

Aus theologischer Perspektive endete die Geschichte mit den Jüdinnen
und Juden im Dunkel. So erstaunt es nicht, dass der kleine Funken ihrer
Existenz, ihr blosses «Noch-da-sein». als Mysterium begriffen wurde.27

Pater Georg Palitz sprach 1890 von einem «furchtbaren Weltwunder»,
das nur mit dem Fortbestand der «wehrlosen Kirche Jesu Christi», die
sich unter beständigen Verfolgungen und Gewalttaten von der Seite der
irdischen und höllischen Mächte zu behaupten habe, verglichen werden
könne.2S Dieser Vergleich war beruhigend, denn wenn Gott schon die
«Juden» weiter existieren lässt. dann hat seine Kirche erst recht nichts zu
befürchten. Dieses Mysterium des Fortbestehens - dieser Funken Licht
für die Geschichte der «Juden» - verbarg sich in Rom 1 1. 25-27. Dort
spricht Paulus von der noch ausstehenden Rettung Israels, die den

«Juden», nachdem die Heiden in voller Zahl das Heil erlangt haben,

zuteil werde. Seine Prophezeiung leistete zweierlei: Erstens war sie den

Theologen Garant dafür, dass «kein einzelner oder kollektiver
Menschenwille» das jüdische Volk ausrotten konnte. Denn wäre dies der Fall.
«so wäre das Mysterium des jüdischen Fluches und seiner Verheissung

gar kein ernsthaftes theologisches Faktum.»29 Zum zweiten war die
Prophezeiung dem christlichen Sünder Hoffnung, dass es auch für ihn eine
Chance gab, sich an der Hand der göttlichen Gnade zurecht zu finden.30

Verspotte er aber Gott und den Glauben, so überfalle ihn der Tod. Er werde

verflucht und bis in alle Ewigkeit Verstössen.11

Das Beul der Erlösung und des Lebens

Mt 27. 25 hat seine Spuren auch in der katholischen Gebetspraxis
hinterlassen. Im Weihegebet des Menschengeschlechts an das heiligste Herz
Jesu von Pius XI.32 hiess es bis 1959, dann wurde es ersatzlos gestri-

26 Bamberg (wie Anm. 9). 47; Vgl. Rogg (wie Anm. 181.50.
27 Vgl. Balthasar (wie Anm. 21).
2S Vgl. Georg Palitz: Fasten-Predigten. Sechs Cyklen. Innsbruck 1890. 514.
;'' Balthasar (wie Anni. 21 219. Vgl.. Karl Ludwig Schmidt: Die Judenfrage im Lichte der Kapitel

9-11 des Römerbriefes (Theologische Studien; 13), Zollikon-Zürich 2I942. bes. 13f.
'•" Vgl. Diessel (wie Anm. 2D. 61.
" Vgl. Ebd.
'2 Vgl. Die Enzyklika zur Einführung des Chnstkonigslestes von Pius XL: «Quas primas», in: AAS

17 (1925) 593-610; DH 3675-3679.

95



chen33: «Blicke endlich voll Erbarmen auf die Kinder des Volkes, das

ehedem das auserwählte war. Möge das Blut, das einst auf sie herabgerufen

wurde, als Bad der Erlösung und des Lebens auch über sie fliessen.»34

Der Zusammenhang zwischen der Verstrickung der Eltern - der
behaupteten Schuld am Tode Jesu - die durch den «Blutruf» auf ihnen
lastete, und das Ergehen ihrer Kinder ist evident. Obwohl das Blut von
den Alten auf die Kinder herabgerufen wurde (die Formulierung ist im
Passiv gehalten), sah sich die Kirche zur Fürbitte veranlasst, damit das

einst herabgerufene Blut, nunmehr «als Bad der Erlösung und des

Lebens» erfahren werde. Dies setzte - nach der gängigen Meinung von
Theologen - die Taufe resp. die Konversion zum Katholizismus
voraus15.

An dieser Stelle ist auf einen theoretischen, jedoch prinzipiellen
Unterschied zwischen dem christlich-kirchlichen Antijudaismus,h und
dem rassistisch-argumentierenden Antisemitismus hinzuweisen. Der
Antijudaismus kann mit Kategorien des religiösen Vorurteils begriffen
werden. Der Jüdin, dem Juden, wurde nicht wegen seiner rassischen

Zugehörigkeit Ablehnung entgegengebracht, d.h. nicht deshalb weil sie

oder er Jude war, sondern weil sie oder er Jude blieb und dies aus freien
Stücken.17 Theoretisch konnten sie dem Antijudaismus durch die Taufe
ausweichen.38 Doch auch in Belangen der christlichen Nächstenliebe
verhielten sich Theorie und Praxis nicht kongruent zueinander. Die Tau-

" Vgl. Hanno Helbling: Die katholische Kirche und das jüdische Volk. Ein Aufarbeitungsversuch,
in: Neue Zürcher Zeitung. 24.11.1997.

34 Zit. nach: Simon Zihlmann: Pilgerbuchlein für Werthenslein. Werthensein 1945. 75; Vgl. Otto
Pies (Hrsg.): Im Herrn. Gebete im Geiste des königlichen Priestertums. Freiburg i.Br. ''1954. 402.

53 Dem obigen Zitat geht folgender Text voraus: «Sei Du König über alle diejenigen, welche immer
noch vom alten Wahn des Heidentums oder des Islam umfangen sind; entreisse sie der Finsternis
und führe alle zum Lichte und Reiche Gottes. Blicke [...].» (zit. nach: Pies [wie Anm. 33] 402.).
Unser Zitat steht somit eindeutig im Kontext der Bitten um Konversion. Vgl. Balthasar (wie Anm.
21), 220: Langer (wie Anm. 15), 2901"; Altermatt (wie Anm. 14). 474; Urs Altermatt: Katholizismus

und Antisemitismus. Mentalitäten. Kontinuitäten. Ambivalenzen. Zur Kulturgeschichte der
Schweiz 1918-1945, Frauenfeld/Stuttgart/Wien 1999, 306.

,6 Ich verstehe unter christlich-kirchlichem Antijudaismus eine Form von Judenfeindschaft, die zur
Begründung ihrer ablehnenden Haltung «Juden» gegenüber auf biblisch-theologische sowie
dogmatisch fundierte Vorurteile gegen die «Juden» in ihrer Gesamtheil zurückgreift. Die daraus

resultierenden mentalen Dispositionen und Stereotype waren und sind z.T. noch heute ein
integraler Bestandteil der christlichen f ehre über die «Juden».

J1 Vgl. Crossan. Dominic John: Wer tötete Jesus Die Ursprünge des christlichen Antisemitismus in
den Evangelien. München 1999. 50; Altermatt (wie Anm. 35). 306.

,8 Es kann sich hier nur um eine idealtypische Unterscheidung handeln. Dies schon deshalb, weil das

Phänomen des Antisemitismus äusserst komplex ist.

96



fe blieb nur ein theoretischer Ausweg. Dies belegt eindrücklich eine
1948 an der «Schweizerischen Sozial-Caritativen Frauenschule» Luzern
eingereichte Diplomarbeit, in der die Autorin folgende Typologie der
Schweizer «Zivilflüchtlinge» wiedergab: «1. Glaubcnsverfolgte; 2. Ras-

senverfolgte. die fliehen mussten, obwohl sie katholisch waren; 3. Ras-

senverfolgte, die sich kurz vor ihrer Flucht taufen liessen, um den

Nürnberger Gesetzen zu entgehen.» Zu den letzteren schrieb sie:

«Gesinnungsmässig, ihrer ganzen Denkart nach, gehörten sie zu den
Juden. Nach ihrer Seite suchten sie immer wieder den Anschluss. [...]
Die Schwierigkeiten bestanden darin, dass sie den Katholizismus vom
materiellen Standpunkt aus betrachteten und entsprechende Ansprüche
stellten. Andererseits widersprach ihre Lebensweise, speziell hinsichtlich

ihrer Ehe den sittlichen Forderungen der katholischen Kirche und

erregte Anstoss bei Wohltätern und Spendern, die unter solchen Umständen

eine Unterstützung nicht billigen konnten.»'9 Trotz einer theoretischen

Möglichkeit, sich vom «Fluch der Verfolgungen» zu befreien,
konnten Jüdinnen und Juden ihre «Andersartigkeit» de facto nicht ablegen.

Auch aus christlicher Sicht war ihr jüdisches Selbstverständnis

ontologisch mit der Person verbunden. In der Praxis wurde somit ein

grundlegender Unterschied zwischen den Mechanismen des christlich-
kirchlichen Antijudaismus und des rassistisch-argumentierenden
Antisemitismus aufgehoben. Sowohl der «assimilierte Jude» als auch der

«getaufte Jude» war und blieb «Jude»!

Ein Instrument der Züchtigung

In unerbittlicher Konsequenz des negativen «Judenbildes», das von
Klerikern in ihren Predigten verbreitet wurde, konnte die katastrophale
Situation der Verfolgten im nationalsozialistischen Machtbereich als

Beweis der Züchtigung für die im «Blutruf» übernommene Schuld
interpretiert werden.

Hierzu eine Vorbemerkung: Im Gegensatz zum modernen Antisemitismus

konnte der Antijudaismus seine Ressentiments den «Juden» und

Gisela Wolber: Die katholische Flüchtlingshilfe angegliedert an die Schweizerische Caritaszentrale

Luzern. Luzern 1948 (unveröffentlichte Diplomarbeit an der Schweizerischen Sozial-Caritativen

Frauenschule Luzem). 15. Ich danke lie. phil. Jonas Arnold, der mich auf diese Arbeil
aufmerksamgemacht hai. Vgl. Herzog. Franz Alfred: Rezensionen, in: Schweizerische Kirchenzeitung.

03.09.1936.

97



dem Judentum gegenüber nicht auf ein Rassenkonstrukt zurückführen.
Zum ersten entbehrte die Konzeption von verschiedenen Rassen jeglicher

biblischer und theologischer Grundlage.40 Ausserdem wurde Jesus

von Nazaret seine jüdische Identität durchaus zugestanden41. Zum zweiten

entsprang der moderne Antisemitismus einer modernistischen, ergo
unchristlichen Anthropologie. Seine Protagonisten stammten aus
kirchenfeindlichen Reihen. Ideologisch konnte die sogenannte «Judenfrage»

für Katholikinnen und Katholiken somit keine «Rassenfrage»42 sein.

In diesem Sinne warb der Verlag für die weiter oben zitierte Schrift Orels
mit dem Slogan: «Nicht Antisemitismus, sondern Antijudaismus!» Das

«Judenproblem» wurde als religiöse Frage begriffen, die «nur von
Kaivaria aus richtig beurteilt und behandelt werden»43 konnte. Auch
Schweizer Katholikinnen und Katholiken konnten im Zusammenhang
mit der antisemitischen «Judenfrage» und der nationalsozialistischen
«Endlösung» derselben, der Shoa, den «Blutruf» als Erklärung, ja sogar
als Legitimation der jüdischen Misere heranziehen.44

1938 meinte der Einsender eines Leserbriefes an die Appenzeller
Zeitung, dass die «Greueltatsachen» gegen die «Juden» für die Betroffenen
sehr betrüblich seien, sofern es sich überhaupt um Tatsachen handle.
«Doch auch in diesen Fällen», fuhr der Autor fort, «bewahrheitet sich ein
ernstes Bibelwort. Man schlage nur einmal das Evangelium Matthäus
auf. Es heisst dort klar und deutlich: <Sein Blut komme über uns und

unsere Kinder> [...] Wenn nun der Fluch, den die Juden mit der Kreuzigung

des Gottessohnes auf sich selbst geladen haben, sich auch heute

wieder auswirkt, so erscheint die <Humanitätsduselei> doch nicht so arg

411 Mit Gen 1.27: «et creava Deus hominem ad ìmaginem suam ad imaginem Dei creavit illuni mas-
culum et feminam creavit eos» [und Gott schuf den Menschen als sein Abbild, als Abbild Gottes
schuf er ihn. Als Mann und Frau schuf er sie] Da alle Menschen als «imago Dei» galten, musste
die Idee von der Existenz verschiedener Rassen theologisch verworfen werden.

41 Vgl. La question juive [O.A.], in: Greffons. 21.01.1938.
42 Rassistische Ideen waren jedoch latent vorhanden, auch wenn ein vermeintlicher Unterschied «in

der geistigen Einstellung» gesehen wurde: «Für uns Katholiken ist die Judenfrage keine Rassenfrage.

[...] Und zwar liegt der Unterschied weniger im Physischen - obwohl spezilisch jüdische
körperliche Unterscheidungsmerkmale zweifellos vorhanden sind -. als vielmehr in der geistigen
Einstellung zur übrigen Menschheil und namentlich zum Christentum.» («Senex» |Pseudonym]:
Christentum und Judentum, in: Schwyzer Zeitung. 17 07.1943).

41 Ebd. Vgl. u.a.: Judentum [O.A.], in: Vaterland, 29.05.1934: Ernst. Viktor von: «Der Friede sei mit
euch! Fürchtet euch nicht!», in: Schweizerische Kirchenzeitung. 10.04.1941: Vorträge. Die
Rassenfrage (das Judentum) |o.A.|. in: Neue Luzerner Nachrichten. 29.04.1942; Die Judenfrage
religiös gesehen [O.A.], in: Der Morgen. 23.12.1942.

44 Vel. Altermatt (wie Anm. 14). 474.

98



deplaciert. Entweder sind die Bibelberichte zuverlässig, oder sie sind es

nicht.»4? Hier trat eine zementierte Glaubensstruktur zu Tage, die
menschenverachtend und in letzter Konsequenz tödlich sein konnte. Die
Verfolgungen und das Leid von Jüdinnen und Juden wurden zum Garanten
für die Wahrheit der christlichen Bibel. Auch dieses traurige Kapitel
menschlicher Pr<>/<://;geschichte konnte - von der Warte der christlichen
//ei/.sgeschichte her betrachtet - mit der triumphierenden Einsicht:
«Quod erat demonstrandum.'» geschlossen werden.

Eine anschauliche Parallele zur Wirkung des «Blutrufs» lieferte 1943

ein Geistlicher auf die Frage, wieso das gegenwärtige Judentum die
Schuld am Gottesmord zu tragen habe und wieso auch unschuldige Kinder

furchtbar daran zu leiden hätten46: «Wohl wirkt die Kreuzigung Christi

mit. So wie die Kinder eines Trinkers unter den Sünden des Vaters

unschuldig leiden, tragen unschuldige Judenkinder an dem. was vor langer

Zeit geschehen ist.»47

Noch am 13. Juli 1944, also ein Tag nachdem die Schweizer Grenzsperre

aufgehoben war, erschien in der christlich-sozialen Zeitung Hochwacht

ein Artikel, in dem die «Greueltaten gewisser Judenfeinde» mit
dem «furchtbaren Wort der Juden unter dem Kreuze» erklärt wurden.
Der Autor kommentierte die Deportationen der Budapester jüdischen
Gemeinde mit den Worten: «Was heute geschieht, kann der gläubige
Christ, ob Katholik oder Protestant oder welchem Bekenntnis er
angehören mag, nur mit dem furchtbaren Wort der Juden unter dem
Kreuze erklären: <Sein Blut komme über uns und unsere Kinder!> Hier
steht der Ungläubige und der Nicht-Christ ratlos da.»4S Der Christ offenbar

nicht! Weiter unten hiess es - und diese Worte muten in unseren
Ohren geradezu grotesk an: «Ohne Zweifel hat das Weltjudentum
gegenüber der Katholischen Kirche ein gerütteltes Mass voll Verbrechen
und Schandtaten aufzuweisen. Aber wir wollen im Augenblick tödlicher

45 Was unsere Leser schreiben. Schweigen wäre Landesverrat, in: Appenzeller Zeitung. 29.12.1938
[Leserbrief]. Vgl. La question juive [O.A.], in: Greffons. 21.10.1938.

46 Die dazu gestellte Frage im Wortlaut: «Kann man die Juden von heute dafür verantwortlich
machen für das. was ihre Vorfahren vor 1900 Jahren getan haben? Sind alle Juden damit
einverstanden gewesen? Was können die Juden dafür, dass sie jüdisch geboren sind? Und die armen
unschuldigen Kinder, die auf brutale Weise von ihren Eltern getrennt und gehetzt werden, sind sie

schuldiger als unsere Kinder?» («B.B» |Initialen]: Wir sprechen uns aus. in: Appenzeller
Sonntagsblatt, 11.12.1943).

47 Ebd.
4li alu. [Initialen]: Juden und Christen, in: Hochwacht. 13.07.1944. Auch abgedruckt in:

Zentralschweizerisches Volksblatt. 13.07.1944: Schwvzer Volksfreund. 14.07.1944

99



Gefahr diese Dinge nicht in die Waagschale werfen. Was sich heute in
Budapest abspielt, ist des Menschen unwürdig, sei er nun Jude oder
Christ.»

Der jüdisch-christliche Dialog nach dem Zweiten Weltkrieg und die Idee
der «Kollektivschuld»

Geprägt von den grauenhaften Folgen der Shoah und vom Elend der
heimatlosen Flüchtlinge, setzte sich nach den Wirren des Zweiten
Weltkrieges mehr und mehr die Erkenntnis einer Mitschuld der christlichen
Theologie an der unsäglichen Misere des jüdischen Volkes durch. Neben
anderen Staaten wie den USA, England und Frankreich, etablierte sich
auch in der Schweiz der jüdisch-christliche Dialog als Instrument zur
Bekämpfung des Antisemitismus. Am 28. April 1946 wurde in Zürich
die überparteiliche und überkonfessionelle «Christlich-jüdische
Arbeitsgemeinschaft zur Bekämpfung des Antisemitismus» (CJA)49 gegründet.
Ihr Hauptinitiator und erster Präsident, Prof. Erich Bickel, warnte in seiner

Gründungsansprache besonders vor dem latenten Antisemitismus,
der nach wie vor in den christlich-europäischen Völkern schlummere. Im
Judenhass sah er eine fortgesetzte Verleumdung und Missachtung der

grundlegenden Gebote der Gottes- und Nächstenliebe. Aus diesem
Grund, so Bickel, sei die Bekämpfung des Antisemitismus «in erster
Linie eine verpflichtende Aufgabe der Nicht-Juden d.h. praktisch der
Christen».50 In einem Referat über die Probleme der christlich-jüdischen
Zusammenarbeit aus dem Jahre 1947 brandmarkte Hans Ornstein, erster
Generalsekretär der Arbeitsgemeinschaft, den «Blutruf» als «die evangelische

Lieblingsstelle des theologischen Antisemitismus».51 Mt 27, 25

nahm fortan eine prominente Rolle im jüdisch-christlichen Gespräch ein
und tauchte dementsprechend an exponierten Stellen immer wieder
auf52 Die Charta von Seelisberg, die an der internationalen (Dringlich-

49 Vgl. Paul Vogt: Historische Rückblende auf die Anfänge der CJA. in: Christlich-jüdisches Forum.
Nr. 34, November 1964, 42-49: Georg Kreis: Öffentlicher Antisemitismus in der Schweiz nach

1945, in: Aram Mattioli (Hrsg.): Antisemitismus in der Schweiz 1848-1960. Mit einem Vorwort
von Alfred A. Häsler, Zürich 1998, 555-576, bes. 567-570.

s° Ansprache von Prof. Dr. Bickel zur Gründungsversammlung der «Christlich-Jüdischen
Arbeitsgemeinschaft zur Bekämpfung des Antisemitismus» in Zürich am 28.04.1946.

S| Hans Ornstein: Probleme der christlich-jüdischen Zusammenarbeit. Vortrag gehalten in Zürich
am 06.03.1947.

s: Siehe: Rolf Rendtorff, Hans Hermann Henrix (Hrsg.): Die Kirche und das Judentum: Dokumente
von 1945-1985, Paderborn/München 1987: Hans Hermann Henrix. Wolfgang Kraus. (Hrsg.): Die
Kirche und das Judentum Dokumente von 1986-2000. Paderborn 2001.

100



keits-)Konferenz zur Bekämpfung des Antisemitismus vom 30. Juli bis
5. August 1947 in Seelisberg/UR am Vierwaldstätter See verabschiedet
wurde, ist zweifelsohne ein Meilenstein des jüdisch-christlichen
Dialogs.51 Die aus 10 Thesen bestehende Erklärung setzte die theologischen
Beziehungen zwischen dem Judentum und Christentum auf eine neue
Basis: «Zum ersten Mal anerkannten Priester und Pastoren öffentlich die
Existenz eines christlichen Antisemitismus an sowie die Pflicht, diesem
ein Ende zu bereiten.»54 In der 8. These fand Mt 27. 25 seine explizite
Erwähnung.55

Der Begriff der «Kollektivschuld» prägte das gesellschaftliche Klima
Nachkriegsdeutschlands nachhaltig und gehörte zu seinen politischen
Grundvokabeln. Dies ist erstaunlich und steht mit dem Faktum, dass

«kein einziges offizielles Dokument überliefert ist, in dem die
Siegermächte eine solche Kollektivschuld postulieren»56, in einem eigentümlichen

Spannungsverhältnis. Die Idee der Kollektivschuld war im
theologischen Denken - wenn auch aus anderer Perspektive - verankert. Wie
gingen nun kirchliche Autoritäten mit dem Vorwurf der Kollektivschuld
an die Adresse des «deutschen Volkes» um?

Die deutschen Bischöfe distanzierten sich (wie auch Pius XII. f1 vehement

von der Koliektivschuldthese. Ihre Einwände folgten im wesentlichen

zwei Argumenten: Einerseits sahen sie im kollektiven Schuldvorwurf

eine Fortführung der nationalsozialistischen Propagandagleichung:
«Deutschland Hitler», die lediglich mit neuen Variablen58 versehen

53 Thesen zitiert in: Rolf Rendtorff. Hans Hermann Henrix (Hrsg.): Die Kirche und das Judentum:
Dokumente von 1945-1985. Paderborn/München 1987, 646f. (CJ.IA).

54 Alexandre Safran: «Den Flammen entrissen». Die jüdische Gemeinde in Rumänien 1939-1947.

Tübingen/Bern 1996. 223. Vgl. Gerhard Riegner: Ne Jamais désespérer. Soixante années au
service du peuple juif et des droits de l'homme. Paris 1998, 351-352.

55 Die 8. These im Wortlaut: «Es ist zu vermeiden, dass die Verfluchung in der Heiligen Schrill oder
das Geschrei der rasenden Menge: <Sein Blut komme über uns und unsere Kinder> [Mt 27, 25; ZK]
behandelt wird, ohne daran zu erinnern, dass dieser Schrei die Worte unseres Herrn nicht
aufzuwiegen vermag: «Vater, vergib ihnen, denn sie wissen nicht, was sie tun», Worte, die unendlich
mehr Gewicht haben.» (Roll Rendtorff. Hans Hermann Henrix [Hrsg.): Die Kirche und das

Judentum: Dokumente von 1945-1985. Paderborn/München 1987. 646f).
* Norbert Frei: Von deutscher Erfindungskraft oder: Die Kollektiv schuldthese in der Nachkriegszeit,

in: Rechtshistorischer Journal 16(1997) 621-634, 621. Vgl. Wolfgang Benz: Art. «Kollektivschuld»,

in: Ders. (Hrsg.): Legenden. Lügen. Vorurteile. Ein Wörterbuch zur Zeitgeschichte.
München71995, 117-119. 117.

" Vgl. Benz (wie Anni. 56). I 18.
Sk Als Beispiel aus jüngster Zeit ist die Studie «Hitlers Willing Executioners» von J. Goldhagen zu

erwähnen, der mit der monocausalen Formel: «No Germans - No Holocaust» viel Beifall erntete.

101



war.59 Andererseits brachten sie theologisch-systematische Gründe

gegen die Konstruktion einer Kollektivschuld vor. Einen prägnanten
Beleg dieser Argumentation lieferte der Kölner Erzbischof und spätere
Kardinal Joseph Frings in einer Denkschrift vom 2. August 1945.60 Im
dritten Teil dieses Schreibens anerkannte Frings die Schuld am Unrecht,
«das anderen im Namen des deutschen Volkes zugeführt wurde» und

fügte an, dass hierfür «das Volk als Ganzes haftbar» sei. Er lehnte es

jedoch ab, von einer moralischen Kollektivschuld zu sprechen, da für das

Volk keine Gesamt- resp. Kollektivseele existiere, «die moralischer
Handlungen fähig wäre.» In diesem Sinne lautete eine Quintessenz

Frings': «In Wirklichkeit sind nur Einzelwesen moralischer Handlungen
fähig, so sehr sie auch untereinander durch Beispiel und direkte
Beeinflussung verbunden sind.»61 Für die Urteilsfindung im Hinblick auf das

«Gericht über ganze Völker, oder der Schuld der Völker» ist im
geschichtstheologischen Konzept Frings' nicht die Kirche (oder gar die

Politik) die kompetente Instanz, sondern alleine Gott, der sich dieses

Gericht selbst vorbehält. Wollten Menschen «ein solches Urteil
vollstrecken und ein ganzes Volk vernichten, so würden sie sich göttliche
Vollmacht zuschreiben. Nur wer von Gott eine unmittelbare Offenbarung
erhalten hat wie die Propheten, darfein solches Urteil aussprechen: nur
wer einen unmittelbaren Auftrag von Gott dazu hat wie Saul gegenüber
Amalek. darf ein solches Urteil vollziehen»62, so die Ausführungen
Frings'.

Diese durchdachte und theologisch stringente Argumentation zeugt
von Geisteskraft und Sensibilität. Sie lässt uns jedoch angesichts der

Wirkungsgeschichte von Mt 27. 25 aufhorchen. Denn die erste Kollektivschuld,

die in der christlich-abendländischen Geschichte eine Rolle -
eine verheerende Rolle - gespielt hat, nämlich die Schuld der «Juden» am
Tode Jesu, wurde erst spät, zu spät, mit dieser unerbittlichen theologischen

Schärfe durchdrungen. Bis zum Zweiten Vatikanischen Konzil hat

die «Juden» ihre behauptete Kollektivschuld durch die Geschichte hin-

59 Vgl. Konrad Repgen: Die Erfahrung des Dritten Reiches und das Selbstverständnis der deutschen

Katholiken nach 1945, in: Victor Conzemius. Martin Greschat. Hermann Kocher (Hrsg.): Die
Zeit nach 1945 als Thema kirchlicher Zeitgeschichte. Referate der internationalen Tagung in

Hünigen/Bern (Schweiz) 1985, Göttingen 1988. 127-179. 143.
60 Denkschrift Frings', abgedruckt in: Akten deutscher Bischöfe über die Lage der Kirche

1933-1945 [ADB], bearbeitet von Ludwig Volk und Bernhard Stasiewski. Band VI: 1943-1945.
Mainz 1985, 625-628 (Nr. 1020); Vgl. Repgen (wie Anm. 59), 144-146.

1,1 Frings (wie Anm. 60). 627.
"2 Ebd.. 627-628.

102



durch begleitet.6' Diese Schuld durfte niemals verjähren und keine gläubige

Christin, kein gläubiger Christ, durfte sie vergeben oder gar vergessen.64

Die offizielle Verurteilung der Idee einer jüdischen Kollektivschuld

im 4. Artikel der Erklärung über das Verhältnis der Kirche zu den

nichtchristlichen Religionen «Nostra Aetatae» markierte nicht die
verspätete Einsicht in die Vernunftwidrigkeit dieser grotesken Anschuldigung,

sondern vielmehr die Erkenntnis, dass sich christliche Theologie an
den Jüdinnen und Juden schuldig gemacht hatte: schuldig an ihrer
moralischen Verfemung, schuldig an ihrer Ausgrenzung, Entrechtung und

Vertreibung - mitschuldig an der Slum.
Nach dem Krieg sahen sich viele deutsche Christinnen und Christen

mit den gnadenlosen Konsequenzen der Kollektivschuldthese konfrontiert.

Dieser bis dahin meist unreflektiert immer aufs neue reproduzierte
Vorwurf an die «Juden» wurde zu einer politischen und gesellschaftlichen

Realität, die in breiten Schichten der Bevölkerung Ohnmacht

erzeugte. Aus der Ohnmacht erwuchs Emphatic Sie führte u.a. dazu,
dass sich führende deutsche Katholikinnen und Katholiken in einer
Bittschrift am 26. Mai 1965 bei Paul VI. für die Promulgation von Nostra
Aetatae einsetzten.65 Es erstaunt nicht, dass die Unterzeichneten «die
Gesamtschuld an der Kreuzigung Christi» als einziges Beispiel für «alte,

unberechtigte Vorwürfe gegenüber den Juden», an denen nicht mehr
festgehalten werden darf, in ihrem Schreiben anfügten.66

Fazit

In seinem Artikel über das Koordinatensystem des katholischen
Antisemitismus in der Schweiz von 1918 bis 1945 kam Urs Altermatt u.a. zu
folgendem Schluss: Die Anschuldigung des Gottesmordes «und die
damit verknüpfte Anklage der Kollektivschuld zogen sich wie ein roter
Faden durch die Lebenswelt der Katholiken. Kaum ein antijüdisches

63 Der Oxford-Historiker Bernard Wasserstein fand deutliche Worte: «Die bedeutendste antisemitische

Institution 1945 in Europa, in deren historischen Grundlagen sich die antijüdische Doktrin
fest verankert hatte, war die römisch-katholische Kirche.» (Bernard Wasserstein: Europa ohne
Juden. Das europäische Judentum seit 1945. München 2001. 193).

w Vgl. Hanno Helbling: Gibt es eine kollektive Unschuld'?, in: Neue Zürcher Zeitung. 15.03.1997.
65 Vgl. Hubert Jedin: Das Zweite Vatikanische Konzil, in: Hubert Jedin. Konrad Repgen (Hrsg.):

Handbuch der Kirchengeschichte. Band VII (Sonderausgabe): Die Weltkirche im 20. Jahrhundert.

Freiburg/BaselAVien 1999,97-151, 141.
66 Zit. nach: Das Zweite Vatikanische Konzil. Konstitutionen, Dekrete und Erläuterungen hrsg. v.

Herbert Vorgrimler et al., Band II. Freiburg/BaselAVien 1967.467.

103



Motiv wurde in der katholischen Unterweisung so konstant vorgebracht
wie dieses Stereotyp.»67 Dieses Ergebnis bestätigt sich bei der fokussier-
ten Betrachtung von Mt 27,25 in erschreckender Weise. Der «Blutruf»
galt aus der Optik christlicher Theologie als historisches Zeugnis, nach
dem den Jüdinnen und Juden die Schuld an der Hinrichtung Jesu zukam,
weil sie sich am Blut Christi vergangen hätten. Im Ruf von Mt 27, 25

kam eine radikale soteriologische Entscheidung der «Juden» zum
Ausdruck, insofern sie sich gegen Jesus und damit gegen das Heil entschieden.

Für die mit Mt 27, 25 verbundene Schuld wurden bleibende und
strafende Folgen erwartet, die als generationenübergreifend galten und
die «Juden» in ihrer Gesamtheit treffen sollten. Durch die Schuld der
Väter war jede Jüdin, jeder Jude, mit der Last der Blutschuld konfrontiert.

Die Entsprechung zwischen den «Juden» zur Zeit Christi und den

«Juden» des 20. Jahrhunderts bestand darin, dass sie sich in der Ablehnung

Christi glichen. Die theologische und ideologische Verbindungslinie

- the thin red line - bildete hierbei Mt 27, 25. Eine Befreiung vom Fluch
und den damit verbundenen Konsequenzen war theoretisch durch Aufgabe

des Judentums, d.h. mit der Taufe resp. der Konversion zum katholischen

Glauben möglich. Das jüdische Schicksal wurde in der Predigt
dahingehend instrumentalisiert, dass es dem christlichen Sünder zum
abschreckenden Beispiel wurde und ihn zur Umkehr aufrief.

Das in der Theologie entworfene und negative «Judenbild» wurde von
den Geistlichen, die durch ihr Studium das nötige Spezialwissen mit sich
brachten, in ihren Predigten weitergegeben und konnte dort - bewusst
oder unbewusst - seine zerstörerische Wirkung entfalten.

Auch wenn sich Katholikinnen und Katholiken vom Rassenantisemitismus

der Nationalsozialisten mit seinem mörderischen Charakter aus

christlichen Gründen vehement distanzierten, bot der Vorwurf des
«Gottesmordes» und der «Blutruf» einen Verstehens- und Erklärungshorizont,
um die Verfolgungen und Deportationen zu rechtfertigen und in die eigene

Welt resp. Ideologie zu integrieren. Dadurch war es nicht nötig, einen

Hang zur nationalsozialistischen Weltanschauung zu haben, um bei
Diskussionen über wirtschaftliche und politische Fragen die Schuld an der
Misere den «Juden» zuzuweisen.

1,7 Altermatt (wie Anm. 14). 470.

104



Die antijudaistische Rezeption von Mt 27, 25 lässt sich als eine mentale

Disposition von langer Dauer begreifen68, die «sich ziemlich
hartnäckig bis in die neueste Zeit und vereinzelt bis auf den heutigen Tag»
gehalten hat.69 Die Arbeit an der Wirkungsgeschichte von Mt 27, 25

offenbart die Einsicht, dass sich aus der Perspektive des post festum das

unsägliche Leid weder begreifen noch wett machen lässt.

«His Blood be on us»: the Jewish Plight
Mt 27:25's role in the life of Swiss Catholics from 1900 to 1950

Biblical texts are in and of themselves harmless; interpreting or even exploiting texts

to tit or justify historical events can make them instruments of destruction.
The passage Matt. 27:25 («Then answered all the people, and said. His blood be on us,

and on our children») was exploited to great historical and rhetoric effect and acontinued

to play a sizable role in the life of Catholics in Switzerland in the early 20th century.
Matt. 27:25 was widely interpreted as historical evidence that Jews and the Jewish

religion could not escape their collective guilt from their role in the death of Jesus. The
idea of collective guilt was so entrenched in the collective Christian conscience that it
offered Catholics a frame of reference, a possible explanation for the horrors of Jewish

persecution during the Second World War.

For Christian clerics, the religious foundation of punishment for sins served to prove
that the persecution of the Jews through the Third Reich was apt andjust-even necessary

- «punishment». The belief system based on this rigid interpretation of the Matthew verse

had inhumane and. in innumerable cases, deadly consequences. Focusing on the textual

implications of Matt. 27:25 confirms Urs Altermatt's hypothesis that the most prevalent
form of wartime anti-Semitism was the stereotype of collective guilt stemming from alleged

deicide.
The textual implications of the Matthew verse became clearer after World War II and

led to the gradual, albeit partial, realization of Christian theology having played a role in
the Jewish plight. After the US, Great Britain and France, Switzerland also developed a

Christian-Jewish dialogue («Christlich-Jüdische Arbeitsgemeinschaft») to combat anti-
Semitism.

68 Vgl. Aram Mattioli: Antisemitismus in der Geschichte der Modernen Schweiz - Begriffsklärung
und Thesen, in: Ders. (Hrsg.): Antisemitismus in der Schweiz. Mit einem Vorwort von Alfred A.
Häsler. Zürich 1989.3-22.5.

69 Heinz Schreckenberg: Die christlichen Adversus-Judaeos-Texte und ihr literarisches und historisches

Umfeld (l.-ll. Jh.) (Europäische Hochschulschriften: XXIII/172). Frankfurt a.M./Bcrn
21990. 129.

105


	Von "Gottesmördern" und Sündern : Mt 27, 25 in der Lebenswelt von Schweizer Katholiken 1900-1950

