
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 97 (2003)

Artikel: Romainmôtier et la mémoire : la question des origines

Autor: Pahud, Alexandre

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-130327

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-130327
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


AUFSATZE - ARTICLES

Romainmotier et la mémoire

La question des origines

Alexandre Pahud

L'étude des origines de Romainmotier a fait l'objet de plusieurs
travaux depuis le milieu du XIXe siècle1. Pendant longtemps, les érudits se

sont intéressés principalement à l'identité du fondateur, certains considérant

qu'il s'agissait de saint Romain, d'autres préférant l'assimiler à un

duc mérovingien appelé Chramnelène2. Aujourd'hui, il semble acquis

que le couvent de Romainmotier fut fondé une première fois pai les

Pères du Jura, vers 450, puis, après une probable destruction, rétabli au

milieu du VIIe siècle par le duc Chramnelène. qui le plaça sous la règle de

Abréviations bibliographiques: ACVaud Archives cantonales vaudoises. Cha-

vannes-près-Renens: BHV Bibliothèque historique vaudoise. Lausanne. 1940 ss: HS

Helvetia Sacra. Bern. Basel / Frankfurt am Main. 1972 ss: MDR Mémoires et
documents publiés par la Société d'histoire de la Suisse romande. 39 vol.. Lausanne. 1838-

1898; 2« sér.. 16 vol., 1887-1937: 3« sér.. 20 vol.. 1941-1993: 4e sér., 1993 ss; MGH DD
Monumenta Germaniae Historica. Diplomata. Berolini. 1879 ss: MGH Epist. Monumenta

Germaniae Historica. Epistolae. Berolini. 1883 ss: MGH SS Monumenta
Germaniae Historica. Scriptores. Hannoverae. 1826 ss: QSG Quellen zur Schwei/erge-
schichte. 25 Bde.. Basel. 1877-1906; Neue Folge. Basel. 1908 ss: RHES Revue

d'histoire ecclésiastique suisse. Stans / Fribourg (CH). 1907 ss; RHS Revue d'histoire
suisse. 30 vol.. Zürich. 1921-1950 (RSH. 1951 ss): RHV Revue historique vaudoise.
Lausanne. 1893 ss.

1 La première élude d'ensemble consacrée à Romainmotier est celle de Frédéric de Charrière. inti¬

tulée Recherches sur le couvent de Romainmotier et ses possessions. Lausanne. 1841. pp. 1-384

(MDR. 1/3). Ultérieurement, le même érudit a inséré une notice sur les origines du monastère dans

ses Pièces justificatives taisant suite au cartulaire de Romainmotier. Lausanne. 1844. pp. 576-892
(MDR. 1/3), soir pp. 810-826.
Sur cette controverse, cf. Besson M.. "Saint Romain est-il le fondateur de Romainmotier'?». dans

RHV. 12(1904). pp. 188-196 et 218-226. voir pp. 189-190.



saint Colomban3. Aussi, notre objectif n'est-il pas d'apporter des données

supplémentaires à un dossier déjà passablement étudié, mais
d'interpréter le corpus textuel existant selon une perspective nouvelle. En
d'autres termes, il s'agit moins de reconstituer l'histoire de Romainmotier
avant Cluny que de mettre systématiquement en parallèle les données

fragmentaires du Haut Moyen Age avec la tradition clunisienne des

origines, telle qu'elle apparaît dans le cartulaire du XIIe siècle4. La confrontation

entre ces deux catégories de sources devrait nous permettre alors de

comprendre comment s'élabore la mémoire des origines au début de

l'époque clunisienne. Pour cela, nous avons décidé de subdiviser le sujet
en trois parties distinctes, selon un ordre chronologique: le premier
chapitre traite de la création de saint Romain, le second de la reconstruction
colombanienne. alors que le dernier présente le passage du pape Etienne
II à Romainmotier, en 753. Dans chaque cas, nous analyserons d'abord
les sources antérieures au cartulaire, puis la version contenue dans ce
recueil; enfin, nous tenterons un essai de synthèse des données en distinguant

le mythe de la réalité.

La fondation de saint Romain

La Vie des Pères du Jura, écrite par un anonyme au début du VIe
siècle, ne signale jamais que saint Romain et les moines de Condat
auraient fondé au bord du Nozon un monastère appelé Romainmotier5.
Certes, en dehors des couvents de Lauconne (Saint-Lupicin) et La Balme
(Saint-Romain-de-Roche), l'Anonyme attribue aux Pères du Jura encore
d'autres établissements, cette expansion étant liée, semble-t-il, à un
surnombre de frères à Condat même6. Cependant, les termes utilisés sont si

vagues qu'il n'est pas possible ni de dénombrer les nouvelles fondations

Pour un état de la question, cf. Coutaz G., «Romainmotier», dans Frühe Klöster, die Benediktiner

und Benediktinerinnen in der Schweiz. Bern. 1986, pp. 289-301 (HS, I1I/1/I) et, du même

auteur. «Romainmotier ou la succession de deux vagues de l'élan missionnaire (VC-VIL
siècles)», dans Romainmotier. Histoire de l'abbaye. Lausanne. 2(H) 1, pp. 25-37 (BHV. 120).

Cf. Pahud A.. Le cartulaire de Romainmotier (XIIe siècle). Introduction et édition critique.
Lausanne. 1998 (Cahiers lausannois d'histoire médiévale, 21

Cf. Vie des Pères du Jura, introduction, texte critique, lexique, traduction et notes par F. Martine.
Les Editions du Cerf, Paris. 1968 (Sources Chrétiennes, 142). Voir en dernier lieu, Moyse G..

«Les Pères du Jura. Une «préhistoire» monastique pour Romainmotier?». dans Romainmotier.
Histoire de l'abbaye. Lausanne, 2001. pp. 13-24 (BHV. 120).

Cf. Vie des Pères du Jura. 16. éd. Martine, pp. 256-259.



ni de les localiser. Tout ce que l'on peut dire, c'est que les disciples de

saint Romain ont essaimé dans la province de Séquanie et au-delà, créant
des monastères et des églises, ce qui n'exclut pas a priori une implantation

à Romainmotier. D'autre part, la Vita montre à plusieurs reprises

qu'il existe des liens entre le monastère de Condat et diverses localités à

l'est du Jura, dans l'actuelle Suisse romande. Tout d'abord, il convient de

relever que cette oeuvre hagiographique est destinée à deux moines

d'Agaune, Jean et Armentaire7. De plus, une fois au moins, saint Romain
s'est rendu à Saint-Maurice, aux tombeaux des martyrs thébains, voyage
qui lui fournit l'occasion de guérir deux lépreux près de Genève8.
Antérieurement à cet épisode, vers les débuts de l'installation à Condat, on
apprend que les frères Romain et Lupicin sont rejoints par deux clercs

originaires du municipe de Nyon4. Néanmoins, toutes ces indications, si

elles permettent l'hypothèse d'une fondation de Romainmotier par les

Pères du Jura, n'apportent aucune preuve directe quant à la réalité de
celle-ci10.

Consacré aux saints Romain et Lupicin, le premier chapitre du Liber
Vitae Patrum de Grégoire de Tours complète le récit de l'Anonyme sur un
point important pour nous11. Ainsi, on apprend que les deux ermites
établirent un monastère sur ie territoire de l'Alémanie12. Cette fondation, la
troisième du genre, se situe manifestement à l'est de Condat, sur le
versant oriental du Jura, l'emplacement primitif de la maison mère étant
localisé par Grégoire entre Burgondie et Alémanie13; il ne peut donc pas

s'agir de Lauconne - aujourd'hui Saint-Lupicin -, seconde fondation des

7 Cf. ibid.. 1-3 et 179. éd. pp. 236-241 et 432-435.
s Cf. ibid.. 44-50, éd. pp. 286-295.
9 Cf. ibid., 13, éd. pp. 254-255.
10 II n'y a pas grand chose à retirer pour notre propos de la lettre que Sidoine Apollinaire écrivit, vers

470, à son ami Domnulus, pour lui raconter la difficile élection d'un évêque à Chalon-sur-Saône
(Sidoine Apollinaire, Lettres, IV, 25, texte établi et traduit par A. Loyen. Les Belles Lettres,
Paris, 1970. pp. 169-171 Ce texte mentionne les séjours que Domnulus a coutume de faire dans

les monastères du Jura, sans préciser l'identité de ces derniers. Le pluriel indique simplement
qu'à cette époque il existe plusieurs établissements monastiques dans cette région. Peut-être que
la formule générique Jurensia monasteria comprend aussi Romainmotier de façon implicite,
mais rien ne permet de se montrer affirmatif à ce sujet.

11 Texte réédité et traduit en appendice à la Vie des Pères du Jura, par F. Martine, Les Editions du

Cerf. Paris. 1968, pp. 446-461. Cet opuscule semble avoir été composé vers 585-590 (ibid., pp.
71-72).

12 Sed et his deinceps cum Dei adiutorio ampliatis. tertium intra Alamanniae terminum monasterium
locaverunt (Grégoire de Tours, Liber Vitae Patrum, 1, 2. éd. Martine, pp. 452-453).

13 Et accedentes simul inter ilia lorensis deserti secreta, quae inter Burgundiam Alamanniamque
sitaAventicae adjacent cavitati, tabernacula figunt (ibid.. I, 1. éd. pp. 448-449); voir aussi Besson,
«Saint Romain», art. cit., pp. 195-196.



Pères à l'ouest de Condat. De plus, une visite de l'abbé Lupicin au

monastère d'Alémanie, lors de laquelle il remit à l'ordre des moines trop
gourmands, montre d'une part que l'abbé ne résidait pas habituellement
là-bas, contrairement à Lauconne, et, d'autre part, que des frères
occupaient ledit monastère, ce qui exclut une identification avec La Balme,
couvent de femmes14. C'est donc avec une grande vraisemblance que les

historiens assimilent le troisième monastère fondé par les Pères du Jura

avec Romainmotier, même si l'absence d'un nom pour le désigner laissera

toujours planer un doute à ce sujet15.

Lors de la fondation de l'abbaye de Saint-Maurice, en 515, par Sigis-
mond, roi de Burgondie, il fut décidé que les moines du lieu s'adonneraient

à la psalmodie perpétuelle (laus perennis). Pour cela, on créa
plusieurs équipes appelées normae ou turmae, destinées à se relayer nuit et

jour16. Parmi celles-ci, l'acte de fondation de l'abbaye - composition
attribuée à l'époque carolingienne, qui reflète la tradition du monastère -
mentionne les normae Jurensis et Melvensis11. Les auteurs modernes
identifient souvent ces moines comme provenant de Condat. pour Jurensis,

et de Romainmotier, pour Melvensis, qu'il faudrait lire Valdensis,
selon Marius Besson18. Si l'origine de ces deux turmae n'est pas très

assurée, il ne semble pas cependant improbable que des moines de

Romainmotier, seul monastère en Suisse romande à cette époque, aient
contribué à peupler en partie la nouvelle abbaye de Saint-Maurice.
Malheureusement, outre le fait que les épithètes Jurensis et Melvensis ne sont

Cf. Grégoire de Tours. Liber Vitae Patrum, I. 3, éd. Martine, pp. 454-455; Besson, «Saint
Romain», art. cit.. pp. 219-220.
Sur cette identification, cf. Besson, «Saint Romain», art. cit., pp. 195-196 et 219-220; Coulaz.
«Romainmotier ou la succession», art. cit., pp. 27-29.
Cf. Gilomen-Schenkel E., «Saint-Maurice», dans Frühe Klöster, die Benediktiner und
Benediktinerinnen in der Schweiz, Bern. 1986, pp. 304-320 (HS. m/1/1 voir pp. 304-306.
Cf. Theurillat J.-M.. «L'acte de fondation de l'abbaye de Saint-Maurice d'Agaune». dans Bibliothèque

de l'Ecole des Charles, 110 (1952), pp. 57-88, voir p. 83.

Cf. Reymond M., «Lacharte de saint Sigismond pour Saint-Maurice d'Agaune 515». dans RHS.
6 (1926). pp. 1-60. voir pp. 49-51; Besson M.. «La plus ancienne mention du Pays de Vaud

(Pagus Valdensis)», dans RHV, 17 (1909), pp. 113-115. voir pp. 114, 1 15 et n. L Masai F., «La
Vita patrum iurensium et les débuts du monachisme à Saint-Maurice d Agaune». dans
Festschrift Bernhard Bischoff zu seinem 65. Geburtstag. Stuttgart, 1971, pp. 43-69. voir pp. 66-69. La
donation d'un certain Ayroenus à Saint-Maurice montre qu'il existait encore en 765 une lurma
appelée tantôt Meldensis et tantôt Valdensis Besson M., «La donation d'Ayroenus à Saint-Maurice»,

dans RHES. 3 (1909), pp. 294-296, voir p. 295, n. 1

10



pas très explicites, on ne sait rien des rapports directs ayant pu exister
entre Romainmotier et Saint-Maurice durant le Haut Moyen Age|y.

On verse parfois également au dossier des sources concernant
Romainmotier au VIe siècle la lettre qu'écrivit, en 551 ou 552, un certain
Florianus. qualifié d'abbas ex monasterio Romeno, à l'archevêque de

Trêves. Nizier20. Florianus recommande à son correspondant le souvenir
de plusieurs dignitaires ecclésiastiques, notamment celui de Theodatus.

son prédécesseur à la tête du couvent qu'il dirige. Certains auteurs
modernes ont identifié ce monasterio Romeno avec Romainmotier21.
Sans prétendre trancher définitivement cette question controversée, nous

signalerons toutefois que le contexte de la lettre renvoie plutôt à l'Italie du

Nord, étant donné que Florianus demande notamment à Nizier de prier

pour son seigneur, l'évêque Datius de Milan. D'autre part, la forme
Romeno, comme l'a noté Ernest Muret, ne correspond pas aux plus
anciennes attestations connues de Romainmotier22. De toute façon, le

nom Romeno, soit Romano, en français Romain, est bien trop courant

pour s'appliquer exclusivement à Romainmotier. Dans tous les cas, on
utilisera donc avec une extrême prudence la lettre de Florianus en tant

que document mentionnant Romainmotier au milieu du VIe siècle.

A vrai dire, aucun des textes que nous venons de présenter ne
mentionne explicitement la fondation de Romainmotier par saint Romain et

son appartenance à Condat. De plus, certains d'entre eux n'ont peut-être
aucun rapport avec l'histoire de Romainmotier, comme, par exemple, la

lettre de Florianus à l'archevêque Nizier. En fait, seul le passage du Liber
Vitae Patrum de Grégoire de Tours relatif au monastère d'Alémanie permet

d'envisager une attribution aux Pères du Jura. Or, suppléant à la

carence des sources écrites, l'archéologie a montré que le site de

L'absence de témoignages écrits ne pennet pas cependant de conclure à l'inexistence de relations
entre les deux abbayes. Au contraire, la grande parenté stylistique des ambons de Saint-Maurice
et de Romainmotier, qui datent du VIIe ou du VIIL siècle, plaide indirectement en faveur de ces

contacts. Sur les ambons. cf. Bach E., «L'ambon de Baulmes et les ambons de Saint-Maurice et
de Romainmotier. (Etude comparative)», dans Mélanges d'histoire et de littérature offerts à

Monsieur Charles Gilliard. professeur honoraire de l'Université de Lausanne, à l'occasion de

son soixante-cinquième anniversaire. Lausanne. 1944. pp. 114-132.

Cf. MGH Epist., t. III, pp. 116-117, n° 5.

Cf. Dahhaoui Y.. «Romainmotier et la culture savante», dans Romainmotier. Histoire de

l'abbaye. Lausanne, 2001, pp. 187-193 (BHV, 120), voir pp. 187-188.

Cf. Muret E.. Romanis monasterium. Aquila. 1924 (extrait de Nuovi studi medievali, vol. I, fase.

2), pp. 11-13. Sur les diverses formes du nom de Romainmotier. cf. aussi Morerod J.-D., «En guise

de conclusion: Romainmotier. le nom et l'histoire», dans Romainmotier. Histoire de l'abbaye,
Lausanne, 2001, pp. 279-282 (BHV, 120), voir pp. 279-280.

11



Romainmotier, occupé dès l'époque gallo-romaine, fut doté vers le
milieu du Ve siècle d'une première église, soit une salle terminée par une
abside et pourvue de deux annexes latérales. Bien qu'il ne soit pas
possible d'assigner formellement une date précise à cette construction,
l'existence d'un monastère à Romainmotier, antérieur à l'établissement
colombanien attesté au VIIe siècle, ne paraît pas contestable, rendant
plausible la fondation d'une dépendance de Condat23.

Lorsque, au milieu du XIIe siècle, les moines de Romainmotier
confectionnent un cartulaire à l'usage de leur institution, celle-ci fait partie

depuis environ deux cents ans de la congrégation clunisienne24. Dans
ce recueil, deux textes font allusion à la création du monastère, à savoir la

préface et une bulle du pape Grégoire V, datant de 9982\ Dans les deux
cas, on attribue l'origine de Romainmotier à un roi Clovis, soit peut-être
le roi mérovingien Clovis II (639-657), comme nous le verrons plus
loin26. En fait, cette version clunisienne des origines est antérieure à

l'époque de la rédaction du cartulaire au XIIe siècle, puisque la préface se
base elle-même explicitement sur le privilège de Grégoire V27. D'autre
part, le scribe du cartulaire a copié cette bulle à partir d'un modèle plus
développé remontant au XIe siècle28. Par conséquent, il convient de faire
remonter l'élaboration de la mémoire clunisienne des origines de

Romainmotier au moins à l'époque odilonienne, sinon antérieurement. Il
est alors frappant de constater qu'aucun texte du cartulaire ne fait la
moindre allusion à une fondation de Romainmotier par saint Romain au
milieu du Ve siècle. Selon Frédéric de Charrière, qui dit avoir examiné
environ deux mille chartes du couvent pour l'ensemble de la période
clunisienne, on ne rencontre jamais le nom de saint Romain associé à

Romainmotier; aucun autel ne lui est consacré, aucune fondation pieuse
ne rappelle sa mémoire29.

21 Cf. Coutaz, «Romainmotier ou la succession», art. cit., pp. 30-31. Voir également les rapports de

synthèse de la «Chronique archéologique», dans RHV, 97 (1989), pp. 161-163; 1998). pp. 102-

112; (1999), pp. 110-115.
24 Sur les phases de rédaction du cartulaire. cf. Cartulaire de Romainmotier, éd. Pahud, pp. 14-17
25 Cf. ibid., pp. 69-71. n" 1 et pp. 81-85. n" 4.
-" Cf. infra, p. 20.
27 Piimus enim edificator ipsius loci Flodo\eus rex fuit, sicuti papa Gregorius piissimo patri nostro

Odiloni Privilegium tradens apertissime scripsit (ibid.. p. 69, n° 1).
28 Cf. Cartulaire de Romainmotier. éd. Pahud, p. 21. n. 33.
29 Cf. Charrière, Piècesjustificativcs. op. cit., pp. 811 et 816-817; Besson. «Saint Romain», art. cit..

pp. 190-191; Coutaz, «Romainmotier». art. cit.. p. 291.

12



Le cartulaire de Romainmotier reflète l'historiographie officielle
admise par les clunisiens du XIIe siècle. La préface, qui expose brièvement

les moments forts du passé romanomonastérien et annonce au
lecteur la présentation de pièces justificatives, manifeste clairement des

intentions apologétiques30. A première vue, on pourrait penser que, si les

moines du XIIe siècle avaient eu réellement connaissance d'une fondation
de saint Romain, ils auraient utilisé cette tradition susceptible de rehausser

l'ancienneté et le prestige de leur institution. Comme ils n'en parlent
jamais, il apparaît logique d'expliquer ce «trou de mémoire» par une
solution de continuité radicale entre la première fondation des Pères du

Jura et l'établissement colombanien qui lui succéda au milieu du VIIe
siècle31. Si une rupture se produisit déjà à cette époque reculée, il est

d'autant plus compréhensible qu'aux XIe et XIIe siècles, au moment où se

construit la mémoire des origines, les clunisiens de Romainmotier
n'aient pas gardé le moindre souvenir de saint Romain et de Condat.

Cependant, à supposer même que les moines, malgré ces bouleversements,

aient pu connaître la fondation des Pères du Jura, un recours à la

figure de saint Romain, fondateur de Condat, se serait révélé problématique,

dans la mesure où il aurait légitimé d'éventuelles prétentions saint-
claudiennes sui Romainmotier.

Le caractère fragmentaire et peu explicite des sources concernant
l'histoire des débuts de Romainmotier ne permet pas de prouver textuellement

la disparition brutale du premier monastère. C'est alors de manière

très indirecte qu'un passage de la Chronique de Frédégaire pourrait
servir à étayer la thèse d'une destruction du couvent. De fait, en 610, les

Alamans envahissent le pagus Aventicensis Ultrajoranus; battant l'armée

des comtes transjurans à Wangen, ils mettent à feu et à sang la plus
grande partie du territoire d'Avenches32. Ces événements ont peut-être
entraîné des répercussions fâcheuses à Romainmotier. Notons toutefois

que le théâtre des opérations, la région d'Avenches et de Wangen, près de

Hec igitur quasi rerum gestarum ordinem observantes brev iando transcurrimus sed, a modo qua-
liter locus iste vel supradictorum presulum decretis vel aliorum pontificum Romanorum privilegiis

sit confirmatus singillatim. uniuscujusque scripta ponentes, quantum Domino auxiliante
potuerimus apertissime, locis competentibus intimabimus (Cartulaire de Romainmotier, éd.

Pahud. p. 70. n" 1).

Cf. infra pp. 16-18.

Cf. Frédégaire. Chronique des temps mérovingiens. IV 37. texte latin selon l'édition de J. M. Wal-
lace-Hadrill. traduction, introduction et notes par O. Devillers et J. Meyers. Brepols. 2001, pp.
112-113. Cel épisode est commenté par R-E. Martin dans sa thèse intitulée Etudes critiques sur
la Suisse à l'époque mérovingienne. 534-715. Genève. 1910, pp. 195-202.

13



l'Aar, paraît nettement éloigné du vallon du Nozon. D'autre part, à lire
Frédégaire, les Alamans, après leurs opérations de pillage, s'en retournent

chez eux avec captifs et butin. Ils ne manifestent pas la volonté de

s'installer en permanence dans le pays qu'ils viennent de saccager. Rien
ne permet donc d'affirmer que cette incursion de 610, même brutale, ait
durablement compromis la vie monastique à Romainmotier. Cependant,
quel que soit l'impact réel de l'invasion, il faut bien se garder de faire

preuve d'un trop grand optimisme: toute la période de la fin du VIe siècle
et du début du VIIe se caractérise par une très forte insécurité dans nos
régions, laquelle entraîne par exemple le transfert de la résidence episcopale

d'Avenches à Lausanne33. Il est donc fort possible que ces circonstances

troublées causèrent la ruine du couvent de Romainmotier, même si

l'on ne peut pas rattacher de façon précise cet événement à l'année 610.
Alors que le cartulaire de Romainmotier et les documents conservés

dans le chartrier ne mentionnent jamais la fondation de saint Romain,
cette tradition apparaît pour la première fois dans un texte postérieur,
élaboré dans un cadre étranger au couvent. En effet, une chronique rimée,
composée à Saint-Claude au XIIIe siècle probablement, et connue sous le

nom de Libellus metricus de fundatione et primis abbatibus monasterii
Condatescensis, indique que Romain et Lupicin ont créé un quatrième
monastère appelé Romainmotier, qu'ils ont pourvu d'un grand nombre
de moines et d'un important temporel34. A défaut d'une édition critique de

la chronique précitée, il est difficile de mesurer exactement la portée du

renseignement. Si la fondation de Romain a été oubliée à Romainmotier,
dont la vie monastique a été interrompue plusieurs fois au cours de son
histoire, rien n'empêche, en revanche, que la tradition ait mieux subsisté
à Condat, l'ancienne maison mère qui n'a pas connu les mêmes tribulations3''.

D'autre part, on relèvera que le chiffre de quatrième monastère

33 Cf. Coutaz, «Romainmotier ou la succession», art. cit., pp. 32 et 34.
14 Quartum quoque coenobium sancti leguntur fundasse, Romanum monasterium infra pagum Lausa-

nense. et monachos in numero magno ibi ordinasse, magnumque Patrimonium illis ibi adquisisse
(Dunod (de Chantage] F. L, Histoire des Séquanois et de la province séquanoise. des Bourguignons
et du premier royaume de Bourgogne, de l'Eglise de Besançon jusques dans le sixième siècle, et des

abbayes nobles du comté de Bourgogne..., Dijon, 1735. pr. Saint-Claude. LXII). Sur ce poème, cf.

Moyse G., «Les origines du monachisme dans le diocèse de Besançon (Ve-Xe siècles)», dans

Bibliothèque de l'Ecole des Chartes. 13! (1973), pp. 21-104 et 369-485, voir p. 34, n» 47.

" La remarquable continuité de l'histoire de Condat durant le Haut Moyen Age est particulièrement
bien illustrée par la Chronique de Saint-Claude, composée au XIIe siècle, qui fournit une liste des

abbés du monastère («Chronique de Saint-Claude (XIIe siècle)», publiée par U. Robert dans

Bibliothèque de l'Ecole des Chartes. 41 (1880), pp. 561-569; Moyse, «Les origines», art. cit.,

p. 34, n" 46).

14



des Pères du Jura, donné par la chronique rimée, s'accorde avec les données

du Liber Vitae Patrum de Grégoire de Tours, lequel compte trois
monastères d'hommes - Romainmotier étant le dernier dans l'ordre des

créations - sans parler du couvent féminin de La Balme36. Le cas
échéant, Romainmotier serait donc bien la quatrième fondation des Pères

du Jura, après Condat, Lauconne et La Balme. Par conséquent, sur ce

point, l'affirmation de la chronique de Saint-Claude refléterait bien la
réalité historique.

Il faut néanmoins attendre le début du XVIe siècle pour rencontrer une
mention de la fondation des Pères du Jura dans une source locale. En
1519, le commissaire Aymonet Pollens, rédigeant une Histoire de la
fondation et des revenus du monastère de Romainmotier, attribue l'origine du

couvent aux moines Romain et Lupicin et situe la création de façon erronée

aux environs de 400, à l'époque du pape Innocent Ier (401-417)37.
Pollens ne fournit aucune indication précise sur les sources utilisées à

l'appui de sa thèse. Il est possible, sans être absolument certain, qu'il a

trouvé ses informations aux archives même de Romainmotier, à l'instar
d'une bulle de Clément II et d'un diplôme de l'empereur Conrad qu'il
mentionne au cours de son récit38. Si cette hypothèse est fondée, cela

impliquerait que les moines de Romainmotier auraient «redécouvert» la

figure de saint Romain entre la fin du XIIe siècle - soit après la rédaction
du cartulaire - et le début du XVIe siècle. Comme l'historiographie
élaborée au couvent ignore Romain, la tradition des origines aurait donc été

implantée à Romainmotier à partir d'une documentation étrangère,
provenant peut-être de Saint-Claude, qui, déjà au XIIIe siècle, connaissait
cette tradition. Dans le cas inverse où Aymonet Pollens aurait puisé ses

renseignements non pas dans les archives de Romainmotier, mais à des

sources extérieures, il est difficile d'imaginer que le commissaire laïque,
travaillant au service des moines, ait eu connaissance de la fondation de

saint Romain à l'insu de ceux-ci, premiers concernés dans cette affaire39.

Cf. supra pp. 9-10.
Sicut de antiquis libris et documentis didisci. Romanum monasterium fuit erectum vel inchoatum

per duos venerabiles et beatos viros monachos nigros Romanum et Lupicinum. a quo Romanum

nomen accepit. adeo ut dicitur Romanum monasterium. Fuit autem initium circa annum Domini
quatercentesimum. tempore Innocentii primi (Charrière. Pièces justificatives, op. cit.. pp. 807-
808. n" 73). Cf. aussi Coutaz. «Romainmotier ou la succession», art. cit.. p. 26 et n. 4.

Cf. Charrière. Pièces justificatives, op. cit.. p. 808. n° 73.

Sur le notaire et commissaire Aymonet Pollens, cf. Poudret J.-F. «La condition personnelle des

habitants de la Terre de Romainmotier. Remarques à propos d'un mémoire du commissaire
Pollens», dans Romainmotier. Histoire de l'abbaye. Lausanne. 2001. pp. 195-203 (BHV. 120).

15



Par conséquent, nous tenons pour vraisemblable que la fondation de

Romainmotier au Ve siècle par les Pères du Jura était un événement

connu des clunisiens de la fin du Moyen Age40.

La reconstruction colombanienne

Dans sa Vie de saint Colomban, achevée en 642, le moine Jonas de

Bobbio relate un épisode lors duquel son héros rend la fécondité à une
femme stérile41. En effet, le duc Waldelène, qui gouvernait les populations

vivant entre les Alpes et le Jura, et son épouse Flavie n'avaient pas
d'enfants. Ils s'en vinrent alors à Besançon trouver saint Colomban, qui
leur promet d'intercéder auprès de Dieu en leur faveur, à condition qu'ils
consacrent leur premier-né à son service. Peu après, Flavie met au monde

un fils appelé Donat, qui grandira au monastère de Luxeuil et deviendra

par la suite archevêque de Besançon. Un deuxième enfant, Chramnelène,

est destiné à occuper les mêmes fonctions laïques que son père
Waldelène42. Vers 630, il établit un monastère colombanien dans le Jura,

sur la rivière du Nozon, plaçant à sa tête un abbé nommé Siagrius43. On
identifie sans difficulté la fondation de Chramnelène avec le couvent de

Romainmotier, situé à proximité du Nozon, même si Jonas ne précise pas

Cette tradition des origines est en quelque sorte officialisée par une bulle du pape Jules II, datée

du 10 janvier 1512, qui désigne Romainmotier sous le nom de Sanctorum Romani et Lupicini
prioratus (Wirz C, Bullen und Breven aus italienischen Archiven, 1116-1623, Basel. 1902

(QSG, 21), p. 264, n° 277; Hausmann G., «Romainmotier». dans Die Cluniazenser in der

Schweiz, Basel, Frankfurt am Main, 1991, pp. 511-565 (HS. III/2), voir p. 511).
Cf Vitae Columbani abbatis discipulorumque ejus liber I. 14, ed. B. Krusch (MGH SS rer. Mer..

IV), pp. 79-80; Jonas de Bobbio, Vie de saint Colomban et de ses disciples, introduction, traduction

et notes par A. de Vogiié. Abbaye de Bellefontaine, 1988 (Vie monastique, n" 19). voir pp. 19-

21 (période de rédaction) et 124-126 (traduction du chap. 14).
En 635, le duc Chramnelène participe à une expédition contre les Gascons, ordonnée par le roi
Dagobert (Frédégaire, Chronique. 78, éd. Wallace-Hadrill. trad. Devillers et Meyers, pp. 176-

177). En 641/642. le même duc trempe dans le complot visant à éliminer le patrice Willebad
(ibid.. 90. pp. 196-199).
Nam et ipse in amore beati viri in saltum Iorensem super Novisona fluviolum monasterium e\
eius régula construxit. in quo Siagrium abbaiem praefecit (Jonas. Vita Columbani. 14. ed.

Krusch, p. 80). Cette création, dont on ignore l'époque précise, est antérieure à 642. date de la Vila
Columbani: peut-être remonte-t-elle aux années trente du VIIe siècle, si l'on admet les données
tardives de la seconde Vita Wandregiseli. rédigée au IXe siècle, qui assigne à Wandrille un séjour
de dix ans à Romainmotier. avant la fondation de Fontenelle. en 649 (Moyse, «Les origines», art.
cit.. p. 374).

16



le nom du nouvel établissement44. Il n'est pas sans intérêt de relever que
le texte localise celui-ci essentiellement en fonction d'un élément naturel,
la rivière du Nozon, et non d'un habitat déjà constitué et pourvu d'un
nom préexistant. Cette absence totale de référence à une occupation
humaine du site donne l'impression que Chramnelène a construit son
monastère eu nihilo, dans un endroit demeuré totalement désert jusqu'à ce

jour. Par son silence, le récit de Jonas corrobore la disparition radicale de

la fondation de saint Romain que nous évoquions précédemment45. Bien
sûr, il ne faut pas attendre du biographe, dont l'objectif est avant tout de

louer la vie et l'œuvre de saint Colomban, qu'il fournisse de nombreux
renseignements sur un monastère précédant la création de Chramnelène,

qui seule doit compter à ses yeux46. Toutefois, si le duc n'avait fait que
rétablir un ancien couvent tombé en ruine, encore plus ou moins visible,
il aurait suffi au moine Jonas d'indiquer à ses lecteurs le nom de

l'endroit, relativement connu, plutôt que celui d'un cours d'eau sans importance.

Par conséquent, on peut déduire de la Vita Columbani que le duc

Chramnelène a procédé à une refondation complète du couvent de

Romainmotier, et non à une simple restauration47.

En dehors des aspects matériels de la fondation, il apparaît évident

que Chramnelène crée une institution entièrement nouvelle, suivant la

règle de saint Colomban, à la tête de laquelle il place un homme
«nouveau», Siagrius, destiné à en être le premier abbé. Du point de vue spirituel,

la rupture avec le passé, c'est-à-dire avec l'œuvre des Pères du Jura,

est donc totale. Les motivations de Chramnelène s'expliquent, selon

Jonas, par une grande dévotion à l'égard de saint Colomban, par
l'intercession duquel le duc doit d'ailleurs sa naissance. Cette œuvre de fondateur

s'inscrit également dans le contexte d'une tradition familiale48.
Malheureusement, la Vita Columbani ne parle pas des modalités pratiques

La rivière du Nozon réapparaît sous la forme Noisonem fluviolum dans le récit du passage du pape
Léon IX à Romainmotier. en septembre 1050. récit qui nous est connu par le cartulaire du XIIe
siècle (Cartulaire de Romainmotier. éd. Pahud, p. 104, n" 14).

Cf. supra pp. 13-14.

Sur le dessein du biographe, cf. Jonas de Bobbio, Vie de saint Colomban. trad. Vogué, pp. 35-50.

L'absence totale de structures visibles en élévation, à l'époque de Chramnelène. s'explique
aisément si l'on admet que le premier monastère de Romainmotier étail en bois, à l'instar de Condat,
sa maison mère. qui. victime d'un incendie, dut être d'ailleurs reconstruite entièrement sous
l'abbatial de saint Oyend (Vie des Pères du Jura. 161-164, éd. Martine, pp. 410-417; Moyse, «Les

origines», art. cit., pp. 449-450).
Sur la famille de Chramnelène, frère de l'archevêque bisontin Donat, et ses liens avec le

monachisme colombanien. cf. Moyse, «Les origines», art. cit., pp. 95-100 et 372-375.

17



qui entourent la renaissance de Romainmotier. On ignore le nom des

personnes présentes à cette occasion. A lire Jonas, on a l'impression que
Chramnelène agit de son propre chef, sans en référer à l'évêque diocésain
ou à son souverain, le roi mérovingien Clovis II. Notons que ces imprécisions

sont largement imputables à la nature de la source considérée:
Jonas, en tant qu'hagiographe, vise à relater surtout les miracles de son
maître, saint Colomban. La fondation de Chramnelène n'est alors pas
considérée pour elle-même, mais sert uniquement à illustrer l'expansion
du monachisme colombanien. Jonas, qui ne lui consacre même pas un
chapitre particulier, la mentionne dans le cadre plus général d'un miracle
opéré par saint Colomban, à savoir la guérison de Flavie, la femme stérile49.

Par conséquent, en ce qui concerne Romainmotier, on ne saurait
demander au récit du biographe d'apporter les précisions d'un document
diplomatique.

Entre 635 et 645, sans doute peu après le rétablissement de Romainmotier

par Chramnelène, ce monastère reçut la visite de saint Wandrille,
le futur fondateur de l'abbaye de Fontanelle50. Bien accueilli par l'abbé et
les moines du lieu, Wandrille, mettant provisoirement un terme à ses

pérégrinations, séjourna longtemps là-bas sous l'habit monastique5'.
Cette brève indication, contenue dans la Vita sancti Wandregisili, montre
que Romainmotier est à ce moment une institution bien établie, rayonnante

sur le plan spirituel, où l'on pratique l'hospitalité et une règle
rigoureuse, conforme aux aspirations ascétiques du saint. Cette situation
favorable apparaît comme une conséquence logique de la refondation
colombanienne52. On constate aussi que Romainmotier représente une

étape du trajet menant d'Italie en Gaule, un point de contact entre Bobbio
et Luxeuil. D'ailleurs, comme l'indique la Vita, c'est après avoir quitté
Bobbio, où il séjournait alors, que saint Wandrille fit la connaissance de

l'abbaye jurassienne53.

Le chapitre qui fait allusion à la fondation de Chramnelène porte en effet le titre suivant: De
t'ecunditate sterelis et prolis donum orationibus inpetratum (Jonas. Vita Columbani, 14. ed

Krusch, p. 79).
Cf. Pradié P., «Saint Wandrille à Romainmotier», dans Romainmotier. Histoire de l'abbaye,
Lausanne. 2001. pp. 39-49 (BHV, 120), voir p. 41.
Cf. VitaWandregiseliabbatisFontanellensis, 10. éd. B. Krusch (MGH SS rer. Mer..V), p. 18.

Cf. Besson M.. Contribution à l'histoire du diocèse de Lausanne sous la domination franque 534-
888, Fribourg, 1908. p. 18.

Cf. Vita Wandregiseli, 9. éd. Krusch, pp. 17-18.

18



Le récit du passage de saint Wandrille à Romainmotier est le premier
texte qui donne un nom, soit Romanas, au monastère des bords du

Nozon54. Alors que nous ignorons comment le couvent s'appelait aux Ve

et VIe siècles, à l'époque des Pères du Jura, nous avons ici une attestation
claire de son identité à l'époque colombanienne. Si l'on met en parallèle
le texte relatif à Wandrille avec le passage de Jonas de peu antérieur, qui
relate la fondation de Chramnelène, on retire un peu l'impression que lc

nom de Romainmotier découle justement de cette entreprise, puisque,
comme nous l'avons vu, le récit de Jonas ignore le nom du site choisi par
le duc55. Quoi qu'il en soit, le fait même que notre monastère porte le

nom sous lequel il est connu dans l'histoire, c'est-à-dire Romainmotier,
dès le milieu du VIIe siècle, ne paraît pas contestable.

Il existe une version plus tardive de la Vie de saint Wandrille, élaborée

au IXe siècle et connue sous le nom de Vita altera sancti Wandregisili
abbatis56. Par rapport à la première recension, la Vita sincera, ce texte

n'apporte pas vraiment d'éléments nouveaux pour notre sujet, sinon

qu'il indique la durée approximative du séjour de saint Wandrille à

Romainmotier. Ainsi, selon cette Vita altera, le saint aurait vécu là-bas

comme moine pendant environ dix ans57. En dehors des deux Vitae, une
autre source mentionne encore le passage de Wandrille à Romainmotier,
à savoir la Gesta abbatum Fontanellensium, chronique rédigée par un
moine anonyme de Fontenelle dans la première moitié du IXe siècle58.

Sur un point, la Chronique des abbés de Fontenelle apporte un détail

supplémentaire relatif au séjour du saint. On apprend en effet que c'est à

Romainmotier même que Wandrille entendit parler de la renommée

d'Ouen, évêque de Rouen, qu'il ira rejoindre par la suite59. Cette brève

indication nous montre à nouveau que l'abbaye vaudoise, loin d'être un
établissement complètement isolé, sans contact avec le monde extérieur,

paraît jouer le rôle d'un relais pour les voyageurs qui se rendent d'Italie
en Gaule et vice-versa. C'est par ce biais-là que peuvent alors circuler
des informations comme celles qui se rapportent à l'évêque Ouen.

54 Cum autem pergeret, veniens per monasterio. qui est constructus Ultraiuranis partibus. cognominata

Romanus, petiit ibidem hospicium (ibid., 10, p. 18).
55 Cf. supra pp. 16-17.
56 Cf. Vita altera s. Wandregisili abbatis. dans Acta Sanctorum, Julii, t. V, Antverpiae, 1727, pp.

272-281.
5' Cf. ibid.. 11. p. 275.
5S Cf. Chronique des abbés de Fontenelle (Saint-Wandrille), texte établi, traduit et commenté par P.

Pradié, Les Belles Lettres, Paris. 1999 (Les classiques de l'Histoire de France au Moyen Age. 40).
Sur l'auteur et la date de composition de la chronique, cf. ibid.. pp. XXV-XXXIII.

s« Cf. ibid., 1, 4, pp. 8-9.

19



A l'époque clunisienne, le souvenir du rétablissement de Romainmotier

par le duc Chramnelène a entièrement disparu. Le séjour qu'y fit
autrefois saint Wandrille n'a pas non plus laissé de traces dans la mémoire

des moines de ce temps. En fait, le premier texte qui nous parle des

origines du monastère est une bulle du pape Grégoire V, adressée à Cluny en
998. Selon ce document, Romainmotier doit son existence à l'initiative
d'un roi appelé Flodoveus, soit Clovis60. On ne sait rien des circonstances

qui entourent cette création; la règle monastique suivie à ce
moment-là n'est pas non plus précisée. Les auteurs modernes, rapprochant

la bulle de 998 du récit de Jonas et sachant que le duc Chramnelène

agit sous le règne du mérovingien Clovis II, roi de Bourgogne et de

Neustrie, de 639 à 657, identifient naturellement le Flodoveus rex de la
bulle avec ce souverain61. Cependant, à s'en tenir au seul privilège, rien
ne permet d'affirmer que les clunisiens de Romainmotier, qui ignorent
Jonas et Chramnelène, assimilaient naturellement leur Flodoveus à Clovis

II, de préférence à un souverain du même nom, en particulier à Clovis
Ier (481-511), le fondateur du royaume franc, beaucoup plus connu et

prestigieux que le fils du roi Dagobert. Néanmoins, la corrélation établie
entre le Flodoveus rex et le roi franc Clovis II offre l'avantage de concilier

chronologiquement les données de la Vita Columbani avec la tradition
clunisienne.

D'un point de vue diplomatique, le privilège de Grégoire V ne peut
pas être considéré comme un document authentique, mais comme une
version interpolée d'un texte peut-être sincère. On ne connaît pas l'original

de cette bulle, mais seulement une copie du XIe siècle, conservée
dans les archives de Romainmotier et transcrite par un moine dans le
cartulaire du couvent, au milieu du siècle suivant62. A ce moment, le même

copiste rédige la préface du recueil, en se fondant expressément sur la
bulle de 998 pour attester la construction de Romainmotier par le roi Clo-

60 Confirmamus etiam nostra apostolica auctoritate cas res que ad jam dictum monasterium per
regale preceptum a Chonrado rege conlate sunt, id est Romanum monasterium. qui locus
antiquitus a Flodoveo rege esse constructum testatur (Cartulaire de Romainmotier. éd. Pahud. p. 82.
n» 4).

61 Cf. Besson, «Saint Romain», art. cit.. pp. 191-192; Coutaz, «Romainmotier». art. cit.. p. 291. et

«Romainmotier ou la succession», art. cit., pp. 34-35.
62 Pour un commentaire historique ei diplomatique de ceite bulle, cf. Papslurkunden 896-1046.

bearbeitet von H. Zimmermann, Bd. IL Wien, 1985 (Oesterreichische Akademie der
Wissenschaften, Philosophisch- historische Klasse, Denkschriften, 177), p. 677. n" < 348; Cartulaire de

Romainmotier, éd. Pahud, pp. 21-23; Morerod J.-D., «La visite du pape Etienne II». dans
Romainmotier. Histoire de l'abbaye, Lausanne, 2001, pp. 51-58 (BHV. 120), voir pp. 53-55.

20



vis, sans apporter d'ailleurs d'éléments nouveaux63. Ainsi, on s'abrite

prudemment derrière l'autorité pontificale pour légitimer la tradition des

origines. En résumé, les clunisiens du XIIe siècle utilisent les données

d'une bulle de Grégoire V, qui, loin d'innover, se base elle-même sur un

diplôme antérieur du roi Conrad le Pacifique64. A vrai dire, même si sa

genèse nous échappe, il paraît vraisemblable de rattacher cette tradition
d'une création royale directement au milieu romanomonastérien; son
élaboration remonterait alors au Xe siècle, à l'époque de l'abbé Mayeul
(954-994), puisqu'elle semble apparaître déjà dans le diplôme royal
précité: à moins qu'il ne s'agisse que d'une pure invention de l'époque odi-
lonienne, introduite au XIe siècle dans la bulle de Grégoire V sous la forme

d'une interpolation, dont il serait alors vain de rechercher une base

textuelle antérieure. Dans tous les cas, la mémoire des origines précluni-
siennes de Romainmotier se construit bien avant le moment où les

moines confectionnent leur cartulaire, peut-être à partir de sources plus
disponibles au milieu du XIIe siècle.

Comme nous l'avons signalé plus haut, le cartulaire du XIIe siècle, qui
porte la création de Romainmotier au crédit du roi Clovis, ne s'accorde

pas avec la Vita Columbani, laquelle attribue la naissance du monastère au

duc Chramnelène. Le récit de Jonas, à peu près contemporain des

événements qu'il relate, doit avoir notre préférence par rapport aux indications

assez vagues fournies par les textes clunisiens, soit la bulle de 998

et la préface, de plusieurs siècles postérieures. D'autre part, l'action du

duc Chramnelène dans nos régions en faveur des couvents est corroborée

par une autre fondation, celle du monastère de Baulmes. en 652. à laquelle

procéda le duc conjointement avec son épouse Ermentrude65. Cette

donnée, qui sort du cadre de Romainmotier, contribue à renforcer
indirectement la crédibilité du récit de Jonas66.

63 Primus enim edificator ipsius loci Flodoveus rex fuit, siculi papa Gregorius piissimo patri nostro
Odiloni Privilegium tradens apertissime scripsit (Cartulaire de Romainmotier. éd. Pahud. p. 69.

noi).
M Cf. infra pp. 2.3-24.

^ Sur le monastère de Baulmes. cf. Coutaz G.. "Baulmes». dans Frühe Klöster, die Benediktiner
und Benediktinerinnen in der Schweiz. Bern. 1986. pp. 233-238 (HS. III/l/l voir pp. 233-234.

66 Notons que dans la notice consacrée à la construction de Baulmes. contenue dans le cartulaire du

chapitre de Notre-Dame de Lausanne. Chramnelène. appelé aussi Félix, est associé chronologiquement

au roi Clovis Ier et non à Clovis II (Roth Ch.. éd.. Cartulaire du chapitre de Notre-Dame
de Lausanne. Lausanne. 1948 (MDR. III/3). pp. 20-21. n" 16 b). Une telle confusion des règnes a

pu également se produire dans le cas de Romainmotier. comme nous l'avons suggéré précédemment

(cf. supra p. 20).

21



Quelles que soient nos réserves à l'égard de la tradition clunisienne, il
ne faut pas non plus écarter totalement l'éventualité que le roi Clovis II ait
effectivement joué un rôle dans la renaissance de Romainmotier au VIIe
siècle. On sait, par exemple, que le mérovingien est directement intervenu

auprès du pape Eugène Ier (654-657), afin que ce dernier octroie un

important privilège confirmant les usages, l'exemption et l'immunité de

l'abbaye de Saint-Maurice67. Rien n'empêche alors d'imaginer qu'il ait
également favorisé Romainmotier en soutenant et ratifiant l'action de

son vassal, le duc Chramnelène. Comme le nom et la dignité du roi Clovis

sont beaucoup plus prestigieux que ceux de Félix Chramnelène, on
comprendrait mieux, dans cette perspective, que seul le souvenir du roi
mérovingien ait pu subsister à l'époque clunisienne, malgré la suppression

du monastère colombanien entre le milieu du VIIIe siècle et la fin du
IXe68.

En dehors du cartulaire, la notice du commissaire Pollens, rédigée au
début du XVIe siècle, attribue également un rôle au roi Clovis II en relation

avec Romainmotier. Selon cet auteur, alors que seuls les saints
Romain et Lupicin sont à l'origine du monastère, le roi mérovingien
contribua ultérieurement à édifier l'église ou une église69. Par conséquent,

Clovis II apparaît ici comme un bâtisseur, mais non comme le
fondateur véritable de Romainmotier. Cette distinction établie par Pollens
entre la fondation de l'institution et la construction d'un bâtiment, soit
l'église, permettrait peut-être de mieux apprécier la réelle portée des

termes utilisés dans le cartulaire pour qualifier l'action du roi. A vrai dire,
si les clunisiens du XIIe siècle ont oublié le souvenir des Pères du Jura et

celui de Chramnelène, ils n'affirment pas non plus formellement que
Clovis a vraiment établi la vie monastique à Romainmotier: la bulle de

Grégoire V dit simplement que le roi a «construit Romainmotier», tandis

que la préface le qualifie d'edificator, soit de bâtisseur du monastère,
mais pas de fondateur au sens institutionnel du terme70. Le choix de ces

67 Cf. Gilomen-Schenkel. «Saint-Maurice», art. cit., pp. 307-308. Pour l'édition de la bulle d'Eu¬

gène Ier, cf. Anton H. H., Studien zu den Klosterprivilegien der Päpste im frühen Mittelalter,
unter besonderer Berücksichtigung der Privilegierung von St. Maurice d'Agaune. Berlin et New
York, 1975. pp. 12-23.

68 Cf. Coutaz. «Romainmotier», art. cit.. p. 291. et «Romainmotier ou la succession», art. cit.. pp.
34-35. Sur la suppression de Romainmotier à l'époque carolingienne, cf. infra p. 32.

m Postea fuit adificata ecclesia per quemdain regem Burgundiae Flodoveum et dedicanda per bea-

tum Stephanum papam secundum (Charrière. Pièces justificatives, op. cit.. p. 808. n" 73).
L'expression quemdam regem nous paraît mieux s'appliquer au mérovingien Clovis II qu'à son
illustre prédécesseur Clovis Ier.

70 Cf. Cartulaire de Romainmotier. éd. Pahud, p. 69. n" 1 et p. 82. n° 4.

22



expressions impliquerait en fait qu'aux XIe-XIIe siècles les moines ne
savaient pas qui était vraiment à l'origine de leur institution, ce qui
expliquerait pourquoi l'auteur de la préface renvoie prudemment à la bulle de

998, sans prendre position sur une question aussi capitale que celle des

origines.

Le passage du pape Etienne II

C'est dans le privilège du pape Grégoire V en faveur de Cluny, daté de

998, qu'est mentionnée pour la première fois la venue du pape Etienne II
à Romainmotier, événement que l'on place à la fin de l'année 75371.

Comme pour la fondation du roi Clovis, la bulle renvoie sur ce point au

diplôme perdu de Conrad le Pacifique. Le texte, qui contient peut-être
une interpolation, pose des problèmes de lecture et d'interprétation. Aussi

ne jugeons-nous pas inutile de citer ici ce passage en entier:

Confirmamus etiam nostra apostolica auctoritate eas res que ad jam
dictum monasterium per regale preceptum a Chonrado rege coniate
sunt, id est Romanum monasterium, qui locus antiquitus a Flodoveo rege
esse constructum testatur et a sancto Stephano papa dedication et auctoritate

apostolica confirmatum ac corroboratimi et ajugo regis aut a lieu-
jus episcopi aut comitis vel omnium potestatum esse liberum instimi
decrevit12.

D'un point de vue grammatical, on serait tenté à première vue de

rattacher la proposition relative qui locus antiquitus a Flodoveo rege esse

constructum testatur et a sancto Stephano papa dedicatum... ac corrobo-
ratum à l'antécédent Romanum monasterium et de traduire l'ensemble
de la façon suivante: «Romainmotier, lequel monastère est attesté avoir
été construit de toute antiquité par le roi Clovis et dédicacé par le saint

pape Etienne...» ou moins littéralement: «Romainmotier, monastère

qu'on atteste avoir été construit de toute antiquité par le roi Clovis et
dédicacé par le saint pape Etienne...». En fait, cette lecture se heurte à un

71 Cf. Regesla pontificum Romanorum ab condita Ecclesia ad annum post Christum natum
MCXCVIII. edidit Ph. Jaffé; editionem secundam correctam et auctam auspiciis G. Wattenbach

curaverunt S. Loewenfeld. F. Kaltenbrunner. P. Ewald, t. I. Lipsiae, 1885, p. 272, n° 2313.
72 Cf. Cartulaire de Romainmotier. éd. Pahud, pp. 82-83, n° 4.

23



obstacle important: quel sujet doit-on donner à la seconde proposition
relative, c'est-à-dire à la phrase allant de ajugo regis à institui decrevit,
alors que le verbe conjugué se trouve ici à l'actif? A vrai dire, on ne sait

pas très bien s'il faut voir dans l'auteur de la décision le dernier personnage

cité, soit le pape Etienne II, qui aurait alors accordé une large
immunité à Romainmotier, ou plutôt considérer le roi Conrad comme
sujet sous-entendu du verbe decrevit. Par conséquent, il nous semble que
la lecture proposée récemment par Jean-Daniel Morerod permet de

résoudre le problème d'une manière satisfaisante73. Dans cette perspective,

les deux propositions relatives introduites par qui renvoient au roi
Conrad, lequel joue le rôle de sujet tant pour le verbe testatur - en fait un

déponent - que pour le verbe decrevit. Ainsi, c'est donc bien le diplôme
de Conrad qui relatait la fondation du roi Clovis et la dédicace du pape
Etienne II, tout en octroyant à Romainmotier une large immunité face

aux pouvoirs ecclésiastiques et laïques. Cet acte se trouve alors simplement

résumé dans la bulle de Grégoire V, à l'instar des privilèges impériaux

en faveur de Payerne, mentionnés immédiatement après lui. En

définitive, cette nouvelle interprétation, mieux fondée grammaticalement,

réduit le rôle du pape Etienne II à une consécration de bâtiments à

Romainmotier74. Assurément, on est bien loin de la théorie de l'immunité
et de l'exemption complètes, que ce pape aurait prétendument

octroyées au monastère, théorie que Jean-Pierre Cottier a soutenue dans

sa thèse75.

Au contraire de la bulle de 998, peu explicite pour notre sujet, une
lettre apocryphe du pape Clément II (1046-1047), adressée à l'empereur
Henri III, ainsi qu'aux évêques et aux princes de ses Etats, contient un

assez long développement relatif au passage du pape Etienne II à

Romainmotier76. Celui-ci, pressé par les Lombards qui le menacent, se

rend, en 753, à la cour du roi des Francs, Pépin le Bref, pour lui demander

du secours; en échange de cet appui, le pape procède à Paris, l'année

71 Cf. Morerod. «La visite», art. cit., pp. 54-55.
74 Bien que cette analyse grammaticale, qui permet de rattacher les deux propositions relatives

introduites par qui à un même antécédent (Chonradus), nous paraisse donner la meilleure solution

possible, la syntaxe de la phrase latine demeure quant même incorrecte. En effet, comme l'a
remarqué J.-D. Morerod, il faudrait au moins remplacer qui locus antiquitus construction
testatur par qui locum antiquitus constructum testatur (Morerod, «La visite», art. cit.. p. 54,

n.7).
75 Cf. Cottier J.-P, L'abbaye royale de Romainmotier et le droit de sa terre (du Ve au XIIIe siècle).

Lausanne, 1948, pp. 23-25 et 45-51.
7<' Cf. Cartulaire de Romainmotier. éd. Pahud, pp. 71-73, n" t 2.

24



suivante, au sacre du roi et assoit la légitimité de la dynastie carolingienne77.

A l'occasion de ce voyage, Etienne II s'arrête à Romainmotier, où,
bien accueilli, il bénit l'endroit, consacre des églises et appelle le monastère

«romain»78.

Comme pour la bulle de Grégoire V, la lettre de Clément II a été transcrite

dans le cartulaire de Romainmotier sur la base d'une version du XIe
siècle79. Par conséquent, les renseignements qu'elle fournit sur l'histoire
préclunisienne de Romainmotier remontent en tout cas à cette époque,
donc un siècle avant l'élaboration du cartulaire, au milieu du XIIe siècle.
En tenant compte du contexte, on peut fixer la rédaction de la lettre de

Clément entre 1046, début de son pontificat, et 1050, époque où le pape
Léon IX séjourne à Romainmotier et prend des mesures efficaces pour
assurer la sécurité du monastère, malmené par des seigneurs laïques80.
Comme la lettre de Clément II vise justement à garantir le temporel de

Romainmotier face aux menaces extérieures et qu'elle s'appuie sur la
mémoire d'un seul pape, Etienne II, une rédaction postérieure à la venue
de Léon IX ne paraît pas possible.

A vrai dire, à l'époque du pontificat de Clément II, soit en 1046-1047,
les moines de Romainmotier ne disposaient d'aucun document leur
concédant la protection de Rome. En effet, la bulle de Grégoire V, de

998, s'adressait exclusivement à Cluny, confirmant l'appartenance de

Romainmotier à cette abbaye sur la base du diplôme de Conrad le

Pacifique. Le cas échéant, il ne s'agit pas d'un privilège pontifical destiné
directement à Romainmotier81. D'autre part, rien ne permet d'assurer

que le couvent jurassien pouvait se prévaloir d'un privilège d'immunité

Sur le voyage d'Etienne II en Gaule et son séjour à la cour de Pépin le Bref, cf. Oelsner L.,
Jahrbücher des fränkischen Reiches unter König Pippin, Leipzig, 1871, pp. 115-128 et 148-164.
In superadicto vero negotio et itinere, in quibusdam Jurensibus partibus posito monasterio jussit
sibi hospitium preparare. Sed susceptus et servitio habitantium fruitus. ut erat pius et misericors.
hospitium benigne suscepil. Et ea caritate locum benedixit et sanctificavit et ad honorem apostolorum

eeclesias ibi consecravit et Romanum monasterium nominavit (Cartulaire de Romainmotier,

éd. Pahud, p. 73, n" f 2).
Pour un commentaire de cette pseudo-lettre, cf. Cartulaire de Romainmotier, éd. Pahud, pp. 25-
28; Morerod, «La visite», art. cit.. pp. 55-57.
Sur le passage du pape Léon IX à Romainmotier, cf. Cartulaire de Romainmotier, éd. Pahud. pp.
41-44 et 103-105, n" 14: Planta C. von, «Léon IX et Romainmotier», dans Romainmotier. Histoire
de l'abbaye, Lausanne, 2001, pp. 97-105 (BHV, 120).
La première bulle octroyée à Romainmotier date du 30 avril 1139 (ACVaud. C III a 3; Charrière,
Pièces justificatives, op. cit., pp. 581-584, n" 5).

25



provenant de la chancellerie impériale au milieu du XIe siècle82, alors que
les vieux diplômes rodolphiens n'offraient sans doute plus guère de

garanties dans un pays longtemps troublé par le changement
dynastique83. Par conséquent, on comprend le souci des moines de Romainmotier

d'attirer l'attention des plus hautes autorités de la Chrétienté, soit le

pape et l'empereur, en élaborant à leur intention un document préparatoire
à une lettre authentique.
Etant donné leur manque de pièces justificatives, les moines de

Romainmotier, qui rédigent le projet de lettre, vont recourir à une habile
mise en scène, évoquant la mémoire du roi Pépin le Bref et du pape
Etienne II. Tout d'abord, le contexte général insiste sur la collaboration
nécessaire des deux pouvoirs, spirituel et temporel, à travers l'exemple
célèbre du sacre de Pépin. On veut en quelque sorte inciter les autorités

contemporaines, c'est-à-dire Clément II et Henri III, à agir en conformité
à ce modèle. Puis, une fois le tableau d'ensemble brossé, on introduit

l'épisode du passage d'Etienne II à Romainmotier, qui permet de rattacher

le monastère à la grande histoire carolingienne, en faisant de celui-
ci une étape du trajet conduisant le pape en Gaule. Notons cependant que
jamais, dans le texte de la lettre, il n'est fait mention d'un quelconque
privilège accordé par Etienne II à Romainmotier: en effet, lors de son

bref séjour, le pape se borne principalement à consacrer des églises en

l'honneur des apôtres. En revanche, si le lien de l'abbaye vaudoise avec
Rome ne découle pas d'un privilège en bonne et due forme, il existe

cependant sur un autre plan, de nature idéologique: Romainmotier est

Le plus ancien diplôme impérial en faveur de Romainmotier dont nous connaissons le texte est un

acte d'Henri V. du 28 décembre 1124. conservé sous la forme d'une copie du cartulaire
(Cartulaire de Romainmotier. éd. Pahud. pp. 105-106, n" 15). Cependant. Aymonet Pollens prétend
avoir vu à Romainmotier un diplôme impérial aujourd'hui perdu, qu'il attribue à un Conradus

imperator primus (Charrière, Pièces justificatives, op. cit., p. 808, n" 73). Il s'agit vraisemblablement

de Conrad II le Salique (1027-1039). premier empereur germanique à porter le nom de

Conrad (voir aussi Egger B.. Geschichte der Cluniazenser-Klöster in der Westschweiz bis zum
Auftreten der Cisterzienser. Freiburg. 1907 (Freiburger Historische Studien. 3). pp. 125, 126 et n.

3). La notice du commissaire Pollens, qui place Conrad entre le pape Clément II et trois empereurs

germaniques postérieurs, nous paraît trop précise et trop soucieuse de chronologie pour que
nous puissions adopter la proposition de J.-D. Morerod. qui assimile l'acte mentionné par Pollens

au diplôme perdu par lequel le roi Conrad de Bourgogne restitua Romainmotier à Cluny (Morerod,

«La visite», art. cit.. p. 55 et n. 9).
Le cartulaire de Romainmotier contient trois diplômes du roi Rodolphe III. de l'année 1011, ainsi

qu'une donation du même souverain et de l'archevêque Bouchard de Lyon, qui se situe en

1009/101 (»(Cartulaire de Romainmotier, éd. Pahud, pp. 85-89, n'- 5-7 et pp. 147-148. n"43). Sur

la difficile succession de Rodolphe III. mort en 1032, cf. Poupardin R.. Le royaume de Bourgogne
(888-1038). Etude sur les origines du royaume d'Arles, Paris. 1907. pp. 145-175.

26



placé sous le patronage des apôtres Pierre et Paul, ceux-là même qui incitent

Etienne II, successeur de Pierre, à consacrer la royauté de Pépin et de

ses fils84: en outre, selon la lettre, le pape appelle le monastère «romain»,

comme s'il s'agissait d'une dépendance du Saint-Siège. Par conséquent,
un monastère «romain» appartenant aux apôtres ne peut que bénéficier de

la protection pontificale, quand bien même aucune bulle ne l'aurait
jamais formellement attesté. Au demeurant, la mémoire du pape Etienne

II et de son passage à Romainmotier sert principalement à légitimer, dans

des circonstances difficiles, les prétentions des moines de l'endroit à

bénéficier d'une immunité garantie par la papauté et reconnue par
l'Empereur.

Indépendamment d'une utilisation de la figure d'Etienne II au milieu
du XIe siècle, il convient d'évaluer dans quelle mesure les renseignements

fournis par la lettre de Clément correspondent au Romainmotier de

l'époque carolingienne. En fait, pour rédiger son texte, le scribe semble

s'être inspiré d'un récit apologétique apparenté aux Gesta Stephani et

provenant peut-être du monastère parisien de Saint-Denis, où eut lieu

justement le sacre royal85. Peut-être que ce document, qui permettait de

fixer le cadre du récit, contenait aussi la mention du passage d'Etienne II
à Romainmotier, fournissant alors un matériau tout prêt à introduire dans

la lettre; peut-être, en revanche, la relation utilisée ne donnait-elle que
des informations générales sur les événements de 753-754, sans
mentionner Romainmotier, relation sur laquelle on aurait greffé ensuite l'épisode

du séjour au monastère, sur la base d'une source impossible à

déterminer, mais provenant probablement du milieu romanomonastérien.
Cette seconde solution nous paraît préférable, en raison de l'organisation
du récit en deux parties bien distinctes: la première concerne les circonstances

du voyage d'Etienne II et son action à Paris, alors que la seconde

84 La lettre apocryphe de Clément II relate la «vision» d'Etienne II à Paris en ces termes: visus est

presentiam apostolorum Petri et Pauli et beatorum martirum ibi quiescentium. sibi allocutos ut

ecclesiam illam apostolorum auctoritate sublimare! et supradictum regem P(ipinum) et filio„ ejus

reges eligeret et consecraret. et divina et apostolica auctoritate preciperet ut nullus mortalium per
succedentia tempora in ilio regno nisi de illorum prosapia et propagine regem ordinare auderet

(Cartulaire de Romainmotier. éd. Pahud. pp. 72-73. n" t 2).
83 Cf. Ex Hilduini abbatis libro de Sancto Dionysio. éd. G. Waitz. dans MGH SS in folio, t. XV/I,

Hannoverae, 1887. pp. 2 (Revelatio Stephani) et 3 (Gesta Stephani). Ce texte, attribué à l'abbé de

Saint-Denis Hilduin (814-842). a bénéficié d'une très large diffusion (Stoclet A. J.. «La Clausula

de unctione Pippini regis: mises au point et nouvelles hypothèses», dans Francia, 8 (1980), pp.
1-42, voir pp. 13-15). Sur les sources du sacre de Pépin, cf. Oelsner. op. cit.. pp. 155-156, n. 3.

27



évoque son rôle à Romainmotier, exclusivement86. D'autre part, d'un
point de vue chronologique, l'arrivée d'Etienne II à Romainmotier est
antérieure à son séjour parisien. Par conséquent, dans le cas d'une source
unique, on s'attendrait plutôt à trouver l'épisode d'Etienne II à Romainmotier

avant la consécration de Pépin et de ses fils, et non à la suite de cet
événement87.

Selon la lettre de Clément II, le pape Etienne aurait consacré des

églises à Romainmotier. L'utilisation du pluriel ecclesias pourrait être
considérée comme une preuve de la réalité historique de cet événement,
d'autant plus que les archéologues ont révélé l'existence d'une seconde

église préclunisienne, présentant une nef rectangulaire terminée par un
sanctuaire plus étroit, de même plan, et située au sud des deux églises
successives, à abside circulaire, déjà découvertes au début du XXe siècle
sous l'église actuelle88. Cependant, cette corrélation entre le texte de la
lettre et les vestiges matériels n'est pas absolument déterminante, dans la

mesure où, au XIe siècle, à l'époque où est rédigée la lettre précitée, il
existait également deux églises à Romainmotier89. A cet égard, on pourrait

supposer que le scribe ait simplement transposé à l'époque d'Etienne
II l'organisation des bâtiments qu'il avait sous les yeux au moment où il
écrivait90.

La lettre de Clément contient également une indication importante
concernant le nom de Romainmotier. D'après ce texte, c'est le pape
Etienne II qui, lors de son séjour au bord du Nozon, aurait appelé le

monastère «romain». Historiquement, cette explication n'est pas
possible, puisque, comme nous l'avons vu, la première Vie de saint Wan-

drille désigne le couvent sous le vocable Romanus, en relation à un
épisode remontant au milieu du VIIe siècle91. Par conséquent, la donnée de la

lettre, si elle n'apporte rien à la connaissance des événements de 753,

86 Dans le texte, la formule In superadicto vero negotio et itinere sert de transition entre les deux par¬
ties (Cartulaire de Romainmotier, éd. Pahud, p 73, n° t 2).

87 Le sacre royal a lieu au monastère de Saint-Denis, le 28 juillet 754, alors que le passage du pape
à Romainmotier se place à la fin de l'année précédente (Regesta Pontificum, éd. Jaffé et Wattenbach,

t. I. p. 272, n" 2313 et p. 273. n" 2315).
88 Sur cette église méridionale, cf. «Chronique archéologique», dans RHV, (1998), pp. 102-112.

voir pp. 104-106.
89 Cf. ibid., pp. 107-110.
90 Cf. Morerod, «La visite», art. cit.. p. 56.
91 La première Vita Wandregiseli a été rédigée vers 700, soit antérieurement au passage du pape

Etienne II à Romainmotier (Borias A.. «Saint Wandnlle a-t-il connu saint Benoît?», dans Revue

Bénédictine, 89 (1979), pp. 7-28. voir p. 15).

28



doit être analysée sous l'angle de la mémoire des origines, que les clunisiens

élaborent dès la première moitié du XIe siècle.

Lorsque ceux-ci s'installent au bord du Nozon, à partir de 928/929, ils

trouvent déjà des bâtiments conventuels sur un site nommé Romanis92.

Leur tâche consiste alors à rétablir la vie monastique à Romainmotier, et

non à créer ex nihilo une nouvelle fondation dans le désert. Ainsi, héritiers
d'une appellation antérieure à leur arrivée, ils vont être amenés à en chercher

la signification. Toutefois, leur connaissance de l'histoire ancienne
de l'endroit est très sommaire: ils ignorent tout de la fondation des Pères

du Jura et restent dans le vague à propos de l'établissement colombanien.
Ils sont donc mal armés pour un travail d'exégèse. Cependant, on aurait
tort de voir dans leur explication du nom de Romainmotier une simple
fantaisie étymologique due à l'ignorance ou à une carence documentaire.
Le rapprochement du monastère «romain» avec le pape romain, Etienne
IL n'est pas fortuit. Le but est naturellement de mettre en évidence les

liens anciens du monastère avec Rome, à une époque où la protection
pontificale est particulièrement recherchée. Ainsi, l'interprétation du

nom de Romainmotier, qui renvoie à une légitimité romaine, s'inscrit
bien dans la perspective que nous avons analysée plus haut, à savoir la

défense du temporel monastique au milieu du XIe siècle93.

Concernant le passage d'Etienne II à Romainmotier, la préface du

cartulaire, rédigée au milieu du XIIe siècle, reprend, en les abrégeant, les

indications fournies par la lettre de Clément II94. Même si le scribe ne

cite pas sa source, il utilise les mêmes expressions que celle-ci, sans

apporter de précisions supplémentaires. On constate une fois de plus que,
sur la question des origines préclunisiennes, les moines du XIIe siècle ne

procèdent à aucune innovation, mais se bornent à organiser dans un
recueil, le cartulaire, une construction historiographique déjà élaborée au

siècle précédent. Toutefois, la préface fournit une indication intéressante

qui permet peut-être de comprendre la genèse de cette élaboration. On

Donation de Romainmotier à Cluny par la comtesse Adélaïde, soeur du roi Rodolphe Ier. le 14 juin
928/929 (Cartulaire de Romainmotier. éd. Pahud. pp. 74-81. n" 3). Sur l'importance de cette
charte, cf. Pahud A.. «Le testament d'Adélaïde», dans Romainmotier. Histoire de l'abbaye.
Lausanne. 2001. pp. 65-73 (BHV. 120).
Cf. aussi Morerod. «La visite», art. cit.. p. 56.

Deinde domnus Stephanus venerabilis Romane sedis episcopus a Pipino rege vocatus iter agens
in supradicto loco ospitium sibi preparare jussit et servitium habitantium benigne suscipiens
<locum> benedixit et sanctificavit et ad honorem apostolorum ecclesias ibi consecravit et Romanum

monasterium post hinc vocari precepit (Cartulaire de Romainmotier. éd. Pahud. p. 69. n" 1).

29



apprend en effet que l'abbé Odilon s'est beaucoup démené pour défendre
les intérêts de Romainmotier, notamment en agissant auprès des pontifes
romains95. Les actes privés montrent en tout cas qu'il intervient à

plusieurs reprises dans l'administration du temporel monastique. En sa qualité

d'abbé de Romainmotier, il a peut-être également inspiré l'historiographie

des origines, qui met en évidence des liens anciens avec la
papauté96. Mais, sur ce dernier point, les seuls indices indirects provenant
de la préface rédigée un siècle après la mort d'Odilon, ne permettent pas
de se monter trop affirmatif. Certes, il est possible, sans être prouvé, que
l'abbé de Cluny ait défendu les intérêts de Romainmotier lors de son
séjour à Rome, en décembre 1046, à l'occasion de l'intronisation du pape
Clément II et du couronnement impérial d'Henri III97. Le cas échéant, la
lettre apocryphe de Clément constituerait une sorte de brouillon fournissant

la matière d'un document authentique qui n'a jamais vu le jour. A
l'inverse, considérant le manque de témoignages contemporains, on
pourrait aussi arguer que l'intervention d'Odilon à la cour romaine en
faveur de Romainmotier résulte d'une simple lecture des moines du XIIe
siècle, induite par l'existence même des documents pontificaux datant de

son abbatiat, documents qu'ils recopiaient dans leur cartulaire et
utilisaient pour rédiger la préface.

Les renseignements qui nous sont parvenus au sujet du passage
d'Etienne II à Romainmotier proviennent uniquement des documents
copiés dans le cartulaire. En fait, il ne reste plus aucune trace des

archives du couvent antérieures à la restauration clunisienne du Xe

siècle98. D'autre part, les sources carolingiennes qui relatent l'épisode du

sacre de Pépin ne signalent jamais la venue du pape Etienne au bord du

Nozon. Toutefois, en dépit de ces importantes lacunes, une présence de ce

pape à Romainmotier en 753 n'est pas invraisemblable d'un point de vue
historique. En effet, on sait par les Continuations de Frédégaire qu'Etien-

^ Cui succedens Odilo vir beatissimus virtute et pietate refulgens in hujus loci desudavit utilitati-
bus tam aput Romanos <prestites a>gendo de antiqui privilegii confirmatione. quam <aput reges
et prin>cipes de possessionum donatione vel restitutione (ibid.. p. 70. n° 1

96 Sur l'activité de l'abbé Odilon à Romainmotier. cf. Hausmann G.. «Romainmotier dans l'Eglise
clunisienne». dans Romainmotier. Histoire de l'abbaye, Lausanne, 2001, pp. 121-131 (BHV.
120). voir pp. 125-126. C'est également iors d'un séjour au bord du Nozon que i'abbé de Ciunv

conçut le projet d'une Vie de saint Mayeul. son prédécesseur (Dahhaoui. «Romainmotier et la

culture», art. cit.. pp. 188-189).
97 Cf. HourlierJ., Saint Odilon, abbé de Cluny, Louvain, 1964. pp. 111-112.
98 Sur les archives de Romainmotier, cf. Hausmann, «Romainmotier», art. cit.. pp. 537-538.

30



ne II, lors de son voyage en Gaule, a emprunté le col du Grand-Saint-
Bernard99; en outre, le Liber Pontificalis nous atteste sa présence à

l'abbaye de Saint-Maurice100. Dans ces circonstances, le pape a probablement

suivi la grande route internationale reliant l'Italie à la France par le

Grand-Saint-Bernard, le Chablais, Orbe et le col de Jougne; une étape à

Romainmotier est donc tout à fait possible101. En revanche, on ne peut

pas admettre l'idée qu'Etienne II ait octroyé à cette occasion un privilège
plaçant le couvent directement sous la protection de Rome. Cette thèse,

comme nous l'avons montré, résulte d'une mauvaise lecture de la bulle de

Grégoire V, lecture qui attribue au pape des dispositions contenues dans

un diplôme du roi Conrad le Pacifique102. D'ailleurs - et c'est révélateur

- on constate que la lettre postérieure de Clément II, qui constitue notre

source la plus développée et la plus précise au sujet des événements de

753, ne signale à aucun moment l'octroi d'un privilège pontifical à

Romainmotier103. Si tel avait été le cas, on comprend mal pourquoi, vers
1046, lorsqu'on prépare un brouillon de lettre à l'intention de Clément II,
on n'ait pas justement profité d'insister au maximum sur les anciens liens

juridiques entre Romainmotier et la papauté. Il faut donc se résoudre à

abandonner complètement l'idée d'une protection apostolique du

monastère au milieu du VIIIe siècle.

Il existe cependant un texte qui mentionne une telle protection,
prétendument accordée par Etienne II à Romainmotier: la notice du
commissaire Aymonet Pollens. D'après celle-ci, le pape a non seulement
procédé à la dédicace de l'église, mais également placé le monastère, ses

dépendances et ses serviteurs sous son autorité104. Etant donné le silence
des sources du VIIIe siècle et de la tradition clunisienne à ce sujet, on ne

peut guère considérer le témoignage de Pollens autrement que comme

99 Cf. Frédégaire. Chronique, cont. 36. éd. Wallace-Hadrill. trad. Devillers et Meyers, pp. 236-237.
100 Cf. Le Liber pontificalis. 94 (Stephanus II). texte, introduction et commentaire par L. Duchesne,

t. I. Paris. 1886. p. 447.
11,1 Sur l'utilisation de cette ancienne voie romaine durant le Haul Moyen Age. cf. Piquard M.. «La

Franche-Comté, zone de passage entre l'Italie et le nord de la France pendant le Haut Moyen
Age», dans Actes du 99e Congrès national des Sociétés savantes. Besançon. 1974. Section de

philologie et d'histoire jusqu'à 1610. t. Il: La Franche-Comté, questions d'histoire et de philologie.

Paris. 1977. pp. 27-39.
1117 Cf. supra pp. 23-24.
,03 Cf. Cartulaire de Romainmotier. éd. Pahud. p. 73. n-1 2.
104 Postea fuit adificata ecclesia et dedicanda per beatum Stephanum papam secundum, circa

annum Domini Vile L cum iret ad Pipinum regem Francorum. quia ibi voluti locali eundo. et ideo
eundem monasterium et pertinentias et servos retinuit sibi in protectionem sedis apostolica;
(Charrière. Pièces justificatives, op. cit.. p. 808. n" 73).

31



une amplification tardive de cette tradition à la fin du Moyen Age.
D'autre part, même si l'on voulait absolument attribuer à Etienne II un
rôle plus important que celui révélé par les textes, on serait obligé
d'admettre que son action à Romainmotier n'a pas entraîné de conséquences
pratiques. En effet, entre le passage de 753 et l'année 888, au moment où
le roi Rodolphe Ier cède Romainmotier à sa soeur Adélaïde, on ne sait
absolument rien de l'histoire du monastère105. Le plus vraisemblable est
de supposer que celui-ci fut victime d'une sécularisation à l'époque
carolingienne, peut-être au milieu du IXe siècle106. Cette interprétation nous

permet de comprendre alors pourquoi Romainmotier se trouve inclu dès

888 dans le patrimoine des rois de Bourgogne, alors que toute vie monastique

y a manifestement disparu. Ni à ce moment ni en 928/929, lorsque
la comtesse Adélaïde cède le couvent à Odon et à Cluny pour en effectuer
le relèvement, il n'est fait allusion à quelque lien ancien entre Romainmotier

et la papauté107.

Conclusion

A plusieurs reprises, nous avons signalé le problème que pose le nom
même de Romainmotier. Il nous paraît opportun, en guise de conclusion,
de reprendre brièvement cette question qui touche à la mémoire des

origines108. Comme nous l'avons indiqué précédemment, la première tentative

d'explication de l'appellation «Romainmotier» remonte à la lettre
apocryphe de Clément II, explication qui attribue la paternité du terme au

pape Etienne II109. Si cette interprétation n'est plus admise par la
critique, deux théories principales ont opposé les érudits:

"" Diplôme du 10 juin 888, cf. Die Urkunden der Burgundischen Rudolfinger, bearbeitet von Th.
Schieffer und H. E. Mayer, München, 1977 (MGH DD Reg. Burg.), pp. 95-98, n" 3.

106 sur cette sécularisation, cf. Egger. Clunia/enser-Klöster, op. cit.. pp. 12-14. La préface du cartu¬
laire. qui se base sur la pseudo-lettre de Clément II, fait allusion en termes vagues à une suppression

de Romainmotier après le passage du pape Etienne II: qui locus a malis hominibus et ab

inportunis vicinis postea destitutus extitit (Cartulaire de Romainmotier, éd. Pahud. p. 69, n" 1 ; cf.
aussi p. 73, n° t 2). D'après Aymonet Pollens, le monastère aurait brûlé lors d'une guerre: deinde

tamen, asperitate guerrarum. ustum fuit monasterium et adhuc sunt menia ecclesia; rubra
(Charrière. Pièces justificatives, op. cit.. p. 808. n"73).

107 Cf. supra p. 29, n. 92.
108 Sur le nom de Romainmotier. cf. en dernier lieu Morerod, «Romainmotier, le nom et l'histoire»,

art. cit, pp. 279-282.
IIW Cf. supra pp. 28-29.

32



a. Selon Marius Besson. le nom de Romainmotier rappellerait le
souvenir du premier fondateur, saint Romain110. Cette thèse, qui était déjà
soutenue par Aymonet Pollens à la fin du Moyen Age, présente les
inconvénients suivants111. Premièrement, les formes anciennes donnent en
particulier Romanis, ce qui exclut un génitif singulier de la 2e déclinaison,
qui devrait être Romani dans le cas où il s'agirait du monastère de

Romain (Romanics). D'autre part, il faut attendre l'époque colombanienne,

soit le milieu du VIIe siècle, pour trouver la première mention explicite

de Romainmotier112.
b. En partant de considérations linguistiques, Ernest Muret a proposé

de voir dans Romanis une forme accourcie et familière de Chramnele-
ntts. le duc qui reconstruit Romainmotier au VIIe siècle et qui, selon ce

savant, serait le véritable fondateur du couvent113. Sans entrer dans les

détails, on peut faire valoir contre la thèse précitée l'existence de formes

mérovingiennes similaires, qui ne respectent nullement les règles de la

grammaire114.
En vérité, aucune de ces deux interprétations ne nous paraît vraiment

satisfaisante. Peut-être faudrait-il alors construire le raisonnement de la
manière suivante. Tout d'abord, reconnaissons que nous ignorons le nom
réel de Romainmotier à l'époque des Pères du Jura, aux Ve-VIe siècles.

Grégoire de Tours mentionne seulement un monastère intra Alamanniae
terminum, que l'on identifie avec vraisemblance à Romainmotier115. De

plus, il faut un certain temps entre le moment où une institution est créée

et l'époque où le nom de son fondateur supplante le nom d'origine. Ainsi,

par exemple, Romain a fondé un établissement qui, de son temps, était

110 Cf. Besson, «Saint Romain», art. cit.. pp. 188-196 et 218-226. voir pp. 221-223; id., «Le premier
fondateur de Romainmotier», dans RHES. 19 1925), pp. 60-62.

1 ' ' Sicut de antiquis hbns et documentis didisci, Romanum monasterium fuit erectum vel inchoatum

per duos venerabiles et beatos viros monachos nigros Romanum et Lupicinum, a quo Romanum
nomen accepit, adeo ut dicitur Romanum monasterium (Charrière. Pièces justificatives, op. cit.,
pp. 807-808. n" 73).

"- Cf. supra p. 19.
113 Cf. Muret. Romanis monasterium. art. cit., pp. 3-19. voir pp. 14-18. La thèse de Muret a été

récemment reprise par le toponymiste W. Müller dans un article intitulé «Die Ueberlieferung der
ältesten Ortsnamen der Suisse romande», dans Philologie der ältesten Ortsnamenüberlieierung.
Heidelberg, 1992. pp. 297-310. voir pp. 303-306.

114 Un bon exemple de forme irrégulière nous es! fourni par les Continuations de la Chronique de

Frédégaire, qui qualifient Etienne II de papa Romensis (Frédégaire, Chronique, cont. 36, éd.

Wallace-Hadnll. trad. Devillers et Meyers, p. 236).
"5 Cf. supra pp. 9-10.

33



désigné par le toponyme Condadisco ou Condatisco116; Condat deviendra

par la suite Saint-Oyend. d'après son abbé des années 485/490 à

512/514, puis enfin Saint-Claude, à partir des XIIe/XIIIe siècles117. De

même, saint Lupicin est à l'origine d'un couvent nommé Lauconne qui,
postérieurement, s'appelera Saint-Lupicin118. Il semble donc peu
probable, dans ces conditions, que saint Romain ait établi un monastère dans

le Jura vaudois et l'ait baptisé de son propre nom, Romain.
Or, la fondation des Pères du Jura a été complètement anéantie à la fin

du VIe siècle ou au début du VIIe. Lorsque le duc Chramnelène ressuscite

Romainmotier, il établit un nouveau monastère dans un endroit
apparemment désert, localisé uniquement d'après un hydronyme, le

Nozon119. Par conséquent, nous serions tenté de considérer, avec les

toponymistes, que le nom de Romainmotier remonte à l'époque
colombanienne, comme l'atteste pour la première fois la Vita sincera sancti
Wandregisili. En revanche, la relative contemporanéité du texte de Jonas,

qui relate la fondation de Chramnelène, sans lui donner de nom, avec la

Vita, qui l'appelle Romanos, nous empêche de concevoir une transformation

aussi radicale de l'antroponyme Chramnelenus. D'autre part, comme

pour saint Romain, on peut douter que le duc, de surcroît un laïc, ait
rapidement donné son nom à l'œuvre qu'il édifiait.

Reprenant cette question difficile, Jean-Daniel Morerod a récemment

ouvert une troisième voie, qui mériterait une investigation approfondie:
Romainmotier serait alors le monastère «de l'endroit où il y a eu des

Romains», soit un établissement créé dans une zone de population gallo-
romaine, par opposition aux zones d'occupation germanique120. D'autre

"6 Cf. Vie des Pères du Jura. 6. éd. Martine, pp. 244-245 et n. 6; appendice pp. 452-453 (Grégoire
de Tours. Liber Vitae Patrum. I, 2).

117 Ce monastère est appelé Saint-Oyend dès l'époque de Charlemagne (Moyse. «Les origines», art.

cit., pp. 35-37 et 56. n. 5). La désignation Saint-Claude sera longtemps utilisée conjointement à

Sainl-Oyend, avant de s'imposer de manière exclusive à l'époque moderne (Benoît D. P.. Histoire

de l'abbaye et de la terre de Saint-Claude. Montreuil-sur-Mer, t. I. 1890, p. 539).
118 La cella de Saint-Lupicin apparai! dans un faux diplôme de Charlemagne, daté de 790. qui aurait

élé élaboré au XIe siècle sur une base authentique (Moyse. «Les origines», art. cit.. p. 35, n" 49 et

p. 65). On notera toutefois que ce document ne donne pas encore explicitement le nouveau nom
du peut couvent, mais parle de la cella in qua corpus beati Lupicini humatum jacet (Mühlbacher
E.. Die Urkunden Pippins. Karlmanns und Karls des Grossen. Hannover. 1906 (MGH DD
Karol.. I). p. 454. n« 302).

119 Cf. supra pp. 16-17.
1:0 Cf. Morerod. «Romainmotier. le nom et l'histoire», art. cit. pp. 281-282. L'idée selon laquelle la

présence d'une population gallo-romaine aurait détermine le nom et la création de Romainmotier
a déjà été émise par Gelpke vers le milieu du XIXe siècle (Gelpke E. F. «Ueber die Entstehung
und den Namen des Klosters Romainmotier». dans Archiv des historischen Vereins des Kantons

Bern. 5 1863). pp. 199-212. \oir pp. 208-210.

34



part, l'archéologie a montré qu'au VIIe siècle la fusion des éléments
autochtones et allogènes n'était pas encore achevée et qu'il existait une

nette prédominance romane en bordure du Jura, à l'ouest d'une ligne
Yverdon-Lausanne-Nyon121. Dans cette perspective, il conviendrait de

traduire Romanis monasterium par «le monastère aux Romains», voire
même «pour les Romains». Si l'on considère en outre que Chramnelène,
lors de sa fondation, place à la tête du couvent un abbé appelé Siagrius, du

nom d'une prestigieuse famille sénatoriale de la fin de l'Empire romain,
laquelle aura des représentants jusqu'au milieu du VIIIe siècle, une telle
interprétation ne nous paraît pas du tout invraisemblable122.

The memory of Romainmotier. The question of its origins

This article compares the fragmentary data of the High Middle Ages with the cliiniacense

tradition of the origins of the monastery of Romainmotier. as they appear in the

cartulary of the 12lh century. The confrontation between these two categories of sources
allows us to better understand how the memory of the origins of the cliiniacense period is

constructed. This article develops three topics: the foundation of the Pères du Jura, the

colombanian reconstruction and the visit of pope Stephen II in 753.

The cartulary oi Romainmotier doesn't mention the two precluniacense foundations. It
ascribes the creation of the monastery to king Gov is. In fact, w ith regard to the question
of the origins of the monastery, the monks of the 12lh century reproduced a historiogra-
phical construction of the period of Odilo. In order to do this, they used two papal
documents, a bull of Gregory V and an apocryph letter to Clement II. The latter equally
contains a description concerning the visit of pope Stephen II to Romainmotier on his

passage to the French court in 753. It says that, at this occasion, the pope benedicted the

monastery, consecrated churches and called the monastery romain. In fact, the memory of
Stephen II is invoked especially in order to legitimize the monks' claim to benefit from an

immunity guaranteed by the Pope and the Emperor, although it is not unlikely that the

pope visited Romainmotier.

Cf. Moosbrugger-Leu R Die Schweiz zur Merowingerzeit. Die archäologische Hinterlassenschaft

der Romanen. Burgunder und Alamannen, Bd. B. Bern. 1971. pp. 20-29 et 66-72.
Sur la famille lyonnaise des Syagrii. cf. Coville A.. Recherches sur l'histoire de Lyon du Ve

siècle au IXe siècle (450-800). Paris. 1928. pp. 5-29: Musset L.. Les invasions: les vagues
germaniques. Pans. 1965 (Nouvelle Clio. 12). pp. 182-183.

35


	Romainmôtier et la mémoire : la question des origines

