
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 96 (2002)

Artikel: "Fabrikmässig betriebene Seelenfängerei" - die Bedeutung der
Volksmission im Kanton Luzern 1893-1962

Autor: Geiger, Patrick

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-130317

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-130317
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


«Fabrikmässig betriebene Seelenfängerei»
Die Bedeutung der Volksmission im

Kanton Luzern 1893-1962

Patrick Geiger

In der katholischen Kirche galt die Volksmission lange Zeit als die
wichtigste Form der ausserordentlichen Seelsorge.1 Dabei zielten
andere Geistliche als die regulär in einer Pfarrei tätigen Priester im
Abstand von rund zehn Jahren darauf ab, die aktiven Christen in
ihrem Glauben zu stärken und passiv gewordene Katholiken für das

Leben mit der Kirche zurück zu gewinnen.2 Zwar verfolgten auch
andere vergleichbare Pastoralformen - wie etwa die Wallfahrt,
Exerzitien oder religiöse Wochen - diese Ziele, jedoch gelang es keiner
bloss annähernd wie der Volksmission, weiteste Kreise einer Pfarrei
.seelsorgerlich zu erfassen. Wie die damit betrauten Ordenspriester
vorgingen und was sie beim gläubigen Katholiken3 tatsächlich
bewirkten, versucht der vorliegende Beitrag aufzuzeigen.

1 Der Autor arbeitet derzeit an einer Dissertation zum Thema: Die Volksmission im
Bistum Basel 1893-1962 (Arbeitstitel). Der vorliegende Artikel basiert sowohl
auf Ergebnissen der laufenden Forschung als auch auf seiner Freiburger
Lizentiatsarbeit: «Rette Deine Seele!» Die Volksmission im Kanton Luzern während
der Blütezeit des katholischen Milieus (1920-1950), unpublizierte Lizentiatsarbeit,

Freiburg 1997.
2 Was die Luzerner Freisinnigen bezüglich einer Volksmission am meisten kritisierten,

war in der Regel die Vorgehensweise der Missionare. Sie waren davon
überzeugt, dass mittels pathetischen Feierlichkeiten die Herzen der Gläubigen verführt
und durch Angst einflössende Predigten deren Verstand übertölpelt wurden. So

war von freisinniger Seite immer wieder zu vernehmen, dass anlässlich einer
Volksmission «die Seelenfängerei [...] fabrikmässig betrieben» werde, wie dies
etwa der Eidgenosse am 13. März 1896 im Rahmen des Missionseinsatzes der
Einsiedler Benediktiner in Büron kolportierte. Auf dieses Urteil bezieht sich der

Ausspruch im Titel.
3 Der Einfachheit und der Eleganz der Sprache wegen erwähne ich im folgenden

jeweils nur die männliche Form.

21



Verhängnisvolle Jesuitenmissionen während der Regeneration

In der Schweiz war die Entwicklung der Volksmission bis in die
Mitte des 19. Jahrhunderts eng an das Schicksal der Jesuiten
gekoppelt.4 Nach seiner Wiederherstellung 1814 nahm sich der
Jesuitenorden erneut dieser sinnfälligen Form der Massenpastoral
an und trug damit seinen Teil bei zur Wiederbelebung barocker
Frömmigkeit während der Restauration.5 Die Gesellschaft Jesu

war allerdings bei ihren Feinden als reaktionärer Arm des Papstes
verschrien, weshalb den Volksmissionaren der Jesuiten eine intensive

Tätigkeit ausserhalb der West- und Innerschweiz6 angesichts
staatlicher Restriktionen und persönlicher Vorbehalte aus den Reihen

freisinniger Kleriker weitgehend verwehrt blieb.7
Im Kanton Luzern war erst nach dem Sturz, der freisinnigen

Regierung wieder an die Durchführung von Volksmissionen zu
denken.8 Auf die Initiative des konservativen Bauernführers Joseph

4 Zu ihnen gesellten sich zwar ab 1826 Redemptoristen. die kurz zuvor in Freiburg
i. Ü. Aufnahme gefunden hatten, doch blieben deren Seelsorgeeinsätze weitgehend

auf den Kanton Freiburg beschränkt. Immerhin war es den Liguorianern -
wie die Mitglieder dieser Kongregation auch noch genannt wurden - zu verdanken,
dass katholische Diaspora-Pfarreien wie Genf, Neuenburg, Bern oder Basel
bereits während der Regeneration Volksmissionen durchführen konnten. Vgl.
Thomas Landtwing, Die Redemptoristen in Freiburg in der Schweiz 1811-1847.
Ein Beitrag zur engeren Landes- und Kirchengeschichte, Freiburg i. Ü. 1954, 78f.
Zur Volksfrömmigkeit im 19. Jahrhundert vgl. in der Schweiz etwa: Victor Conzemius.

Lebensformen des Katholizismus, in: Lukas Vischer/Lukas Schenker/
Rudolf Dellsperger (Hg.): Ökumenische Kirchengeschichte der Schweiz.
Freiburg/Basel 21998, 246-251; Markus Ries, Luzerner Kirchenalltag zwischen
Restauration und Sonderbund, in: Jahrbuch der Historischen Gesellschaft Luzern.
16 (1998), 34-42.
Nebst dem Wallis waren vor allem die Innerschweizer Kantone Uri, Schwyz, Nid-
und Obwalden den Jesuitenmissionen gegenüber am meisten aufgeschlossen.
Aber auch in Pfarreien der Kantone Freiburg, Genf, Solothurn und Waadt sowie im
Berner Jura wurden solche veranstaltet.
Vgl. Otto Pfülf, Die Anfänge der deutschen Provinz der neu erstandenen Gesellschaft

Jesu und ihr Wirken in der Schweiz 1805-1847, Freiburg i. Br. 1922.
323-338.
Zu den Volksmissionen der Jesuiten im Kanton Luzern in den 1840er Jahren vgl.:
Pfülf, Gesellschaft Jesu, 335ff.; Ernst Staehelin. Der Jesuitenorden und die
Schweiz. Geschichte ihrer Beziehungen in Vergangenheit und Gegenwart, Basel
1923, 115f.; Alois Steiner, Die Jesuitenmission in Grosswangen 1842/44, in: Der
Geschichtsfreund, 120 (1967), 95-111; Ferdinand Strobel, Die Jesuiten und die
Schweiz im XIX. Jahrhundert. Ein Beitrag zur Entstehungsgeschichte des schwei-

22



Leu von Ebersol und seiner Gesinnungsgenossen hin erlebte der
Kanton Luzern 1841-1844 eine regelrechte Welle von
Jesuitenmissionen, denen sich nur wenige Pfarreien entziehen konnten. In
einer zunehmend durch kirchenpolitische Konflikte polarisierten
Zeit erregten diese religiösen Massenveranstaltungen verständlicherweise

beträchtliches Aufsehen und harsche Kritik weit über
die Kantonsgrenze hinaus. Insbesondere die Tatsache, dass die
damaligen Volksmissionen nicht allein zur sittlich-religiösen
Erneuerung eingesetzt wurden, sondern auch den Boden für die
verhängnisvolle Jesuitenberufung von 1844 ebnen sollten,9 lastete
bis ins 20. Jahrhundert hinein schwer auf dieser Seelsorgeform.
Zwar waren aufgrund des Jesuitenverbots durch die Bundesverfassung

an und für sich keine weiteren Missionseinsätze von Jesuiten
mehr zu befürchten; es sollte sich aber erweisen, dass die
Volksmission allgemein bei den Freisinnigen wegen ihres politischen
Missbrauchs völlig diskreditiert und als Manipulations- und
Verhetzungsinstrumentarium des Ultramontanismus stigmatisiert war.

Staatliche Gängelei der ausserordentlichen Seelsorge

Es ist deshalb nicht verwunderlich, dass die freisinnige Obrigkeit,

die zwischen 1848 und 1871 die Geschicke des Kantons
Luzern bestimmte, als eine ihrer ersten Massnahmen die so

genannten Missionsvereine, also die anlässlich der Jesuitenmissionen

gegründeten Standesvereine, verbieten Hess.10 Aber auch
vermeintlich staatsgefährdende Elemente der Seelsorge, die nicht von
den in den Pfarreien ansässigen Geistlichen ausgeübt wurden,
erregten den Argwohn der Freisinnigen. Ein Dorn im Auge waren
ihnen namentlich die seelsorgerlichen Aushilfen der Kapuzinerpatres,

die nur schwierig kontrollierbar und sanktionierbar waren.
Folglich verfügte der Regierungsrat in seiner ersten Verordnung
überhaupt, dass jeder Kapuziner, der in den kirchlichen Sprengein
Aushilfe leisten wolle, zuvor die staatliche Kompetenzprüfung

zerischen Bundesstaates, Olten/Freiburg i.Br. [1954], 74ff.; ders., Schweizer
Jesuitenlexikon, Manuskript, Zürich 1986, 332; Peter Waldburger, Luzern und die
Jesuiten 1839-1847, Diss. phil. Zürich, Zürich 1972, 39ff.

9 Vgl. Waldburger, Jesuiten, 42f.
10 Vgl. Rudolf Henggeler, Die kirchlichen Bruderschaften und Zünfte der

Innerschweiz, Einsiedeln 1962, 129ff.

23



erfolgreich absolvieren müsse. Mit dieser Restriktion, die
ursprünglich bloss für die Bewerber um Pfarrpfründe gedacht war,
wollte man die Berufung von angeblich aufrührerischen Predigern
in die drei Kapuzinerklöster Wesemlin (Luzern), Schüpfheim und
Sursee verhindern.11

Auch als ab 1855 wider Erwarten da und dort erneut Volksmissionare

in Erscheinung traten, verhielt sich die Luzerner Exekutive
nicht untätig.121858 ersuchte sie den Bischof des Bistums Basel, in
Zukunft ohne ihr Vorwissen keine Missionen mehr zu bewilligen.
Zugleich ordnete die Luzerner Regierung gar die polizeiliche
Überwachung zweier Volksmissionen an. Da dort jedoch keine
politischen Umtriebe festzustellen waren, begnügte man sich in
einem weiteren Fall mit der Warnung an den Pfarrer, dass deswegen
niemand von der Arbeit abgehalten und zur Missionsteilnahme
genötigt werden dürfe.13

Obgleich für die folgenden Jahrzehnte von Seite der Behörden
keinerlei staatliche Interventionen mehr festzustellen sind, darbte
das Missionswesen zunächst weiter vor sich hin. Vornehmlich
während des Kulturkampfes war an die Abhaltung von Volksmissionen

in vielen Luzerner Pfarreien überhaupt nicht zu denken; so
sind für die 1870er Jahre nur in 5%, für die 1880er Jahre dann in
immerhin rund 35% der Pfarrgemeinden Volksmissionen feststellbar.

Lediglich für das Jubiläumsjahr 1886 ist eine relativ hohe
Anzahl Missionen der Kapuziner verbürgt.14

11 Vgl. Verordnung über Prüfung der V.V. Kapuziner vom 14. Heumonat 1848, in:
Sammlung der Verordnungen, Beschlüsse und Weisungen des Regierungsrates des
Kantons Luzem, Bd. 1, Luzern 1860. 7f; Kirchendepartement LU an P. Alexander,
Provinzial der Schweizer Kapuzinerprovinz, [anfangs Aug. 1848), Staatsarchiv
Luzem (StALU), AKT 39/78C. Fasz. 2.

12 Zur Entwicklung der Volksmission der Kapuziner in der Schweiz 1854-1909 vgl.:
Innozenz von Schongau, Unsere Volksmissionen, in: St. Fidelis. Stimmen aus der
Schweizerischen Kapuzinerprovinz, 3 (1914/15), 91-113 u. 204—229.

13 Vgl. Sitzungsprotokoll des Regierungsrats LU am 15.10.1858, 2144.VI, StALU.
RR 142, Kopienband2 17. September- 12. November 1858; Statthalteramt Hochdorf

an Polizeidepartement LU am 31. Oktober 1858, Polizeidepartement LU an
Regierungsrat LU am 21. November 1858, Polizeidepartement LU an Statthalteramt

Sursee am 24. Dezember 1858, Regierungsrat LU an Bischof von Basel am
25.12.1858, in: StALU, AKT 39/6H, Fasz. 1.

14 Vgl. Innozenz, Volksmissionen, 11 Off.

24



Wendepunkt Fastenmandat 1893

Einen eigentlichen Wendepunkt stellt das 1893 erlassene
Fastenmandat des Basler Bischofs Leonhard Haas15 zur Volksmission

dar.16 Haas, der im Kanton Luzern aufgewachsen und dort als

Seelsorger tätig war, verhalf diesem «bewährten Bewahrungs- und
Heilmittel» mit seiner nachdrücklichen Empfehlung zum Durchbruch.

Er intensivierte damit einen Pastorationsprozess, der in der
Stadt Luzern und dessen Agglomeration bis zum Zweiten Vatikanum,

auf der Landschaft sogar darüber hinaus andauerte. Im
Dezennium nach 1893 wurden in 65 Pfarreien - oder anders
ausgedrückt in 80% aller damaligen Luzerner Sprengel - Missionare
gerufen.17 Die eigentliche Blütezeit erlebte dieses Seelsorgeinstitut
indes in der Zwischenkriegszeit, wo nahezu jeder Pfarrer der
Verpflichtung des 1918 in Kraft getretenen kanonischen Rechts folgte,
mindestens alle zehn Jahre in seiner Pfarrei eine Mission abzuhalten.

Damit entsprach der Werdegang der Volksmission als
seelsorgerische Komponente der katholischen Sondergesellschaft weitgehend

den von Urs Altermatt aufgezeigten Entwicklungslinien des
katholischen Organisationswesens.18

Die Volksmissionsorden und deren Eigentümlichkeiten

Dieser beachtliche quantitative Aufschwung wurde durch das
erweiterte Angebot an Volksmissionsorden begünstigt. Bis zum
Ersten Weltkrieg dominierten zwar die Kapuziner diesen Seelsorgezweig.

Ihre führende Rolle machten ihnen aber zusehends andere
Orden bzw. Kongregationen streitig. Die Einsiedler Benediktiner,
die erst in der Amtszeit des Abts Basilius Oberholzer Volksmissio-

15 Leonhard Haas (1833-1906), 1888-1906 Bischof des Bistums Basel.
16 Vgl. Die Volksmission. Fastenmandat Sr. Gnaden des hochwürdigsten Herrn

Leonhard, Bischof von Basel-Lugano für das Jahr 1893, Solothurn 1893.
17 Diese Zahlen basieren in erster Linie auf den diversen Quellenbeständen, die ich in

den Luzerner Pfarrarchiven bearbeitet habe, aber auch auf den Zeitschriften
St. Fidelis und Einsiedler Konventglöckli, worin die Schweizer Kapuziner und die
Einsiedler Benediktiner mehrmals pro Jahr über ihre abgehaltenen Volksmissionen

Rechenschaft ablegten.
18 Zur Entwicklung des Milieukatholizismus vgl.: Urs Altermatt, Katholizismus und

Moderne. Zur Sozial- und Mentalitätsgeschichte der Schweizer Katholiken im 19.

und 20. Jahrhundert, Zürich 21991, 133-180.

25



nare aussandten,19 traten erstmals 1879, dann regelmässig ab 1896
im Kanton Luzern in Erscheinung. Die Jesuiten nahmen sich
nachweislich ab 1893 erneut ihrem angestammten Arbeitsfeld an. Im
Jahrzehnt vor dem Ersten Weltkrieg waren sie aber kaum tätig;20
ihre volle Schaffenskraft entwickelten sie - begünstigt durch ihre
jungen Niederlassungen in Basel, Zürich und Bad Schönbrunn ZG

- erst ab der Zwischenkriegszeit. Insgesamt sind im Kanton Luzern
für den Zeitraum zwischen 1893 und 1962 rund 100 Jesuitenmissionen

nachweisbar. Obwohl der Bundesverfassungsartikel, der den
Jesuiten jede Tätigkeit in Schule und Kirche verbot, damals volle
Geltung besass, provozierte ihre offensichtliche Seelsorgearbeit
angeblich keinerlei Gegenmassnahmen der Behörden. Es ist jedoch
unklar, wie weit diese überhaupt darüber informiert waren; die
Jesuitenmissionen wurden nämlich unter bestimmten Vorsichts-
massnahmen durchgeführt und vermieden tunlichst jegliches
Aufsehen. Die Redemptoristen ihrerseits hielten vornehmlich ab Ende
der 1920er Jahre,21 die Pallottiner und Dominikaner schliesslich
erst nach dem Zweiten Weltkrieg Pfarreimissionen ab.

Die auftretenden Orden unterschieden sich bezüglich Kleidung,
Auftritt, Predigtweise oder Grad der Feierlichkeit voneinander. So

waren die Kapuziner etwa für ihre starke Volksverbundenheit und -
wie die Redemptoristen - für ihre ergreifenden Feiern geschätzt,
die Benediktinerpatres aus dem Wallfahrtsort Einsiedeln für ihr
vornehmes Auftreten sowie ihre massvollen Predigten geachtet,
und die Jesuiten für ihre unnachgiebige Strenge und scharfe Logik
anerkannt.22 Auch pflegte jeder Volksmissionar - unabhängig von

19 Einen Überblick über die Tätigkeit der Einsiedler Volksmissionare vermittelt: Viktor

Meyerhans, Die Volksmissionen der Einsiedler Patres, in: Maria Einsiedeln, 68
(1962/63), 160-166 u. 204-210.

20 Vor dem Ersten Weltkrieg hielten die Jesuitenpatres sicherlich 1893 in Wolhusen.
1895 in Luthem und Beromünster, 1896 in Nottwil und Vitznau. 1898 in Aesch,
Hochdorf und Winikon, 1899 in Geiss, 1901 in Wolhusen und Neudorf Volksmissionen

ab.
21 Zu den Redemptoristenmissionen in der Deutschschweiz vgl.: Josef Heinzmann.

Les missions populaires des rédemptoristes en suisse alémanique (1807-1984), in:

Spicilegium Historicum Congregationis Ssmi Redemptoris, 33 1985), 203-228.
22 So erlebte etwa Emil Achermann die verschiedenen Orden, die nacheinander in

Hitzkirch Volksmissionen hielten. Vgl. Emil Achermann, Mein Tal. Jugenderinne-
rungen. Heimatkundliches und Kulturgeschichtliches aus dem Hitzkirchertal,
Hochdorf21980, 1071'.

26



seiner Ordenszugehörigkeit - seinen eigenen individuellen
Predigtstil, mit dem er sich in der Rhetorik, Theatralik, Stimmgewaltigkeit

etc. von anderen Missionären abheben konnte.

Standesmissionen - Ausdruck der «Feminisierung der Religion»

Kein wesentlicher Unterschied zwischen den Orden ist hinsichtlich

der Organisation und des Predigtschemas, das bis Mitte des
20. Jahrhunderts in seinem barocken Zustand verharrte, auszumachen.

Die Organisationsform einer Volksmission war durch Dauer und
Ausprägung der Geschlechtertrennung gekennzeichnet. Im Kanton
Luzern kam in der Regel entweder die acht Tage dauernde Gesamtmission

oder die 15—18—tägige Standesmission zur Anwendung.
Während sich bei der Gesamtmission die allgemeinen Predigten an
alle Gläubigen richteten, wendete man sich bei der Standesmission
zunächst drei Tage an die Kinder, dann eine Woche an die Frauen/
Jungfrauen und schliesslich acht Tage an die Männer/Jungmänner.
Bis zum Ersten Weltkrieg fühlte man sich allgemein dem achttägigen

Missionsmodus verpflichtet. Die zweiwöchige Form wurde
erst in der Zwischenkriegszeit und zwar vor allem in mittelgrossen
und grossen Pfarreien praktiziert. Seit 1930 hielten sich die beiden
etwa die Waage.

Mit der zunehmenden Akzentverlagerung auf die Standesmission

versprachen sich die Volksmissionare eine bessere
Teilnehmerkontrolle und eine angemessene Betreuung der Gläubigen
angesichts der zunehmenden Komplexität in der Arbeitswelt. Das
Bestreben der Missionare, die Standesmission des weiblichen
Geschlechts wenn immer möglich vor derjenigen des männlichen
zu legen, war Ausdruck der «Feminisierung der Religion»:23 Da
sich ein Teil der Männerwelt der Missionsteilnahme zu entziehen
suchte, hielten die Prediger die betroffenen Ehefrauen und Mütter
in der ersten Missionswoche dazu an, ihre religiös lauen Männer
und Söhne anschliessend in die Kirche zu schicken. Bezeichnend

23 Vgl. Irmtraud Götz v. Olenhusen, Die Feminisierung von Religion und Kirche im
19. und 20. Jahrhundert. Forschungsstand und Forschungsperspektiven (Einleitung),

in: dies, et al. (Hg.), Frauen unter dem Patriarchat der Kirchen. Katholikinnen

und Protestantinnen im 19. und 20. Jahrhundert, Stuttgart/Berlin/Köln 1995,
9-21.

27



für diese Art der Instrumentalisierung des weiblichen Geschlechts
ist der Ratschlag eines Jesuitenmissionärs, der dem Pfarrer der

Landgemeinde Pfaffnau galt: «Wenn in einer Pfarrei [...] die
Gefahr bestünde, dass die Männerwelt zuerst durch die Frauenwelt

gewonnen werden musste, um sie zur Mission zu bewegen, dann
wäre also eine vorausgehende Frauenwoche segensreich; denn die

gewonnenen Frauen würden die abständigen Männer gut vorbereiten

und alarmieren. Ob das in Ihrer Pfarrei der Fall ist, wissen Sie
selber am besten. Es käme natürlich nicht auf 2-3 Säufer an!»24

Tiefbewegende Predigten

Den äusseren Rahmen einer Volksmission bildeten in erster
Linie eine inhaltlich zusammenhängende Reihe von Predigten und

einige wenige aussergewöhnliche Andachtsübungen. Die Verkündigung

von der Kanzel herab nahm anlässlich einer Mission einen
für die katholische Kirche ungewöhnlich hohen Stellenwert ein -
eine liturgische Akzentverschiebung, die einzig dem «sakramentalen

Zweck», der Förderung des Sakramentenempfangs, dienen
sollte.25 In den mehr als ein Dutzend Predigten, die jedem Katholiken

dargeboten wurden, thematisierten die Volksmissionare die
verschiedenen «Glaubenswahrheiten». «Wie eine wohlgeordnete
Schlachtreihe», verkündete Bischof Haas im oben angesprochenen
Fastenmandat mit markigen Worten, «erscheinen alle jene christlichen

Wahrheiten, welche die Grundlage des christlichen Lebens
bilden, als: Gott, Bestimmung des Menschen, Sünde, Tod, Gericht,
Ewigkeit, Himmel und Hölle, Busse, Gnade und Barmherzigkeit,
die Gebote, die guten Werke, die Standespflichten, die Nachfolge
Christi. [...] Die einen sind Donner und Blitz und erschrecken, die
andern wirken wie milder Regen, der keimende Saaten erquickt.»26
Die Prediger drückten darin die tiefe und ernst gemeinte Sorge der
katholischen Kirche um das Seelenheil des einzelnen Katholiken

24 P. Theodosius Sialm an Pfarrer Alois Koch am 10.6.1950, Pfarreiarchiv (PfA)
Pfaffnau, Schachtel A 130, Fasz. 8.

25 Vgl. F. Schmidt-Clausing, Volksmission, in: Kurt Galling (Hg.): Die Religion in
Geschichte und Gegenwart. Handwörterbuch für Theologie und Religionswissenschaft,

Bd. 6, Tübingen M962, 1476.
26 Haas, Volksmission, 4.

28



aus und beschworen ihn, von den angebotenen kirchlichen
Gnadenmittel unbedingt Gebrauch zu machen.

In der ersten Phase einer Mission dominierte die ernste
Bussstimmung, die den Teilnehmer zur Ablegung der Beichte bewegen
sollte. Ausgehend vom festen Glauben, dass die Seele des
Menschen unsterblich sei. belehrte der Volksmissionar die Gläubigen
über die verschiedenen Arten der Sünde, ermahnte sie zur Bekehrung

und machte sie auf die Gefahren der Gleichgültigkeit sowie
die Konsequenzen des Verharrens in der Sündhaftigkeit aufmerksam.

Eine besondere Wirksamkeit versprach man sich von den

jeweiligen Standespredigten, welche den Kindern. Jungfrauen,
Frauen, Jünglingen und Männern die standesspezifischen Pflichten
vor Augen führen sollten. Bei dieser Gelegenheit wurden etwa die
Jungfrauen beschworen, sich nicht von Leichtsinn, Oberflächlichkeit

und sinnlicher Liebe betören zu lassen. Die Frauen wiederum
wurden über die Pflichten. Tugenden und Untugenden einer
Ehefrau, Hausfrau. Mutter und Witwe unterwiesen. Die Jünglinge
indes suchte man bezüglich der Berufswahl und der Grundsätze,
welche Freundschaft und Ehe betrafen, zu instruieren. Die Männer
letztendlich wurden ermahnt, vom sündhaften Lebenswandel
abzulassen und ein Leben nach den Regeln der Kirche zu führen.27

Die Beichttermine wurden vorzugsweise nach den Standespre-
digten angesetzt, weil diese als probates Mittel zur Einstimmung
auf das Busssakrament betrachtet wurden. Die Missionsbeichte
hatte der Gläubige entweder als gewöhnliche Beichte oder als
Generalbeichte abzulegen. Letztere Form, in der eine, mehrere
oder gar alle Beichten des bisherigen Lebens wiederholt werden
sollten, war dann zwingend nötig, wenn mindestens eine der bisherigen

Beichten ungültig war, d. h. wenn man zuvor ohne
ausreichende Gewissenserforschung und Reue gebeichtet, schwere Sünden

verschwiegen, längere Zeit in Feindschaft und Hass oder in
kirchlich nicht geordneten Lebensverhältnisse gelebt hatte. Ansonsten

genügte eine einfache Beichte.28

27 Vgl. Innozenz Hübscher. Die heilige Volksmission. Ein Führer durch die
Missionstage für das katholische Volk. Einsiedeln 21926. 23ff.

28 Vgl. Hübscher. Volksmission. 94ff.

29



Stimmungsvolle Missionsfeiern

In der zweiten Phase der Volksmission rückten die Gnadenmittel
der Kirche und das kirchliche Pflichtenheft des Gläubigen in den

Vordergrund. Die Prediger unterstrichen die Notwendigkeit des

Sakramentenempfangs und die Einhaltung der religiösen Gebote.
Diese Gedanken wurden durch emotional berührende Feierlichkeiten

untermalt. Sie sollten «das Gemüt erfreuen, die gebeugte Seele

aufrichten, dem reumütigen Sünder Vertrauen und Hoffnung
einflössen und alle Gutwilligen erbauen und mit heiliger Begeisterung

erfüllen».29 Je sinnfälliger die Andachtsübungen gestaltet
waren, desto grössere Wirksamkeit versprachen sie. Einen eigentlichen

Höhepunkt stellte die Muttergottesfeier am Samstag Abend
dar.30 Nach Rosenkranz, und Predigt zogen die Missionare mit den

Ministranten, die alle eine Kerze in der Hand hielten, zum prächtig
verzierten Marienbild. Manchmal ergänzt durch andere Kinder,
etwa Erstkommunikanten, gruppierten sie sich in gefälliger Art um
das Gnadenbild. Es erfolgte die Weihe an Maria. Um beim Gläubigen

den erhebenden Eindruck dieser gnadenreichen Zeit noch zu
vertiefen, inszenierten bisweilen Missionäre der Kapuziner und

Redemptoristen mit Hunderten von Kerzen «ein religiöses
Seenachtsfest mit einem Flammenmeer».31 So wurden beispielsweise
anlässlich der Volksmission anno 1931 in Schongau - einer kleinen,
abgelegenen Bauernpfarrei mit ein paar hundert Katholiken - auf
einem riesigen Holzgestell, das den ganzen Chor der Kirche
ausfüllte, Dutzende von Kerzen platziert und mit Schnüren, die mit
Bodenwichse bestrichen waren, miteinander verbunden; einmal
von zwei Seiten entzündet, eilten die beiden Feuerschlangen von
Kerze zu Kerze das Holzgerüst hinauf und flammten rotbraun in

29 Hübscher, Volksmission, 29f.
30 Da die Ausgestaltung der Feierlichkeiten in der Kompetenz des jeweils tätigen

Ordens lag, beziehe ich mich in diesem Abschnitt auf deren Missionszeremoniale.
Dabei standen mir die Ausführungen des Kapuziners Innozenz Hübscher. Unsere
Volksmissionen in liturgischer Hinsicht, in: St. Fidelis, 5 (1916/17), 269-278
sowie je ein Merkblatt der Jesuiten (PfA Ebikon, o. Sig.) und der Dominikaner
(PIA Rain. A 23) zur Verfügung.

11 Hinweis von Rudolf Habermacher, Sursee, im Gespräch am 18. Dezember 1996.

Habermacher war 1943-1950 Vikar und 1950-1958 Pfarrer in Flühli LU.
1958-1983 Pfarrer in Ruswil. Diese Ausdrucksweise Habermachers bezieht sich
auf die feierliche Inszenierung der Redemptoristen in Flühli LU 1945.

30



der abgedunkelten Kirche auf.32 Man kann sich ausmalen, wie
bewegt und ergriffen der Gläubige von diesem Lichtermeer, das

ihm in dieser gewaltigen Form vielleicht zum ersten Mal geboten
wurde, gewesen sein musste.

Die Schlussfeier erfolgte in der Regel am Sonntag. Auch diese
wurde so feierlich wie nur möglich gestaltet. Sie umfasste in erster
Linie die Schlusspredigt, die gemeinsame Erneuerung des Taufgelübdes,

die allgemeine Verrichtung des Reueaktes und des Ablassgebetes

sowie die Erteilung des päpstlichen Segens. Wie tief
ergreifend eine derartige Abschlussfeier sein konnte, veranschaulicht

etwa ein Artikel einer Luzerner Lokalzeitung, mit der sie die
Berichterstattung über die Volksmission der bekannten Kapuzinerpatres

Rufin Steimer und Innozenz Hübscher 1923 in Ruswil
abschloss: «Den Höhepunkt der 14-tägigen Volksmission brachte
wohl die Schlussfeier vom Sonntag abend. Die Kirche war bis auf
den letzten Platz, besetzt und selbst die Gänge waren dicht gefüllt.
Andächtig lauschte unser Ohr den Worten eines gottbegnadeten
Missionärs, der in seiner Schlusspredigt auf die ewigen Freuden
des Himmels hinwies. [...] Dann folgte die Taufgelübde-Erneuerung.

Welch' ein bezaubernder Augenblick, Lichtlein an Lichtlein
und dann tausend Stimmen: Wir glauben! Ja, wir glauben an Jesus
Christus den Sohn des dreieinigen Gottes. - Wir widersagen! - Wir
geloben! - Alsdann erteilte der Hochw. Patres den päpstl. Segen.
Und wieder sind es tausend Stimmen, die freudig und bewegten
Herzens einstimmen in das Lied 'Grosser Gott wir loben dich,
Herr wir preisen deine Stärke'. Wuchtig und von Dankbarkeit
durchweht zieht der Geist des Erhabenen an uns vorbei.»33

Hatte der Gläubige nun mindestens fünf Missionspredigten
angehört, eine gültige (General-) Beichte abgelegt, und war er
anschliessend im Stand der Gnade verharrt, hatte er kommuniziert,
sein Taufgelübde erneuert und den päpstlichen Segen entgegen
genommen, so standen ihm eine reichliche Anzahl Ablässe zu.
Nach der Lehre der katholischen Kirche waren ihm damit die so

12 Hinweis von Lambert Moos, Schongau, im Gespräch am 18. Dezember 1996.
Moos erlebte als Knabe persönlich die angesprochene Volksmission. Die Kapuziner

bedienten sich dieser Technik etwa 1935 in Greppen. Vgl. P. Efdelbert].,
[Missionsbericht] Greppen, in: St. Fidelis, 22 (1935), 16lf.

33 Anzeiger vom Rottal, 10. November 1923, 3.

31



genannten «zeitlichen Sündenstrafen» erlassen. Seine «gereinigte»
Seele wäre, falls sie von keiner Todsünde belastet war, in jenem
Augenblick zur Aufnahme in den Himmel bereit gewesen.

Hoher Partizipationsgrad

Wenden wir uns nun der Fragestellung zu, welchen Erfolg dieses

psychologisch geschickt strukturierte Programm von stimmungsvollen

Andachtsübungen und aufrüttelnden Predigten zeitigte. Für
den Klerus war der Beteiligungsgrad der Pfarrei das wichtigste
Beurteilungskriterium. Bezeichnenderweise wurde in vielen ver-
fassten Missionsberichten ein Erfolg oder Misserfolg nach dem
zahlenmässigen Aufmarsch der Gemeindemitglieder beurteilt; von
der Nachhaltigkeit einer Volksmission hingegen - etwa in Form
einer individuellen Erfolgsgeschichte - legte man häufig kein
Zeugnis ab. Diese einseitige Wahrnehmung ist Ausdruck eines
vorherrschenden quantitativen Verständnisses des Katholizismus:
Nicht die Verinnerlichung der Glaubensgrundsätze, sondern das
Ausmass des Sakramentenempfangs war in erster Linie
Bewertungsgrundlage. Die exakte Teilnehmerzahl eruierte man etwa mit
der Zählung der verteilten Hostien oder der abgelegten Beichten. In
kleineren Pfarreien waren diese statistischen Erhebungen
allerdings unnötig; die soziale Kontrolle war dort ohnehin schon sehr

ausgeprägt, wie etwa die Feststellung des Pfarrers von Aesch LU
1931 veranschaulicht: «Die Mission nahm einen guten Verlauf.
Doch machten v[on]. Mosen 10% nicht mit, vor allem die Familien
W[..]-W[..], ein K[..] B[..], W[..]-F[..] G[..], Frau Stationsvorstand
[..] Auch in Aesch waren es einige wenige. Verblendete!»34

Noch um 1950 hatte der Klerus bezüglich Beteiligung sehr hohe
Erwartungen. Der Seelsorger einer Pfarrei mit 1 'OOO-2'OOO Seelen
etwa betonte einen Monat vor Missionsbeginn: «Wenn nur zehn
aus uns die Volksmission vernachlässigen würden, hätte die Mission

nicht diesen Erfolg.»35 Es scheint, dass die Erwartungen der
Pfarrherren in der Regel nicht enttäuscht wurden. Aus den Mis-

34 Pfarrchronik von Andreas Vetter und Josef Lötscher 1918-1953. 33. PIA Aesch,
B 9.1. Aus Gründen des Persönlichkeitsschutzes werden hier Vor- und Nachnamen
nicht vollständig genannt.

" PfaiTblatt Hitzkirch, 1. November 1949.

32



sionsberichten lässt sich eine starke Frequentierung als Grundtenor
ableiten. In einigen Punkten muss man aber differenzieren, vor
allem in Bezug auf Zeitraum, Stadt-Land und Geschlecht. Allgemein

nahm die Teilnahmebereitschaft ab Mitte des 20. Jahrhunderts

ab. Weiter waren die Männer auch während der Volksmission
weit weniger konsequente Kirchgänger als die Frauen. Schliesslich

liessen sich die Katholiken in der Stadt und Agglomeration
Luzern durch Volksmissionen weit weniger begeistern als die
Gläubigen auf dem Land: Während vor allem in kleinen Landpfarreien

alle oder fast alle mitmachten, schätzte man etwa die Beteiligung

in der Luzerner Stadtpfarrei St. Karl 1945 auf lediglich 45%
der Frauen und 26% der Männer.36

Ergriffene Teilnehmer

Eine Volksmission war in erster Linie Massenpastoral. Das Ziel,
das Gemeindekollektiv geschlossen zum Empfang der Sakramente
zu führen, verdeutlicht dies. Dahinter verbargen sich aber jeweils
Hunderte, ja sogar Tausende einzelner Individuen. Wie erlebten
nun diese eine Volksmission? Wie nahmen sie die Predigten auf?37

Noch in der Mitte des 20. Jahrhunderts empfand ein gläubiger
Katholik eine Volksmission bisweilen als Erleichterung und
Neubeginn, aber auch als Bedrohung und Einschüchterung. Als
repräsentativ ist wohl folgende Schilderung eines Teilnehmers zu
bewerten: «Ich erlebte die Zeit vor, während und nach der
Volksmission wie ein reinigendes Gewitter: Zunächst die aufziehenden
Gewitterwolken und das ferne Grollen, dann das Entladen des

Gewitters mit der damit verbundenen Schutzsuche, mit ein wenig
Angst und vereinzelten Hagelkörnern und schliesslich das Aufatmen

und die frische Luft nach dem glücklich überstandenen
Unwetter.»38

36 Vgl. P E. B. v. S. [Missionsbericht] Luzern, St. Karl, in: St. Fidelis, 34 (1947), 127.
37 Da hierzu keine schriftliche Quelle Aufschluss geben konnte, musste der Verfasser

dieses Beitrags in diesem Abschnitt notgedrungen auf die Aussagen von Interviewten

ausweichen.
18 Hinweis von Josef Stirnimann, Rothenburg, im Gespräch am 28. Januar 1997. Mit

diesen Metaphern schilderte er seine persönlichen Eindrücke von der Volksmission

der Jesuiten 1950 in Wolhusen und von derjenigen der Dominikaner anno
1954 in Rain.

33



In der Regel nahm der Gläubige die Worte der Volksmissionare
widerspruchslos an. Ein Überdenken fand selten statt. Der Prediger
stand oben auf der Kanzel, zeigte mit dem Drohfinger nach unten
auf den Zuhörer und erzählte ihm mit einer glaubhaften
Überzeugungskraft, was er zu tun habe. Man erwartete nichts anderes vom
Volksmissionar: Er sollte die reinen «Lebensweisheiten» sprechen,
an denen es nichts zu rütteln, an denen es nichts zu deuteln und
über die es nichts nachzudenken gab.39 Zu widersprechen wagte
man schon deshalb nicht, weil man den Missionaren einen grossen
Erfahrungsschatz40 und eine ausgesprochen hohe Bildung
zugestand;41 zudem war man von deren Sendungsbewusstsein
überzeugt.42 Solange man in einem katholischen Milieu lebte, das jeden
Lebensbereich eines Gläubigen durchdrang und fremde, anderweitige

Einflüsse auf ihn abblockte, fiel es ihm auch schwer, nicht zu
glauben.43

Zweifellos darf man davon ausgehen, dass es trotzdem eine
nicht unbeträchtliche Anzahl Teilnehmer gab, die zumindest
gegenüber gewissen Botschaften der Volksmissionare nicht
empfänglich waren und aufmuckten. Manche fühlten sich indes gar
nicht angesprochen; so waren nach Predigten zum Beispiel etwa
selbstgerechte Sprüche zu vernehmen, wie etwa «da hed's au de
andere wieder gseid».44 Katholisch getaufte Freisinnige, die der
katholischen Kirche gegenüber oftmals kritisch eingestellt waren,
nahmen zwar gewöhnlich an Missionen teil. Ihrer freisinniger
Überzeugung tat dies generell aber keinen Abbruch; sie wehrten
sich vielmehr vehement gegen jede politische Einflussnahme, auch

39 Hinweis von Josef Stirnimann. Rothenburg.
40 Hinweis von Maria Lang, Luzern, im Gespräch am 28. Januar 1997. Sie partizipierte

1954 an der Mission der Redemptoristen in der Pfarrei St. Paul, Luzern.
41 Hinweis von Käthy Fischer-Vonarburg, Grosswangen, im Gespräch am 31. Dezember

1996. Sie kann sich noch an die dortige Kapuzinermission von 1947. an der ihr
Bruder P Thaddäus als Volksmissionar auftrat, und an diejenige der Jesuiten von
1957 erinnern.

42 Zur Volksmission in Entlebuch von 1921 ist im Protokollbuch des Marienvereins
(PfA Entlebuch, B 112) folgendes vermerkt: «Die Wärme u. Sinnigkeit der Vorträge

verlieh jedem Worte Leben u. man fühlte, wie tief unsere hochw. Herren
Missionäre P Melchior, P. Matthäus u. P Theodosius von der Grösse und Wichtigkeil
ihrer Aufgabe durchdrungen waren.»

43 Vgl. Altermatt, Katholizismus, 160.
44 Hinweis von Josef Stirnimann, Rothenburg.

34



wenn diese von Volksmissionaren ausging. Eine Begebenheit
anlässlich der Volksmission in Grosswangen anno 1947 kann in
diese Richtung gedeutet werden: Ein so genannter «Spottier» -
wie ein Freisinniger von seinen katholisch-konservativen Mitbürgern

etwa abschätzig genannt wurde - hatte den Missionspredigten
zugehört und sich vorgenommen, anschliessend in der Sakristei
die Generalbeichte bei einem Volksmissionar abzulegen. Dieses

Beichtgespräch artete aber in eine derartig lautstarke Auseinandersetzung

zwischen den beiden aus. dass ihr Gezänk in der ganze
Kirche zu vernehmen war.45

Nach der Mission verspürten viele Katholiken den Wegfall des

psychischen Drucks, der im Vorfeld und während der Mission
erzeugt worden war. Nicht wenige fühlten sich durch diese
«Renovation» im Glauben und im Leben von neuem bestärkt.46 Auch
nach der Meinung der Seelsorger vollzog sich eine derartige
ausserordentliche religiöse Übung nicht ohne Auswirkungen auf das

Pfarreileben: Man empfand die Arbeit im «pfarreilichen Weinberg»

wieder leichter; die Leute waren religiös spürbar
aufgeschlossener als zuvor.47

Religiöse Dimension: Devotionalienverehrung, Rekonziliationen
und Namensgebungen

Auch wenn daran gezweifelt werden darf, ob eine Volksmission
bei der breiten Masse einer Pfarrei wirklich eine tiefe und nachhaltige

Wirkung gezeitigt hat, ging eine Volksmission bei vielen
gläubigen Katholiken nicht einfach spurlos vorbei.

Volksmissionen begünstigten zum einen die Verbreitung und
den Gebrauch von Devotionalien. Andachtsgegenstände waren
damals aus dem Volkskatholizismus nicht wegzudenken. Diese

genossen bei den Katholiken nicht nur eine hohe Wertschätzung,
sondern auch eine intensive Verehrung, vor allem dann, wenn sie

gesegnet waren. Devotionalien, die man mit sich trug, verhiessen
Segen und Wohlergehen.48 Besonders beliebt waren die Helgeli.

45 Hinweis von Käthy Fischer-Vonarburg, Grosswangen.
46 Hinweis von Josef Stirnimann. Rothenburg.
47 Hinweis von Rudolf Habermacher. Sursee.
48 Josef Zihlmann, Volkserzählungen und Bräuche. Handbuch luzernischer

Volkskunde, Hitzkirch 1989, 115.

35



die anlässlich von Volksmissionen verteilt wurden. Diese
Andachtsbildchen, die mit einer Abbildung, einem kurzen Gebete
und Erfurcht einflössenden Sprüchen versehen waren, legte man in
die Gebetsbücher, um sie während des Gottesdienstes zu betrachten
oder um sie einfach als Buchzeichen zu benützen. Insbesondere in
Kirchengesangbüchern konnten sie über Jahrzehnte hinweg
Verwendung finden.

Weil Devotionalien mit einem bedeutenden Segen, dem päpstlichen

oder apostolischen Segen, und diversen Ablässen versehen
werden konnten, fragten Katholiken solchen Gegenständen in der
Missionszeit in besonderem Masse nach. Ein reichliches Angebot
an Andachtsgegenständen konnte er etwa in einzelnen Geschäften
des Ortes oder an Verkaufsständen im Kirchenareal vorfinden.
Nebst Gebetsbüchern, Rosenkränzen, Medaillen oder einem
Erinnerungsphoto, auf dem die Missionare und der örtliche Klerus
abgebildet waren, bot man immer auch Versehgarnituren feil. Dieses

Verwahrzüüg, wie man es im Luzerner Volksmund nannte, bestand
aus einem Kruzifix, zwei Kerzenstöcken mit Kerzen sowie einem
weissen Altartuch für die Kommunion und fand bei der Spendung
des Sterbesakramentes Verwendung. Die Versehgarnitur hatte in
jedem Haushalt einen besonderen Aufbewahrungsort. Häufig wurde
es einem jungen Ehepaar als Geschenk zur Hochzeit überreicht.49

Im Gegensatz zur Versehgarnitur, von der ein Exemplar in jedem
Haushalt genügte, erwarb früher jeder Katholik an einer Mission
ein Sterbekreuz, das er dort zugleich segnen liess. Dieses Holz-
kreuzchen, das er meistens an der ersten Mission nach der
Schulentlassung erworben und an einem gut sichtbaren Ort im
Schlafzimmer deponierte,50 vergegenwärtigte ihm während des grössten
Teiles seines Lebens, dass er bloss ein sterbliches Wesen sei und
viel für die Errettung seiner Seele nach seinem Tod unternehmen
müsse. Verschied der Gläubige, wurde ihm das Sterbekreuz
zusammen mit einem Rosenkranz in die gefalteten Hände gelegt
und mit ins Grab gegeben.

49 Vgl. Zihlmann, Bräuche, 425.
50 Käthy Fischer-Vonarburg, Grosswangen, erwarb ihr erstes Sterbekreuz an der

ersten Volksmission nach ihrer Schulentlassung in den 1920er Jahren in Nottwil;
sie war damals noch keine 20 Jahre alt. Ein zweites Sterbekreuzehen kaufte sie als
verheiratete Frau in Grosswangen. Bis heute liegt das eine Kreuz auf ihrem Nachttisch,

das andere hängt neben ihrem Bett an der Wand.

36



Eine Volksmission konnte aber nicht bloss am Ende eines

Lebenszyklus ein signifikantes Zeichen setzen, sondern auch zu
dessen Beginn. Gemäss eines alten Brauchs wurden Knaben, die
während einer Mission geboren wurden, bisweilen auf den Namen
eines Volksmissionars getauft. So kam etwa der Kapuzinerpater
Engelbert Dürrer während der Volksmission von 1866 in Kerns zur
Welt und erhielt deshalb den Vornamen Ephrem - den Professnamen

eines anwesenden Missionars.51 Es existieren Hinweise, dass

dieser Brauch auch im Kanton Luzern vereinzelt seine Blüten
getrieben hat. In der Pfarrei Hellbühl etwa schenkte man 1894 dem

einzigen während der Kapuzinermission geborenen Knaben
zusätzlich den Namen eines dort seelsorglich tätigen Volksmissionars.

An der betreffenden Stelle notierte der Pfarrherr mit sichtlichem

Stolz in das Taufbuch: «In Erinnerung an die erste Volksmission

in hier, ein Missionär hiess [nämlich] Edmund.»52 Wieso
gerade P Edmund und nicht einer der beiden anderen präsenten
Missionäre bei der Namenswahl zu dieser hohen Ehre kam, liess
sich leider nicht eruieren.

Eine Volksmission spielte auch bezüglich Rekonziliationen eine
nicht unbedeutende Rolle. Es scheint, dass solche offizielle
Versöhnungen von mit Kirchenstrafen belegten Katholiken mit der
Kirche relativ oft im Rahmen einer Volksmission statt fanden. Die
Pfarrgeistlichkeit und die Missionare wollten wohl diese besondere

Stimmung beim Schopf packten, um etwa Kirchenaustritte
rückgängig zu machen oder nur zivil geschlossene Ehen katholisch zu
legalisieren. In Grosswangen beispielsweise war dem damaligen
Pfarrherr ein älteres kinderloses Ehepaar schon längere Zeit ein
Dorn im Auge. Die seiner Meinung nach hysterische, religiös
krankhafte Frau und ihr sehr links freisinnig eingestellter Mann
waren 1923 aus der Kirche ausgetreten und hatten trotz jahrelanger
intensiver Bemühungen seitens der Pfarrgeistlichkeit an ihrem

51 Vgl. F.S., [Nekrolog] R Engelbert Durrer, in: Schweizerische Kirchenzeitung,
19. Januar 1928, 24.

,2 Vgl. Taufbuch 1876-1938, 47, PfA Hellbühl, HB 2. Laut Innozenz, Volksmissionen,

209 waren 1894 in Hellbühl die drei Kapuzinerpatres Philibert, Eduard und
Ephrem tätig, P Edmund hingegen nicht. Wahrscheinlich hegt hier eine
Verwechslung vor: Da laut derselben Quelle P Eduard in der gleichen Woche in But-
tisholz missionierte, ist anzunehmen, dass sich stattdessen wirklich P Edmund in
Hellbühl aufhielt.

37



Entschluss festgehalten. Die Hoffnungen, die der Pfarrer auf die
1937 durch Einsiedler Benediktiner abzuhaltende Volksmission
setzte, sollten schliesslich nicht enttäuscht werden: Anfangs 1938
wurden die auf die Mission hin eingeleiteten Bemühungen durch
die formelle Lossprechung von der Exkommunikation gekrönt.53
Ein anderes Beispiel trug sich in der Luzerner Vorortspfarrei Reussbühl

zu, in der sich wegen ihrer Nähe zu den Industriebetrieben
von Emmenbrücke viele katholische Arbeiter niedergelassen hatten.

1923 konnten dort anlässlich einer Jesuitenmission drei nur
zivil geschlossene Ehen «in Ordnung» gebracht werden. In zwei
Fällen war die katholische Eheschliessung sofort möglich, weil
beide Partner bereits katholisch waren; im dritten Fall verzögerte
sich dieses Ansinnen, weil die protestantische Frau zuvor zum
katholischen Glauben übertreten wollte.54 Auch wenn hier
nachweislich eine Konversion durch eine Volksmission eingeleitet wurde,

so muss doch betont werden, dass dies sehr selten vorkam. Die
Konversion Andersgläubiger war kein erklärtes Ziel einer
Volksmission.

Soziale Dimension: Streitschlichtungen, Wiedergutmachungen,
aber auch psychische Erkrankungen

Die Volksmission hatte schliesslich auch eine nicht zu
unterschätzende soziale Funktion. Laut dem Luzerner Volkskundler
Josef Zihlmann, der sich intensiv mit den Bräuchen seines Heimatkantons

auseinander setzte, waren früher offene Feindschaften
zwischen Nachbarn, Bekannten und Verwandten an der Tagesordnung.

In ländlichen Gegenden des Kantons war etwa der Bauern-
hass sprichwörtlich; es gab nicht wenige Menschen, die nach
Rache sannen. Eine Versöhnung war häufig schwierig, brachte
man aber gelegentlich an besonderen Anlässen zustande. Während
dies in früheren Jahrhunderten nach einer uralten Sitte mit einem
Händedruck durch das Fastnachts- oder Johannisfeuer geschah,

53 Vgl. [Pfarrer Josef Bucher] an Generalvikar Bistum Basel am 5. November 1937;
Rekonziliation durch Generalvikar Buholzer am 8. Januar 1938. PfA Grosswangen,

A 14.22.
54 Vgl. [Pfarrer Roman Pfyffer] an Ordinariat des Bistums Basel am 12. März 1923,

PIA Reussbühl, o. Sig.

38



erreichte dies ein Geistlicher in neuerer Zeit vor allem anlässlich
einer Mission.55

Pfarrmissionen konnten auch die finanzielle Wiedergutmachung
von Betrugsdelikten und die persönliche Entschuldigung begangenen

Unrechts bewirken. So fasste sich beispielsweise eine Bäuerin
nach einer Mission ein Herz, ging zu demjenigen Landwirt, den ihr
Gatte in Zusammenhang mit einem Viehhandel betrogen hatte, und
zahlte ihm die Deliktsumme zurück.56 Dass sich derartige persönliche

Läuterungen selbst über Hierarchien hinweg in bäuerlich-ländlichen

Pfarreien mit traditionell fest gefügten Gesellschaftsstrukturen

zutrugen, veranschaulicht ein anderer wahrheitsgetreuer
Vorfall: Ein Mann ging auf dem Heimweg von der Kirche auf
seinen ehemaligen Angestellten zu, reichte ihm seine Hand, gestand
gewisse Vergehen ihm gegenüber ein und fragte, ob er ihm verzeihen

könne. Derartige Geschichten, die sich nicht selten nach einer
Mission in einer Pfarrei herumgesprochen haben, hinterliessen bei
vielen einen tiefen Eindruck.57

Manchmal zeitigte eine Volksmission auch negative Auswirkungen.

So kam es vor, dass einzelne Katholiken dem psychischen
Druck dieser Tage nicht stand hielten und danach Symptome von
Geisteskrankheit zeigten. Scheinbar zerbrachen insbesondere
einzelne Frauen am aufgesetzten Druck hinsichtlich moralischer
Fragen. Der Ebikoner Pfarrer Alois Küng hielt etwa 1944 fest, dass

«Fräulein V [...] seit der Mission etwas geistesgestört [sei]. Es hat

angefangen beim Kommunizieren gegen Ende der Mission.»58
Nicht ohne Grund hatten etwa die Jesuiten in ihrem Merkblatt die
Pfarrherren aufgefordert, ängstliche, nervenschwache und
«gemütskranke» Personen möge man von gewissen Predigten
fernhalten.59

55 Vgl. Zihlmann, Bräuche, 152.
56 Hinweis von Josef Stirnimann, Rothenburg.
57 Hinweis von Josef Stirnimann, Rothenburg.
58 Stenographische Notizen von Alois Küng, Pfarrer in Ebikon 1942-1966, transkribiert

durch Pfarrer Otto Purtschert, Ebikon, PfA Ebikon, o. Sig. Aus Gründen des

Persönlichkeitsschutzes wird hier Vor- und Nachname nicht vollständig genannt.
59 Vgl. Bemerkungen zu den Volksmissionen, PfA Gerliswil, o. Sig.

39



Fazit

Die gelungene Verquickung von tief schürfenden Predigten und
sinnfälligen Andachtsübungen war das eigentliche Erfolgsrezept
der Volksmission. Ihre periodische Sogwirkung konnte eine ganze
Pfarrei erfassen. Sowohl der Brauch, Knaben nach den Namen von
Volksmissionaren zu benennen, als auch der ausgeübte psychische
Druck, an dem einzelne Gläubige zerbrachen, illustrieren sehr
eindrücklich, wie tief die katholische Kirche mit dieser Art von
Seelsorge in die Privatsphäre eines Katholiken eindringen konnte. Allerdings

darf man die Bedeutung der Volksmission auch nicht
überschätzen: Der angeschlagene 10-Jahres-Rhyfhmus war zu
hoch, um insbesondere nach dem Zweiten Weltkrieg und in städtischen

Pfarreien eine tiefe und nachhaltige Wirkung zu erzielen. Die
gesellschaftlichen Umbrüche setzten ihr stark zu. Die Missionsorden

versuchten zwar mit neuen Methoden darauf zu reagieren,
doch die wachsende Abneigung gegen diese bisweilen
autoritärrepressive Pastoralform, die verstärkte Konkurrenz durch allerlei
religiöse Wochen sowie die wachsende Mobilität und Flexibilität in
der Arbeitswelt setzten diesem Relikt barocker Frömmigkeit nach
dem Zweiten Vatikanischen Konzil ein jähes Ende.

40


	"Fabrikmässig betriebene Seelenfängerei" - die Bedeutung der Volksmission im Kanton Luzern 1893-1962

