Zeitschrift: Zeitschrift fur schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung fur Schweizerische Kirchengeschichte
Band: 96 (2002)

Artikel: "Fabrikmassig betriebene Seelenfangerei” - die Bedeutung der
Volksmission im Kanton Luzern 1893-1962

Autor: Geiger, Patrick

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-130317

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-130317
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

«Fabrikmassig betriebene Seelenfangerei» —
Die Bedeutung der Volksmission im
Kanton Luzern 1893-1962

Patrick Geiger

In der katholischen Kirche galt die Volksmission lange Zeit als die
wichtigste Form der ausserordentlichen Seelsorge.! Dabei zielten
andere Geistliche als die regulir in einer Pfarrei titigen Priester im
Abstand von rund zehn Jahren darauf ab, die aktiven Christen in
threm Glauben zu stirken und passiv gewordene Katholiken fiir das
Leben mit der Kirche zuriick zu gewinnen.? Zwar verfolgten auch
andere vergleichbare Pastoralformen — wie etwa die Wallfahrt, Exer-
zitien oder religiose Wochen — diese Ziele, jedoch gelang es keiner
bloss anndhernd wie der Volksmission, weiteste Kreise einer Pfarrei
seelsorgerlich zu erfassen. Wie die damit betrauten Ordenspriester
vorgingen und was sie beim gldubigen Katholiken? tatsdchlich
bewirkten, versucht der vorliegende Beitrag aufzuzeigen.

! Der Autor arbeitet derzeit an einer Dissertation zum Thema: Die Volksmission im
Bistum Basel 1893-1962 (Arbeitstitel). Der vorliegende Artikel basiert sowohl
auf Ergebnissen der laufenden Forschung als auch auf seiner Freiburger Lizen-
tiatsarbeit: «Rette Deine Seele!» Die Volksmission im Kanton Luzern wihrend
der Bliitezeit des katholischen Milieus (1920-1950), unpublizierte Lizentiatsar-
beit, Freiburg 1997.

Was die Luzerner Freisinnigen beziiglich einer Volksmission am meisten kritisier-
ten, war in der Regel die Vorgehensweise der Missionare. Sie waren davon tiber-
zeugt, dass mittels pathetischen Feierlichkeiten die Herzen der Glaubigen verfiihrt
und durch Angst einflossende Predigten deren Verstand tibertdlpelt wurden. So
war von freisinniger Seite immer wieder zu vernehmen, dass anldsslich einer
Volksmission «die Seelenfingerei [...] fabrikmissig betrieben» werde, wie dies
etwa der Eidgenosse am 13. Mirz 1896 im Rahmen des Missionseinsatzes der
Einsiedler Benediktiner in Biiron kolportierte. Auf dieses Urteil bezieht sich der
Ausspruch im Titel.

3 Der Einfachheit und der Eleganz der Sprache wegen erwihne ich im folgenden

jeweils nur die méinnliche Form.

(]

21



Verhéingnisvolle Jesuitenmissionen wdhrend der Regeneration

In der Schweiz war die Entwicklung der Volksmission bis in die
Mitte des 19. Jahrhunderts eng an das Schicksal der Jesuiten
gekoppelt.* Nach seiner Wiederherstellung 1814 nahm sich der
Jesuitenorden erneut dieser sinnfilligen Form der Massenpastoral
an und trug damit seinen Teil bei zur Wiederbelebung barocker
Frommigkeit wihrend der Restauration.’ Die Gesellschaft Jesu
war allerdings bei ithren Feinden als reaktionédrer Arm des Papstes
verschrien, weshalb den Volksmissionaren der Jesuiten eine inten-
sive Tidtigkeit ausserhalb der West- und Innerschweiz® angesichts
staatlicher Restriktionen und personlicher Vorbehalte aus den Rei-
hen freisinniger Kleriker weitgehend verwehrt blieb.”

Im Kanton Luzern war erst nach dem Sturz der freisinnigen
Regierung wieder an die Durchfiihrung von Volksmissionen zu
denken.® Aut die Initiative des konservativen Bauernfiihrers Joseph

4 Zu ihnen gesellten sich zwar ab 1826 Redemptoristen, die kurz zuvor in Freiburg
i. U. Aufnahme gefunden hatten, doch blieben deren Seelsorgeeinsiitze weitge-
hend auf den Kanton Freiburg beschrinkt. Immerhin war es den Liguorianern —
wie die Mitglieder dieser Kongregation auch noch genannt wurden — zu verdanken,
dass katholische Diaspora-Pfarreien wie Genf, Neuenburg, Bern oder Basel
bereits wihrend der Regeneration Volksmissionen durchfiihren konnten. Vgl.

Thomas Landtwing, Die Redemptoristen in Freiburg in der Schweiz 1811-1847.

Ein Beitrag zur engeren Landes- und Kirchengeschichte, Freiburg i. U. 1954, 78f.

Zur Volksfrommigkeit im 19. Jahrhundert vgl. in der Schweiz etwa: Victor Conze-

mius, Lebensformen des Katholizismus, in: Lukas Vischer/Lukas Schenker/

Rudolf Dellsperger (Hg.): Okumenische Kirchengeschichte der Schweiz, Frei-

burg/Basel 21998, 246-251; Markus Ries, Luzerner Kirchenalltag zwischen

Restauration und Sonderbund, in: Jahrbuch der Historischen Gesellschaft Luzern,

16 (1998), 34-42.

¢ Nebst dem Wallis waren vor allem die Innerschweizer Kantone Uri, Schwyz, Nid-
und Obwalden den Jesuitenmissionen gegeniiber am meisten aufgeschlossen.
Aber auch in Pfarreien der Kantone Freiburg, Gent, Solothurn und Waadt sowie im
Berner Jura wurden solche veranstaltet.

7 Vgl. Otto Pfiilf, Die Anfinge der deutschen Provinz der neu erstandenen Gesell-
schaft Jesu und ihr Wirken in der Schweiz 1805-1847, Freiburg i. Br. 1922,
323-338.

8 Zu den Volksmissionen der Jesuiten im Kanton Luzern in den 1840er Jahren vgl.:
Pfiilf, Gesellschaft Jesu, 335ff.; Ernst Staehelin, Der Jesuitenorden und die
Schweiz. Geschichte ihrer Beziehungen in Vergangenheit und Gegenwart, Basel
1923, 115f.; Alois Steiner, Die Jesuitenmission in Grosswangen 1842/44, in: Der
Geschichtstreund, 120 (1967), 95-111; Ferdinand Strobel, Die Jesuiten und die
Schweiz im XIX. Jahrhundert. Ein Beitrag zur Entstehungsgeschichte des schwei-

23



Leu von Ebersol und seiner Gesinnungsgenossen hin erlebte der
Kanton Luzern 1841-1844 eine regelrechte Welle von Jesuiten-
missionen, denen sich nur wenige Ptarreien entziehen konnten. In
einer zunehmend durch kirchenpolitische Konflikte polarisierten
Zeit erregten diese religiosen Massenveranstaltungen verstiandli-
cherweise betriichtliches Aufsehen und harsche Kritik weit iiber
die Kantonsgrenze hinaus. Insbesondere die Tatsache, dass die
damaligen Volksmissionen nicht allein zur sittlich-religiosen
Erneuerung eingesetzt wurden, sondern auch den Boden fiir die
verhingnisvolle Jesuitenberutung von 1844 ebnen sollten,® lastete
bis ins 20. Jahrhundert hinein schwer auf dieser Seelsorgeform.
Zwar waren autgrund des Jesuitenverbots durch die Bundesvertfas-
sung an und fiir sich keine weiteren Missionseinsitze von Jesuiten
mehr zu befiirchten; es sollte sich aber erweisen, dass die Volks-
mission allgemein bei den Freisinnigen wegen ihres politischen
Missbrauchs vollig diskreditiert und als Manipulations- und Ver-
hetzungsinstrumentarium des Ultramontanismus stigmatisiert war.

Staatliche Gdngelei der ausserordentlichen Seelsorge

Es 1st deshalb nicht verwunderlich, dass die freisinnige Obrig-
keit, die zwischen 1848 und 1871 die Geschicke des Kantons
Luzern bestimmte, als eine ihrer ersten Massnahmen die so
genannten Missionsvereine, also die anlédsslich der Jesuitenmissio-
nen gegriindeten Standesvereine, verbieten liess.!? Aber auch ver-
meintlich staatsgefidhrdende Elemente der Seelsorge, die nicht von
den in den Pfarreien ansidssigen Geistlichen ausgeiibt wurden,
erregten den Argwohn der Freisinnigen. Ein Dorn im Auge waren
thnen namentlich die seelsorgerlichen Aushilfen der Kapuzinerpat-
res, die nur schwierig kontrollierbar und sanktionierbar waren.
Folglich vertiigte der Regierungsrat in seiner ersten Verordnung
tiberhaupt, dass jeder Kapuziner, der in den kirchlichen Sprengeln
Aushilfe leisten wolle, zuvor die staatliche Kompetenzpriifung

zerischen Bundesstaates, Olten/Freiburg i.Br. [1954], 74ft.; ders., Schweizer
Jesuitenlexikon, Manuskript, Ziirich 1986, 332; Peter Waldburger, Luzern und die
Jesuiten 1839-1847, Diss. phil. Ziirich, Ziirich 1972, 39ft.

9 Vgl. Waldburger, Jesuiten, 42f.

10'Vgl. Rudolf Henggeler, Die kirchlichen Bruderschaften und Ziinfte der Inner-
schweiz, Einsiedeln 1962, 129ff.

23



erfolgreich absolvieren miisse. Mit dieser Restriktion, die
urspriinglich bloss fiir die Bewerber um Pfarrpfriinde gedacht war,
wollte man die Berufung von angeblich aufriihrerischen Predigern
in die drei Kapuzinerkloster Wesemlin (Luzern), Schiipftheim und
Sursee verhindern.!!

Auch als ab 1855 wider Erwarten da und dort erneut Volksmis-
sionare in Erscheinung traten, verhielt sich die Luzerner Exekutive
nicht untitig.!2 1858 ersuchte sie den Bischof des Bistums Basel, in
Zukunft ohne ihr Vorwissen keine Missionen mehr zu bewilligen.
Zugleich ordnete die Luzerner Regierung gar die polizeiliche
Uberwachung zweier Volksmissionen an. Da dort jedoch keine
politischen Umtriebe festzustellen waren, begniigte man sich in
einem weiteren Fall mit der Warnung an den Pfarrer, dass deswegen
niemand von der Arbeit abgehalten und zur Missionsteilnahme
genotigt werden diirfe.!3

Obgleich fiir die folgenden Jahrzehnte von Seite der Behorden
keinerle1 staatliche Interventionen mehr festzustellen sind, darbte
das Missionswesen zunidchst weiter vor sich hin. Vornehmlich
wihrend des Kulturkampfes war an die Abhaltung von Volksmis-
sionen in vielen Luzerner Pfarreien iiberhaupt nicht zu denken; so
sind fiir die 1870er Jahre nur in 5%, fiir die 1880er Jahre dann in
immerhin rund 35% der Pfarrgemeinden Volksmissionen feststell-
bar. Lediglich fiir das Jubildaumsjahr 1886 ist eine relativ hohe
Anzahl Missionen der Kapuziner verbtirgt.14

' Vgl. Verordnung iiber Priifung der V.V. Kapuziner vom 14. Heumonat 1848, in:
Sammlung der Verordnungen, Beschliisse und Weisungen des Regierungsrates des
Kantons Luzern, Bd. 1, Luzern 1860, 7{.; Kirchendepartement LU an P. Alexander,
Provinzial der Schweizer Kapuzinerprovinz, [anfangs Aug. 1848], Staatsarchiv
Luzern (StALU), AKT 39/78C, Fasz. 2.

12 Zur Entwicklung der Volksmission der Kapuziner in der Schweiz 1854-1909 vgl.:
Innozenz von Schongau, Unsere Volksmissionen, in: St. Fidelis. Stimmen aus der
Schweizerischen Kapuzinerprovinz, 3 (1914/15), 91-113 u. 204-229.

13 Vgl. Sitzungsprotokoll des Regierungsrats LU am 15.10.1858, 2144.VI, StALU,
RR 142, Kopienband 2 17. September — 12. November 1858; Statthalteramt Hoch-
dorf an Polizeidepartement LU am 31. Oktober 1858, Polizeidepartement LU an
Regierungsrat LU am 21. November 1858, Polizeidepartement LU an Statthalter-
amt Sursee am 24. Dezember 1858, Regierungsrat LU an Bischof von Basel am
25.12.1858, in: StALU, AKT 39/6H, Fasz. 1.

14 Vgl. Innozenz, Volksmissionen, 110ff.

24



Wendepunkt Fastenmandat 1893

Einen eigentlichen Wendepunkt stellt das 1893 erlassene
Fastenmandat des Basler Bischotfs Leonhard Haas!S zur Volksmis-
sion dar.'® Haas, der im Kanton Luzern aufgewachsen und dort als
Seelsorger tdtig war, verhalf diesem «bewihrten Bewahrungs- und
Heilmittel» mit seiner nachdriicklichen Emptehlung zum Durch-
bruch. Er intensivierte damit einen Pastorationsprozess, der in der
Stadt Luzern und dessen Agglomeration bis zum Zweiten Vatika-
num, aut der Landschaft sogar dariiber hinaus andauerte. Im
Dezennium nach 1893 wurden in 65 Pfarreien — oder anders aus-
gedriickt in 80% aller damaligen Luzerner Sprengel — Missionare
geruten.!’” Die eigentliche Bliitezeit erlebte dieses Seelsorgeinstitut
indes in der Zwischenkriegszeit, wo nahezu jeder Ptarrer der Ver-
pflichtung des 1918 in Kraft getretenen kanonischen Rechts folgte,
mindestens alle zehn Jahre in seiner Pfarrei eine Mission abzuhal-
ten. Damit entsprach der Werdegang der Volksmission als seelsor-
gerische Komponente der katholischen Sondergesellschaft weitge-
hend den von Urs Altermatt aufgezeigten Entwicklungslinien des
katholischen Organisationswesens.!8

Die Volksmissionsorden und deren Eigentiimlichkeiten

Dieser beachtliche quantitative Aufschwung wurde durch das
erweiterte Angebot an Volksmissionsorden begiinstigt. Bis zum
Ersten Weltkrieg dominierten zwar die Kapuziner diesen Seelsorge-
zweig. Thre fiihrende Rolle machten ihnen aber zusehends andere
Orden bzw. Kongregationen streitig. Die Einsiedler Benediktiner,
die erst in der Amtszeit des Abts Basilius Oberholzer Volksmissio-

15 Leonhard Haas (1833-1906), 1888-1906 Bischof des Bistums Basel.

16 Vgl. Die Volksmission. Fastenmandat Sr. Gnaden des hochwiirdigsten Herrn
Leonhard, Bischof von Basel-Lugano fiir das Jahr 1893, Solothurn 1893.

17 Diese Zahlen basieren in erster Linie auf den diversen Quellenbestinden, die ich in
den Luzerner Pfarrarchiven bearbeitet habe, aber auch auf den Zeitschriften
St. Fidelis und Einsiedler Konventglockli, worin die Schweizer Kapuziner und die
Einsiedler Benediktiner mehrmals pro Jahr iiber ihre abgehaltenen Volksmissio-
nen Rechenschaft ablegten.

18 Zur Entwicklung des Milieukatholizismus vgl.: Urs Altermatt, Katholizismus und
Moderne. Zur Sozial- und Mentalitdtsgeschichte der Schweizer Katholiken im 19.
und 20. Jahrhundert, Ziirich 21991, 133-180.

25



nare aussandten,!® traten erstmals 1879, dann regelmissig ab 1896
im Kanton Luzern in Erscheinung. Die Jesuiten nahmen sich nach-
weislich ab 1893 erneut ithrem angestammten Arbeitsfeld an. Im
Jahrzehnt vor dem Ersten Weltkrieg waren sie aber kaum tétig;20
ithre volle Schaffenskraft entwickelten sie — beglinstigt durch ihre
jungen Niederlassungen in Basel, Ziirich und Bad Schénbrunn ZG
—erst ab der Zwischenkriegszeit. Insgesamt sind im Kanton Luzern
tiir den Zeitraum zwischen 1893 und 1962 rund 100 Jesuitenmis-
sionen nachweisbar. Obwohl der Bundesverfassungsartikel, der den
Jesuiten jede Téatigkeit in Schule und Kirche verbot, damals volle
Geltung besass, provozierte ihre offensichtliche Seelsorgearbeit
angeblich keinerle1 Gegenmassnahmen der Behorden. Es ist jedoch
unklar, wie weit diese iiberhaupt dariiber informiert waren; die
Jesuitenmissionen wurden ndmlich unter bestimmten Vorsichts-
massnahmen durchgefiihrt und vermieden tunlichst jegliches Aut-
sehen. Die Redemptoristen ihrerseits hielten vornehmlich ab Ende
der 1920er Jahre,?! die Pallottiner und Dominikaner schliesslich
erst nach dem Zweiten Weltkrieg Pfarreimissionen ab.

Die auftretenden Orden unterschieden sich beziiglich Kleidung,
Auftritt, Predigtweise oder Grad der Feierlichkeit voneinander. So
waren die Kapuziner etwa fiir ihre starke Volksverbundenheit und —
wie die Redemptoristen — fiir ihre ergreifenden Feiern geschiitzt,
die Benediktinerpatres aus dem Wallfahrtsort Einsiedeln fiir ihr
vornehmes Auftreten sowie ithre massvollen Predigten geachtet,
und die Jesuiten fiir ihre unnachgiebige Strenge und scharfe Logik
anerkannt.?2 Auch pflegte jeder Volksmissionar — unabhingig von

19 Einen Uberblick iiber die Titigkeit der Einsiedler Volksmissionare vermittelt: Vik-
tor Meyerhans, Die Volksmissionen der Einsiedler Patres, in: Maria Einsiedeln, 68
(1962/63), 160-166 u. 204-210.

20 Vor dem Ersten Weltkrieg hielten die Jesuitenpatres sicherlich 1893 in Wolhusen,
1895 in Luthern und Beromiinster, 1896 in Nottwil und Vitznau, 1898 in Aesch,
Hochdorf und Winikon, 1899 in Geiss, 1901 in Wolhusen und Neudorf Volksmis-
sionen ab.

21 Zu den Redemptoristenmissionen in der Deutschschweiz vgl.: Josef Heinzmann,
Les missions populaires des rédemptoristes en suisse alémanique (1807-1984), in:
Spicilegium Historicum Congregationis Ssmi Redemptoris, 33 (1985), 203-228.

22 So erlebte etwa Emil Achermann die verschiedenen Orden, die nacheinander in
Hitzkirch Volksmissionen hielten. Vgl. Emil Achermann, Mein Tal. Jugenderinne-
rungen. Heimatkundliches und Kulturgeschichtliches aus dem Hitzkirchertal,
Hochdort 21980, 107f.

26



seiner Ordenszugehdorigkeit — seinen eigenen individuellen Pre-
digtstil, mit dem er sich in der Rhetorik, Theatralik, Stimmgewal-
tigkeit etc. von anderen Missionédren abheben konnte.

Standesmissionen — Ausdruck der « Feminisierung der Religion»

Kein wesentlicher Unterschied zwischen den Orden ist hinsicht-
lich der Organisation und des Predigtschemas, das bis Mitte des
20. Jahrhunderts in seinem barocken Zustand verharrte, auszuma-
chen.

Die Organisationstform einer Volksmission war durch Dauer und
Ausprigung der Geschlechtertrennung gekennzeichnet. Im Kanton
Luzern kam in der Regel entweder die acht Tage dauernde Gesamt-
mission oder die 15-18-tdgige Standesmission zur Anwendung.
Wiihrend sich bei der Gesamtmission die allgemeinen Predigten an
alle Gldubigen richteten, wendete man sich bei der Standesmission
zunichst dre1 Tage an die Kinder, dann eine Woche an die Frauen/
Jungfrauen und schliesslich acht Tage an die Minner/Jungminner.
Bis zum Ersten Weltkrieg fiihlte man sich allgemein dem achttigi-
gen Missionsmodus verpflichtet. Die zweiwochige Form wurde
erst in der Zwischenkriegszeit und zwar vor allem in mittelgrossen
und grossen Ptarreien praktiziert. Seit 1930 hielten sich die beiden
etwa die Waage.

Mit der zunehmenden Akzentverlagerung auf die Standesmis-
sion versprachen sich die Volksmissionare eine bessere Teilneh-
merkontrolle und eine angemessene Betreuung der Gldubigen
angesichts der zunehmenden Komplexitit in der Arbeitswelt. Das
Bestreben der Missionare, die Standesmission des weiblichen
Geschlechts wenn immer moglich vor derjenigen des ménnlichen
zu legen, war Ausdruck der «Feminisierung der Religion»:2? Da
sich ein Teil der Minnerwelt der Missionsteilnahme zu entziehen
suchte, hielten die Prediger die betrotfenen Ehefrauen und Miitter
in der ersten Missionswoche dazu an, ihre religits lauen Minner
und Sthne anschliessend in die Kirche zu schicken. Bezeichnend

23 Vgl. Irmtraud Goétz v. Olenhusen, Die Feminisierung von Religion und Kirche im
19. und 20. Jahrhundert. Forschungsstand und Forschungsperspektiven (Einlei-
tung), in: dies. et al. (Hg.), Frauen unter dem Patriarchat der Kirchen. Katholikin-
nen und Protestantinnen im 19. und 20. Jahrhundert, Stuttgart/Berlin/Koln 1995,
9-21.

2



fiir diese Art der Instrumentalisierung des weiblichen Geschlechts
ist der Ratschlag eines Jesuitenmissionirs, der dem Pfarrer der
Landgemeinde Pfaffnau galt: «Wenn in einer Pfarrei [...] die
Gefahr bestiinde, dass die Midnnerwelt zuerst durch die Frauenwelt
gewonnen werden miisste, um sie zur Mission zu bewegen, dann
wire also eine vorausgehende Frauenwoche segensreich; denn die
gewonnenen Frauen wiirden die abstdndigen Méanner gut vorberei-
ten und alarmieren. Ob das in Ihrer Pfarrei der Fall ist, wissen Sie
selber am besten. Es kdme natiirlich nicht auf 2-3 Sédufer an!»24

Tief bewegende Predigten

Den dusseren Rahmen einer Volksmission bildeten in erster
Linie eine inhaltlich zusammenhingende Reihe von Predigten und
einige wenige aussergewOhnliche Andachtsiibungen. Die Verkiin-
digung von der Kanzel herab nahm anldsslich einer Mission einen
fiir die katholische Kirche ungewdohnlich hohen Stellenwert ein —
eine liturgische Akzentverschiebung, die einzig dem «sakramenta-
len Zweck», der Forderung des Sakramentenempfangs, dienen
sollte.25 In den mehr als ein Dutzend Predigten, die jedem Katholi-
ken dargeboten wurden, thematisierten die Volksmissionare die
verschiedenen «Glaubenswahrheiten». «Wie eine wohlgeordnete
Schlachtreihe», verkiindete Bischof Haas im oben angesprochenen
Fastenmandat mit markigen Worten, «erscheinen alle jene christli-
chen Wahrheiten, welche die Grundlage des christlichen Lebens
bilden, als: Gott, Bestimmung des Menschen, Siinde, Tod, Gericht,
Ewigkeit, Himmel und Holle, Busse, Gnade und Barmherzigkeit,
die Gebote, die guten Werke, die Standespflichten, die Nachfolge
Christi. [...] Die einen sind Donner und Blitz und erschrecken, die
andern wirken wie milder Regen, der keimende Saaten erquickt.»26
Die Prediger driickten darin die tiefe und ernst gemeinte Sorge der
katholischen Kirche um das Seelenheil des einzelnen Katholiken

24 P Theodosius Sialm an Pfarrer Alois Koch am 10.6.1950, Pfarreiarchiv (PfA)
Pfaffnau, Schachtel A 130, Fasz. 8.

35 Vgl. F. Schmidt-Clausing, Volksmission, in: Kurt Galling (Hg.): Die Religion in
Geschichte und Gegenwart. Handwoérterbuch fiir Theologie und Religionswissen-
schaft, Bd. 6, Tlibingen 31962, 1476.

26 Haas, Volksmission, 4.

28



aus und beschworen ihn, von den angebotenen kirchlichen Gna-
denmittel unbedingt Gebrauch zu machen.

In der ersten Phase einer Mission dominierte die ernste Buss-
stimmung, die den Teilnehmer zur Ablegung der Beichte bewegen
sollte. Ausgehend vom festen Glauben, dass die Seele des Men-
schen unsterblich sei, belehrte der Volksmissionar die Gldaubigen
tiber die verschiedenen Arten der Siinde, ermahnte sie zur Bekeh-
rung und machte sie auf die Getahren der Gleichgiiltigkeit sowie
die Konsequenzen des Verharrens in der Stindhaftigkeit aufmerk-
sam. Eine besondere Wirksamkeit versprach man sich von den
jeweiligen Standespredigten, welche den Kindern, Jungtrauen,
Frauen, Jiinglingen und Miinnern die standesspezitischen Ptlichten
vor Augen fiihren sollten. Bei dieser Gelegenheit wurden etwa die
Jungtrauen beschworen, sich nicht von Leichtsinn, Obertlichlich-
keit und sinnlicher Liebe betoren zu lassen. Die Frauen wiederum
wurden iiber die Ptlichten, Tugenden und Untugenden einer Ehe-
frau, Hausfrau, Mutter und Witwe unterwiesen. Die Jiinglinge
indes suchte man beziiglich der Berufswahl und der Grundsiitze,
welche Freundschaft und Ehe betraten, zu instruieren. Die Minner
letztendlich wurden ermahnt, vom silindhaften Lebenswandel
abzulassen und ein Leben nach den Regeln der Kirche zu fithren.2’

Die Beichttermine wurden vorzugsweise nach den Standespre-
digten angesetzt, weil diese als probates Mittel zur Einstimmung
auf das Busssakrament betrachtet wurden. Die Missionsbeichte
hatte der Gldubige entweder als gewohnliche Beichte oder als
Generalbeichte abzulegen. Letztere Form, in der eine, mehrere
oder gar alle Beichten des bisherigen Lebens wiederholt werden
sollten, war dann zwingend notig, wenn mindestens eine der bishe-
rigen Beichten ungiiltig war, d. h. wenn man zuvor ohne ausrei-
chende Gewissenserforschung und Reue gebeichtet, schwere Siin-
den verschwiegen, ldngere Zeit in Feindschaft und Hass oder in
kirchlich nicht geordneten Lebensverhiltnisse gelebt hatte. Ansons-
ten geniigte eine einfache Beichte.?8

27 Vgl. Innozenz Hiibscher, Die heilige Volksmission. Ein Fiihrer durch die Mis-
sionstage flir das katholische Volk, Einsiedeln 21926, 23ff.
38 Vgl. Hiibscher, Volksmission, 94ff.

29



Stimmungsvolle Missionsfeiern

In der zweiten Phase der Volksmission riickten die Gnadenmittel
der Kirche und das kirchliche Pflichtenheft des Gldubigen in den
Vordergrund. Die Prediger unterstrichen die Notwendigkeit des
Sakramentenempfangs und die Einhaltung der religiosen Gebote.
Diese Gedanken wurden durch emotional beriihrende Feierlichkei-
ten untermalt. Sie sollten «das Gemdit erfreuen, die gebeugte Seele
aufrichten, dem reumiitigen Siinder Vertrauen und Hoffnung ein-
flossen und alle Gutwilligen erbauen und mit heiliger Begeiste-
rung erfiillen».?? Je sinnfélliger die Andachtsiibungen gestaltet
waren, desto grossere Wirksamkeit versprachen sie. Einen eigentli-
chen Hohepunkt stellte die Muttergottesfeier am Samstag Abend
dar.’® Nach Rosenkranz und Predigt zogen die Missionare mit den
Ministranten, die alle eine Kerze in der Hand hielten, zum préichtig
verzierten Marienbild. Manchmal erginzt durch andere Kinder,
etwa Erstkommunikanten, gruppierten sie sich in getilliger Art um
das Gnadenbild. Es erfolgte die Weihe an Maria. Um beim Gliubi-
gen den erhebenden Eindruck dieser gnadenreichen Zeit noch zu
vertiefen, inszenierten bisweilen Missiondre der Kapuziner und
Redemptoristen mit Hunderten von Kerzen «ein religioses See-
nachtsfest mit einem Flammenmeer».?! So wurden beispielsweise
anldsslich der Volksmission anno 1931 in Schongau — einer kleinen,
abgelegenen Bauernpfarrei mit ein paar hundert Katholiken — auf
einem riesigen Holzgestell, das den ganzen Chor der Kirche aus-
fillte, Dutzende von Kerzen platziert und mit Schniiren, die mit
Bodenwichse bestrichen waren, miteinander verbunden; einmal
von zwel Seiten entziindet, eilten die beiden Feuerschlangen von
Kerze zu Kerze das Holzgeriist hinauf und flammten rotbraun in

29 Hiibscher, Volksmission, 29f.

30 Da die Ausgestaltung der Feierlichkeiten in der Kompetenz des jeweils titigen
Ordens lag, beziehe ich mich in diesem Abschnitt auf deren Missionszeremoniale.
Dabei standen mir die Ausfiihrungen des Kapuziners Innozenz Hiibscher, Unsere
Volksmissionen in liturgischer Hinsicht, in: St. Fidelis, 5 (1916/17), 269-278
sowie je ein Merkblatt der Jesuiten (PfA Ebikon. o. Sig.) und der Dominikaner
(PfA Rain, A 23) zur Verfiigung.

31 Hinweis von Rudolf Habermacher, Sursee, im Gesprich am 18. Dezember 1996.
Habermacher war 1943-1950 Vikar und 1950-1958 Pfarrer in Fliihli LU,
19581983 Ptarrer in Ruswil. Diese Ausdrucksweise Habermachers bezieht sich
auf die feierliche Inszenierung der Redemptoristen in Flithli LU 1945,

30



der abgedunkelten Kirche aut.?? Man kann sich ausmalen, wie
bewegt und ergriffen der Gldaubige von diesem Lichtermeer. das
thm in dieser gewaltigen Form vielleicht zum ersten Mal geboten
wurde, gewesen sein musste.

Die Schlussteier erfolgte in der Regel am Sonntag. Auch diese
wurde so feierlich wie nur moglich gestaltet. Sie umfasste in erster
Linie die Schlusspredigt, die gemeinsame Erneuerung des Taufge-
libdes, die allgemeine Verrichtung des Reueaktes und des Ablass-
gebetes sowie die Erteilung des pipstlichen Segens. Wie tiet
ergreifend eine derartige Abschlussteier sein konnte, veranschau-
licht etwa ein Artikel einer Luzerner Lokalzeitung, mit der sie die
Berichterstattung tiber die Volksmission der bekannten Kapuziner-
patres Rutin Steimer und Innozenz Hiibscher 1923 in Ruswil
abschloss: «Den Hohepunkt der 14-tigigen Volksmission brachte
wohl die Schlussteier vom Sonntag abend. Die Kirche war bis aut
den letzten Platz besetzt und selbst die Génge waren dicht gefiillt.
Andichtig lauschte unser Ohr den Worten eines gottbegnadeten
Missioniirs, der in seiner Schlusspredigt auf die ewigen Freuden
des Himmels hinwies. [...] Dann folgte die Taufgeliibde-Erneue-
rung. Welch’ ein bezaubernder Augenblick, Lichtlein an Lichtlein
und dann tausend Stimmen: Wir glauben! Ja, wir glauben an Jesus
Christus den Sohn des dreieinigen Gottes. — Wir widersagen! — Wir
geloben! — Alsdann erteilte der Hochw. Patres den pépstl. Segen.
Und wieder sind es tausend Stimmen, die freudig und bewegten
Herzens einstimmen in das Lied ‘Grosser Gott wir loben dich,
Herr wir preisen deine Stirke’. Wuchtig und von Dankbarkeit
durchweht zieht der Geist des Erhabenen an uns vorbei.»*

Hatte der Gldubige nun mindestens fiinf Missionspredigten
angehort, eine giiltige (General-) Beichte abgelegt, und war er
anschliessend im Stand der Gnade verharrt, hatte er kommuniziert,
sein Taufgeliibde erneuert und den pipstlichen Segen entgegen
genommen, so standen ihm eine reichliche Anzahl Ablisse zu.
Nach der Lehre der katholischen Kirche waren ithm damit die so

2 Hinweis von Lambert Moos, Schongau, im Gesprich am 18. Dezember 1996.
Moos erlebte als Knabe personlich die angesprochene Volksmission. Die Kapuzi-
ner bedienten sich dieser Technik etwa 1935 in Greppen. Vgl. P. E[delbert]., [Mis-
sionsbericht] Greppen, in: St. Fidelis, 22 (1933), 161f.

33 Anzeiger vom Rottal, 10. November 1923, 3.

31



genannten «zeitlichen Stindenstrafen» erlassen. Seine «gereinigte»
Seele wiire, falls sie von keiner Todsilinde belastet war, in jenem
Augenblick zur Aufnahme in den Himmel bereit gewesen.

Hoher Partizipationsgrad

Wenden wir uns nun der Fragestellung zu, welchen Erfolg dieses
psychologisch geschickt strukturierte Programm von stimmungs-
vollen Andachtsiibungen und aufriittelnden Predigten zeitigte. Fiir
den Klerus war der Beteiligungsgrad der Pfarrei das wichtigste
Beurteilungskriterium. Bezeichnenderweise wurde in vielen ver-
fassten Missionsberichten ein Erfolg oder Misserfolg nach dem
zahlenmiissigen Aufmarsch der Gemeindemitglieder beurteilt; von
der Nachhaltigkeit emner Volksmission hingegen — etwa in Form
einer individuellen Erfolgsgeschichte — legte man hdutig kein
Zeugnis ab. Diese einseitige Wahrnehmung ist Ausdruck eines vor-
herrschenden quantitativen Verstiindnisses des Katholizismus:
Nicht die Verinnerlichung der Glaubensgrundsitze, sondern das
Ausmass des Sakramentenemptfangs war in erster Linie Bewer-
tungsgrundlage. Die exakte Teilnehmerzahl eruierte man etwa mit
der Zdhlung der verteilten Hostien oder der abgelegten Beichten. In
kleineren Pfarreien waren diese statistischen Erhebungen aller-
dings unnotig; die soziale Kontrolle war dort ohnehin schon sehr
ausgeprigt, wie etwa die Feststellung des Pfarrers von Aesch LU
1931 veranschaulicht: «Die Mission nahm einen guten Verlauf.
Doch machten v[on]. Mosen 10% nicht mit, vor allem die Familien
WI[..]-W[..]. ein K[..] B[..]. W|..]-F[..] G|..], Frau Stationsvorstand
[..]! Auch in Aesch waren es einige wenige. Verblendete !»34

Noch um 1950 hatte der Klerus beziiglich Beteiligung sehr hohe
Erwartungen. Der Seelsorger einer Pfarrei mit 1°000-2"000 Seelen
etwa betonte einen Monat vor Missionsbeginn: «Wenn nur zehn
aus uns die Volksmission vernachlidssigen wiirden, hitte die Missi-
on nicht diesen Erfolg.»* Es scheint, dass die Erwartungen der
Ptarrherren in der Regel nicht enttduscht wurden. Aus den Mis-

34 Pfarrchronik von Andreas Vetter und Josef Lotscher 1918—-1953, 33, PfA Aesch,
B 9.1. Aus Griinden des Personlichkeitsschutzes werden hier Vor- und Nachnamen
nicht vollstindig genannt.

35 Pfarrblatt Hitzkirch, 1. November 1949.

32



sionsberichten ldsst sich eine starke Frequentierung als Grundtenor
ableiten. In einigen Punkten muss man aber differenzieren, vor
allem in Bezug aut Zeitraum, Stadt-Land und Geschlecht. Allge-
mein nahm die Teilnahmebereitschaft ab Mitte des 20. Jahrhun-
derts ab. Weiter waren die Minner auch wihrend der Volksmission
weit weniger konsequente Kirchginger als die Frauen. Schliess-
lich liessen sich die Katholiken in der Stadt und Agglomeration
Luzern durch Volksmissionen weit weniger begeistern als die
Gldubigen aut dem Land: Wihrend vor allem in kleinen Landptar-
reien alle oder fast alle mitmachten, schiitzte man etwa die Beteili-
gung in der Luzerner Stadtptarrei St. Karl 1945 auf lediglich 45%
der Frauen und 26% der Minner.?¢

Ergriffene Teilnehmer

Eine Volksmission war in erster Linie Massenpastoral. Das Ziel,
das Gemeindekollektiv geschlossen zum Emptang der Sakramente
zu flihren, verdeutiicht dies. Dahinter verbargen sich aber jewelils
Hunderte, ja sogar Tausende einzelner Individuen. Wie erlebten
nun diese eine Volksmission? Wie nahmen sie die Predigten aut??’

Noch in der Mitte des 20. Jahrhunderts empfand ein gldubiger
Katholik eine Volksmission bisweilen als Erleichterung und Neu-
beginn, aber auch als Bedrohung und Einschiichterung. Als repré-
sentativ ist wohl folgende Schilderung eines Teilnehmers zu
bewerten: «Ich erlebte die Zeit vor, wihrend und nach der Volks-
mission wie ein reinigendes Gewitter: Zunachst die aufziehenden
Gewitterwolken und das ferne Grollen, dann das Entladen des
Gewitters mit der damit verbundenen Schutzsuche, mit ein wenig
Angst und vereinzelten Hagelkdrnern und schliesslich das Aufat-
men und die frische Luft nach dem gliicklich iiberstandenen
Unwetter.»3®

3% Vgl. P.E. B. v. §. [Missionsbericht] Luzern, St. Karl, in: St. Fidelis, 34 (1947), 127.

37 Da hierzu keine schriftliche Quelle Aufschluss geben konnte, musste der Verfasser
dieses Beitrags in diesem Abschnitt notgedrungen auf die Aussagen von Intervie-
wten ausweichen.

38 Hinweis von Josef Stirnimann, Rothenburg, im Gespridch am 28. Januar 1997. Mit
diesen Metaphern schilderte er seine persénlichen Eindriicke von der Volksmis-
sion der Jesuiten 1950 in Wolhusen und von derjenigen der Dominikaner anno
1954 in Rain.

33



In der Regel nahm der Glaubige die Worte der Volksmissionare
widerspruchslos an. Ein Uberdenken fand selten statt. Der Prediger
stand oben auf der Kanzel, zeigte mit dem Drohfinger nach unten
auf den Zuhorer und erzihlte ihm mit einer glaubhaften Uberzeu-
gungskraft, was er zu tun habe. Man erwartete nichts anderes vom
Volksmissionar: Er sollte die reinen «Lebensweisheiten» sprechen,
an denen es nichts zu riitteln, an denen es nichts zu deuteln und
iber die es nichts nachzudenken gab.?® Zu widersprechen wagte
man schon deshalb nicht, weil man den Missionaren einen grossen
Erfahrungsschatz*® und eine ausgesprochen hohe Bildung zuge-
stand;*! zudem war man von deren Sendungsbewusstsein iiber-
zeugt.*? Solange man in einem katholischen Milieu lebte, das jeden
Lebensbereich eines Glaubigen durchdrang und fremde, anderwei-
tige Einfliisse auf ithn abblockte, fiel es thm auch schwer, nicht zu
glauben.*3

Zweifellos darf man davon ausgehen, dass es trotzdem eine
nicht unbetrichtliche Anzahl Teilnehmer gab, die zumindest
gegeniiber gewissen Botschaften der Volksmissionare nicht emp-
tinglich waren und autmuckten. Manche fiihlten sich indes gar
nicht angesprochen; so waren nach Predigten zum Beispiel etwa
selbstgerechte Spriiche zu vernehmen, wie etwa «di hed’s au de
andere wieder gseid».* Katholisch getaufte Freisinnige, die der
katholischen Kirche gegeniiber oftmals kritisch eingestellt waren,
nahmen zwar gewohnlich an Missionen teil. Threr freisinniger
Uberzeugung tat dies generell aber keinen Abbruch; sie wehrten
sich vielmehr vehement gegen jede politische Einflussnahme, auch

3 Hinweis von Josef Stirnimann, Rothenburg.

40 Hinweis von Maria Lang, Luzern, im Gesprach am 28. Januar 1997. Sie partizi-
pierte 1954 an der Mission der Redemptoristen in der Pfarrei St. Paul, Luzern.

4!l Hinweis von Kithy Fischer-Vonarburg, Grosswangen, im Gesprich am 31. Dezember
1996. Sie kann sich noch an die dortige Kapuzinermission von 1947, an der ihr
Bruder P. Thaddidus als Volksmissionar auftrat, und an diejenige der Jesuiten von
1957 erinnern.

42 Zur Volksmission in Entlebuch von 1921 ist im Protokollbuch des Marienvereins
(PfA Entlebuch, B 112) folgendes vermerkt: «Die Wirme u. Sinnigkeit der Vortri-
ge verlieh jedem Worte Leben u. man fiihlte, wie tief unsere hochw. Herren Mis-
siondre P. Melchior, P. Matthidus u. P. Theodosius von der Grosse und Wichtigkeit
threr Aufgabe durchdrungen waren.»

4 Vgl. Altermatt, Katholizismus, 160.

4 Hinweis von Josef Stimimann, Rothenburg.

34



wenn diese von Volksmissionaren ausging. Eine Begebenheit
anldsslich der Volksmission in Grosswangen anno 1947 kann 1n
diese Richtung gedeutet werden: Ein so genannter «Spdéttler» —
wie ein Freisinniger von seinen katholisch-konservativen Mitbtir-
gern etwa abschiitzig genannt wurde — hatte den Missionspredigten
zugehort und sich vorgenommen, anschliessend in der Sakristei
die Generalbeichte be1 einem Volksmissionar abzulegen. Dieses
Beichtgesprich artete aber in eine derartig lautstarke Auseinander-
setzung zwischen den beiden aus, dass thr Gezink 1n der ganze
Kirche zu vernehmen war.*

Nach der Mission verspiirten viele Katholiken den Wegtall des
psychischen Drucks, der im Vorfeld und wihrend der Mission
erzeugt worden war. Nicht wenige fiihlten sich durch diese «Reno-
vation» im Glauben und im Leben von neuem bestirkt.*¢ Auch
nach der Meinung der Seelsorger vollzog sich eine derartige aus-
serordentliche religiose Ubung nicht ohne Auswirkungen auf das
Ptarreileben: Man emptand die Arbeit im «pfarreilichen Wein-
berg» wieder leichter; die Leute waren religi0os spiirbar aufge-
schlossener als zuvor.¥’

Religidse Dimension: Devotionalienverehrung, Rekonziliationen
und Namensgebungen

Auch wenn daran gezweifelt werden dart, ob eine Volksmission
bei der breiten Masse einer Ptarre1 wirklich eine tiefe und nachhal-
tige Wirkung gezeitigt hat, ging eine Volksmission bei vielen glidu-
bigen Katholiken nicht eintach spurlos vorbes.

Volksmissionen begiinstigten zum einen die Verbreitung und
den Gebrauch von Devotionalien. Andachtsgegenstinde waren
damals aus dem Volkskatholizismus nicht wegzudenken. Diese
genossen bei den Katholiken nicht nur eine hohe Wertschitzung,
sondern auch eine intensive Verehrung, vor allem dann, wenn sie
gesegnet waren. Devotionalien, die man mit sich trug, verhiessen
Segen und Wohlergehen.** Besonders beliebt waren die Helgeli,

4 Hinweis von Kithy Fischer-Vonarburg, Grosswangen.

*6 Hinweis von Josef Stirnimann, Rothenburg.

+7 Hinweis von Rudolf Habermacher, Sursee.

4 Josef Zihlmann, Volkserzdhlungen und Briuche. Handbuch luzernischer Volks-
kunde, Hitzkirch 1989, 115.

35



die anldsslich von Volksmissionen verteilt wurden. Diese
Andachtsbildchen, die mit einer Abbildung, einem kurzen Gebete
und Erfurcht einfléssenden Spriichen versehen waren, legte man in
die Gebetsbiicher, um sie wihrend des Gottesdienstes zu betrachten
oder um sie einfach als Buchzeichen zu beniitzen. Insbesondere in
Kirchengesangbiichern konnten sie iiber Jahrzehnte hinweg Ver-
wendung finden.

Weil Devotionalien mit einem bedeutenden Segen, dem pépstli-
chen oder apostolischen Segen, und diversen Abldssen versehen
werden konnten, fragten Katholiken solchen Gegenstianden in der
Missionszeit in besonderem Masse nach. Ein reichliches Angebot
an Andachtsgegenstinden konnte er etwa in einzelnen Geschiften
des Ortes oder an Verkaufsstinden im Kirchenareal vorfinden.
Nebst Gebetsbiichern, Rosenkridnzen, Medaillen oder einem Erin-
nerungsphoto, auf dem die Missionare und der Ortliche Klerus
abgebildet waren, bot man immer auch Versehgarnituren feil. Dieses
Verwahrziiiig, wie man es im Luzerner Volksmund nannte, bestand
aus einem Kruzifix, zwei Kerzenstdcken mit Kerzen sowie einem
weissen Altartuch fiir die Kommunion und fand bei der Spendung
des Sterbesakramentes Verwendung. Die Versehgarnitur hatte in
jedem Haushalt einen besonderen Autbewahrungsort. Haufig wurde
es einem jungen Ehepaar als Geschenk zur Hochzeit tiberreicht.4?

Im Gegensatz zur Versehgarnitur, von der ein Exemplar in jedem
Haushalt geniigte, erwarb friiher jeder Katholik an einer Mission
ein Sterbekreuz, das er dort zugleich segnen liess. Dieses Holz-
kreuzchen, das er meistens an der ersten Mission nach der Schul-
entlassung erworben und an einem gut sichtbaren Ort im Schlaf-
zimmer deponierte,’? vergegenwirtigte thm wihrend des grossten
Teiles seines Lebens, dass er bloss ein sterbliches Wesen sei und
viel fiir die Errettung seiner Seele nach seinem Tod unternehmen
miisse. Verschied der Gldubige, wurde ihm das Sterbekreuz
zusammen mit einem Rosenkranz in die gefalteten Hinde gelegt
und mit ins Grab gegeben.

49 Vgl. Zihlmann, Briauche, 425.

30 Kithy Fischer-Vonarburg, Grosswangen, erwarb ihr erstes Sterbekreuz an der
ersten Volksmission nach ihrer Schulentlassung in den 1920er Jahren in Nottwil;
sie war damals noch keine 20 Jahre alt. Ein zweites Sterbekreuzchen kaufte sie als
verheiratete Frau in Grosswangen. Bis heute liegt das eine Kreuz auf ihrem Nacht-
tisch, das andere hingt neben ihrem Bett an der Wand.

36



Eine Volksmission konnte aber nicht bloss am Ende eines
Lebenszyklus ein signifikantes Zeichen setzen, sondern auch zu
dessen Beginn. Gemiss eines alten Brauchs wurden Knaben, die
wihrend einer Mission geboren wurden, bisweilen auf den Namen
eines Volksmissionars getauft. So kam etwa der Kapuzinerpater
Engelbert Durrer wihrend der Volksmission von 1866 in Kerns zur
Welt und erhielt deshalb den Vornamen Ephrem — den Protessna-
men eines anwesenden Missionars.’! Es existieren Hinweise, dass
dieser Brauch auch im Kanton Luzern vereinzelt seine Bliiten
getrieben hat. In der Ptarrei Hellbiihl etwa schenkte man 1894 dem
einzigen wihrend der Kapuzinermission geborenen Knaben
zusitzlich den Namen eines dort seelsorglich titigen Volksmissio-
nars. An der betretfenden Stelle notierte der Pfarrherr mit sichtli-
chem Stolz in das Tautbuch: «In Erinnerung an die erste Volksmis-
sion in hier, ein Missionidr hiess [ndmlich] Edmund.»?? Wieso
gerade P. Edmund und nicht einer der beiden anderen prisenten
Missiondre bei der Namenswahl zu dieser hohen Ehre kam, liess
sich leider nicht eruieren.

Eine Volksmission spielte auch beziiglich Rekonziliationen eine
nicht unbedeutende Rolle. Es scheint, dass solche offizielle Ver-
sohnungen von mit Kirchenstraten belegten Katholiken mit der
Kirche relativ oft im Rahmen einer Volksmission statt fanden. Die
Ptarrgeistlichkeit und die Missionare wollten wohl diese besonde-
re Stimmung beim Schopt packten, um etwa Kirchenaustritte riick-
giangig zu machen oder nur zivil geschlossene Ehen katholisch zu
legalisieren. In Grosswangen beispielsweise war dem damaligen
Pfarrherr ein dlteres kinderloses Ehepaar schon lidngere Zeit ein
Dorn im Auge. Die seiner Meinung nach hysterische, religios
krankhafte Frau und ihr sehr links freisinnig eingestellter Mann
waren 1923 aus der Kirche ausgetreten und hatten trotz jahrelanger
intensiver Bemiihungen seitens der Pfarrgeistlichkeit an ihrem

31 Vgl. ES., [Nekrolog] P. Engelbert Durrer, in: Schweizerische Kirchenzeitung,
19. Januar 1928, 24.

32 Vgl. Taufbuch 18761938, 47, PfA Hellbiihl, HB 2. Laut Innozenz, Volksmissio-
nen, 209 waren 1894 in Hellbiihl die drei Kapuzinerpatres Philibert, Eduard und
Ephrem tdtig, P. Edmund hingegen nicht. Wahrscheinlich liegt hier eine Ver-
wechslung vor: Da laut derselben Quelle P. Eduard in der gleichen Woche in But-
tisholz missionierte, ist anzunehmen, dass sich stattdessen wirklich P. Edmund in
Hellbiihl aufthielt.

37



Entschluss festgehalten. Die Hoftnungen, die der Pfarrer auf die
1937 durch Einsiedler Benediktiner abzuhaltende Volksmission
setzte, sollten schliesslich nicht enttduscht werden: Anfangs 1938
wurden die auf die Mission hin eingeleiteten Bemiihungen durch
die formelle Lossprechung von der Exkommunikation gekront.33
Ein anderes Beispiel trug sich in der Luzerner Vorortspfarrei Reuss-
biihl zu, in der sich wegen ihrer Ndhe zu den Industriebetrieben
von Emmenbriicke viele katholische Arbeiter niedergelassen hat-
ten. 1923 konnten dort anldsslich einer Jesuitenmission drei nur
zivil geschlossene Ehen «in Ordnung» gebracht werden. In zwei
Fillen war die kathoiische Eheschiiessung sofort moglich, weil
beide Partner bereits katholisch waren; im dritten Fall verzogerte
sich dieses Ansinnen, weil die protestantische Frau zuvor zum
katholischen Glauben iibertreten wollte.>* Auch wenn hier nach-
weislich eine Konversion durch eine Volksmission eingeleitet wur-
de, so muss doch betont werden, dass dies sehr selten vorkam. Die
Konversion Andersglaubiger war kein erklirtes Ziel einer Volks-
mission.

Soziale Dimension: Streitschlichtungen, Wiedergutmachungen,
aber auch psychische Erkrankungen

Die Volksmission hatte schliesslich auch eine nicht zu unter-
schidtzende soziale Funktion. Laut dem Luzerner Volkskundler
Josetf Zihlmann, der sich intensiv mit den Briuchen seines Heimat-
kantons auseinander setzte, waren frither offene Feindschaften
zwischen Nachbarn, Bekannten und Verwandten an der Tagesord-
nung. In lindlichen Gegenden des Kantons war etwa der Bauern-
hass sprichwortlich; es gab nicht wenige Menschen, die nach
Rache sannen. Eine Versohnung war hiufig schwierig, brachte
man aber gelegentlich an besonderen Anlidssen zustande. Wihrend
dies in fritheren Jahrhunderten nach einer uralten Sitte mit einem
Hindedruck durch das Fastnachts- oder Johannisfeuer geschah,

33 Vgl. [Pfarrer Josef Bucher] an Generalvikar Bistum Basel am 5. November 1937,
Rekonziliation durch Generalvikar Buholzer am 8. Januar 1938, PfA Grosswan-
gen, A 14.22.

34 Vgl. [Pfarrer Roman Pfyffer] an Ordinariat des Bistums Basel am 12. Mirz 1923,
PfA Reussbiihl, o. Sig.

38



erreichte dies ein Geistlicher in neuerer Zeit vor allem anlésslich
einer Mission.>>

Pfarrmissionen konnten auch die finanzielle Wiedergutmachung
von Betrugsdelikten und die personliche Entschuldigung begange-
nen Unrechts bewirken. So fasste sich beispielsweise eine Bauerin
nach einer Mission ein Herz, ging zu demjenigen Landwirt, den ihr
Gatte in Zusammenhang mit einem Viehhandel betrogen hatte, und
zahlte thm die Deliktsumme zuriick.® Dass sich derartige personli-
che Liuterungen selbst iiber Hierarchien hinweg in biuerlich-land-
lichen Pfarreien mit traditionell fest gefiigten Gesellschaftsstruktu-
ren zutrugen, veranschaulicht ein anderer wahrheitsgetreuer
Vortall: Ein Mann ging aut dem Heimweg von der Kirche auf sei-
nen chemaligen Angestellten zu, reichte thm seine Hand, gestand
gewisse Vergehen ihm gegeniiber ein und fragte, ob er ihm verzei-
hen konne. Derartige Geschichten, die sich nicht selten nach einer
Mission in einer Pfarrei herumgesprochen haben, hinterliessen bei
vielen einen tiefen Eindruck.>’

Manchmal zeitigte eine Volksmission auch negative Auswirkun-
gen. So kam es vor, dass einzelne Katholiken dem psychischen
Druck dieser Tage nicht stand hielten und danach Symptome von
Geisteskrankheit zeigten. Scheinbar zerbrachen insbesondere ein-
zelne Frauen am aufgesetzten Druck hinsichtlich moralischer Fra-
gen. Der Ebikoner Pfarrer Alois Kiing hielt etwa 1944 fest, dass
«Friulein V. [...] seit der Mission etwas geistesgestort [se1]. Es hat
angefangen beim Kommunizieren gegen Ende der Mission.»
Nicht ohne Grund hatten etwa die Jesuiten in ithrem Merkblatt die
Ptarrherren aufgefordert, &4ngstliche, nervenschwache und
«gemiitskranke» Personen mdége man von gewissen Predigten
ternhalten.”®

23 Vgl. Zihlmann, Brduche, 152.

36 Hinweis von Josef Stirnimann, Rothenburg.

37 Hinweis von Josef Stirnimann, Rothenburg.

°% Stenographische Notizen von Alois Kiing, Pfarrer in Ebikon 1942-1966, transkri-
biert durch Pfarrer Otto Purtschert, Ebikon, PfA Ebikon, o. Sig. Aus Griinden des
Personlichkeitsschutzes wird hier Vor- und Nachname nicht vollstdndig genannt.

3% Vgl. Bemerkungen zu den Volksmissionen, PfA Gerliswil, o. Sig.

39



Fazit

Die gelungene Verquickung von tief schiirfenden Predigten und
sinnfilligen Andachtsiibungen war das eigentliche Erfolgsrezept
der Volksmission. Thre periodische Sogwirkung konnte eine ganze
Pfarrei erfassen. Sowohl der Brauch, Knaben nach den Namen von
Volksmissionaren zu benennen, als auch der ausgeiibte psychische
Druck, an dem einzelne Glidubige zerbrachen, illustrieren sehr ein-
driicklich, wie tief die katholische Kirche mit dieser Art von Seel-
sorge in die Privatsphire eines Katholiken eindringen konnte. Aller-
dings dart man die Bedeutung der Volksmission auch nicht
iberschitzen: Der angeschlagene 10-Jahres-Rhythmus war zu
hoch, um insbesondere nach dem Zweiten Weltkrieg und in stidti-
schen Pfarreien eine tiefe und nachhaltige Wirkung zu erzielen. Die
gesellschaftlichen Umbriiche setzten ihr stark zu. Die Missions-
orden versuchten zwar mit neuen Methoden darauf zu reagieren,
doch die wachsende Abneigung gegen diese bisweilen autoritdr-
repressive Pastoralform, die verstdrkte Konkurrenz durch allerlei
religitse Wochen sowie die wachsende Mobilitdt und Flexibilitit in
der Arbeitswelt setzten diesem Relikt barocker Frommigkeit nach
dem Zweiten Vatikanischen Konzil ein jahes Ende.

40



	"Fabrikmässig betriebene Seelenfängerei" - die Bedeutung der Volksmission im Kanton Luzern 1893-1962

