Zeitschrift: Zeitschrift fur schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung fur Schweizerische Kirchengeschichte
Band: 96 (2002)

Artikel: Rites de passage als Ausdruck sozialer Differenz am Beispiel von Leuk-
Stadt 1900 bis 1960

Autor: Kuonen, Roland

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-130316

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-130316
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Rites de passage als Ausdruck sozialer Differenz
am Beispiel von Leuk-Stadt 1900 bis 1960

Roland Kuonen

Die Ubergangsrituale sind transformativ: d. h. sie regeln die ein-
schneidenden Wechsel und Ubergiinge im Lebenslauf des Menschen.
Folgende Merkmale bestimmen einen Rite de passage: Grenziiber-
schreitung, formeller Beschluss (Geliibde), Offentlichkeit und Unwi-
derrutlichkeit. Diese kollektiven Symbole und die darauf autbauenden
Verhaltensweisen ermoglichen Grenziiberschreitungen von einem
Individuum zum andern, vom Alltag zur religiosen Erfahrung und
von einer Lebensphase zur andern. Sie festigen damit die sozialen
Getiihle, die sonst nur einen fliichtigen, labilen Charakter aufweisen
wiirden. Rites de passage sind also soziale Institutionen, die durch die
normativen Regeln, den materiellen Bedingungen und den sinnhaften
Handlungen der beteiligten Menschen definiert sind. Dies als
Abgrenzung zu einer immer héufiger festzustellenden inflationédren
Verwendung des Begrifts, bei der etwa das Zihneputzen oder das
Hiandeschiitteln in den Rang eines Ritus erhoben werden.!

! Vgl. u. a: Urs Altermatt, Prolegomena zu einer Alltagsgeschichte der katholischen
Lebenswelt, in: Theologische Quartalschrift, 173 (1993), 259-271. Andréa Belli-
ger/David J. Krieger (Hrsg.), Ritualtheorien. Ein einfiihrendes Handbuch, Opla-
den/Wiesbaden 1998. Pierre Bourdieu, Les rites comme actes d’institution, in:
Pierre Centlivres/Jacques Hainard (Hrsg.), Les rites de passage aujourd’hui. Lau-
sanne 1986, 206-215. Corina Caduff/Joanna Pfaft-Czamecka (Hrsg.), Rituale
heute. Theorien — Kontroversen — Entwiirfe, Berlin 1999. Axel Fliigel, Chancen der
Regionalgeschichte, in: Edwin Dillman (Hg.), Regionales Prisma der Vergangen-
heit. Perspektiven der modernen Regionalgeschichte, St. Ingbert, 1996, 25-46.
Clifford Geertz, Dichte Beschreibung. Beitrige zum Verstehen kultureller Syste-
me, Frankfurt am Main 41995. Hans-Georg Soeffner, Zur Soziologie des Symbols
und des Rituals, in: Jirgen Oelkers/Klaus Wiegenast (Hg.), Das Symbol — Briicke
des Verstehens, Stuttgart/Berlin/Koln 1991, 63-81. Arnold van Gennep, Uber-
gangsriten, Frankfurt/New York 1986.



So verstanden nehmen Rituale Bezug aut die letzten Dinge, auf
das Numinose. Doch die Analyse der Ubergangsrituale lidsst auch
Fragen nach den Zwingen, Interessen und Orientierungen der
Handelnden zu. Thre Untersuchung ist offen fiir statistische und
hermeneutische Verfahren und macht sozialen Wandel darstell-
und interpretierbar. Jede Verdanderung in der Verteilung des 6kono-
mischen, sozialen oder kulturellen Kapitals bewirkt eine Neuposi-
tionierung der Akteure im sozialen Raum.? Dies wiederum wirkt
sich aus auf die symbolische Ebene des kulturellen Systems, hier
also auf den konkreten Vollzug der religidsen Praktiken. Religion
als kulturelles Symbolsystem strukturiert Bedeutungen und hat
Kommunikationsfunktion.?

Inszenierung sozialer Differenz bei Hochzeit und Beerdigung

Zu Beginn des 20. Jahrhunderts war das Wallis ein agrarisches
Land. Wie ein Blick aut die Erwerbsstatistik zeigt, arbeiteten im
Jahre 1900 noch 66.03% der Beschiftigten im ersten Sektor.* Zwar
hatte die Industrialisierung in der zweiten Hilfte des 19. Jahrhun-
derts eingesetzt, ein starkes industrielles Wachstum begann aber
erst in der Zeit von 1901 bis 1910.° Eine schmale Oberschicht
regierte die breite, iiberwiegend biuerliche Unterschicht. Bis nach
dem Ersten Weltkrieg rekrutierten sich die Mitglieder der Eliten
praktisch ausschliesslich aus einer kleinen Gruppe von Familien
des Walliser Adels® und der Notabilitit. Viele wichtigen Posten in

-

Vgl. Pierre Bourdieu, Die feinen Unterschiede. Kritik der gesellschaftlichen
Urteilskraft, Frankfurt am Main 191998, 171-404. Vgl. Pierre Bourdieu, Sozialer
Raum und Klassen. Legon sur la legon, Frankfurt am Main 31995.

3 Vgl. Altermatt Urs, Katholizismus und Moderne. Zur Sozial- und Mentalititsge-
schichte der Schweizer Katholiken im 19. und 20. Jahrhundert, Ztirich 21991, 87 ff.
Vgl. Pierre Bourdieu, Praktische Vernunft. Zur Theorie des Handelns, Frankfurt am
Main 1998, 173.

4 Vgl. Heiner Ritzmann-Blickenstorfer (Hg.), Historische Statistik der Schweiz,
Ziirich 1996, 410 1.

3 Vgl. Arthur Fibicher, Walliser Geschichte. Die Neuzeit: Ereignisse und Entwick-
lungen 1520-1991, Sitten 1993, 232 {f. Vgl. Beat Kaufmann, Die Entwicklung
des Wallis vom Agrar- zum Industriekanton, Ziirich 1965.

6 Vgl. Michel de Preux, La Noblesse valaisanne, Sierre 1986. Juristisch existierte der

Walliser Adel bis 1634. Dann verwandelte sich das Wallis in eine ‘aristokratische

Republik’. Die Begriffe Adel, Herrschaft, Patriziat, Notabilitdt, Herren und Hidup-

ter werden —wissenschaftlich unkorrekt — meist synonym verwendet.

10



Politik, Verwaltung, Heer und Kirche waren dieser Fiihrungs-
schicht vorbehalten.” Der Herrschaftsanspruch der Hauptertamilien
war bis zu Beginn des 20. Jahrhunderts praktisch unbestritten. Die-
se auf den Kanton bezogenen Aussagen gelten in gleicher Weise
tir Leuk.

Leuk-Stadt gehorte bis gegen Ende des 19. Jahrhunderts zu den
bedeutendsten Orten des Kantons. Bis 1888 zihlte Leuk mehr Ein-
wohner als Brig und bis 1910 mehr als Visp. Die fiihrenden Fami-
lien teilten die politischen Amter unter sich auf. So vertraten zwi-
schen 1847 und 1917 ausschliesslich Mitglieder aus den
bestimmenden neun Leuker Familien — im Volksmund Heeru®
genannt — den Bezirk im Grossen Rat.? Die Geschlechter Zen-Rut-
tinen, Allet, von Werra und Loretan waren von 1848 bis 1937 bis
aut die Phasen 1877-1901 und 1913-1925 immer mit einem Mit-
glied 1im Staatsrat vertreten. Diese Familien waren bemiiht, sich
mit einem reprisentativen Familiensitz und einem nach aristokrati-
schem Vorbild ausgerichteten Lebensstil von den gewodhnlichen
Leuten abzuheben.

Der relative Abstieg von Leuk und damit auch der Hiuptertami-
lien beschleunigte sich mit der nach 1900 voranschreitenden Indus-
trialisierung. Wenn auch der Einfluss der Herrenfamilien in der
Politik nach der Jahrhundertwende allmihlich abnahm und sich
vor allem deren wirtschattliche Situation verschlechterte, blieben
Wille und Anspruch aut einen standesgemissen Lebensstil. Hierzu
gehorte es, die Distanz zur Unterschicht sichtbar zu machen.

In einem Kanton, in dem sich im Jahre 1900 gut 98% der Bevol-
kerung zum Katholizismus bekannte, kamen Klerus und Kirche
eine nicht zu unterschitzende Rolle in der Vermittlung eines tradi-
tionalen Weltbildes zu, das den Fiihrungsanspruch der Magistra-
tenfamilien legitimierte. Bestens geeignet fiir die Inszenierung
sozialer Differenz und damit deren Rechtfertigung waren unter
anderem die kirchlichen Ubergangsrituale. Bis in der zweiten
Hilfte der 1950er Jahre wurden in Leuk Standesditferenzen mittels

7 Vgl. Wilfried Meichtry, Zwischen Ancien Régime und Moderne. Die Walliser
Adelsfamilie von Werra, Diss. phil. Bern, Visp 2001, 27 ft.

8 Herren. Mit demselben Begriff bezeichnete man oft auch die Priester.

¢ Vgl. Alois Grichting, Das Oberwallis von 1840 bis 1990. Politik, Wirtschaft, Kul-
tur, Brig 1990, 440 ff.

11



der kirchlichen Ubergangsrituale in Szene gesetzt. Exemplarisch
kann dies an den Beispielen Hochzeit und Beerdigung aufgezeigt
werden.

Hochzeit bis 1950:
Sonntags die einfachen, werktags die besseren Leute

Wenige Anlédsse bieten einem sozialen Verband so viele Mog-
lichkeiten, die Zusammengehorigkeit und Abgrenzung darzustel-
len wie die Hochzeit. Es war die schichtspezifische Ausgestaltung
der Hochzeitsfeier, der in der ersten Hilfte des 20. Jahrhunderts
eine grosse Bedeutung zukam. Dies wurde in allen Interviews
bestitigt, die ich 1997-98 durchfiihrte.!°

Leuker Normalbiirgerinnen und -biirger heirateten praktisch
ausschliesslich am Sonntag. Bis Ende der 1930er Jahre hatten sich
Braut und Briutigam sowie die Trauzeugen vor der ersten Friih-
messe — im Sommer vor 05.00 Uhr und im Winter vor 05.30 Uhr —
in der Kirche einzufinden. Der Pfarrer vollzog vor der Messe die
kurz und formal gehaltene Trauhandlung. Das frischvermihite
Paar nahm dann an der Messe teil und empfing die Kommunion.

In den 1940er Jahren empfand man diese Gestaltung zuneh-
mend als stossend, darum liess man sich vermehrt an einem Wall-
fahrtsort trauen.!!

In einem ganz anderen Rahmen vollzogen ndmlich die
Angehorigen der Oberschicht die kirchliche Trauung. Sie heirate-
ten an einem Werktag, vorzugsweise am Samstagnachmittag. Die
Brautleute schlossen ihren Bund fiirs Leben an einer eigens fiir sie
feierlich gestalteten Messe. An dieser nahmen die Familienan-
gehorigen, die geladenen Giste und Neugierige aus dem Orte teil.

Bereits der Gang zur Kirche zeigte auf, welchen Platz in der
sozialen Hierarchie dem Brautpaar zukam. Die Braut einer Patrizi-
erfamilie wurde von ihrem Elternhaus in einem feierlichen Zug zur
Kirche gefiihrt. Auf dem letzten Wegstlick waren oftmals Teppiche

10 Es handelt sich um teilstrukturierte Interviews im Rahmen meiner Lizentiatsarbeit
mit fiinf Frauen und vier Minnern zwischen 18 und 94 Jahren. Bei der Auswahl
wurde auf Alter, Geschlecht und soziale Herkunft geachtet. Den Interviewten wur-
de vorgidngig die Anonymisierung zugesichert. Die Gespriche liegen in einer
schriftlichen, mit Unterschrift autorisierten Fassung vor.

11 Autorisiertes Interview mit Pfarrer Jean-Marie Salzmann, 24. Oktober 1997.

12

P



ausgelegt. Zihlte man zur absoluten Spitze der Gesellschaft, wurde
unter Umstidnden die gesamte Strecke Elternhaus — Kirche auf
Teppichen zuriickgelegt oder man heiratete sogar in der Kathedrale
von Sitten.1?

Bei Hochzeiten der Herrschaft hatte natiirlich auch die Kleidung
dem Status zu entsprechen. Meist war die Braut ganz in Weiss
gekleidet. Wertvolle Stoffe waren zu einem kunstvoll verzierten
Hochzeitsrock gearbeitet und ein langer Schleier — getragen von
Brautjungtern — bedeckte den Kopf. Der Gang zur Kirche wurde so
zu einer Demonstration von Macht, Reichtum und gottgewollter
sozialer Differenz.!3

Eine Braut der Unterschicht war immer dunkel, meist sogar
schwarz gekleidet. Das Kleid konnte so gegebenentalls spiiter als
Trauverkleid oder gar als Leichengewand wieder verwendet wer-
den.

Bis 1in den 1940er Jahren finanzierte meist der Brautvater die
weltliche Feier. Diese spielte sich in der Unterschicht in einem
dusserst bescheidenen Rahmen ab. Das Paar ass im Haus des
Brautvaters das Friihstiick, eventuell auch noch das Mittagessen.
Wurde an einem Werktag geheiratet, ging man spitestens nach
dem Mittagessen wieder der Arbeit nach.

Ab Beginn der 1940er Jahre begann die Unterschicht den Hoch-
zeitstag umzugestalten. Be1 Frau B, Heirat 1944, waren die Eltern
und die Geschwister mit ihren Kindern zum Essen eingeladen. Den
Nachmittag verbrachte man im gemiitlichen Beisammensein auf
dem Anwesen des Brautvaters.!4

Fiir die Familien der Herrschaft galt es, auch die weltliche Feier
standesgemdss aufzuziehen. Dazu gehorte die Einladung einer
illustren Gésteschar und ein eindriickliches Festbankett. Hoch-

12 Leo von Werra heiratete am 3. Mai 1905 Henriette Wolff in der Kathedrale von Sitten.

13 Heiratsfragen waren in der Oberschicht Angelegenheit der Familienpolitik. Es
wurden nur Eheschliessungen mit Geschlechtern der Fiihrungselite akzeptiert.
Andere Verbindungen galten als Mésalliances. Taxierte man eine Beziehung als
nicht standesgemiss, versuchte man die Heirat zu verhindern. Gelang dies nicht,
hatten die zwei auch nach der Hochzeit mit der Achtung durch die Oberschicht zu
rechnen. Vgl. Meichtry, Zwischen Ancien Régime und Moderne, 35; und Roland
Kuonen, Gott in Leuk. Von der Wiege bis ins Grab — Die kirchlichen Ubergangsri-
tuale im 20. Jahrhundert, Freiburg Schweiz 2000, 158 ff.

14 Interviews mit Frau B (ca. 85), 5. u. 11. November 1997.

13



zeitsanzeige und Einladung erfolgten in der Regel schriftlich.!s
Verfiigte die Familie des Briautigams tiber ein Herrschaftshaus, das
geniigend Platz bot, wurde das Diner hier eingenommen, andern-
falls feierte man 1im grossen Saal des Hotels Susten. Tischkarten
wiesen den 1n eleganter Abendgarderobe gekleideten Damen und
den oft in Uniform oder Frack steckenden Herren den Platz an der
Tafel zu. Auch war es ausschliesslich bei Hochzeiten der Ober-
schicht Sitte, dass einige Minner wihrend dem Hochzeitsball
Sprengstoftfladungen mit mdoglichst lauten Knallgerduschen zur
Explosion brachten.!6

Zusammenfassend kann man festhalten, dass die Gestaitung des
Hochzeitstages bis in die 1940er Jahre die Standesdifferenzen in
klarer Schirfe herausstrich. Die Stellung eines Brautpaares in der
ortlichen und kantonalen Hierarchie wurde, fiir alle sichtbar, in
eindeutigen Symbolen kenntlich gemacht. Braut und Briutigam
wurden auf den ihnen zustehenden Platz in der Gesellschaft
gestellt.

Demokratisierung der Heirat nach 1950

Der wirtschaftliche Aufstieg immer breiterer Kreise sowie der
Niedergang vieler Familien der Oberschicht blieb nicht ohne Wir-
kung aut die Gestaltung des Hochzeitstages. Die einfachen Leute,
die sich nun immer aufwiindigere Feiern leisten konnten, orientier-
ten sich am Vorbild der Oberschicht, deren Macht und Einfluss
man sonst bekdmpftte.!”

Im Verlaute der 1950er Jahre erstritt die Unterschicht, gegen den
Widerstand einiger vornehmer Familien das Recht, am Samstag zu
heiraten. Die Gisteschar, die das Paar auf dem Weg zur Kirche
begleitete wurde immer grosser. Bald einmal wurde es (iblich, dass
das Brautpaar in einem festlich geschmiickten Auto bis vor die
Kirche getahren wurde. Innerhalb von zehn Jahren wurde die Hei-
rat im weissen Brautkleid zum Normaltall. Es erfolgte gleichzeitig
eine allgemeine Umdeutung der weissen Farbe; statt die Standes-
differenz sollte sie nun einzig die Jungfriulichkeit der Braut anzei-

15 Interviews mit Frau C (ca. 65), 16. Oktober 1997; Frau D (ca. 40), 7. Januar 1998.
16 Vgl. Kuonen, Gott in Leuk, 147 {f.
17 Vgl. Kuonen, Gott in Leuk, 163-173.

14



gen. Auch die Gestaltung der Messfeier wurde im Verlaute der
1960er vollig aut das Brautpaar ausgerichtet. Im Gleichschritt mit
den Veridnderungen der kirchlichen Feier iibernahm man die Vorga-
ben der Oberschicht auch fiir die Gestaltung des weltlichen Festes.
Die Giste lud man schriftlich ein. Das Festmahl musste nun im
Saal eines Restaurants eingenommen werden. Tischdekorationen
schmiickten schon Ende der 1950er Jahre die Tafel, und Namens-
kidrtchen wiesen den Geladenen die Plitze zu.!®

Aus dem Gesagten geht unschwer hervor, dass die Finanzierung
des Anlasses immer grissere Mittel beanspruchte, Mittel, die die
Brautviter bald einmal nicht mehr autzubringen imstande waren.
Man ging allmihlich dazu iiber, dem Brautpaar das Geschenk in
Form von Bargeld zu iiberreichen, und es wurde nun Sache des
Hochzeitspaares, die Feier zu finanzieren.

Im Verlaute der 1970er Jahre wurde eine Entwicklung abge-
schlossen, die ab Mitter der 1940er Jahre eingesetzt hatte. In deren
Verlaut sind die Art und Weise der Einladung, die Gestaltung der
Messe, die Kleidung von Brautleuten und Gisten und das private
Fest von der Oberschicht kopiert worden. Nicht mehr der Geburts-
status des Paares definierte die Ausgestaltung der Feier, sondern
die Vorlieben der Brautleute und die finanziellen Ressourcen.!?

Die Beerdigung: Der Wandel zwischen 1900 und 1970

Auch der Tod vermochte die Standesdifferenzen nicht zu verwi-
schen. Im Gegenteil: Totengelidut, Beerdigungsmesse, Aufbahrung
in der Kirche und Grabgestaltung boten weitere Méglichkeiten der
schichtspezifischen Gestaltung des letzten Ubergangsritus im
Lebenslaut eines Menschen — Moglichkeiten, die bis Mitte der
1950er Jahre genutzt wurden.

«Ischi Gloggu litut!Wer va isch ischt gschtorbu?»2°: Bis in die
1940er Jahre wurde in Leuk moglichst umgehend nach dem Eintritt
des Todes eines Einwohners geldutet. Das Gelidut gab nicht nur
Auskunft dariiber, dass jemand gestorben war, sondern auch iiber

18 Interview mit Frau C (ca. 65), 16. Oktober 1997. Vgl. auch Kuonen, Gott in Leuk,
168-171.

19 Vgl. Kuonen, Gott in Leuk, 171-174.

20 Unsere Glocke ldutet! Wer von uns ist gestorben?

15



die soziale Stellung des Toten. Fiir die vornehmsten Geschlechter
wurde die grosste Glocke geldutet. Leute von besserem Stand, die
aber nicht zu den vornehmsten zihlten, hatten sich mit der zweiten
Glocke zu begniigen. Fiir alle andern ldutete die kleine «Toten-
glocke».2!

Nach 1928 ware das Privileg mit einer hohen Gebiihr zu erkau-
fen. Fiir das Lauten mit der grossen Glocke waren nun fiinfzig
Franken und fiir die zweite Glocke fiinfundzwanzig Franken zu
bezahlen, wihrenddem das gewohnliche Geldut kostenlos war.22

In den 1940er Jahren ist das Lauten kurz nach dem Hinschied
abgeschafft worden, doch die Difterenzierung nach Siand 1st beim
sogenannten Endliduten bis 1957 beibehalten worden. In jenem
Jahr beschloss der Kirchenrat, fortan fiir alle Verstorbenen die
grosse Glocke kostenfrei zu lduten.??

Aufbahrung und Weg zur Kirche: Bis um 1980 sind in Leuk die
Toten 1n ithrem Heim aufgebahrt worden. In der Wohnung des Ver-
storbenen wurde ein Zimmer zum Aufbahrungsraum umfunktio-
niert. Man gab sich grosse Miihe, die Toten moglichst schin herzu-
richten. «An hibschii Lich» wurde von den Trauergisten jeweils
anerkennend wahrgenommen.

Bis Anfang der 1960er Jahre wurden die Toten jeweils auf dem
Bett aufgebahrt. Bekleidet wurden sie mit ithrem schonsten Sonn-
tagskleid, oft war dies das Hochzeitskleid. Natiirlich wurde das
Aufbahrungszimmer besonders hergerichtet. Blumen und Krinze
schmiickten den vor Tageslicht geschiitzten Raum. Zudem wurde
Tote der Oberschicht erhoht aufgebahrt.

Ende 1950er Anfang 1960er Jahre wurde damit begonnen, die
Toten im Sarg aufzubahren. Die Sidrge der einfachen Leute waren
sehr schlicht und meist nur mit Papier und Hobelspiinen ausgeklei-
det. Fiir Tote der Oberschicht wurde oft ein erhohter «doppel-
stockiger» Sarg verwendet, der mit wertvollen Stoften ausgekleidet
war.2?

21 Vgl. Kuonen, Gott in Leuk, 192.

22 Friedhofreglement vom 27. Mirz 1928, Pfarrarchiv Leuk, Schachtel Nr. 7 (prov.
klass.).

23 Protokolle Kirchenrat, 29. Nov. 1957, Pfarrarchiv Leuk.

4 Vgl. Kuonen, Gott in Leuk, 193-195.

23 Vgl. Kuonen, Gott in Leuk, 194.

16



Am Tag der Beerdigung wurde der Leichenzug mit einem Toten
der Unterschicht an einer fiir jedes Quartier genau festgelegten
Stelle vom Pfarrer abgeholt. Tote aus den vornehmen Kreisen hol-
te der Pfarrer direkt beim Haus ab, wo sie aufgebahrt gewesen
waren. 26

Beerdigungsmesse: Eine halbe Stunde vor Beginn des Totenam-
tes wurde der Sarg bei den Stufen zum Chor aufgestellt. Bis um
1950 verwendete man bei den Toten der Oberschicht nicht nur den
normalen Sargtisch, sondern stellte aut diesen noch einen Katal-
falk, den man in der Hohe verstellen konnte. Je nach Ansehen des
Toten wurde die Hohe variert. Ber sehr Vornehmen kam der Sarg
etwa auf die Hohe von 1.50 Meter zu liegen. Zudem war es das Pri-
vileg der Oberschicht, dass ihre Sirge mit einem schwarzen Tuch,
bestickt mit religiosen Symbolen, zugedeckt wurden. Blumen und
Krinze stellte man links und rechts vom Sarg aut. Dabei liessen
Menge und Qualitidt Riickschliisse aut Reichtum und Ansehen des
Toten zu.?’

War der Tote ein Leuker Burger, stellte die Burgerschatt Leuk
fiir den Beerdigungsgottesdienst kostenlos vier Kerzen auf Kande-
labern zur Vertiigung, nicht aber tiir die iibrigen Einwohner. Dies
hatte bereits 1791 zur Griindung der «Einwohner Kerzenbruder-
schatt Leuk» gefiihrt. Thr Hauptzweck war bis im 20. Jahrhundert
das Vermieten von vier Kerzen gegen ein sehr geringes Entgelt fiir
den Beerdigungsgottesdienst eines Bruderschafters oder seiner
Familienangehdrigen. Dieser Vereinszweck wurde Ende der
1930er Jahre hintillig.2®

Auch der Zeitpunkt des Beerdigungsgottesdienstes war ver-
schieden. Einfache Leute bestattete man um 10.00 Uhr und vor-
nehme um 11.00 Uhr. Waren am selben Tag sowohl ein Angehori-
ger der Unterschicht wie der Oberschicht zu beerdigen, verzichtete
man beim ersten aut das Singen der Requiemmesse. Die Toten-
messe fiir den Normalbiirger war in so einem Fall méglichst rasch
tiber die Bihne zu bringen, damit geniigend Zeit fiir die Beerdi-
gungsfeier des Vornehmen blieb. Zudem mussten die Mitglieder

26 Frau B (ca. 85) und Herrn Z (ca. 85), 5. u. 11. November 1997; Frau C (ca. 65), 15.
Oktober 1997; Herrn Y (ca. 50) 15. Dezember 1997; Interview mit Pfarrer Salz-
mann, 11. Oktober 1997.

27 Vgl. Kuonen, 198-199.

28 200 Jahre Einwohner Kerzenbruderschaft Leuk — 1791-1991, 0. O., 0. J.

17



der Herrenfamilien, die auch an der Beerdigung des Normalbiir-
gers teilnahmen, vor der Beerdigungsmesse fiir den Toten der
Oberschicht einen Kleiderwechsel vornehmen. Es gehorte sich fiir
diese Kreise nicht, bei beiden Beerdigungen dieselben Kleider zu
tragen. Man hatte zwar allen die letzte Ehre zu erweisen, doch war
dem Rang des Verstorbenen auch mit der Kleidung Rechnung zu
tragen.??

Das Grab: Selbstverstandlich hatte auch die letzte Ruhestitte
Rang und Bedeutung des Verstorbenen wiederzugeben. 1927 stellte
man ein neues Friedhofreglement auf. Nun wurde der Erwerb von
sogenannten konzessionilerien Gribern moglich. Fir ein Familien-
grab waren fiir 99 Jahre 200 Franken zu entrichten. Eine Konzes-
sion von 50 Jahren fiir ein Einzelgrab kostete 50 Franken. Diese
Griber lagen ldngs der Friedhofmauern und der Standort konnte
durch die Konzessiondre ausgewihlt werden. Die Konzessionsin-
haber hatten das Recht, die Konzession bei Ablauf wieder zu
erneuern. Praktisch alle Familien der Oberschicht leisteten sich ein
Familiengrab. Nicht selten liessen die Patriziergeschlechter eigent-
liche Grabmonumente errichten.*’

Wer sich keine Konzession leisten konnte, dem wurde autf dem
allgemeinen Gribertfeld ein Grab zugewiesen.

Seit 1991 werden keine Konzessionen mehr erteilt oder verldn-
gert.’! Die Familiengriber werden so mit der Zeit in normale Ein-
zelgriber umgewandelt.

Das Leichenmahl: Bis zu den 1940er Jahren luden die Patrizier
die Giste ins Restaurant oder zu sich nach Hause ein. In jedem Fall
wurde aber eine reichliche Mahlzeit aufgetragen. Frauen von Leuk
haben in den Hausern der Vornehmen bei den Leichenmihlern als
Aushiltekochinnen gewirkt. Die einfachen Leute nahmen das Lei-
chenmahl normalerweise in der Burgerstube ein. Aufgetischt wur-
den in der Regel Kise und Brot, getrunken wurde Wein, oft vom
eigenen Weinberg. Die Difterenzen in der Gestaltung des Leichen-
mahls wurden in den 1950er Jahren eingeebnet.3?

29 Gespriache mit Frau A (ca. 90), 4. November 1997, Frau B (ca. 85); Herrn Z
(ca. 85), 05.u. 11. November 1997; Frau C (ca. 65), 15. Oktober 1997.

30 Vgl. Kuonen, Gott in Leuk, 201-204.

31 Protokoll der Urversammlung vom 28. Mai 1991, Gemeindearchiv Leuk.

32 Gespriache mit Frau B (ca. 85), 5. u. 11.11.1997; Frau C (ca. 65), 15. u.
16.10.1997; Herrn Z (ca. 85), 5. u. 11.11.1997; Herrn Y (ca. 50), 15.12. 1997.

18



Totenbild und Nachruf: Mit Totenbildchen will man die Verstor-
benen im ehrenden Andenken behalten. Auch sollen sie die Leute
ermuntern, flr die Verstorbenen zu beten. Vermégende Familien
gaben solche Bilder bereits vor 1900 in Auftrag. Die gewthnlichen
Biirger konnten sich diese Ausgaben bis in die 1930er Jahre nicht
leisten.*® Im Verlaute der 1940er Jahre verzichteten dann nur noch
diejenigen aut das Drucken von Totenbildchen, die dazu finanziell
nicht in der Lage waren, was nur noch vereinzelt der Fall war.

Auch die Publikation von Nekrologen in der Presse war bereits
vor der Jahrhundertwende von 1900 tiblich, falls der Verstorbene in
der Gesellschaft eine bedeutende Stellung eingenommen hatte.
Und bis in den 1940er Jahren wurde mit dem Nachruf einer ange-
sehenen Personlichkeit oft die ganze Titelseite gefiillt.’* Ende der
1960er Jahre setzte sich diese Art und Weise, den Verstorbenen zu
chren, sehr rasch und allgemein durch.

Soziale Funktion kirchlicher Rituale zwischen 1900 und 1960: ein
Fazit

In der traditionalen Gesellschaft der ersten Hilfte des 20. Jahr-
hunderts erzeugte die katholische Religion in Leuk — und nicht nur
dort — eine umfassende Ordnung. Die religiosen Glaubensvorstel-
lungen gestalteten die sozialen und psychologischen Prozesse
wesentlich mit, d. h. sie bestimmten, wie man sich zu verhalten
hatte. Zudem ermdglichten es die kirchlichen Rituale den Beteilig-
ten ithren Rang in der sozialen Hierarchie zuzuweisen und die Stan-
desdifterenzen zu inszenieren.

So gab in Leuk bis in den 1950er Jahren der sonntigliche Kirch-
gang Aufschluss iiber den sozialen Status der Kirchginger. Direkt
hinter den Schulkindern nahmen die Angehorigen der Oberschicht
auf der Minnerseite Platz.®5 Es war {iblich, dass die einfachen Leute
via Seitengiinge zu ihren Plidtzen gingen, denn der Weg durch den
Hauptgang blieb den Patriziern vorbehalten. Wenn nun ein Mit-
glied der Oberschicht vom Hauptgang her in eine bereits besetzte

33 Gespriche mit Frau A (ca. 90), 4. November 1997, Gesprach mit Willy Schmid,
Inhaber der Rhone Druck AG Visp, 17. April 1998.

3 Vgl. z. B. Walliser Bote. Katholisch — konservatives Volksblatt fiir das Oberwallis,
27.07.1932,75. Jg., Nr. 60, Nekrolog fiir Gustav Loretan.

33 Vgl. Kuonen, Gott in Leuk, 221-226.

19



Bank treten wollte, durfte es davon ausgehen, dass jene minderen
Ranges 1n den Seitengang auswichen und so der Platz am Haupt-
gang frei wurde.

Ahnlich dem Kirchgang wies auch der Vollzug der Rituale allen
Beteiligten den ihnen gebiihrenden Platz zu. So boten Erstkom-
munion, Firmung, Heirat und Beerdigung jeweils Gelegenheit aut-
zuzeigen, wer in Leuk welche gesellschaftliche Position innehatte.
In einer eigentlichen Demonstration von Macht und Reichtum hei-
rateten die Angehorigen der Oberschicht und beerdigten sie ihre
Verstorbenen. Wie anders war es bei den gewohnlichen Biirgern:
Fast verschidmt liessen sich die einfachen Leute sonntags vor der
ersten Frithmesse trauen. Auch der Tod verwischte diese Standes-
ditfferenzen nicht, im Gegenteil: die Gestaltung von Totengeliut,
Beerdigungsmesse, Autbahrung und des Grabes belegten den min-
deren Rang. All diese schichtspezifischen Ditferenzen in der
Gestaltung der Ubergangsrituale verschwanden im Verlaufe der
1950er Jahre praktisch vollstdndig.3¢

3 Vgl. Kuonen, Gott in Leuk, 232-238.

20



	Rites de passage als Ausdruck sozialer Differenz am Beispiel von Leuk-Stadt 1900 bis 1960

