
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 96 (2002)

Artikel: Rites de passage als Ausdruck sozialer Differenz am Beispiel von Leuk-
Stadt 1900 bis 1960

Autor: Kuonen, Roland

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-130316

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-130316
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rites de passage als Ausdruck sozialer Differenz
am Beispiel von Leuk-Stadt 1900 bis 1960

Roland Kuonen

Die Übergangsrituale sind transformativ: d. h. sie regeln die
einschneidenden Wechsel und Übergänge im Lebenslauf des Menschen.
Folgende Merkmale bestimmen einen Rite de passage: Grenzüberschreitung,

formeller Beschluss (Gelübde), Öffentlichkeit und Unwi-
derruflichkeit. Diese kollektiven Symbole und die darauf autbauenden
Verhaltensweisen ermöglichen Grenzüberschreitungen von einem
Individuum zum andern, vom Alltag zur religiösen Erfahrung und

von einer Lebensphase zur andern. Sie festigen damit die sozialen
Gefühle, die sonst nur einen flüchtigen, labilen Charakter aufweisen
würden. Rites de passage sind also soziale Institutionen, die durch die
normativen Regeln, den materiellen Bedingungen und den sinnhaften
Handlungen der beteiligten Menschen definiert sind. Dies als

Abgrenzung zu einer immer häufiger festzustellenden inflationären
Verwendung des Begriffs, bei der etwa das Zähneputzen oder das

Händeschütteln in den Rang eines Ritus erhoben werden.1's

Vgl. u. a: Urs Altermatt, Prolegomena zu einer Alltagsgeschichte der katholischen
Lebenswelt, in: Theologische Quartalschrift, 173 (1993), 259-271. Andréa
Belliger/David J. Krieger (Hrsg.), Ritualtheorien. Ein einführendes Handbuch, Opla-
denAViesbaden 1998. Pierre Bourdieu, Les rites comme actes d'institution, in:
Pierre Centlivres/Jacques Hainard (Hrsg.), Les rites de passage aujourd'hui.
Lausanne 1986. 206-215. Corina Caduff/Joanna Pfaff-Czamecka (Hrsg.), Rituale
heute. Theorien - Kontroversen - Entwürfe, Berlin 1999. Axel Flügel, Chancen der

Regionalgeschichte, in: Edwin Dillman (Hg), Regionales Prisma der Vergangenheit.

Perspektiven der modernen Regionalgeschichte, St. Ingbert, 1996. 25-46.
Clifford Geertz, Dichte Beschreibung. Beiträge zum Verstehen kultureller Systeme,

Frankfurt am Main 41995. Hans-Georg Soeffner, Zur Soziologie des Symbols
und des Rituals, in: Jürgen Oelkers/Klaus Wiegenast (Hg.), Das Symbol - Brücke
des Verstehens, Stuttgart/Berlin/Köln 1991, 63-81. Arnold van Gennep,
Übergangsriten, Frankfurt/New York 1986.



So verstanden nehmen Rituale Bezug auf die letzten Dinge, auf
das Numinose. Doch die Analyse der Übergangsrituale lässt auch
Fragen nach den Zwängen, Interessen und Orientierungen der
Handelnden zu. Ihre Untersuchung ist offen für statistische und
hermeneutische Verfahren und macht sozialen Wandel darstell-
und interpretierbar. Jede Veränderung in der Verteilung des
ökonomischen, sozialen oder kulturellen Kapitals bewirkt eine
Neupositionierung der Akteure im sozialen Raum.2 Dies wiederum wirkt
sich aus auf die symbolische Ebene des kulturellen Systems, hier
also auf den konkreten Vollzug der religiösen Praktiken. Religion
als kulturelles Symbolsystem strukturiert Bedeutungen und hat
Kommunikationsfunktion.3

Inszenierung sozialer Differenz bei Hochzeit und Beerdigung

Zu Beginn des 20. Jahrhunderts war das Wallis ein agrarisches
Land. Wie ein Blick auf die Erwerbsstatistik zeigt, arbeiteten im
Jahre 1900 noch 66.03% der Beschäftigten im ersten Sektor.4 Zwar
hatte die Industrialisierung in der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts

eingesetzt, ein starkes industrielles Wachstum begann aber
erst in der Zeit von 1901 bis 1910.5 Eine schmale Oberschicht
regierte die breite, überwiegend bäuerliche Unterschicht. Bis nach
dem Ersten Weltkrieg rekrutierten sich die Mitglieder der Eliten
praktisch ausschliesslich aus einer kleinen Gruppe von Familien
des Walliser Adels6 und der Notabilität. Viele wichtigen Posten in

: Vgl. Pierre Bourdieu, Die feinen Unterschiede. Kritik der gesellschaftlichen
Urteilskraft, Frankfurt am Main 101998. 171-404. Vgl. Pierre Bourdieu. Sozialer
Raum und Klassen. Leçon sur la leçon, Frankfurt am Main -M995.

3 Vgl. Allermatt Urs, Katholizismus und Moderne. Zur Sozial- und Mentalitätsge-
schichte der Schweizer Katholiken im 19. und 20. Jahrhundert. Zürich :1991, 87 ff.
Vgl. Pierre Bourdieu, Praktische Vernunft. Zur Theorie des Handelns. Frankfurt am
Main 1998, 173.

4 Vgl. Heiner Ritzmann-Blickenstorfer (Hg.). Historische Statistik der Schweiz,
Zürich 1996. 410 f.

5 Vgl. Arthur Fibicher, Walliser Geschichte. Die Neuzeit: Ereignisse und Entwicklungen

1520-1991, Sitten 1993, 232 ff. Vgl. Beat Kaufmann. Die Entwicklung
des Wallis vom Agrar- zum Industriekanton. Zürich 1965.

6 Vgl. Michel de Preux, La Noblesse valaisanne. Sierre 1986. Juristisch existierte der
Walliser Adel bis 1634. Dann verwandelte sich das Wallis in eine 'aristokratische
Republik'. Die Begriffe Adel, Herrschaft, Patriziat, Notabilität, Herren und Häupter

werden -wissenschaftlich unkorrekt - meist synonym verwendet.

10



Politik, Verwaltung, Heer und Kirche waren dieser Führungsschicht

vorbehalten.7 Der Herrschaftsanspruch der Häupterfamilien
war bis zu Beginn des 20. Jahrhunderts praktisch unbestritten. Diese

auf den Kanton bezogenen Aussagen gelten in gleicher Weise
für Leuk.

Leuk-Stadt gehörte bis gegen Ende des 19. Jahrhunderts zu den
bedeutendsten Orten des Kantons. Bis 1888 zählte Leuk mehr
Einwohner als Brig und bis 1910 mehr als Visp. Die führenden Familien

teilten die politischen Ämter unter sich auf. So vertraten
zwischen 1847 und 1917 ausschliesslich Mitglieder aus den
bestimmenden neun Leuker Familien - im Volksmund Heenfi
genannt - den Bezirk im Grossen Rat.'' Die Geschlechter Zen-Ruffinen,

Allet, von Werra und Loretan waren von 1848 bis 1937 bis
auf die Phasen 1877-1901 und 1913-1925 immer mit einem
Mitglied im Staatsrat vertreten. Diese Familien waren bemüht, sich
mit einem repräsentativen Familiensitz und einem nach aristokratischem

Vorbild ausgerichteten Lebensstil von den gewöhnlichen
Leuten abzuheben.

Der relative Abstieg von Leuk und damit auch der Häupterfamilien

beschleunigte sich mit der nach 1900 voranschreitenden
Industrialisierung. Wenn auch der Einfluss der Herrenfamilien in der
Politik nach der Jahrhundertwende allmählich abnahm und sich
vor allem deren wirtschaftliche Situation verschlechterte, blieben
Wille und Anspruch auf einen standesgemässen Lebensstil. Hierzu
gehörte es, die Distanz, zur Unterschicht sichtbar zu machen.

In einem Kanton, in dem sich im Jahre 1900 gut 98% der
Bevölkerung zum Katholizismus bekannte, kamen Klerus und Kirche
eine nicht zu unterschätzende Rolle in der Vermittlung eines tradi-
tionalen Weltbildes zu, das den Führungsanspruch der
Magistratenfamilien legitimierte. Bestens geeignet für die Inszenierung
sozialer Differenz und damit deren Rechtfertigung waren unter
anderem die kirchlichen Übergangsrituale. Bis in der zweiten
Hälfte der 1950er Jahre wurden in Leuk Standesdifferenzen mittels

7 Vgl. Wilfried Meichtry, Zwischen Ancien Regime und Moderne. Die Walliser
Adelsfamilie von Werra. Diss. phil. Bern. Visp 2001. 27 ff

8 Herren. Mit demselben Begriff bezeichnete man oft auch die Priester.
9 Vgl. Alois Grichting, Das Oberwallis von 1840 bis 1990. Politik, Wirtschaft, Kultur,

Brig 1990, 440 ff.

11



der kirchlichen Übergangsrituale in Szene gesetzt. Exemplarisch
kann dies an den Beispielen Hochzeit und Beerdigung aufgezeigt
werden.

Hochzeit bis 1950:
Sonntags die einfachen, werktags die besseren Leute

Wenige Anlässe bieten einem sozialen Verband so viele
Möglichkeiten, die Zusammengehörigkeit und Abgrenzung darzustellen

wie die Hochzeit. Es war die schichtspezifische Ausgestaltung
der Hochzeitsfeier, der in der ersten Hälfte des 20. Jahrhunderts
eine grosse Bedeutung zukam. Dies wurde in allen Interviews
bestätigt, die ich 1997-98 durchführte.10

Leuker Normalbürgerinnen und -bürger heirateten praktisch
ausschliesslich am Sonntag. Bis Ende der 1930er Jahre hatten sich
Braut und Bräutigam sowie die Trauzeugen vor der ersten
Frühmesse - im Sommer vor 05.00 Uhr und im Winter vor 05.30 Uhr -
in der Kirche einzufinden. Der Pfarrer vollzog vor der Messe die
kurz und formal gehaltene Trauhandlung. Das frisehvermählte
Paar nahm dann an der Messe teil und empfing die Kommunion.

In den 1940er Jahren empfand man diese Gestaltung zunehmend

als stossend, darum liess man sich vermehrt an einem
Wallfahrtsort trauen.11

In einem ganz anderen Rahmen vollzogen nämlich die

Angehörigen der Oberschicht die kirchliche Trauung. Sie heirateten

an einem Werktag, vorzugsweise am Samstagnachmittag. Die
Brautleute schlössen ihren Bund fürs Leben an einer eigens für sie

feierlich gestalteten Messe. An dieser nahmen die Familienangehörigen,

die geladenen Gäste und Neugierige aus dem Orte teil.
Bereits der Gang zur Kirche zeigte auf, welchen Platz in der

sozialen Hierarchie dem Brautpaar zukam. Die Braut einer
Patrizierfamilie wurde von ihrem Elternhaus in einem feierlichen Zug zur
Kirche geführt. Auf dem letzten Wegstück waren oftmals Teppiche

10 Es handelt sich um teilstrukturierte Interviews im Rahmen meiner Lizentiatsarbeit
mit fünf Frauen und vier Männern zwischen 18 und 94 Jahren. Bei der Auswahl
wurde auf Alter, Geschlecht und soziale Herkunft geachtet. Den Interviewten wurde

vorgängig die Anonymisierung zugesichert. Die Gespräche liegen in einer
schriftlichen, mit Unterschrift autorisierten Fassung vor.

11 Autorisiertes Interview mit Pfarrer Jean-Marie Salzmann, 24. Oktober 1997.

12



ausgelegt. Zählte man zur absoluten Spitze der Gesellschaft, wurde
unter Umständen die gesamte Strecke Elternhaus - Kirche auf
Teppichen zurückgelegt oder man heiratete sogar in der Kathedrale
von Sitten.12

Bei Hochzeiten der Herrschaft hatte natürlich auch die Kleidung
dem Status zu entsprechen. Meist war die Braut ganz in Weiss
gekleidet. Wertvolle Stoffe waren zu einem kunstvoll verzierten
Hochzeitsrock gearbeitet und ein langer Schleier - getragen von
Brautjungfern - bedeckte den Kopf. Der Gang zur Kirche wurde so
zu einer Demonstration von Macht, Reichtum und gottgewollter
sozialer Differenz.n

Eine Braut der Unterschicht war immer dunkel, meist sogar
schwarz gekleidet. Das Kleid konnte so gegebenenfalls später als
Trauerkleid oder gar als Leichengewand wieder verwendet werden.

Bis in den 1940er Jahren finanzierte meist der Brautvater die
weltliche Feier. Diese spielte sich in der Unterschicht in einem
äusserst bescheidenen Rahmen ab. Das Paar ass im Haus des

Brautvaters das Frühstück, eventuell auch noch das Mittagessen.
Wurde an einem Werktag geheiratet, ging man spätestens nach
dem Mittagessen wieder der Arbeit nach.

Ab Beginn der 1940er Jahre begann die Unterschicht den
Hochzeitstag umzugestalten. Bei Frau B, Heirat 1944, waren die Eltern
und die Geschwister mit ihren Kindern zum Essen eingeladen. Den
Nachmittag verbrachte man im gemütlichen Beisammensein auf
dem Anwesen des Brautvaters.14

Für die Familien der Herrschaft galt es, auch die weltliche Feier
standesgemäss aufzuziehen. Dazu gehörte die Einladung einer
illustren Gästeschar und ein eindrückliches Festbankett. Hoch-

12 Leo von Werra heiratete am 3. Mai 1905 Henriette Wolff in der Kathedrale von Sitten.
13 Heiratsfragen waren in der Oberschicht Angelegenheit der Famihenpolitik. Es

wurden nur Eheschliessungen mit Geschlechtern der Führungselite akzeptiert.
Andere Verbindungen galten als Mésalliances. Taxierte man eine Beziehung als

nicht standesgemäss. versuchte man die Heirat zu verhindern. Gelang dies nicht,
hatten die zwei auch nach der Hochzeit mit der Ächtung durch die Oberschicht zu
rechnen. Vgl. Meichtry. Zwischen Ancien Régime und Moderne, 35; und Roland
Kuonen. Gott in Leuk. Von der Wiege bis ins Grab - Die kirchlichen Übergangsrituale

im 20. Jahrhundert. Freiburg Schweiz 2000. 158 ff.
14 Interviews mit Frau B (ca. 85), 5. u. 11. November 1997.

13



zeitsanzeige und Einladung erfolgten in der Regel schriftlich.15
Verfügte die Familie des Bräutigams über ein Herrschaftshaus, das

genügend Platz bot, wurde das Diner hier eingenommen, andernfalls

feierte man im grossen Saal des Hotels Susten. Tischkarten
wiesen den in eleganter Abendgarderobe gekleideten Damen und
den oft in Uniform oder Frack steckenden Herren den Platz an der
Tafel zu. Auch war es ausschliesslich bei Hochzeiten der
Oberschicht Sitte, dass einige Männer während dem Hochzeitsball
Sprengstoffladungen mit möglichst lauten Knallgeräuschen zur
Explosion brachten.16

Zusammenfassend kann man festhalten, dass die Gestaltung des

Hochzeitstages bis in die 1940er Jahre die Standesdifferenzen in
klarer Schärfe herausstrich. Die Stellung eines Brautpaares in der
örtlichen und kantonalen Hierarchie wurde, für alle sichtbar, in
eindeutigen Symbolen kenntlich gemacht. Braut und Bräutigam
wurden auf den ihnen zustehenden Platz in der Gesellschaft
gestellt.

Demokratisierung der Heirat nach 1950

Der wirtschaftliche Aufstieg immer breiterer Kreise sowie der
Niedergang vieler Familien der Oberschicht blieb nicht ohne
Wirkung auf die Gestaltung des Hochzeitstages. Die einfachen Leute,
die sich nun immer aufwändigere Feiern leisten konnten, orientierten

sich am Vorbild der Oberschicht, deren Macht und Einfluss
man sonst bekämpfte.17

Im Verlaufe der 1950er Jahre erstritt die Unterschicht, gegen den
Widerstand einiger vornehmer Familien das Recht, am Samstag zu
heiraten. Die Gästeschar, die das Paar auf dem Weg zur Kirche
begleitete wurde immer grösser. Bald einmal wurde es üblich, dass
das Brautpaar in einem festlich geschmückten Auto bis vor die
Kirche gefahren wurde. Innerhalb von zehn Jahren wurde die Heirat

im weissen Brautkleid zum Normalfall. Es erfolgte gleichzeitig
eine allgemeine Umdeutung der weissen Farbe; statt die Standes-
dtfferenz sollte sie nun einzig die Jungfräulichkeit der Braut anzei-

|S Interviews mit Frau C (ca. 65), 16. Oktober 1997; Frau D (ca. 40), 7. Januar 1998.
16 Vgl. Kuonen. Gott in Leuk. 147 ff.
17 Vgl. Kuonen. Gott m Leuk. 163-173.

14



gen. Auch die Gestaltung der Messfeier wurde im Verlaufe der
1960er völlig auf das Brautpaar ausgerichtet. Im Gleichschritt mit
den Veränderungen der kirchlichen Feier übernahm man die Vorgaben

der Oberschicht auch für die Gestaltung des weltlichen Festes.
Die Gäste lud man schriftlich ein. Das Festmahl musste nun im
Saal eines Restaurants eingenommen werden. Tischdekorationen
schmückten schon Ende der 1950er Jahre die Tafel, und Namens-
kärtchen wiesen den Geladenen die Plätze zu.ls

Aus dem Gesagten geht unschwer hervor, dass die Finanzierung
des Anlasses immer grössere Mittel beanspruchte, Mittel, die die
Brautväter bald einmal nicht mehr aufzubringen imstande waren.
Man ging allmählich dazu über, dem Brautpaar das Geschenk in
Form von Bargeld zu überreichen, und es wurde nun Sache des

Hochzeitspaares, die Feier zu finanzieren.
Im Verlaufe der 1970er Jahre wurde eine Entwicklung

abgeschlossen, die ab Mitter der 1940er Jahre eingesetzt hatte. In deren
Verlauf sind die Art und Weise der Einladung, die Gestaltung der
Messe, die Kleidung von Brautleuten und Gästen und das private
Fest von der Oberschicht kopiert worden. Nicht mehr der Geburtsstatus

des Paares definierte die Ausgestaltung der Feier, sondern
die Vorlieben der Brautleute und die finanziellen Ressourcen.19

Die Beerdigung: Der Wandel zwischen 1900 und 1970

Auch der Tod vermochte die Standesdifferenzen nicht zu verwischen.

Im Gegenteil: Totengeläut, Beerdigungsmesse, Aufbahrung
in der Kirche und Grabgestaltung boten weitere Möglichkeiten der
schichtspezifischen Gestaltung des letzten Übergangsritus im
Lebenslauf eines Menschen - Möglichkeiten, die bis Mitte der
1950er Jahre genutzt wurden.

«Ischi Gloggtt litut.'Wer va isch ischt gschtorbu?»20: Bis in die
1940er Jahre wurde in Leuk möglichst umgehend nach dem Eintritt
des Todes eines Einwohners geläutet. Das Geläut gab nicht nur
Auskunft darüber, dass jemand gestorben war, sondern auch über

18 Interview mit Frau C (ca. 65), 16. Oktober 1997. Vgl. auch Kuonen, Gott in Leuk.
168-171.

19 Vgl. Kuonen, Gott in Leuk. 171-174.
20 Unsere Glocke läutet! Wer von uns ist gestorben?

15



die soziale Stellung des Toten. Für die vornehmsten Geschlechter
wurde die grösste Glocke geläutet. Leute von besserem Stand, die
aber nicht zu den vornehmsten zählten, hatten sich mit der zweiten
Glocke zu begnügen. Für alle andern läutete die kleine
«Totenglocke».21

Nach 1928 ware das Privileg mit einer hohen Gebühr zu erkaufen.

Für das Läuten mit der grossen Glocke waren nun fünfzig
Franken und für die zweite Glocke fünfundzwanzig Franken zu
bezahlen, währenddem das gewöhnliche Geläut kostenlos war.22

In den 1940er Jahren ist das Läuten kurz nach dem Hinschied
abgeschafft worden, doch die Differenzierung nach Stand ist beim
sogenannten Endläuten bis 1957 beibehalten worden. In jenem
Jahr beschloss der Kirchenrat, fortan für alle Verstorbenen die

grosse Glocke kostenfrei zu läuten.23

Aufibahrung und Weg zur Kirche: Bis um 1980 sind in Leuk die
Toten in ihrem Heim aufgebahrt worden. In der Wohnung des
Verstorbenen wurde ein Zimmer zum Aufbahrungsraum umfunktioniert.

Man gab sich grosse Mühe, die Toten möglichst schön
herzurichten. «An hibschii Lieh» wurde von den Trauergästen jeweils
anerkennend wahrgenommen.24

Bis Anfang der 1960er Jahre wurden die Toten jeweils auf dem
Bett aufgebahrt. Bekleidet wurden sie mit ihrem schönsten
Sonntagskleid, oft war dies das Hochzeitskleid. Natürlich wurde das

Aufbahrungszimmer besonders hergerichtet. Blumen und Kränze
schmückten den vor Tageslicht geschützten Raum. Zudem wurde
Tote der Oberschicht erhöht aufgebahrt.

Ende 1950er Anfang 1960er Jahre wurde damit begonnen, die
Toten im Sarg aufzubahren. Die Särge der einfachen Leute waren
sehr schlicht und meist nur mit Papier und Hobelspänen ausgekleidet.

Für Tote der Oberschicht wurde oft ein erhöhter «doppel-
stöckiger» Sarg verwendet, der mit wertvollen Stoffen ausgekleidet
war.25

21 Vgl. Kuonen, Gott in Leuk, 192.
22 Friedhofreglement vom 27. März 1928. Pfarrarchiv Leuk, Schachtel Nr. 7 (prov.

klass.).
23 Protokolle Kirchenrat, 29. Nov. 1957, Pfarrarchiv Leuk.
24 Vgl. Kuonen, Gott in Leuk, 193-195.
" Vgl. Kuonen, Gott in Leuk, 194.

16



Am Tag der Beerdigung wurde der Leichenzug mit einem Toten
der Unterschicht an einer für jedes Quartier genau festgelegten
Stelle vom Pfarrer abgeholt. Tote aus den vornehmen Kreisen holte

der Pfarrer direkt beim Haus ab, wo sie aufgebahrt gewesen
waren.26

Beerdigungsmesse: Eine halbe Stunde vor Beginn des Totenamtes

wurde der Sarg bei den Stufen zum Chor aufgestellt. Bis um
1950 verwendete man bei den Toten der Oberschicht nicht nur den
normalen Sargtisch, sondern stellte auf diesen noch einen Katal-
falk, den man in der Höhe verstellen konnte. Je nach Ansehen des
Toten wurde die Höhe variiert. Bei sehr Vornehmen kam der Sarg
etwa auf die Höhe von 1.50 Meter zu liegen. Zudem wares das
Privileg der Oberschicht, dass ihre Särge mit einem schwarzen Tuch,
bestickt mit religiösen Symbolen, zugedeckt wurden. Blumen und
Kränze stellte man links und rechts vom Sarg auf. Dabei liessen
Menge und Qualität Rückschlüsse auf Reichtum und Ansehen des
Toten zu.27

War der Tote ein Leuker Burger, stellte die Burgerschaft Leuk
für den Beerdigungsgottesdienst kostenlos vier Kerzen auf Kandelabern

zur Verfügung, nicht aber für die übrigen Einwohner. Dies
hatte bereits 1791 zur Gründung der «Einwohner Kerzenbruderschaft

Leuk» geführt. Ihr Hauptzweck war bis im 20. Jahrhundert
das Vermieten von vier Kerzen gegen ein sehr geringes Entgelt für
den Beerdigungsgottesdienst eines Bruderschafters oder seiner
Familienangehörigen. Dieser Vereinszweck wurde Ende der
1930er Jahre hinfällig.28

Auch der Zeitpunkt des Beerdigungsgottesdienstes war
verschieden. Einfache Leute bestattete man um 10.00 Uhr und
vornehme um 11.00 Uhr. Waren am selben Tag sowohl ein Angehöriger

der Unterschicht wie der Oberschicht zu beerdigen, verzichtete
man beim ersten auf das Singen der Requiemmesse. Die Totenmesse

für den Normalbürger war in so einem Fall möglichst rasch
über die Bühne zu bringen, damit genügend Zeit für die
Beerdigungsfeier des Vornehmen blieb. Zudem mussten die Mitglieder

-6 Frau B (ca. 85) und Herrn Z (ca. 85), 5. u.U. November 1997; Frau C (ca. 65). 15.

Oktober 1997; Herrn Y (ca. 50) 15. Dezember 1997; Interview mit Pfarrer
Salzmann, 11. Oktober 1997.

27 Vgl. Kuonen. 198-199.
28 200 Jahre Einwohner Kerzenbruderschaft Leuk - 1791-1991, o. O., o. J.

17



der Herrenfamilien, die auch an der Beerdigung des Normalbürgers

teilnahmen, vor der Beerdigungsmesse für den Toten der
Oberschicht einen Kleiderwechsel vornehmen. Es gehörte sich für
diese Kreise nicht, bei beiden Beerdigungen dieselben Kleider zu
tragen. Man hatte zwar allen die letzte Ehre zu erweisen, doch war
dem Rang des Verstorbenen auch mit der Kleidung Rechnung zu
tragen.29

Das Grab: Selbstverständlich hatte auch die letzte Ruhestätte
Rang und Bedeutung des Verstorbenen wiederzugeben. 1927 stellte
man ein neues Friedhofreglement auf. Nun wurde der Erwerb von
sogenannten konzessionierten Gräbern möglich. Für ein Familiengrab

waren für 99 Jahre 200 Franken zu entrichten. Eine Konzession

von 50 Jahren für ein Einzelgrab kostete 50 Franken. Diese
Gräber lagen längs der Friedhofmauern und der Standort konnte
durch die Konzessionäre ausgewählt werden. Die Konzessionsinhaber

hatten das Recht, die Konzession bei Ablauf wieder zu
erneuern. Praktisch alle Familien der Oberschicht leisteten sich ein
Familiengrab. Nicht selten liessen die Patriziergeschlechter eigentliche

Grabmonumente errichten.30
Wer sich keine Konzession leisten konnte, dem wurde auf dem

allgemeinen Gräberfeld ein Grab zugewiesen.
Seit 1991 werden keine Konzessionen mehr erteilt oder verlängert.31

Die Familiengräber werden so mit der Zeit in normale
Einzelgräber umgewandelt.

Das Leichenmahl: Bis zu den 1940er Jahren luden die Patrizier
die Gäste ins Restaurant oder zu sich nach Hause ein. In jedem Fall
wurde aber eine reichliche Mahlzeit aufgetragen. Frauen von Leuk
haben in den Häusern der Vornehmen bei den Leichenmählern als

Aushilfeköchinnen gewirkt. Die einfachen Leute nahmen das
Leichenmahl normalerweise in der Burgerstube ein. Aufgetischt wurden

in der Regel Käse und Brot, getrunken wurde Wein, oft vom
eigenen Weinberg. Die Differenzen in der Gestaltung des Leichenmahls

wurden in den 1950er Jahren eingeebnet.32

29 Gespräche mit Frau A (ca. 90), 4. November 1997, Frau B (ca. 85); Herrn Z
(ca. 85), 05. u. 11. November 1997; Frau C (ca. 65), 15. Oktober 1997.

30 Vgl. Kuonen, Gott in Leuk, 201-204.
31 Protokoll der Urversammlung vom 28. Mai 1991, Gemeindearchiv Leuk.
"Gespräche mit Frau B (ca. 85), 5. u. 11.11.1997; Frau C (ca. 65), 15. u.

16.10.1997; Herrn Z (ca. 85). 5. u. 11.11.1997; HerrnY (ca. 50), 15.12. 1997.

18



Totenbild und Nachruf: Mit Totenbildchen will man die Verstorbenen

im ehrenden Andenken behalten. Auch sollen sie die Leute
ermuntern, für die Verstorbenen zu beten. Vermögende Familien
gaben solche Bilder bereits vor 1900 in Auftrag. Die gewöhnlichen
Bürger konnten sich diese Ausgaben bis in die 1930er Jahre nicht
leisten." Im Verlaufe der 1940er Jahre verzichteten dann nur noch
diejenigen auf das Drucken von Totenbildchen, die dazu finanziell
nicht in der Lage waren, was nur noch vereinzelt der Fall war.

Auch die Publikation von Nekrologen in der Presse war bereits
vor der Jahrhundertwende von 1900 üblich, falls der Verstorbene in
der Gesellschaft eine bedeutende Stellung eingenommen hatte.
Und bis in den 1940er Jahren wurde mit dem Nachruf einer
angesehenen Persönlichkeit oft die ganze Titelseite gefüllt.34 Ende der
1960er Jahre setzte sich diese Art und Weise, den Verstorbenen zu
ehren, sehr rasch und allgemein durch.

Soziale Funktion kirchlicher Rituale zwischen 1900 und 1960: ein
Fazit

In der traditionalen Gesellschaft der ersten Hälfte des 20.
Jahrhunderts erzeugte die katholische Religion in Leuk - und nicht nur
dort - eine umfassende Ordnung. Die religiösen Glaubensvorstel-
lungen gestalteten die sozialen und psychologischen Prozesse
wesentlich mit, d. h. sie bestimmten, wie man sich zu verhalten
hatte. Zudem ermöglichten es die kirchlichen Rituale den Beteiligten

ihren Rang in der sozialen Hierarchie zuzuweisen und die
Standesdifferenzen zu inszenieren.

So gab in Leuk bis in den 1950er Jahren der sonntägliche Kirchgang

Aufschluss über den sozialen Status der Kirchgänger. Direkt
hinter den Schulkindern nahmen die Angehörigen der Oberschicht
auf der Männerseite Platz.35 Es war üblich, dass die einfachen Leute
via Seitengänge zu ihren Plätzen gingen, denn der Weg durch den

Hauptgang blieb den Patriziern vorbehalten. Wenn nun ein
Mitglied der Oberschicht vom Hauptgang her in eine bereits besetzte

33 Gespräche mit Frau A (ca. 90), 4. November 1997; Gespräch mit Willy Schmid.
Inhaber der Rhone Druck AG Visp. 17. April 1998.

,4 Vgl. z. B. Walliser Bote. Katholisch - konservatives Volksblatt für das Oberwallis.
27.07.1932. 75. Jg.. Nr. 60. Nekrolog für Gustav Loretam

35 Vgl. Kuonen. Gott in Leuk, 221-226.

19



Bank treten wollte, durfte es davon ausgehen, dass jene minderen
Ranges in den Seitengang auswichen und so der Platz am Hauptgang

frei wurde.
Ähnlich dem Kirchgang wies auch der Vollzug der Rituale allen

Beteiligten den ihnen gebührenden Platz zu. So boten Erstkommunion,

Firmung, Heirat und Beerdigung jeweils Gelegenheit
aufzuzeigen, wer in Leuk welche gesellschaftliche Position innehatte.
In einer eigentlichen Demonstration von Macht und Reichtum
heirateten die Angehörigen der Oberschicht und beerdigten sie ihre
Verstorbenen. Wie anders war es bei den gewöhnlichen Bürgern:
Fast verschämt liessen sich die einfachen Leute sonntags vor der
ersten Frühmesse trauen. Auch der Tod verwischte diese
Standesdifferenzen nicht, im Gegenteil: die Gestaltung von Totengeläut,
Beerdigungsmesse, Aufbahrung und des Grabes belegten den
minderen Rang. All diese schichtspezifischen Differenzen in der
Gestaltung der Übergangsrituale verschwanden im Verlaufe der
1950er Jahre praktisch vollständig.36

36 Vgl. Kuonen, Gott in Leuk, 232-238.

20


	Rites de passage als Ausdruck sozialer Differenz am Beispiel von Leuk-Stadt 1900 bis 1960

