
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 95 (2001)

Artikel: Rekatholisierungsdiskurs und Erneuerungsbewegungen in der
integralistischen Zeitung "Schildwache" 1912-1945

Autor: Metzger, Franziska

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-130314

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-130314
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rekatholisierungsdiskurs und
Erneuerungsbewegungen in der integralistischen

Zeitung «Schildwache» 1912-1945

Franziska Metzger

Seit ihrer Gründung 1912 bewegte sich die im Verlag Otto Walter

in Olten und seit 1925 im Nazareth Verlag in Basel erschienene

Wochenzeitung «Schildwache»1, in der Zwischenkriegszeit
Zentrum des schweizerischen integralistisch-rechtskatholischen
Teilmilieus, im Rahmen des für den integralistischen Katholizismus
bezeichnenden doppelten Krisenempfindens, das sich sowohl
gegenüber Säkularisierung und Modernisierung als auch gegenüber
den Entwicklungen des Katholizismus im theologischen, religiösen,

kulturellen und politischen Bereich äusserte.2 Vor dem Hintergrund

ihres theozentrischen Weltbildes empfanden die Integralisten

überall dort eine grundsätzliche Diskrepanz zur modernen
Gesellschaft, wo sie ihren alleinigen Wahrheitsanspruch bedroht

1 Zur «Schildwache»: Franziska Metzger, Die «Schildwache». Eine integralistisch-
rechtskatholische Zeitung 1912-1945, Freiburg/Schweiz 2000 (Bd. 27 der Reihe

«Religion - Politik - Gesellschaft»). Zu den Kreisen der «Schildwache» siehe
auch: Urs Altermatt/Franziska Metzger. Der radikale Antisemitismus der rechts-

katholisch-integralistischen Zeitung «Schildwache», in: Zeitschrift für Schweizerische

Kirchengeschichte, 92 (1998), 43-72.
2 Zum integralistischen Katholizismus: Emile Poulat. Intégrisme et catholicisme

intégral. Un réseau secret international antimoderniste: La «Sapinière»
(1909-1921), Tournai 1969 sowie verschiedene Artikel Poulats; Jean-Marie Mayeur,

Catholicisme intransigeant, catholicisme social, démocratie chrétienne, in:
Annales, Economies. Société, Civilisations, 27 1972). 483^199; Maurizio Tagliaferri,

L'Unità Cattolica. Studio di una mentalità. Rom 1993; Daniel Alexander. Is
Fundamentalism an Integrism?, in: Social Compass, 32 (1985), 373-392. Zum
katholischen Antimodernismus: Urs Altermatt, Katholizismus und Moderne.
Zürich 21991, 49-62; Urs Altermatt, Katholizismus und Antisemitismus. Mentalitäten,

Kontinuitäten, Ambivalenzen. Zur Kulturgeschichte der Schweiz
1918-1945, FrauenfeldAVien/Stuttgart 1999.

159



sahen.3 Mit diesem Krisenempfinden verbunden war eine permanente

«Entkatholisierungsangst».4 Oft wurden in der «Schildwa-
che» die kritisierten Weltanschauungen und Entwicklungen
polemisch in eigentlichen Verschwörungskonstrukten bekämpft5 und
dabei immer wieder die antimodemistischen Entkatholisierungs-
ängste mit einem vehementen Antisemitismus verbunden.6 In den
1930er und 1940er Jahren waren auch der starke Antibolschewis-
mus und die Frontstellung gegen das sogenannte «Gottlosentum»
ebenso wie gelegentliche Äusserungen gegen den Nationalsozialismus

von antimodemistischen und antirevolutionären Entkatholi-
sierungsängsten bestimmt.7

Die Integralisten formulierten ihre von der Immanenz der Religion

in allen Gesellschaftsbereichen bestimmten Gegenkonzepte
nicht nur als revisionistische Antithese zur zeitgenössischen

3 Zum Absolutheitsanspruch des integralistischen Katholizismus: Rudolf Uertz,
Fundamentalismus: Theologisierung der Politik oder Politisierung der Theologie?,

in: Hermann Kochaneck (Hg.), Die verdrängte Freiheit. Fundamentalismus in
den Kirchen, Wien 1991, 54; Michael Ebertz, Treue zur einzigen Wahrheit.
Religionsinterner Fundamentalismus im Katholizismus, in: Kochaneck (Hg.), Die
verdrängte Freiheit, 30-36; Tagliaferri, L'Unità Cattolica, 319ff.

4 Der Entkatholisierungsdiskurs stellte einen zentralen Strang im dualistisch-
manichäischen integralistischen Diskurs dar. Zur diskursiven Dominanz im
Begriffspaar «Dechristianisierung»/«Rechristianisierung»: Friedrich W. Graf,
«Dechristianisierung». Zur Problemgeschichte eines kulturpolitischen Topos, in:
Hartmut Lehmann (Hg.). Säkularisierung, Dechristianisierung, Rechristianisie-

rung im neuzeitlichen Europa, Göttingen 1997, 32-66. Ähnlich bezeichnet der

Soziologe Niklas Luhmann «Säkularisierung» als Beschreibung der Gesellschaft
durch das Religionssystem infolge der Ausdifferenzierung der Gesellschaft in eine
Vielzahl von Funktionssystemen. (Niklas Luhmann, Die Religion der Gesellschaft,

Frankfurt a.M. 2000, 289.)
5 Zum Verschwörungsdiskurs: Christhard Hoffmann, Das Judentum als Antithese.

Zur Tradition eines kulturellen Wertungsmusters, in: Werner Bergmann/Rainer Erb

(Hg.), Antisemitismus in der politischen Kultur nach 1945, Opladen 1990, 20-34.
6 Zum Antisemitismus im Schweizer Katholizismus: Altermatt, Katholizismus und

Antisemitismus; Dossier «Katholischer Antisemitismus in der Schweiz 1900-
1945», in: Zeitschrift für Schweizerische Kirchengeschichte, 92 (1998), 9-123;
verschiedene Beiträge in: Aram Mattioli (Hg.), Antisemitismus in der Schweiz
1848-1960, Zürich 1998. Zur «Schildwache»: Metzger, Die «Schildwache»,
223-248, 269-272; Altermatt/Metzger, Der radikale Antisemitismus der rechts-

katholisch-integralistischen Zeitung «Schildwache».
7 Antisemitismus und Antinationalsozialismus kamen in der «Schildwache»

verschiedentlich gleichzeitig und mit dem gleichen antimodernistisch-antirevolutionären

Argumentarium vor. (Siehe Metzger, Die «Schildwache», 261-271.)

160



Gesellschaft, sondern forderten eine entsprechend umfassende
Umgestaltung derselben. Sie strebten nicht so sehr danach, den

Modernisierungsprozess zu beeinflussen, sondern forderten
vielmehr die radikale Entmodernisierung in Form einer Rekatholisie-
rung der Gesellschaft im Sinne des «Omnia instaurare in Christo».
Die Ausschliesslichkeit ihrer doktrinären Orthodoxie und ihrer
eigenen Ansätze zur Lösung der gesellschaftlichen Probleme
führte dazu, dass sich die Integralisten auch gegen jegliche
innerkatholischen Reformversuche stellten.8 Die «Fundamentalismus»-
Definition von Otto Kall scheuer erfasst ein wesentliches Merkmal
der integralistisch-katholischen Richtung, insofern als er damit
«religiöse und politische Bewegungen» bezeichnet, die beabsichtigen,

ein «verlorenes oder gefährdetes fixes Fundament von
Glaubensinhalten und Lebensführung angesichts einer weltanschaulich
pluralistischen und politisch säkular gewordenen Welt» wiederherzustellen.9

Im Idealzustand einer rekatholisierten Gesellschaft sollten

alle nicht-religiösen Lebensbereiche von der religiösen
Leitungsgewalt bestimmt werden.

Mit ihrem «Kampfprogramm» und den darin aufgestellten
Zielsetzungen, in welchen sich die Dynamik des integralistischen
Rekatholisierungspostulates beinahe geometrisch zeigt10, stellte
die «Schildwache» eine Ausnahmeerscheinung im schweizerischen

Katholizismus dar. Zwar vertraten die meisten katholischen
Organe, Vereine und Gruppierungen zu Beginn des 20. Jahrhunderts

noch mehr oder weniger revisionistisch-antimodemistische
Gesellschaftsideale, doch stellte das Rekatholisierungspostulat bei
den Integralisten einen omnipräsenten und mit kämpferischer

8 Die extremste Ausformung dessen war die Bekämpfung der katholischen «Modernisten»

durch die von Umberto Benigni im Umfeld Papst Pius X. gegründete
Geheimorganisation «Sodalitium Pianum», welcher auch Exponenten der
«Schildwache» und der Trierer «Petrus-Blätten> angehörten. (Siehe Poulat,
Intégrisme et catholicisme intégral; Metzger, Die «Schildwache», 127-138.)

g Otto Kallscheuer, Ökumene welcher Moderne? Fünf Nachfragen zur Marschrichtung

im antifundamentalistischen Kampf, in: Thomas Meyer (Hg.), Fundamentalismus

in der modernen Welt. Die Internationale der Unvernunft, Frankfurt a. M.
1989.65.

10 Die sieben ersten Punkte des Programms begannen mit «Kampf gegen», sieben

weitere beinhalteten die am «Omnia instaurare in Christo» orientierten Zielsetzungen

der integralistischen Jungultramontanen. (Programm der «Schildwache»,
erstmals abgedruckt am 7. Oktober 1916.)

161



Intransigenz vertretenen Diskurs dar." Die integralistischen Blätter
und Bewegungen präsentierten sich mit entweder primär
religiösgrundsätzlichen oder vornehmlich politischen Hauptzielsetzungen,

wenngleich beide Ebenen eng miteinander verbunden blieben
und je sowohl milieubezogen wie auch gesamtgesellschaftlich
orientiert waren.

Jungultramontane Politik: Kampfgegen Interkonfessionalismus
und Minderheitensituation der Katholiken

Der Jungpolitiker und Gründer der «Schildwache» Otto Walter
verfolgte seit 1912 eine Sammlung der «Jungultramontanen» unter
den Bannern «ultramontan» und «eidgenössisch». Zeitung und
Bewegung strebten nach einer Verbindung von Religion und Politik,

nach einer Politisierung der Jungmännerorganisationen. Von
einer «jungultramontanen» Bewegung im weitesten Sinne lässt
sich bezüglich der von der «Schildwache» ausgehenden Politisierung

der Jungmännerbewegung in der zweiten Hälfte der 1910er
Jahre sprechen.12 Im engeren Sinn als «Schildwache»-Bewegung
zu bezeichnen sind die sogenannten «Schildwache»-Gruppen, die
sich als Elite innerhalb der jungultramontanen Aktion verstanden.

Die entscheidende Rolle für die Propagierung des jungultramontanen

Programmes spielte die «Schildwache» selbst. Als
intellektuelles Organ13 wie als nicht vereinsmässig organisierte Bewegung

strebte sie danach, die piani sehe Restaurationspolitik im
Sinne eines «militanten, selbstbewussten Katholizismus»
umzusetzen14, auf ideologischer und aktivistischer Ebene die milieuinterne

Rekatholisierung vorzubereiten, aber auch das «katholische,
kirchen- und papsttreue Handeln» in allen Gesellschaftsbereichen

11 Diese These vertritt auch: David Alexander, Is Fundamentalism an Integrism, 389.
12 Siehe auch: Josef Jung, Katholische Jugendbewegung in der deutschen Schweiz.

Der Jungmannschaftsverband zwischen Tradition und Wandel von der Mitte des
19. Jahrhunderts bis zum Zweiten Weltkrieg, Freiburg/Schweiz 1988. 149 (Bd. 2

der Reihe «Religion - Politik - Gesellschaft»).
13 Bewusst präsentierte sich die Zeitung als intellektuelles Organ. (Siehe etwa: Otto

Walter, Das Herz dem Papst - die Hand dem Volk, in: Schildwache. 7. Oktober
1916; M., Die Sprache zu hoch?, in: Schildwache, 12. März 1921.)

14 R., «Ostschweiz» und Jungschweiz, in: Schildwache, 8. März 1913.

162



durchzusetzen15. Damit wurde jene doppelte Rekatholisierungs-
zielsetzung ausgedrückt, die in den verschiedenen Frontstellungen
des «Schildwache»-Kampfprogrammes zum Ausdruck kam.
Bildete im Sinne ihres Politikverständnisses die Religion die Grundlage

der Politik, so sollte die politische Betätigung selbst Mittel zur
umfassenden Rekatholisierung der Gesellschaft sein: eine «Politik
des Kreuzes» als Politik mit dem Kreuz und für das Kreuz.16

Vom Kanton Solothurn aus dehnte sich die Bewegung bis 1918
zunehmend auf andere Kantone, vor allem Aargau, Thurgau und
St. Gallen aus.'7 Signalwirkung hatte die überregionale und politische

«1. Tagung des Jungvolkes von Solothurn und Umgebung»
im Herbst 1915 in Mariastein, die von den «Vorständen des
katholischen Jungvolkes der Nordschweiz» organisiert wurde, und an
der die «Schildwache»-Gründer Otto Walter und Robert Mäder
referierten. Seit Anfang 1916 fanden in mehreren Kantonsteilen
sogenannte «Gauverbandstagungen» «Jungsolothurns» statt, und
die ursprünglich religiösen Veranstaltungen der Jünglingsvereine
wurden durch den politisch-jungultramontanen Diskurs vermehrt
politisiert. Auch der Höhepunkt der «Schildwache»-Gruppen fällt
in die gleichen Jahre. Die Zirkel, die zu «Schildwache» Lese- und
Diskussionsabenden zusammenkamen, verstanden sich als

«Sturmtruppen» innerhalb der bestehenden Jünglings- und
Jungmännervereine.18 Das Tragen eines Efeuzweiges an Versammlungen

galt als Erkennungszeichen und sollte «geistiges Erwachen»
und «religiöse und politische Renaissance» symbolisieren.19

''Otto Walter. Der wahre «Schildwach»-Standpunkt, in: Schildwache, 8. Januar
1916.

16 In diesem Politikverständnis verband sich eine natürliche und übernatürliche
Diskursebene. Siehe v.a.: Robert Mäder. Gedanken eines Reaktionärs. Olten 1916
und Hugo Holzamer. Politik des Kreuzes. Regensburg 1922.

17 Politische Gruppierungen der «Jungschweizer» entstanden teils aus den

Jünglingsvereinen (wie in St. Gallen), teils ausserhalb derselben. (Siehe etwa: Die
konservative Jungmannschaft des Kantons St. Gallen, in: Die Ostschweiz. 11. Juli
1917; Der erste kantonale katholisch-konservative Jungmannschaftstag in Gossau.
in: Die Ostschweiz, 10. September 1917.)

18 Zu den Zielsetzungen: Rhenanus. Was ist das?, in: Schildwache, 11. Februar 1922.

Regelmässige Zusammenkünfte fanden etwa in St. Gallen von den Gruppen «Gallus»,

«Fides» und «Heiligkreuz» statt.
19 Was erwarte ich von Euch, die Ihr den Epheu trägt?, in: Schildwache, 24. November

1917. Das Epheu sollte auch Symbol für die katholische Partei sein, die einen

163



Fester Bestandteil der jungultramontanen Propaganda war ein
romantisierender «Ritterdiskurs», der die religiöse und politische
Ebene verband. Als Vertreter der «streitenden Kirche» sollten die
jungen Integralisten eine Kampfschar gegen die Lauheit vieler
Katholiken und für die Rückeroberung ihrer Stellung in der Gesellschaft

bilden.20 Dazu gehörte ein Opfer- und Märtyrertopos,
welcher das Motiv des ehrenvollen Dienstes und der Loyalität der
mittelalterlichen Ritter mit jenem des Kampfes für die Kirche
verband.21 Beziehungen zu monarchistisch-rechtskatholischen
Intellektuellen in Österreich förderten diesen romantischen Bezug
zusätzlich. Mitte der 1920er Jahre verstärkte sich die religiöse
Ausrichtung dieser Topoi noch.22

Die doppelte Frontstellung, wie sie im Kampfprogramm der
«Schildwache» zum Ausdruck kam, bezog sich auf die
Minderheitensituation der Katholiken im «liberalen System» auf der einen,
gegen Interkonfessionalismus auf der anderen Seite.23 Die Aufrufe
an die Jungultramontanen enthielten immer wieder eine aus Wahl-

«siegreichen Kampf» für Gott und Vaterland führen sollte. (Hans Hartland, Das

Epheu, in: Schildwache, 20. Januar 1917.) Der Walter Verlag gab programmatische

«Schriften des Epheu» heraus. Bis 1922 erschienen elf solcher Schriften, u.a.
von Mäder. Walter und Beck.

20 Ein solcher Diskurs war Teil des revisionistischen Geschichtsbildes der integralistischen

Katholiken und verband sich vor allem bei österreichischen Autoren mit
einem romantischen Mitteleuropa-Bild. (Etwa in: Ernst Karl Winter. Programmpunkte

zur Erneuerung von Kultur und Gesellschaft in Europa, in: Schildwache.
26. August und 2. September 1922. Vehement antisemitisch: Winter, Nibelungentreue

- Nibelungenehre. Ein katholisches, österreichisches, deutsches Kulturprogramm,

Wien 1921.)
21 Siehe St., Märtyrergeist, in: Schildwache, 3. Januar 1925; Winter. Romantik, in:

Schildwache, 29. März 1919.
22 So wurden 1926 die Jungen als «Des Königs treue Garde» dargestellt (in:

Schildwache. 1. Mai 1926).
23 Schildwächter heraus!, in: Schildwache, 1. Februar 1913; Vorwärts!, in: Schildwache,

1. Oktober 1921. Die anti-interkonfessionalistische Ausrichtung des Reka-
tholisierungszieles der «Schildwache» unterscheidet diese ganz wesentlich von
der von Jacob Lorenz 1933 initiierten «Aufgebot»-Bewegung, die auf eine «Wie-
derverchristlichung» im überkonfessionellen Sinn ausgerichtet war. (Siehe dazu:
Nicolas Haymoz, «Das Aufgebot» von Jacob Lorenz - für eine geistige
Mobilmachung. Zur Schweiz der 1930er und 1940er Jahre im Kontext der «Erneuerung»

und der «Erneuerungsbewegungen», in: Zeitschrift für Schweizerische
Kirchengeschichte, 94 (2000). 117-136.)

164



kämpf- und Kulturkampfstimmung generierte Frontstellung gegen
den Freisinn. Die «Tyrannenmacht» des Freisinns müsse abgeworfen

werden, wurde etwa anfangs 1913 ausgerufen.24 Die Parole
«Jungeidgenössisch! Jungultramontan!» wiederspiegelte bewusst
den patriotischen Bezug dieser Zielsetzung, und durch den
«Schweizertum»-Diskurs sollte demonstriert werden, wie
ungerechtfertigt die «Vergewaltigung der katholischen Minderheit»
sei.25 Gleichzeitig sollten solche Argumente auch die innerkatholische

Reaktion anspornen, stand doch die kompromisslose «Politik
des Kreuzes» in einer nicht unwesentlichen Diskrepanz zur Politik
der Konservativen Volkspartei. Dazu gehörte auch die Wiedererweckung

des katholischen Superioritätsbewusstseins, welches die
Integralisten auf der Idee eines katholischen Weltimperiums
begründet sahen.26

Verschiedene innerkatholische Frontstellungen waren für die
Identität der «Schildwache»-Bewegung von Bedeutung. Seit 1912
bestanden Differenzen mit der Spitze der Jünglingsvereine, wobei
letztere hauptsächlich die intransigente Kampfart der «Schildwache»

im Milieu beanstandeten.27 Am heftigsten und anhaltendsten
zeigte sich die innerkatholische Opposition der Integralisten in den

Auseinandersetzungen um die christlichsozialen Gewerkschaften.28

Da sie eine sozialkonservative, präsyndikalistische Lösung
für die «soziale Frage» vertrat, lehnte die «Schildwache» eine
gewerkschaftliche Organisation der Arbeiter nicht nur auf inter-

24 Kibitz, Katholisch Jungsolothum schläfst du noch?, in: Schildwache, 1. Februar
1913.

25 In den im Herbst 1916 immer wieder abgedruckten Aufrufen zur Mobilisierung
fügten die Jungultramontanen sämtliche Frontstellungen und Zielsetzungen auf
politischer Ebene zusammen: «Unsere Tagungen sind der Wille zu einer entschieden

grundsätzlichen katholischen Politik und zu kraftvollem Kampf gegen die

Despotie des Freisinns und der Revolution der Roten».
26 In einem Aufruf an Jung-Basel hiess es: «Jungultramontan, das heisst die überragende

Herrlichkeit und grandiose Konsequenz des katholischen Weltgedankens
bis ins innerste erleben und erfassen!» (in: Schildwache. 19. Mai 1917.)

27 Siehe Protokoll der Generalversammlung der H.H. Präsides vom 18. September
1916 in Winterthur. in: Archiv des SKJV/SKVV, Luzern.

28 Siehe auch: Dieter Holenstein, Die Christlichsozialen der Schweiz im Ersten

Weltkrieg, Freiburg/Schweiz 1995, 360-366 (Bd. 12 der Reihe «Religion -
Politik-Gesellschaft»).

165



konfessioneller Grundlage, sondern prinzipiell ab.29 Vor allem
1917 und 1918, aber noch bis nach dem Landesstreik, war die
rechtskatholische Zeitung unter der Leitung Ferdinand Rüeggs
Hauptausfechterin des schweizerischen «Gewerkschaftsstreites».30

Der Interkonfessionalismus-Vowurf bestimmte weiter auch
die Frontstellung gegen den Zürcher Reform- und Sozialkatholizismus.

Das Pendant zur «modernistischen» Kölner Presse in
Deutschland sah die «Schildwache» in den «Neuen Zürcher
Nachrichten» unter Redaktor Georg Baumberger, unter deren Einfluss
sie auch den St. Galler Katholizismus und die «Ostschweiz» wähnte.31

Dass sich die Integralisten auch gegen Exponenten des
Mainstream-Katholizismus wandten, zeigt sich darin, dass Differenzen
mit den katholischen Jünglingsvereinen bestanden und auch der
«Schweizerische Katholische Volksverein» unter Hans von Matt
attackiert wurde. Redaktor Rüegg bezeichnete letzteren als «den
reinsten Julius Bachern für uns katholische Schweizer».32 Seine
Richtung wurde als die der Innerschweizer sowie der «Schweizerischen

Konservativen Volkspartei» und des Vereinswesens gesehen.
Auch in der Frontstellung gegen den SKVV spielte neben dem
Argument der Politisierung das des Interkonfessionalismus eine

29 Siehe etwa: Ferdinand Rüegg. Papst Benedikt XV über katholische Berufsorganisation

und Gewerkschaften, in: Schildwache. 20. Oktober 1917. Eine restriktive
Auslegung der Enzyklika «Singulari quadam» diente zur Begründung der gegen
den Interkonfessionalismus gerichteten Haltung. (Soziale Leitgedanken aus der
Arbeiterenzyklika Singularis quadam Pius X.. in: Schildwache, 24. November
1917.) Aus der umfangreichen Literatur zur katholischen Soziallehre siehe etwa:
Paul Misner, Social Catholicism in Europe. From the Onset of Industrialization to
the First World War, New York 1991 : Anton Rauscher, Katholische Sozialphilosophie

im 19. Jahrhundert, in: Emmerich Coreth/Walter M. Neidl/Georg Pfliggers-
dorfer (Hg.), Christliche Philosophie im katholischen Denken des 19. und 20.
Jahrhunderts, Bd. 1. Graz 1990, 752-767.

10 Viele dieser Artikel stammten von Ferdinand Rüegg. Auch Josef Beck und Caspar
Decurtins vertraten diese Linie, sahen sie doch die Idee, die sie mit den «Arbeiterund

Männervereinen» vertreten hatten, durch die christlichsozialen Organisationen

gefährdet. Zur Involvierung der Schweizer Bischöfe: Monika Rosenberg. Der
schweizerische Episkopat und die Gewerkschaftsfrage. Das Bettagsmandat 1920.
Lizentiatsarbeit Universität Freiburg/Schweiz 1975.

31 Siehe verschiedene Briefe in den Nachlässen Beck und Rüegg.
"Brief von Ferdinand Rüegg an Josef Beck vom 8. Februar 1918 (in: Nachlass

Beck). Siehe auch einen Brief Rüeggs an Josef Haefely vom 24. April 1920 (in:
Nachlass Mäder).

166



zentrale Rolle.31 Die «Schildwache»-Bewegung lehnte ein
Zusammengehen mit SKJV wie SKVV ab.34

Die oppositionelle Haltung der «Schildwache» und ihrer Bewegung

gegenüber Exponenten des Vereins- und Partei-Katholizismus

zeigte sich auch in innenpolitischen Auseinandersetzungen. In
den 1910er Jahren plädierte die Zeitung mit Argumenten gegen
den liberalen Freiheitsbegriff, der die Freiheit der katholischen
Minderheit nicht beachte, immer wieder für die Abschaffung der
konfessionellen Ausnahmeartikel durch eine Revision der
Bundesverfassung.35 In einer Resolution vom Herbst 1916 an Partei und
Bundesrat stellten sich die Jungultramontanen gegen jene
Katholisch-Konservativen, die sich in dieser Sache beschwichtigend und
vorsichtiger äusserten36; am Parteitag im Mai 1917 beantragte Otto
Walter im Namen der Solothurnischen Volkspartei die Totalrevision

der Verfassung.37 Differenzen zwischen der rechtskatholisch-
kulturkämpferischen und einer pragmatischeren Linie zeigten sich
zur gleichen Zeit auch in der Bekämpfung der im April 1915
eingereichten Motion Wettstein zur Förderung des staatsbürgerlichen
Unterrichts, was in der «Schildwache» über Jahre hinweg zum
bedeutendsten innenpolitischen Thema wurde und worin sich
ebenfalls kulturkämpferische Haltung und innerkatholische Opposition

verbanden. Caspar Decurtins interpretierte schon Ende 1915

33 1923/24 argumentierte die «Schildwache» so gegen eine vom SKVV für den VI.
Gesamtschweizerischen Katholikentag in Basel 1924 geplante «christliche
Kunstausstellung», was zur Folge hatte, dass der SKVV den Wortlaut der Ankündigung
ändern musste. (Siehe Ferdinand Rüegg. Lebenszeit und Wirksamkeit der lieben
unvergesslichen Mama, maschinenschriftliches Manuskript, S. 25, in: Nachlass
Rüegg sowie Korrespondenz im Archiv des Bistums Freiburg.)

,4 Siehe «Schildwache»-Bemerkungen an der Sitzung der löblichen Studienkommission

betreffend Jugend- und Jungmännerorganisation vom 5. Februar 1918
sowie ein Schreiben Rüeggs an Beck vom 5. Februar 1918 (in: Nachlass Beck).

33 Siehe etwa: A.C.M., Art. 49 der Schweizerischen Bundesverfassung, in: Schildwache.

16. Februar 1918; G„ Ein Wink, in: Schildwache. 31. März 1923.
16 Der Aufruf «jungultramontan. jungeidgenössisch» enthielt einen gegen die

Kulturkampfbestimmungen gerichteten «alteidgenössischen» Patriotismus. (Siehe
Otto Walter. Das Herz dem Papst - die Hand dem Volk!, in: Schildwache. 7. Oktober

1916.)
17 Parteitag der Schweizerischen Konservativen Volkspartei, in: Vaterland, 30. Mai

1917. Hierzu: Markus Hodel, Die Schweizerische Konservative Volkspartei
1918-1929. Die goldenen Jahre des politischen Katholizismus. Freiburg 1994.
66ff. (Bd. 10 der Reihe «Religion - Politik - Gesellschaft»).

167



die Schulfrage als vornehmlich innerkatholische Frage.38 Am
wichtigsten in dieser Diskussion waren Becks Schrift «Der Neue
Schulkampf» und seine Artikel in «Schildwache», «Freiburger
Nachrichten» und «Schweizer Schule».39 Auch in Veranstaltungen
der Jungultramontanen wurde die Frage thematisiert.40 Die
«Schildwache» wandte sich gegen jene katholische Presse, die in
der Angelegenheit nicht so vehement vorging, insbesondere die
«Schweizer Schule», und die sogenannte «diplomatische Schulpolitik

der During, Holenstein, von Matt»41.
Auch im Kampf gegen den Völkerbund war Josef Beck eine

Leaderfigur des rechtskatholischen Sprektrums. Mit einer erneuten
Broschüre rief er im katholischen Milieu Sympathiekundgebungen
und Anfeindungen zugleich hervor.42 Mehrere Exponenten der
«Oltner Richtung» waren Mitglieder des «Komités gegen den Beitritt

der Schweiz zum Versailler Völkerbund», neben Beck auch
Walter, Mäder und Rüegg.43 Auch der Churer Bischof und «Schild-
wache»-Unterstützer Georg Schmid von Grüneck sprach sich im
Briefwechsel mit Beck Völkerbund-feindlich aus.44 Tatsächlich
zeigte sich in der Partizipation in solchen politischen Diskussionen
während der 1910er und frühen 1920er Jahre die grösste Präsenz
der Rechtskatholiken um die «Schildwache» in der Öffentlichkeit.

Apokalyptisches Endzeitdenken und religiöse Rekatholisierungs-
bewegungen

Die antirevolutionäre Frontstellung und das vehemente Kata-
strophenbewusstsein integralistischer Katholiken bargen die

38 Brief Caspar Decurtins an Josef Beck vom 12. Dezember 1915, in: Nachlass Beck.
39 Der erste «Schildwache»-Artikel Becks zur Schulfrage erschien am 5. Februar

1916. In der «Schweizer Schule» erschien seitdem 30. März 1916 eine Serie unter
dem Titel «Die Frage der staatsbürgerlichen Erziehung».

40 Siehe einen Brief Walters an Beck vom 17. Juni 1916. Beck wurde auch von
einem ausgedehnteren integralistisch-rechtskatholischen Kreis unterstützt. (Siehe
die Korrespondenz im Nachlass Beck.)

41 Brief von Decurtins an Beck vom 25. April 1916, ebenfalls vom 17. Mai 1916. in:
Nachlass Beck.

42 Josef Beck, «Völkerbund»? Warnung an die Katholiken der Schweiz. Olten 1920.
43 Liste im Nachlass Beck.
44 Siehe einen Brief Bischof Schmids an Beck vom 27. April 1920, in: Nachlass Beck.

168



Grundlage für ein apokalyptisch-endzeitliches Denken.45 In der
«Schildwache» zeigte sich insbesondere in den 1930er und 1940er
Jahren ein ausgeprägter apokalyptischer Diskurs, der vor allem
auch in den Schriften und Artikeln Robert Mäders und den seit den

späten 1920er Jahren unterstützten religiösen Erneuerungsbewegungen

zum Ausdruck kam. Die Zeitung positionierte sich selbst
als Teil des Endzeitkampfes zwischen Christus und Satan und wies
sich als «Christkönigsherold» eine providentielle Sendung zu.46

Mäder stilisierte die bekämpften Gesellschaftskonzepte zu Feinden

der Kirche und der einzig wahren Weltordnung empor. Seit
den 1930er Jahren nahmen seine Frontstellungen vermehrt über-
natürlich-eschatologischen Charakter an. Er identifizierte die
Feindbilder immer wieder explizit mit dem endzeitlichen
Antichrist und als Teil eines apokalyptischen Entscheidungskampfes.47
Lag gemäss integralistischem Weltbild der historischen Entwicklung

eine heilsgeschichtliche Logik zugrunde, erschienen Mäder
die Weltkriege als Teil des göttlichen Strafgerichtes und die
befürchtete kommunistische Weltrevolution als «Zuchtrute
Gottes».48 In optimistischer Umkehrung zu dieser eschatologischen
Sicht glaubte ei aber an eine Rekatholisierung der Gesellschaft.
Aus dem Straftgericht musste ein neues Abendland erwachsen,

45 Zu diesen Thesen für den französischen «integralistischen Katholizismus» des 19.

Jahrhunderts: Jean Séguy. Sur l'apocalyptique catholique, in: Archives de sciences
sociales des religions. 41 (1976), 165-172; Jean-Marie Mayeur. Mgr. Dupanloup
et Louis Veuillot devant les «Prophéties contemporaines» en 1874, in: Revue
d'histoire de la spiritualité. Revue d'ascétique et de mystique, 48 (1972), 193-204;
Marina Caffiero, Prophétie, millénium et révolution, in: Archives de sciences
sociales des religions, 66 (1988), 187-190; Claude Savart, Cent ans après: Les

apparitions mariales en France au XIXe siècle, un ensemble?, in: Revue
d'ascétique et de mystique. 48 (1972), 205-220. Zur «Schildwache»: Metzger,
Die «Schildwache». 295-317.

46 Nun macht die Armeen feldbereit!, in: Schildwache, 31. Dezember 1932. Zu
Robert Mäder siehe auch: Markus Ries, «Der Rosenkranz ist unser Maschinengewehr».

Der Basler Pfarrer Robert Mäder im Kampf gegen den Zeitgeist, in: Aram
Mattioli (Hg.), Intellektuelle von Rechts, Zürich 1994, 239-256.

47 Siehe Mäder, «Die Zeit ist nahe!», Basel 1940, 2; Mäder, Es ist Krieg, in: Schildwache.

29. September 1934.
48 Mäder, «Die Zeit ist nahe!». 10-12; Mäder, Wenn die Kommunisten kommen,

Basel 1956 (verfasst 1945).

169



eine «radikale und totale Wiedergeburt der Völker».49 Die
integralistischen Katholiken erwarteten nicht ein chiliastisches irdisches
Messiasreich, sondern eine lange Periode, in welcher eine «geistige

Weltherrschaft der Katholiken» errichtet würde.50 Mäder
verwies in diesem Zusammenhang häufig auf die traditionalistischen,
gegenrevolutionären Philosophen Juan Donoso Cortes und Joseph
de Maistre, die trotz ihres Weltpessimismus einen ähnlichen
Regenerationsoptimismus hegten.51

Häufig verfolgte Mäder in seinen Schriften ein Rekatholisie-
rungspostulat, indem er den Katholiken Anleitung zur inneren
Erneuerung gab. Dabei erhielt das Gebet für die «geistige Weltherrschaft»

der Katholiken zentrale Bedeutung; verschiedentlich
betonte Mäder die «kriegerische», «antiluziferianische» Funktion
des Rosenkranzes.52 Mit den «Schriften der Erneuerung» und dem
«Katholischen Schriften-Apostolat» setzte sich der Nazareth Verlag
für die Verbreitung grundsatztreuer Schriften in hohen Auflagen ein
und wurde Basel zu einem Zentrum der integralistischen Aktion.
Hinsichtlich des Vorgehens zur Erreichung einer gesamtgesellschaftlichen

Erneuerung blieb Mäder allerdings meist vage, was die
Diskrepanz zwischen Diskurs und tatsächlicher Aktion und
Wirkung besonders drastisch aufzeigt. Im Sinne der integralistischen
apokalyptischen Interpretation erschien Mäder - insbesondere in
seinen Spätschriften - allerdings ohnehin ohne göttliche und marianische

Intervention eine Rekatholisierung als nicht möglich.53

49 In «Die Wiedergeburt des Abendlandes. Eine Trilogie» (1941) zeigt sich dieser
Optimismus besonders deutlich. Auch etwa: Mäder, Maria siegt! Den Garderegimentern

der streitenden Kirche gewidmet. Basel 1935. 23.
50 Mäder. «Die Zeit ist nahe!». 16.
51 Siehe Beatrice Bondy. Die Reaktionäre Utopie. Das politische Denken von Joseph

de Maistre, Köln 1982; Graeme Garrard, Rousseau. Maistre. and the counter-
enlightenment, in: History of Political Thought. 15 (1994). 97-120; Heinz Pep-
perle. Die Philosophie und Ideologie der Romantik, in: Wissenschaftliche
Zeitschrift der Humboldt-Universität Berlin, 38 (1998), 418-431; Cristina Cassina,
L'obsession interminable. La révolution française dans la littérature ultra-royaliste
au début de la restauration, in: Storia della Storiographia. 27 (1995), 17-37; Carlos

Valverde, Juan Donoso Cortes (1809-1853), in: Coreth/Neidl/Pfliggersdorffer
(Hg.), Christliche Philosophie, 649-666.

52 Mäder. Maria siegt!. 18.
53 In «Die seelsorgerliche Verwertung des Christkönigsgedankens» schrieb Mäder,

die Christkönigsherrschaft sei ohne Wunder nicht möglich (in: Schildwache.
16. April 1932).

170



Das übersteigerte Krisenempfinden, das sich in den 1930er und
1940er Jahren bei integralistischen Katholiken im Spannungsfeld
von Endzeitangst und optimistischer Heilserwartung äusserte,
führte im Umfeld der «Schildwache» zu einer Reihe von Rekatho-
lisierungsbewegungen. Sie verfolgten eine katholische Erneuerung,

um der inneren wie äusseren Krisensituation entgegenzuwirken,
wobei die eucharistische und marianische Frömmigkeit im

Zentrum standen. Bereits Mitte der 1920er Jahre stand Mäder in

engem Kontakt mit dem «Deutschen Marien-Ritter-Orden» mit
Sitz in Bamberg. 1925 beschloss die Leitung dieser zugleich
laizistischen und klerikalen Bewegung, die vaterländisch-grossdeutsche

Ideale mit integralistischen Rekatholisierungszielen verband,
die «Schildwache» zu ihrem Ordensorgan zu machen.54 1929 wurde

die «Reich Christi Aktion» in der «Schildwache» eingeführt;
Ende 1930 entstand unter der Leitung der Prämonstratenserarbtei
Windberg in Niederbayern die «Eucharistische Gebetsaktion» als

Kloster-, Priester- und Laienaktion, der die «Schildwache» in der
Verbreitung von Flugblättern half; 1931 folgte die «Einheitsfront
gegen das Gottlosentum». 1933 mehrten sich Aufrufe zur Sammlung

gegen das «Gottlosentum». Trotz gleichen Feindbildern und
zeitlichem Auftreten handelte es sich nicht um mit der schweizerischen

Frontenbewegung verbundene, sondern um primär religiös-
eucharistische Aktionen mit übernationalem Bezug55. Ende der
1930er Jahre förderte die Zeitung die vom Kloster Leiden Christi in
Gonten ausgehende «Heilig-Blut-Bewegung».56

Sämtliche dieser Bewegungen - alle mit eher niedrigem
Organisationsgrad - bezeichneten sich in Anlehnung an Pius XL als Elite-

54 Ludwig Thomas, Des Königs Christus Kriegsschatz, in: Schildwache, 9. Juli
1927. Zu den Beziehungen der «Schildwache» zum «Marien-Ritter-Orden» siehe
die ausführliche Korrespondenz im Nachlass Mäder. Dazu: Metzger. Die «Schildwache».

160-166.
55 In den dreissiger Jahren waren denn auch zuweilen mehr als die Hälfte der

Abonnenten Ausländer. Von den 1934 gut lO'OOO Abonnenten waren 45% allein Deutsche.

(Siehe Protokoll der Generalversammlung des Pressevereins der «Schildwache»

vom 4. Dezember 1934, in: Nachlass Mäder. Zu den Abonnentenzahlen der
«Schildwache»: Metzger, Die «Schildwache», 175-182.)

Sf> 1937 wurde für die Schweiz das Kloster Leiden Christi in Gonten (AI) zum
Hauptsitz dieser in der Abtei Weingarten in Bayern gegründeten eucharistischen
Aktion. Sie wurde nun im «Leiden Christi Boten» propagiert.

171



truppen der Katholischen Aktion.57 Als solche liefen sie parallel zu
und ausserhalb den entsprechenden Bestrebungen des schweizerischen

und deutschen Episkopats und Vereinswesens, wodurch
Konflikte entstehen konnten. In der Schweiz wurde 1936 der
SKVV offiziell zum «Mittelpunkt und Repräsentant» der Katholischen

Aktion erklärt.58 Zu Differenzen kam es 1933/34 zwischen
dem Rorschacher «Neuen Volk» und dem Bistum St. Gallen.59
Eine ähnliche Auseinandersetzung entstand 1927 zwischen dem
Freiburger Bischof Marius Besson und der «Schildwache» wegen
deren Unterstützung der deutschen Marienritter.60

Wie das Herz-Jesu-Gebetsapostolat in der zweiten Hälfte des
19. Jahrhunderts betonten die integralistischen Erneuerungsbewegungen

ihre Überregionalität.61 Die Eucharistische Gebetsaktion
versandte von Basel und Windberg aus 1 Million Flugblätter nach
Deutschland und Österreich, in die Schweiz, ins Elsass und in die
Tschechoslowakei, nach Italien, Luxemburg, Polen, Spanien und
Amerika.62 Flugblätter stellten ein Massenmedium dar und die
«Schildwache» nahm dabei eine Drehscheiben- und Multiplikator-
Funktion ein.63 Sie war Glied in einem Netz, das innerhalb des

deutschsprachigen Katholizismus ein Teilmilieu am Rande des

vereinsmässig organisierten Milieus bildete, und für welches
Basel, die Abtei Windberg, aber auch Leutesdorf mit dem
Johannesbund und Wien mit Johann Mörzingers «Kinderkreuzzug» Zen-

57 Das Postulat der Katholischen Aktion war nach einem ersten Vorstoss Pius X.
1905 im Dezember 1922 von Pius XI. in «Ubi arcano» aufgenommen worden.
(Siehe SS.D.N. Pii div. Prov. Papae XI. Litterae Encyclicae. in: Civiltà Cattolica, 74

(1923), 11-34.) Siehe auch: Lexikon für Theologie und Kirche, Freiburg i. Br.
1960, 75-76.

58 Siehe Hilmar Gernet, Der Schweizerische Katholische Volksverein im
Spannungsfeld von katholischer und politischer Aktion (1930-1960). Lizentiatsarbeit
der Universität Freiburg/Schweiz 1988, 25-26.

59 Siehe den Briefwechsel im Archiv des Bistums St. Gallen.
60 Siehe den Briefwechsel zwischen Bischof Besson und Robert Mäder im Archiv

des Bistums Freiburg.
61 Siehe Norbert Busch, Frömmigkeit als Faktor des katholischen Milieus. Der Kult

zum Herzen Jesu, in: Olaf Blaschke/Frank Michael Kuhlemann (Hg.), Religion im
Kaiserreich. Milieus - Mentalitäten - Krisen, Gütersloh 1996, 141.

62 Vom Siegeszug der kleinen Hostie, in: Schildwache, 26. Dezember 1931.
63 Siehe die interessanten Ausführungen von Busch, Frömmigkeit als Faktor des

katholischen Milieus, 144-145.

172



tren darstellten.64 Mäder hoffte, dass diese «eucharistischen
Zellen» zu einer «eucharistischen Zentralbewegung Katholischer
Aktion für Deutschland, Österreich und die Schweiz» würden.65

Die Erneuerungsaufrufe der Aktionen der 1930er Jahre sind

paradigmatisch für den für den integralistischen Katholizismus
typischen dualistischen Diskurs und die apokalyptischen Ver-
schwörungskonstrukte. Diese waren gegen Bolschewismus und
«Gottlosentum» am konkretesten. Der nationalsozialistischen
Rassenlehre stellte sich erst die «Heilig-Blutbewegung» 1938 eindeutig

entgegen - ohne allerdings den Antisemitismus abzulehnen.66
Die gesellschaftlichen Übel wurden bis weit in den Katholizismus
hinein wahrgenommen; Entsittlichung, Unglaube, «Verheidung»
seien durch Abwendung vom Reich Christi entstanden.67 Das

Kampfparadigma, in welchem Revolution, Krieg und moderne
Gesellschaftsformen zu einer apokalyptischen Weltkatastrophe
gesteigert wurden, gehörte zur Erneuerungsrhetorik und hatte eine
mobilisierende Funktion, beinhaltete es doch Warnungs- und
Einschüchterungsmechanismen, die zur Mitarbeit an der Rekatholisierung

anspornen sollten.68
Als dialektische Ergänzung zur apokalyptischen Sicht kam auch

in den Aktionen ein starkes Vertrauen in die Erlösung zum
Ausdruck, weshalb sich von einem eigentlichen Erneuerungstopos
sprechen lässt. Die Eucharistische Gebetsaktion wies offen auf

64 Zum Johannesbund: Eugen Zimmermann, Blühende katholische Ritterorden und
ähnliche Gesellschaften der Gegenwart, in: Schildwache, 30. Mai 1931 ; Johannes
Haw. Johannesbund, in: Lexikon für Theologie und Kirche, Freiburg i. Br. 1931,
539. Zum Kinderkreuzzug: H.Tr., Ein modemer Apostel, in: Schildwache,
28. Dezember 1929.

65 So Mäder in einer eucharistischen Sondernummer der «Schildwache» vom
26. Dezember 1931. Siehe auch Briefe von Ludwig Fischer an Mäder, in: Nachlass
Mäder.

66 Siehe Die Seite vom Heiligen Blut, in: Schildwache, 30. April 1938; Grundsätze
der Heilig Blut-Bewegung, in: Schildwache. 14. Mai 1938. Als sie sich im
nationalsozialistischen Deutschland nicht mehr «Bewegung» nennen durfte und sich
fortan «Heilig-Blut-Gemeinschaft» nannte, hielt die schweizerische Bewegung
bewusst am alten Namen fest. (Heilig Blut-Bewegung oder Heilig Blut-Gemeinschaft?,

in: Schildwache, 16. und 23. Juli 1938.)
61 Siehe etwa das Flugblatt «Männer! Auf zur eucharistischen Kampffront!», in:

Schildwache, 11. März 1933.
68 Siehe etwa: Die kleinen Kreuzfahrer, in: Schildwache, 4. März 1933; Mgr. Mör-

zinger. Chrisms oder Teufel, in: Schildwache. 11. Oktober 1930.

173



einen übernatürlichen Rettungsplan hin, durch welchen der
«Weltkönig» die Welt erneuern werde.69 Für die «Heilig-Blut-Bewe-
gung» erhielt das Blut Christi als Inbegriff des Opfers für die
Menschheit zentrale Rettungsfunktion.70 War der Rettungsoptimismus

auf das Übernatürliche konzentriert, so kam die Rolle der
Menschen in der gesellschaftlichen Erneuerung nur vage zum
Ausdruck. Durch eucharistische Gebetsapostolate sollte die Christkönigsidee

zu einer «Weltbewegung» werden, um die Weltrevolution
zu besiegen.71 Am konkretesten waren sämtliche Bewegungen
bezüglich der innerkatholischen Erneuerung; ein «katholisches
Lebensprogramm» gaben die Marienritter, die «Einheitsfront
gegen das Gottlosentum» und der Johannesbund heraus. Am klarsten

wurden gesellschaftliche Erneuerungsziele von der Katholischen

Front um das «Neue Volk» formuliert.72
Die offensiven Erneuerungsdiskurse sämtlicher integralistischer

Rekatholisierungsaktionen zeigte sich in deren kriegerischem
Vokabular, wobei die Christkönigsfrörnmigkeit stärker als jene des
Herzens Jesu «Macht» ausdrückte.73 Wurden die Gegner in
apokalyptischen Bildern dargestellt, musste dem Christkönigtum ein
kämpferischer und siegesgewisser Ausdruck verliehen werden.
Erneut erhielt der mittelalterliche Rittertumsgedanke zentrale
Bedeutung. Die «Militia Christi Regnis» etwa sah sich als
«eucharistische Miliztruppe der Kirche».74 Wie die Herz-Jesu-Frörnmig-
keit in der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts waren die Fröm-
migkeitsformen der Erneuerungsbewegungen der 1930er Jahre
auch Ausdruck einer «triumphalistischen Selbstdarstellung».75 Das
optimistische Erwarten eines Eingreifens Christi unterstrich den

69 Siehe etwa: Das Reich Gottes leidet Gewalt! Ein grosses Wagnis!, in: Schildwache.
6. Juni 1931.

70 Siehe Herrlichste Morgenröte auf der Bergeshöhe, in: Leiden Christi Bote, Juli
1943.

71 Mäder, Die seelsorgerliche Verwertung des Christkönigsgedankens, in: Schildwache,

16. April 1932.
72 Siehe «Arbeitsprogramm der Zelle». 3, in: Archiv des Bistums Basel.
73 Siehe Norbert Busch, Die Feminisierung der Frömmigkeit, in: Irmtraud Götz von

Olenhusen (Hg.). Wunderbare Erscheinungen: Frauen und katholische Frömmigkeit
im 19. und 20. Jahrhundert. Paderborn et al. 1995, 217ff.

74 Romanus. Der eucharistische Charakter der Christkönigsmiliz, in: Schildwache,
13. Oktober 1934.

75 Busch. Frömmigkeit des katholischen Milieus. 157.

174



Absolutheitsanspruch. Der Glaube an die Immanenz des
Übernatürlichen stand der modernen Welt diametral entgegen. Gerade in
diese Amodernität projizierten die Integralisten aber die Rettung
der Menschheit und stilisierten sich selbst zu apokalyptischen
Streitern empor.76 Mit dem endzeitlichen Denken und der
übernatürlichen Hoffnung verbunden war auch der Glaube an das Wirken

Mariens in Prophezeiungen, Erscheinungen und Stigmata.
Auch diese erhielten für die Integralisten ihren Sinn im Rahmen
des göttlichen Heilsplanes.77 Die Kreise um den seit 1933 monatlich

im Umfeld der «Schildwache» erschienenen «Fatima Boten»
bezeichneten sich als «Marienkinder», die die Welt für Maria
erobern mussten.78 Für die Popularität und Publizität von Fatima
und Lourdes, von Seherinnen wie Thérèse Neumann oder Katharina

Emmerich spielten integralistische Kreise und ihre
Publikationsorgane eine nicht unbedeutende Rolle/9

Das Spannungsfeld von Endzeitdenken und Rekatholisierungs-
hoffnung führte in der «Schildwache» während des Zweiten
Weltkrieges verschiedentlich zu verworrenen antijudaistischen Erklä-
rungsmustern für die Shoah. Die Motive von «Gottesmord» und
«ewigem Jude» wurden in der apokalyptischen Weltsicht als Teil
des Endzeitkampfes zwischen Christus und Antichrist gedeutet.80

"h Romanus. Der marianische Charakter der Christkönigsmiliz, in: Schildwache.
20. Oktober 1934.

77 Siehe etwa: Nichts geschieht von ungefähr, in: Fatima Bote. September 1936. Zur
marianischen Frömmigkeit: Heinrich M. Kosten Die marianische Spiritualität
religiöser Gruppierungen, in: Wolfgang Beinert/Heinrich Petri (Hg.). Handbuch
der Marienkunde, Regensburg 1996. 598-599. Zu den Marienerscheinungen als

«Krisenphänomen»: David Blackbourn. Marpingen. Apparitions of the Virgin
Mary in Bismarckian Germany. Oxford 1993; Séguy. Sur l'apocalyptique catholique.

Zur Wunderdisposition der Katholiken im 19. Jahrhundert: Josef Mooser.
Katholische Volksreligion, Klerus und Bürgertum in der zweiten Hälfte des 19.

Jahrhunderts. Thesen, in: Wolfgang Schieder (Hg.). Religion und Gesellschaft im
19. Jahrhundert, Stuttgart 1993. 148-149.

78 Siehe Ludwig Fischer, Das Apostolat des Rosenkranzes, in: Fatima Bote. 12. Mai
1934.

79 Siehe auch die im Umfeld der Integralisten verfassten Schriften, etwa Friedrich
von Lamas «Thérèse Neumann» (41931). Mäder war über seine Kontakte zu den
«Marien-Rittern» in eine Kontroverse um die angebliche Seherin Helene in Hausen

involviert. (Siehe die umfangreiche Korrespondenz im Nachlass Mäder.)
80 Siehe etwa: Mäder. Reich gegen Reich, in: Schildwache, 27. Oktober 1933; siehe,

wir steigen hinauf nach Jerusalem!, in: Schildwache. 6. Februar 1939.

175



Auch die antisemitische Ausdehnung des «Christushass»-Motivs auf
die zeitgenössischen Juden erhielt in diesem Zusammenhang eine
endzeitliche Komponente.81 Bedeuteten die Ablehnung und der
«Mord» Christi für die Integralisten Ursprung und Beispiel der
«Verwerfung» durch Gott, erschienen der Karfreitag und die Zerstörung
Jerusalems als Ursprung und Beispiel für sein Eingreifen.82 Verschiedene

Autoren der «Schildwache» leiteten aus den gleichen übernatürlichen

antijüdischen Bezügen die nationalsozialistischen Massenmorde

an den Juden ab. Das «Judenvolk» müsse «Zeugnis ablegen»
«von dem Verbrechen, das seine Vorfahren auf dem Calvarienberg
begangen» hätten.83 Deshalb lasse Gott ihre Leiden zu. Der Zeitung
fehlte das menschliche Mitleid gegenüber dem Leiden der Juden im
Zweiten Weltkrieg, und mit ihren apokalyptisch-übernatürlichen
Konstrukten gab sie indirekt den nationalsozialistischen Verbrechen
an den Juden und dem eigenen Nichteingreifen eine heilsgeschicht-
lich-theologische Begründung.84 Der endzeitlich bestimmte
Antijudaismus, die davon abgeleitete Erklärung der Shoah und die damit
zusammenhängende eigene Passivität vor dem Hintergrund der
nationalsozialistischen Menschheitsverbrechen sind verhängnisvoller

Ausdruck der Kontinuität der christlichen Judenfeindschaft.

Integralistische Rekatholisierungsdiskurse: eine utopische Rhetorik

Die jungultramontane Bewegung der «Schildwache» der 1910er
und frühen 1920er wie auch die marianischen und christkönigli-

81 Zur Verbindung traditioneller antijudaistischer Argumente mit solchen des modernen

Antisemitismus siehe Altermatt, Katholizismus und Antisemitismus,
109-118; Metzger, Die «Schildwache», 222-247.

82 Siehe Mäder, Wo ist die Stadt auf dem Berge?, in: Schildwache, 5. August 1944;
Kostbares göttliches Blut, in: Schildwache. 2. März 1940.

83 Eremita Scrutator, Gedanken zur Nachkriegszeit, in: Schildwache, 15. Januar
1944. Auch etwa: Mäder, Gericht über der Stadt, in: Schildwache, 28. November
1942; Das jüdische Rätsel, in: Schildwache, 3. September 1938. Im «Leiden Christi

Bote» auch etwa: Ein Heilig Blut-Zeuge bis zum Ende der Zeiten, in: Leiden
Christi Bote, November 1943.

84 Zu ähnlichen Äusserungen protestantischer Fundamentalisten in den USA nach
dem Zweiten Weltkrieg: Charles B. Strozier/Ayla Kohn, Das zweideutige Bild des

Juden im Bewusstsein christlicher Fundamentalisten, in: Herbert A. Strauss et al.

(Hg.), Der Antisemitismus der Gegenwart, Frankfurt a.M. 1990, 67-68.

176



chen Aktionen der 1930er Jahre verfolgten ein doppeltes Rekatho-
lisierungsziel, das sich auf das katholische Milieu, aber auch auf
die gesamte Gesellschaft bezog und für integralistische Katholiken
als typisch bezeichnet werden kann. Die Verfolgung dieser Ziele in
Bewegungen und Aktionen war Ausdruck des kämpferischen
Charakters des integralistischen Teilmilieus innerhalb des katholischen
Milieus selbst und aus demselben heraus. Ein wichtiges Mittel
stellte dabei ein antithetischer Kampfdiskurs dar: er sollte die
innere Identität der integralistischen Bewegungen festigen und
darauf aufbauend gleichzeitig eine umfassendere Mobilisierung
der Katholiken bewirken.

Die unmittelbare Zielsetzung der Jungultramontanen bestand in
der Politisierung der katholischen Jungmänner, was innerhalb der
bestehenden Jünglingsvereine sowie über neue, stärker politisierte
Jungmännerorganisationen und «Schildwache»-Gruppen geschehen

sollte. Die Jungultramontanen um die «Schildwache» und
politische Integrationsfiguren wie Otto Walter und Josef Beck
ergriffen in politischen Fragen verschiedentlich eine Oppositionshaltung

nicht nur gegenüber reformkatholisch orientierten
Exponenten der christiichsozialen Gewerkschaftsbewegung, sondern
auch gegenüber dem Mainstream der katholisch-konservativen
Partei. In ihrer unverminderten KulturkampfStellung forderten sie
die Durchsetzung der Rechte der katholischen Bevölkerung in
allen Gesellschaftsbereichen und setzten sich mit mehr Radikalität
als die pragmatischeren Parteipolitiker für eine Revision der
Bundesverfassung und gegen Bestrebungen für einen staatsbürgerlichen

Unterricht ein.
Die verschiedenen Bewegungen, die die «Schildwache» in den

1930er Jahren initiierte bzw. unterstützte, verfolgten mit Gebetsund

Presseaktionen die Propagierung einer katholischen Erneuerung.

Die «Schildwache» gehörte unter Robert Mäder zu einem
internationalen integralistisch-rechtskatholischen Netzwerk mit
Zentren in Basel, in der Ostschweiz, im Rheinland und in Bayern.
War für die Integralisten die Heilsgeschichte in der konkreten
Geschichte immanent, so erschien ihnen letztlich auch das Eingreifen

Gottes durch Revolution und Krieg als Notwendigkeit. Das
darauf aufbauende Endzeitdenken rief sodann bei den mariani-
schen und eucharistischen Erneuerungsaktionen dialektisch einen
übernatürlich orientierten Rettungsoptimismus hervor. Da die Inte-

177



grausten auf eine übernatürliche Erneuerung der Gesellschaft hofften,

blieben konkrete gesellschafts- und staatspolitische
Revisionsvorschläge in jener Zeit mehrheitlich aus.

Die integralistisehe Rekatholisierungs- und Erneuerungsrhetorik
insbesondere der 1930er Jahre verweist - stärker als die

konkretere, auch politische Involvierung der jungultramontanen
Bewegung - unmittelbar auf eine Diskrepanz zwischen Rhetorik
und Diskurs auf der einen und eigentlicher Aktion bzw. Wirkung
auf der anderen Seite. Der Rekatholisierungs- und Erneuerungsdiskurs,

der ein ganz wesentliches Merkmal des integralistischen
Katholizismus mit seinem Totalitäts- und Absolutheitsanspruch
darstellte, war zu tiefst antimodemistisch, antimodem, utopisch
und endzeitlich-apokalyptisch. Das apokalyptische Endzeitdenken,

in welchem Feindbilder und Frontstellungen im Zentrum
standen - immer wieder in Verbindung mit antijudaistischen und
antisemitischen Diskursen -, führte angesichts der grausamen
Realität der Shoah nicht zu Handeln, sondern zu Schweigen.

178


	Rekatholisierungsdiskurs und Erneuerungsbewegungen in der integralistischen Zeitung "Schildwache" 1912-1945

