Zeitschrift: Zeitschrift fur schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung fur Schweizerische Kirchengeschichte
Band: 94 (2000)

Artikel: Kommentare zu einer Kontroverse in der Antisemitismusforschung

Autor: Python, Francis / Furrer, Markus / Metzger, Franziska

Kapitel: Quelques réflexions d'historiographie comparative sur une querelle
déloyale

Autor: Python, Francis

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-130306

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-130306
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

en Quellenbelegen selbstverstindlich auch auf andere Autoren, mit
denen sie sich auseinandergesetzt haben. Sie geben dadurch dem Leser
Hinweise iiber ihren Gedankengang, ohne aber eine eigentliche
Geschichte der Interpretationen und Begriffe zu vermitteln.> Mit 16
Nennungen verweist Urs Altermatt iiberaus haufig auf Olaf Blaschkes
Arbeiten, zumal es sich dabei um Untersuchungen handelt, die ein ande-
res Land und einen anderen Zeitraum mit entsprechend unterschiedli-
chen Fragestellungen behandeln.

Historiker arbeiten zur Auswertung ihres Quellenmaterials immer
wieder mit Begriffen und Denkmodellen, die in den unterschiedlichsten
Fachbereichen Verwendung finden. Sie konnen in thren Ausfiithrungen
nicht ganze Genealogien jener Forscher auffiihren, die diese ebenfalls
bereits verwendet haben. Letzteres wiirde nicht nur jede komparative
Geschichtsschreibung ad absurdum fiihren, ja die Historiker wiirden
letztlich in threm Schreiben liberhaupt géinzlich paralysiert.

73 Siehe Grafton, 33 (wie Anm. 18).

Quelques réflexions d’historiographie comparative sur
une querelle déloyale

Francis Python

«L’histoire des Juifs, histoire controversée entre toutes. (...) De
quelque maniere qu’on 1’aborde, quelqu’aspect désire-t-on en traiter, on
se heurte a des interprétations divergentes, voire carrément opposées».
Cette constatation de Jacques Godechot figurant dans une des préfaces du
recueil des contributions de Francois Delpech Sur les Juifs. Etudes d’his-
toire contemporaine! se vérifie une nouvelle fois avec 1’attaque lancée
par I’historien allemand, Olaf Blaschke contre le récent ouvrage d’Urs
Altermatt Katholizismus und Antisemitismus.

Dans ce cas, ce qui est regrettable c’est que les reproches adressés a
I’un des meilleurs spécialistes du cathelicisme suisse ne s’élévent pas au
niveau d’une confrontation ou d’une controverse scientifique d’ ol peut
sortir une avancée historiographique, mais s’enlisent dans de stériles

I Lyon, Presses universitaires de Lyon, 1983, 13.

176



reproches. Ceux-ci ne résistent pas a un examen sérieux de la configura-
tion et de la rédaction des deux ouvrages sans parler de la différence de
leurs sources, de leurs méthodes d’analyse et bien évidemment de leur
cadre spatio-temporel. Traiter des rapports entre catholicisme et antisé-
mitisme en Suisse entre 1918 et 1945, alors que se prépare et que se
déchaine I’extermination des Juifs dans I’ Allemagne voisine, aboutit a
d’autres résultats que 1’étude de ces rapports dans I’ Allemagne impénale
de 1871 a 1918.

L’originalité incontestable de 1’étude d’Urs Altermatt réside surtout
dans la mise au point d’un modele d’explication rigoureux qui tente de
mesurer la portée du facteur religieux dans les expressions d’antisémi-
tisme en tenant compte des multiples dimensions socio-culturelles dans
lesquelles elles se déploient. Sans négliger I’exploration minutieuse des
terrains concrets ou I’antisémitisme a prospéré, I’approche de I’histo-
rien suisse prend aussi en compte les grands débats sur 1’interprétation
du phénomene. Les références aux perspectives d’autres auteurs abon-
dent — et les travaux d’Olaf Blaschke sont méme cités 16 fois — mais la
modélisation s’inscrit dans le droit fil des travaux antérieurs d’Urs
Altermatt.

Pour mieux saisir I'intérét et la qualité scientifique de cette démarche
appliquée a la Sutsse, on signalera ici, en contrepoint et pour élargir le
débat, combien elle est proche des analyses pionnieres de I’historiogra-
phie frangaise qui ont abordé la question de la responsabilité des chrétiens
dans les divers déchainements de I’antisémitisme ayant ponctué les XIXe¢
et XXe¢ siecles. La confrontation entre les approches de Blaschke et d’ Al-
termatt prend alors un autre sens qui se situe bien au-dela de mesquines
querelles de forme ou de blessures d’amour-propre.

Les avancées d’une histoire pionniére

La responsabilité de I’antijudaisme théologique dans le développe-
ment de I’antisémitisme n’est plus contestée et I’ensemble de la commu-
nauté des historiens 1’admet. A partir du désastre de la Shoah, les histo-
riens du christianisme ont également pris conscience que cette
responsabilité était lourde et que leurs travaux pouvaient faire surgir des
examens de conscience et promouvoir des changements nécessaires et
souhaitables. Encore fallait-il pondérer cette responsabilité et I’ attribuer
aux diverses composantes de I'institution chrétienne selon des criteres
qui prennent en compte toute la complexité du réel selon une périodisa-
tion épousant le double mouvement des confessions religieuses et de la
société globale.

177



Avec le processus de libération et d’intégration des Juifs dans la
société francaise induit par la Révolution, les historiens ont cherché a
déméler de maniere inédite ce qui dans les forces de résistance a la liber-
té et a I’égalité, relevait de I’ordre du religieux proprement dit et ce qui
tenait du rejet contre-révolutionnaire sur le plan social, économique ou
politique. Les historiens frangais du catholicisme ont ainsi dégagé en
particulier le rdle et I'importance de ce fameux «enseignement du
mépris» sécrété par les Eglises et que dénoncera avec force Jules Isaac
apres 19452

L’ antijudaisme théologique avait de profondes racines, comme vient
de le montrer, apres bien d’autres, un Paul Giniewski3, mais il n’est pas
aisé de déceler pourquot il s’amalgama au cours du XIXe siecle avec la
montée d’un antisémitisme dit moderne qui se donnait des prétextes
démographiques, économiques, sociaux ou culturels et qui fut utilisé sur
le plan politique. Frangois Delpech, précisément, a tenté d’expliquer
comment aux progres de I'intégration succéda, surtout a partir de la
défaite de 1871, un déferlement d’antisémitisme semblable, sur certains
points, a celui qui balayait I’Europe centrale et orientale. Difficultés éco-
nomiques, crise politique, thése du complot et recherche de boucs émis-
saires sont alors cristallisées dans les deux volumes de la France juive
d’Edouard Drumont publiées des 1886. Toutes les insanités de la littéra-
ture anti-juive se retrouvent dans cette compilation aussi incohérente
qu’haineuse. Une ligue, un journal et bient6t 1’ Affaire Dreyfus alimentent
une vague d’antisémitisme qui recouvre toute la France. Les conflits
entre I’Eglise et I’Etat moderne, la I1I¢ République, poussent les catho-
liques a participer a la curée et seule une petite minorité résiste a la vague
sauvant I’honneur de I’Eglise.

La difficulté¢ pour F. Delpech et d’autres historiens de cette période,
n’est pas d’expliquer ces mouvements mais de mesurer le réle exact de
I’antijudaisme théologique dans cette exaltation de haine antisémite qui a
pu séduire les foules tant a droite qu’a gauche, dans un premier temps du
moins, alors méme que la société francaise se sécularise et qu’elle
échappe de plus en plus a 'emprise de ’Eglise. Le clergé ultramontain,
dans sa majorité, n’était pas forcément antis€mite au sens moderne* mais

2 Jules Isaac, Jésus et Israé€l, Paris 1948, ainsi que 1’enseignement du mépris. Paris,
Fasquelle, 1962

3 Paul Giniewski, I'antijudaisme chrétien. La mutaticn, Paris, Salvator, 2000. Voir
aussi Gérald Messadié, Histoire générale de I’antisémitisme, Paris, J.C. Lattés,
1999.

4 Selon Frangois Delpech: «Les clercs ne sont pas forcément antisémites, mais on
leur a enseigné au séminaire la position chrétienne traditionnelle: 1'antijudaisme
théologique. Ce n’est pas I’antisémitisme racial, ni économique, ni socio-politique,

178



ses positions traditionnelles en théologie, accentuées par le raidissement
romain (Syllabus) renforcent I’antisémitisme ambiant. Si les distinctions
entre antijudaisme théologique et antisémitisme moderne sont certaine-
ment utiles pour I’analyse des discours, 1l faut aussi connaitre I’alchimie
qui fait fusionner themes théologiques et modalités modemes de 1’antisé-
mitisme dans ce mélange explosif qui s’observe dans I’opinion au temps
de I’Affaire Dreyfus. A ce titre les études réalisées sur des journaux
catholiques sont éclairantes’. Pour F. Delpech, il y a un indéniable réveil
de I’antijudaisme théologique des les années 1880°. Il est I’ceuvre en par-
ticulier du courant intégraliste et intransigeant du clergé et ses consé-
quences seront désastreuses tout au long de la premiere moitié du XXe
siecle ou triomphera le maurrassisme dans une large partie de I’intelli-
gentsia catholique.

Les travaux historiques menés par les chercheurs frangais ont ainsi
posé, sans trop le systématiser, le probleme de I’interaction entre 1’anti-
judaisme théologique et les autres expressions de I’antisémitisme
moderne, a savoir les stigmatisations de type socio-économique ou
encore, dernier degré, les rejets fondés sur des présupposés racistes.

Certains concluent pourtant, tel F. Delpech, que si la responsabilité de
cet enseignement théologique est engagée, la liaison entre les deux
formes d’antisémitisme n’est ni simple ni automatique. On trouve la une
expression, peu formalisée, de la these du double antisémitisme. Une
thése qui se trouve déja dans les distinctions opérées par certains diction-
naires du début du XXe siecle et jusque dans les années 1930 encore,
indiquant deux types d’antisémitisme chez les catholiques, dont 1'un
serait permis et I’autre proscrit. Une distinction a laquelle se référent

ni méme les accusations de déicide ou de meurtre rituel, qui n’ apparaissent que lors
des grands explosions populaires contre les Juifs. Mais c’est I’affirmation, déja
infiniment dangereuse (car elle contribue a faire le lit de I’antisémitisme), que le
peuple €lu a été grand mais qu’il a démérité, en refusant de reconnaitre le Messie et
en s’opposant a I’Eglise naissante. C’est, plus précisément, la thése, d’origine polé-
mique, de la réprobation: la dispersion et les souffrances du peuple errant seraient
le signe de la colere de Dieu (...). La conversion est donc la seule issue possible pour
un Juif.» Notre-Dame de Sion et les Juifs, in: Sur les Juifs, op.cit. 327-328. Voir
aussi les travaux de Pierre Pierrard, Juifs et catholiques frangais. D’Edouard Dru-
mont a Jacob Kaplan, Pans, Fayard, 1970. 2¢ éd. Le Cerf 1997.

> Pierre Sorlin: «La Croix» et les Juifs, Paris, Grasset, 1967, Danielle Delmaire,
Antisémitisme et catholiques dans le Nord pendant I’Affaire Dreyfus, Lille,
Presses universitaires de Lille, 1991.

¢ Voir notamment la contribution de Frangois Delpech: «De 1815 a 1894» in: I'His-
toire des Juifs en France, publiée sous la direction de B. Blumenkranz, Toulouse,
Privat, 1972, 305-346.

179



aussi Olaf Blaschke et Urs Altermatt dans leurs approches concernant
I’aire germanophone.’

Les recherches francaises mettent également le doigt sur le probleme
de la continuité et de la discontinuité historique du phénomeéne avec
I’examen de I’évolution contrastée d’une France précocement émancipa-
trice qui, un siécle apres la Révolution, échappe difficilement a un regain
d’antisémitisme dans une configuration de forces qui ne se reproduit pas
a I’identique.

L’historiographie francaise travaillant sur |’entre-deux-guerres et sur la
période de Vichy a affiné ces problématiques dans une série de travaux,
qui des les années 1970, écartent toute occultation ou complaisance dans
I’analyse de I’antisémitisme et de ses sources8. Il résulte de ces
recherches que les attitudes des générations ont varié ou du moins que des
minorités en leur sein ont évolué, en ce qui concerne la place de |’ antiju-
daisme théologique dans le dispositif antis€mite. Divers foyers intellec-
tuels ont pris leur distance par rapport au maurrassisme par exemple, et
ont montré la voie a une hiérarchie ecclésiastique empétrée dans ses
visions traditionnelles et dans ses liens avec Pétain ou avec la Révolution
nationale de Vichy. Aucun automatisme ne peut se lire en tous cas dans les
comportements des catholiques a partir d’un seul parametre théologique.
Il est de bonne méthode de mettre 1’antijudaisme théologique constam-
ment en rapport avec une série d’autres facteurs (milieux, moments) et de
tenir compte des appartenances socio-culturelles et politiques de ceux
qui le professent.

7 Voir a ce sujet les articles «Antisemitismus» dans le Kirchliches Handlexikon,
Bd.1, Freiburg/Br, 1907; ou dans le Staatslexikon, Bd.1, Freiburg/Br, 31926 ou
encore dans le Lexikon fiir Theologie und Kirche, Bd.1, Freiburg/Br, 1930 ou
apparait la signature du théologien Gustav Gundlach SJ. Sur ce point voir Georges
Passelecq et Bernard Suchecky, L’encyclique cachée de Pie XI. Une occasion man-
quée de I'Eglise face a I’antisémitisme, Paris, La Découverte, 1995, 94-96. On
peut aussi lire une réflexion pertinente sur les distinctions entre antijudaisme et
antisémitisme dans la préface que signe Emile Poulat, 9-38.

8 Voir surtout les Actes des colloques de Grenoble (1976), de Lille (1977) et de Lyon
(1978) qui ont dégagé a I'instigation de F. Delpech, les voies d’une analyse histo-
rique de I’attitude des catholiques en ce domaine durant la Deuxi¢éme Guerre mon-
diale. L’exemple de I’évolution des théologiens catholiques de Lyon est mis en €vi-
dence par Bernard Comte, Conscience catholique et persécution antisémite,
Annales ESC, 48,3, 1983, 635-654. Pour une analyse plus générale qui prend en
compte, du point de vue catholique, les derniers acquis de la recherche voir Etien-
ne Fouilloux, Les chrétiens francais entre crise et libération, 1937-1947, Paris,
Seuil, 1997, et Bernard Comte, L’honneur et la conscience. Catholiques frangais en
résistance, 1940-1944, Paris, Ed. de I’ Atelier, 1998.

180



A nos yeux, frappante est la convergence entre les approches des his-
toriens du catholicisme francais et la démarche retenue par Urs Altermatt
dans son livre. Elle met aussi en relief ce qui la sépare de 1’approche
d’Olaf Blaschke.

L’enjeu véritable de la confrontation

Ce que met en ceuvre Urs Altermatt dans son ouvrage, c’est précisé-
ment une analyse ouverte des multiples facteurs qui ont pu affecter les
attitudes des catholiques suisses a propos de I’antisémitisme. A partir des
sources récoltées dans les divers champs socio-culturels et analysées sans
complaisance ni parti-pris, ’historien conclut qu’il n’observe aucune
aversion systématique des catholiques a I’égard des Juifs découlant d’une
imprégnation théologique antijudaique pourtant largement partagée. S’1l
admet qu’une circulation fluide existe entre les diverses attitudes dont 1l
dessine minutieusement les implications, Urs Altermatt n’aboutit donc
pas a des conclusions aussi rigides et massives que celles développées par
Olaf Blaschke sur ’aspect constitutif qu’aurait eu I’antisémitisme chez
les catholiques ou sur I’antisémitisme partiellement raciste qui les aurait
contaminés. Comme en France, on constate en Suisse une ambivalence
dans les positions des catholiques face a I’antisémitisme moderne. Cela
ne minimise en rien la virulence d’une aile intégriste sur le plan religieux
et politiquement d’extréme-droite dont I’antisémitisme est notoire mais
I’historien ne peut en créditer la majorité€ des catholiques.

C’est sur ce point capital de I’interprétation des caractéres de 1’antisé-
mitisme chez les catholiques que divergent les travaux de Blaschke et
d’Altermatt. Ce dernier €largit la thése du double antisémitisme — ’un
permis, 1’autre interdit — en un systeme plus vaste de positions diverse-
ment articulées ou I’antijudaisme théologique n’aboutit pas nécessaire-
ment a une ligne de conduite déterminée. Ce qui heurte apparemment
Olaf Blaschke c’est I’affirmation d’une certaine hétérogénéité des atti-
tudes dans le milieu catholique. Cette conclusion a laquelle parvient Urs
Altermatt provient en partie de son approche plurielle qui prend en
compte les multiples expressions du milieu catholique (liturgie, meeurs,
presse etc). Cette perspective a le mérite de replacer les diverses compo-
santes du catholicisme suisse dans la société globale et ruine une vision
totalisante (ou totalitaire) du catholicisme suisse que 1’approche d’Olaf
Blaschke, fondée sur le discours des élites, semble accréditer pour I’ Al-
lemagne durant la période de 1871-1914.

Que ces deux approches aient abouti a des livres tres différents malgré
une problématique commune n’est pas pour surprendre. Elles se fondent

181



en fin de compte sur une différence fondamentale dans 1’appréhension du
facteur religieux dans une société. Une appréhension qui ne peut se limi-
ter a I’étude des concepts et des discours au risque de tronquer la réalité.
Urs Altermatt, dans la ligne de ses travaux antérieurs, a tenté de dégager
les dimensions et les implications sociales, culturelles et politiques de ce
facteur religieux ou théologique en ce qui concerne I’antisémitisme. En ce
sens, son analyse fournit bien, n’en déplaise a Olaf Blaschke, un modele
pour une analyse comparative de I’ antisémitisme en Europe qui prenne en
compte toute 1’épaisseur et toute la complexité de ce phénomene.

182



	Quelques réflexions d'historiographie comparative sur une querelle déloyale

