Zeitschrift: Zeitschrift fur schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung fur Schweizerische Kirchengeschichte
Band: 94 (2000)

Artikel: Kommentare zu einer Kontroverse in der Antisemitismusforschung
Autor: Python, Francis / Furrer, Markus / Metzger, Franziska
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-130306

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-130306
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Kommentare zu einer Kontroverse
in der Antisemitismusforschung

Remarques préliminaires

Urs Altermatt est rédacteur en charge de la «Revue d’histoire ecclé-
siastique suisse» depuis 1986. C’est pourquoi notre revue ne peut pas
rester silencieuse dans la confrontation mettant aux prises Urs Altermatt
et Olaf Blaschke. En lieu et place de notre rédacteur, qui en cette occasion
désire rester en retrait, le président de 1’ Association d’histoire ecclésias-
tique suisse m’a prié d’assumer la responsabilité rédactionnelle du dossier
spécial consacré a cette affaire, ce que j’ai accepté volontiers.

Le premier article signé par Markus Furrer, docteur és lettres, chargé
de cours a I’Université de Fribourg, a pour but de rappeler les arriere-
plans de la controverse. Dans le deuxieme article, Franziska Metzger, lic.
es lettres, assistante a la méme Université, précise les termes de cette
confrontation a partir d’une analyse minutieuse des deux livres. Pour ma
part, je trace quelques perspectives comparatives tirées des recherches
menées en ce domaine par I’ historiographie francaise.

Sans répéter ici les principaux points d’une controverse bien docu-
mentée, )’ aimerais rappeler que les deux livres traitent chacun d’un pays
et d’une période différente: chez Olaf Blaschke, I’Empire allemand de
1871 a 1918, chez Urs Altermatt, la Suisse entre 1918 et 1945. En ce qui
releve des cadres interprétatifs on peut y trouver aussi bien de grandes
ressemblances que d’importantes différences, ce qu’Urs Altermatt sou-
ligne explicitement dans son texte et dans ses notes élaborées selon les
regles scientifiques en usage. On se gardera d’oublier que les historiens
travaillent en premier lieu avec des sources et que c’est a partir de celles-
ci qu’ils élaborent leur présentation et échafaudent leurs theses. Urs
Altermatt a rédigé son ouvrage avec un souci constant d’étayer ce qu’il
avance et 1l cite seize fois — dont quatre fois dans le texte méme — les
études d’Olaf Blaschke. Si on veut bien, réellement, prendre connais-
sance de ses annotations, on constatera que I’ouvrage d’Urs Altermatt
articule avec cohérence I’enchainement des faits et des concepts qui fon-
dent son interprétation.

FrANCIS PYTHON
Professeur ordinaire d’histoire contemporaine
générale et suisse a I’ Université de Fribourg

137



Geschichtspolitischer Konflikt in
der Antisemitismusforschung

Kampagnen gegen den Freiburger Historiker
Urs Altermatt

Markus Furrer

Urs Altermatts jiingstes Buch «Katholizismus und Antisemitismus.
Mentalitdaten, Kontinuitaten, Ambivalenzen. Zur Kulturgeschichte der
Schweiz 1918-1945», das im Spitherbst 1999 erschien, wurde in der
Schweiz breit und positiv rezipiert. Mit Verspiatung tauchte im Mirz im
Ziircher «Tages-Anzeiger», der vorher als erste Schweizer Zeitung eine
weitgehend positive Rezension gebracht hatte, Kritik auf. Bei genauerem
Hinsehen reiht sich dieser «Tages-Anzeiger»-Artikel des Journalisten
und Theologen Michael Meier vom 11. Mirz 2000 in eine seit 1996 dau-
ernde Kampagne gegen den Freiburger Historiker Urs Altermatt ein. Wie
1996 eroffnete der Historiker, Berufsschullehrer und Zuger Politiker der
«Sozialistisch-Griinen Alternative» Josef Lang die Attacke. Auch die
anderen Schweizer Autoren waren 1996/97 und 2000 weitgehend die
gleichen und kamen aus Journalistenkreisen: die Theologen Michael
Meier und Kurt Seifert sowie der Ziircher SP-Politiker und «Neue
Wege»-Redaktor Willy Spieler.

1996/97: Attacken gegen Urs Altermatts anstehende Wahl zum Prsi-
denten der Historikerkommission

Im Hinblick auf die bevorstehende Wahl Urs Altermatts zum Prisi-
denten der Historikerkommission Schweiz — Zweiter Weltkrieg im
Dezember 1996! liess Josef Lang Fahnenabziige seines noch nicht

I Einen guten Uberblick iiber die Kampagne von 1996 bietet: Lukas Rolli-Alkemper,
Katholischer Antisemitismus und die «Freiburger Schule». Eine Richtigstellung,
in: Zeitschrift fiir Schweizerische Kirchengeschichte, 92 (1998), 107-123 sowie
die Debatte iiber die «Freiburger Schule», in: Zeitschrift fiir Schweizerische Kir-
chengeschichte, 93 (1999), mit Beitridgen von Josef Lang, Lukas Rolli-Alkemper

138



erschienenen und erst zu Beginn des Jahres 1997 in der Dezembernum-
mer der Halbjahreszeitschrift «Widerspruch» (Untertitel «Beitrdge zur
sozialistischen Politik»)? veroffentlichten Artikels herumreichen und
kurz vor der Wahl dem Bundesrat zukommen. Am 15. Dezember brachte
die «Sonntags-Zeitung» aufgrund einer Indiskretion aus dem Bundes-
haus einen kurzen Artikel, in welchem sie Gber Altermatts Kandidatur
berichtete und meinte, der Freiburger Historiker sei kein Wirtschafts-
und Finanzhistoriker, «sondemn eher ein Mentalititsforscher».3 Gleich-
zeitig wurde er als «CVP-Hofhistoriker» betitelt. Mit Hinweis auf den
noch nicht publizierten Artikel Langs brachte die Zeitung auch den Vor-
wurf, Urs Altermatt habe den Antisemitismus in seinen bekannten Studi-
en zum Katholizismus «iibersehen».# Am Wahltag, dem 18. Dezember
1996, sprach sich zwar das Gesamtkollegium des Bundesrates am spiten
Nachmittag nachtrédglich einstimmig fiir Altermatt aus, doch dieser ver-
zichtete nach einem Telefonanruf des Bundesprisidenten auf das Amt,
um es nicht in eine geschichtspolitische Kontroverse hineinzuziehen.?

In der Presse wurde die Attacke gegen Urs Altermatt als politisch ein-
gestuft.® Dass der Freiburger Professor trotz der Polemik jenen Stil
bewahrt habe, den «andere Exponenten der peinlichen Auseinanderset-
zung vermissen liessen»’, und damit die wegen der Vergangenheitsde-

und Urs Altermatt, 85-105. — Ich habe aus redaktionellen und drucktechnischen

Griinden diesen Beitrag am 30. September 2000 abgeschlossen.

Josef Lang, Katholisch-konservativer Antisemitismus in der Schweizer Geschich-

te. Professor Altermatts «Freiburger Schule» — zwischen Verdringung und Ver-

harmlosung, in: Widerspruch. Beitrige zur sozialistischen Politik, 16 (1996), Heft

32, 89-98.

3 Urs Altermatt als Kommissionsprisident, in: Sonntags-Zeitung, 15. Dezember
1996.

4 Drei Jahre spiter schrieb Othmar von Matt in der «Sonntags-Zeitung» im Rahmen
einer biographischen Notiz zu einem Interview mit Urs Altermatt iiber die Bestiti-
gungswahlen des Bundesrates: «Mit seinem soeben erschienenen Buch <Katholi-
zismus und Antisemitismus> tritt Altermatt den Beweis an, dass die gegen ihn
erhobenen Vorwiirfe nicht zutreffen.» (Othmar von Matt, in: Sonntags-Zeitung,
28. November 1999.)

5 Siehe das informationsreiche Interview mit Urs Altermatt zum Thema «Mythen
und Helden des Zweiten Weltkrieges verblassen ...», in: Spectrum, Zeitung der
Studierenden der Uni Freiburg, Mai 1997, jetzt abgedruckt in: Zeitschrift fiir
Schweizerische Kirchengeschichte, 93 (1999), 99-105.

6 Siehe Felix E. Miiller, Warum bloss schwieg Ruth Dreifuss so lange?, in: Weltwo-
che, 26. Dezember 1996 sowie die «Weltwoche» vom 1./2. Januar 1997. Siehe
auch u.a. Urs C. Reinhardt, Editorial, in: Kirchenblatt fiir rémisch-katholische
Pfarreien im Kanton Solothurn, 27. April-10. Mai 1997.

7 Bruno Vanoni, Nach Absage doch wieder angefragt. Zerstrittener Bundesrat ver-
suchte Altermatt umzustimmen, in: Tages-Anzeiger, 19. Dezember 1996.

(9]

139



batte dusserst nervose Stimmung im Land nicht polarisierte, wurde von
der Offentlichkeit mehrfach gewiirdigt. Von einer Historikerdebatte
kann, wie der Basler Geschichtsprofessor Georg Kreis feststellte, nicht
gesprochen werden.3

Im Mittelpunkt der (partei-)politisch motivierten Angriffe stand Josef
Lang und sein noch unfertiger «Widerspruch»-Artikel, welcher ohne die
gezielte Inszenierung kaum grosses Interesse auf sich gezogen hitte.?
Lang selbst war bis zu diesem Zeitpunkt vor allem durch polemische
Artikel gegen den fritheren christlichdemokratischen Bundesrat Philipp
Etter hervorgetreten.!©

In verschiedenen Artikeln wurde Urs Altermatt in der Folge von linken
Organen mit dem gleichen und nachweislich falschen Vorwurf angegrif-
fen, er und die «Freiburger Schule» wollten die «konservativen», d.h.
christlichdemokratischen Katholiken rehabilitieren und blendeten daher
den katholischen Antisemitismus absichtlich aus. Besonders aktiv war
die Monatsschrift «Neue Wege», das Organ der Religios-Sozialistischen
Vereinigung der Deutschschweiz.!! Der Journalist Michael Meier ver-
wies bereits am 19. Dezember 1996 im «Tages-Anzeiger» ausfiihrlich
auf Langs noch nicht erschienenen Artikel.!?

8 Georg Kreis, Vier Debatten und wenig Dissens, in: Schweizerische Zeitschrift fiir
Geschichte, 47 (1997), 473.

¢ Lang schrieb u.a.: «Vor diesem Hintergrund will ich nicht den katholisch-konser-
vativen Antisemitismus untersuchen, sondern dessen (Nicht-)Thematisierung
durch die <Freiburger Schule> um den Historiker Urs Altermatt. Die erklirte
Absicht des Professors fiir Zeitgeschichte und Vordenkers der Christdemokrati-
schen Volkspartei (CVP) ist die <Rehabilitation der katholisch-konservativen
Schweiz>.» (Lang, in: Widerspruch, 89.)

10 Siehe Langs Artikel anldsslich der Hundertjahrfeier von Philipp Etters Geburtstag
1991 in der «Wochenzeitung» vom 20. Dezember 1991. Im Juni 1995 verfasste
Lang im «SGA-Bulletin», der Zeitung der Sozialistisch-Griinen Alternative Zug,
einen weiteren Artikel unter dem Titel «50 Jahre Kriegsende. Bundesrat Etter und
der Holocaust» (S. 4-7). 1996 stilisierte er die Ereignisse von 1991 zu «Zuger
Antisemitismus-Debatten» herauf (in: Monatsmagazin, 11 (1996), 36.)

I Redaktor Willy Spieler schricb von «Rehabilitation der katholisch-konservativen
Schweiz» und wies dabei in verfialschender Weise auf einen Satz in Altermatts
Buch «Katholizismus und Moderne» (S. 60) hin, welcher sich jedoch klar auf die
Geschichtsschreibung bezieht, d. h. auf die frilhere Marginalisierung des politi-
schen Katholizismus in der Schweizer Historiographie des Bundesstaates. Willy
Spieler, Zeichen der Zeit. Einc katholische Verdrangungsgeschichte, in: Neue
Wege, 91 (1997), 125-129, hier 125. Ebenfalls Willy Spieler, Zeichen der Zeit.
«Nun geht es fiir die Schweiz ans Bezahlen», in: Neue Wege, 91 (1997), 64—66.

12 Michael Meier, Urs Altermatt will nicht, in: Tages-Anzeiger, 19. Dezember 1996.
Siehe auch seine spiteren Artikel im «Tages-Anzeiger» vom 11. April 1997 und
vom 8. Dezember 1998, in denen er die Vorwiirfe wiederholte.

140



Den Vorwurf des Ausblendens des Antisemitismus in der Katholizis-
musforschung wies Altermatt immer kategorisch als «verunglimpfende
Unterstellung» zuriick, «denn Ausblenden setzt in diesem Zusammenhang
eine bosartige Absicht voraus»!3. Zudem betonte er — meines Erachtens
richtigerweise —, dass man «den gleichen Massstab» auch auf die Histori-
ker anderer weltanschaulicher Milieus anwenden miisste. «Wer nicht blind
ist, weiss, dass es neben dem katholischen Antisemitismus auch einen biir-
gerlichen, einen freisinnigen, einen linken Antisemitismus usw. gegeben
hat. Vergangenheitsbewiltigung beginnt zuallererst bei sich selbst.» Mit
Recht wies Urs Altermatt darauf hin, dass die meisten nichtjiidischen
Schweizer Historiker das Thema des Antisemitismus bis in die 1990er Jah-
re vernachldssigt hitten und raumte deren Versdumnisse (ohne sich selber
auszunehmen) offen ein. «In den meisten Referenzwerken zur Schweizer
Geschichte, gleichgiiltig ob es sich um Biicher zur Arbeiterbewegung oder
zum Katholizismus, zum Biirgertum oder zu Kantonsgeschichten handle,
sei die judische Geschichte ungeniigend behandelt worden», fasste das
«Kirchenblatt fiir romisch-katholische Pfarreien im Kanton Solothurn» ein
Gesprach mit dem Freiburger Historiker zusammen.

Auffallenderweise iibergingen die Kritiker Urs Altermatts Buch «Das
Fanal von Sarajevo» zum Ethnonationalismus, das im Herbst 1996 her-
ausgekommen war und in welchem Altermatt die Zusammenhinge zwi-
schen Nationalismus und Rassismus analysierte. Den fiir den Bundesrat
verfassten und haufig zitierten «Rechtsextremismusbericht» (1995) wiir-
digten sie nur am Rande, denn er passte nicht zum Bild, das sie von
Altermatt verbreiten wollten.!s Dies fillt umso mehr auf, als der Freibur-
ger Historiker als internationale Anerkennung zum Mitglied des wissen-
schaftlichen Beirates des «Centre Européen de Recherche et d’ Action
sur le Racisme et I’ Antisémitisme» (C.E.R.A.) in Paris ernannt worden
war, eine Institution, die vom europiischen jiidischen Kongress gegriindet
wurde und jdhrlich ein europiisches Referenzwerk zu Rassismus und
Antisemitismus herausgibt.16

13 Siehe Altermatt im Interview «Mythen und Helden des Zweiten Weltkrieges ver-
blassen ...» im «Spectrum», Mai 1997, abgedruckt in: Zeitschrift fiir Schweizen-
sche Kirchengeschichte, 93 (1999), 99-105. Siehe auch die Ausfiihrungen in
Altermatt, Katholizismus und Antisemttismus, 43ff.

14 Urs C. Reinhardt, Editorial, in: Kirchenblatt fiir romisch-katholische Pfarreien im
Kanton Solothurn, 27. April-10. Mai 1997.

1 Urs Altermatt, Das Fanal von Sarajevo. Ethnonationalismus in Europa, Ziirich
1996; Urs Altermatt/Hanspeter Kriesi (Hg.), Rechtsextremismus in der Schweiz.
Organisationen und Radikalisierung in den 1980er und 1990er Jahren, Ziirich 1995.

16 Siehe hierzu: Jean-Yves Camus (Hg.), Centre Européen de recherche et d’action
sur le racisme et I’antisémitisme (C.ER.A.), Les Extrémismes de 1’atlantique a

141



Wahrend der Jahre 1997-1999 arbeitete Urs Altermatt an einem unab-
hangigen Forschungsprojekt zum Antisemitismus im Schweizer Katholi-
zismus. Als das Produkt dieser Forschungsarbeit im November 1999 in
Form des neuen Buches erschien, nahmen bisherige Kritiker die
Unterstellungen indirekt zuriick und attestierten Altermatt moralische
«Grosse».!7 Einzelne berichteten aber in auffalliger Linge vom alten Kri-
tikpunkt. Dies gilt auch fiir Michael Meiers Rezension im «Tages-Anzei-
ger» vom 18. November 1999, in welcher er mehrmals auf Lang hin-
wies.!8 In seiner Rezension in der «Wochenzeitung» wie auch gegeniiber
der «Jiidischen Rundschau» sprach Lang von einer «radikalen Kehrtwen-
de» von Urs Altermatt und der «Freiburger Schule», womit er wiederum
den nicht zutreffenden Vorwurf des «Ausblendens» insinuierte.!®

So blieb der Freiburger Historiker auf der linken Seite in einem gewis-
sen Sinne auch noch Siindenbock fiir die Liicken der Schweizer Historio-
graphie auf dem Gebiet des Antisemitismus, nachdem er selbst einen
wesentlichen und inzwischen auch international gewiirdigten Beitrag zu
deren Schliessung geleistet hatte. Von den Historikern anderer weltan-
schaulich-politischer Milieus wurde 1996 und danach kaum gesprochen,
so als ob allein die katholische Geschichtsschreibung ein Defizit zu
beheben gehabt hitte. Interessant wird sein, ob die Kritiker bei den kiinf-
tigen Studien iiber den Antisemitismus im freisinnigen, sozialdemokrati-
schen oder im protestantischen Milieu auch von «Kehrtwende» sprechen
werden.

Unheilige Allianz

Im Mairz 2000 kritisierte der gleiche Josef Lang Urs Altermatt in
einem Artikel des «Israelitischen Wochenblattes».20 Schon eine Woche

I’oural, Paris 1996, 333; Rolli-Alkemper, Katholischer Antisemitismus und die
«Freiburger Schule», 111.

17 Siehe Redaktor Willy Spieler in der redaktionellen Einleitung zu Kurt Seifert,
Zwiespiltige Bilanz. Zum Buch von Urs Altermatt tiber den katholischen Antise-
mitismus, in: Neue Wege, 5 (2000), 150. Siehe auch Jiidische Rundschau,
2. Dezember 1999.

18 Michael Meier, Der doppelte Antisemiiisius der Katholiken, in: Tages-Anzeiger,
18. November 1999.

19 Josef Lang, Urs Altermatt: Mentalititen Kontinuititen Ambivalenzen, in:
Wochenzeitung, 6. Januar 2000. Jiidische Rundschau, 2. Dezember 1999.

20 Josef Lang, Ein trilbes Kapitel Schweizergeschichte, in: Israelitisches Wochen-
blatt, 3. Mirz 2000.

142



spater folgte der Journalist und Theologe Michael Meier mit einem aus-
fiihrlichen Artikel im «Tages- Anzeiger».2!

Meiers Vorwiirfe wies Urs Altermatt im gleichen Artikel entschieden
zuriick. Er hob den unterschiedlichen Untersuchungsraum und die unter-
schiedliche Untersuchungsperiode der beiden Biicher (Blaschke: Deut-
sches Kaiserreich 1971-1918; Altermatt: Schweiz 1918-1945) hervor.
Er habe im Ubrigen 16 Mal auf Blaschkes Studien verwiesen — viermal
davon im Haupttext —, was in der Tat — so raumte auch Blaschke ein?? —
haufig ist. Die These vom ambivalenten katholischen Antisemitismus
gehe, so Altermatt, in erster Linie aus den Quellen hervor. Er gehe in
wichtigen Teilen seines Buches anders vor, habe Volksbrauche und Pas-
sionsspiele behandelt, und vertrete auch «deutlich unterschiedliche The-
sen».

Der grossaufgemachte «Tages-Anzeiger»-Artikel fand in den Schwei-
zer Medien keine Rezeption; anscheinend wurde er als Teil einer neuen
Kampagne gegen Urs Altermatt gesehen. Der Berner «Bund» — die einzi-
ge Zeitung, die darauf einging — kommentierte die Meldung mit
«Fehlalarm».23 In einem Communiqué des Huber Verlages stand u.a.:
«Dass der Erfolg seines [= von Altermatt] Wirkens gewissen Leuten aus
politischen oder andern Griinden nicht passt, ist in Kauf zu nehmen. Aus-
serst betriiblich ist jedoch, dass dies im Zusammenhang mit der Erinne-
rung an die furchtbaren Verbrechen der Shoah und an die damit zusam-
menhdngende Aufarbeitung der jiingeren Schweizer Geschichte
geschieht.»2*

Ausgangspunkt dieser zweiten Attacke war der deutsche Historiker
Olaf Blaschke selbst, der an der Universitit Bielefeld ber Prof. Hans-
Ulrich Wehler eine Dissertation iiber «Katholizismus und Antisemitis-
mus im Deutschen Kaiserreich» verfasst hatte, die 1997 vertffentlicht
wurde. In Deutschland erweckte Blaschkes Buch einiges Aufsehen. Die
Rezensenten waren geteilter Meinung, wobei die Studie vor allem von
ausgewiesenen Katholizismusforschern und Religionshistorikern kriti-
siert wurde.2’

21 Michael Meier, Hat Historiker Urs Altermatt abgekupfert?, in: Tages-Anzeiger,
11. Mirz 2000.

22 Blaschkes Kritik an Altermatt, in: Schweizerische Zeitschrift fiir Geschichte, 50
(2000), 217.

23 Bund, 13. Mirz 2000.

24 Siehe den Abdruck des ganzen Communiqués in der «Thurgauer Zeitung» vom
14. Mirz 2000.

25 Siehe eine Reihe von kritischen Rezensionen, u.a.: Wilfried Loth, in: Historische
Zeitschrift, 267 (1998), 515-517; Heinz Hiirten, Antisemit, weil Katholik?, in:
Stimmen der Zeit, 7 (1998), 197-200; Kurt Nowak, in: Theologische Literaturzei-

143



Interessant ist folgender Hinweis, der sich in Blaschkes Buch-Einleitung
findet. Er schreibt: «Urspriinglich hatte die fehlende Forschung die vorlie-
gende Analyse erforderlich gemacht. Dann fuhr mitten in die versunkene
Forschungstitigkeit jah der Schrecken jedes Doktoranden: Plétzlich
erschienen in zwei katholischen Verlagen die ersten beiden Monographien
tiber wichtige Aspekte des katholischen Antisemitismus. Doch sie mach-
ten, wie sich schnell herausstellte, die vorliegende Analyse nur um so not-
wendiger, nicht nur, weil sie die Ambivalenzthese wieder auf[ge]legten.»26
Offenbar fiihlte sich Blaschke durch Michael Langer und Uwe Mazura, die
er als die beiden Autoren nennt, konkurrenziert. Hat das Erscheinen von
Altermatts Buch im Spitherbst 1999 Blaschke ermneut aufgeschreckt?

Seit Dezember 1999 verbreitete Olaf Blaschke, Assistent am Lehrstuhl
fiir Neuere und Neueste Geschichte an der Unmiversitat Trier, Vorwiirfe
gegen Urs Altermatt.?’ Im Friihjahr kursierte ein ungezeichnetes, in der Ich-
Form verfasstes Dokument von 21 Seiten, das in tabellarischer Weise Sitze
und Zitate aus den beiden Biichern einander parallel setzte.?® Am 11. Mirz
nahm der bereits genannte Journalist Michael Meier Blaschkes Vorwiirfe
auf und verfasste einen Artikel im «Tages-Anzeiger». Unter dem Titel
«Parallelen in Wort und Inhalt» prisentierte dieser vier parallel gestellte
Sdtze aus den beiden Biichern. Mitte Mirz forderte der Redaktor der
«Schweizerischen Zeitschrift fiir Geschichte» Georg Kreis mit Bezug auf
den «Tages-Anzeiger» Olaf Blaschke und Urs Altermatt dazu auf, ihre
Standpunkte in Beitragen von je 10 000 Zeichen (ca. 5 Seiten) darzustellen,
was dann zu einer Debatte mit Texten von insgesamt tiber 30 Seiten fiihrte.??
Mit Bezug auf diese Debatte doppelte Josef Lang in der «Wochenzeitung»
vom 3. August 2000 nach.30

tung, 123 (1998), 498-500; Klaus Schatz, So dumm waren sie nicht, aber auch
nicht so ungerecht. Gehorte der Antisemitismus im Kaiserreich zur Identitidt der
Katholiken? Olaf Blaschkes These und der Systemzwang der Strukturgeschichte,
in: Frankfurter Allgemeine Zeitung, 1. Juli 1998; Klaus Beckmann, in: Kirchliche
Zeitgeschichte, 11 (1998), 185—-1898; Helmut Walser Smith, in: Social History, 24
(1999), 336-338; Georg Denzler, in: Das Histonisch-Politische Buch, 47 (1999),
110-111; Armin Owzar, in: http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/rezensio;
Karl-Egon Lonne, Katholizismus-Forschung, in: Geschichte und Gesellschaft, 26
(2000), 128-170, hier 156-158.

26 Olaf Blaschke, Katholizismus und Antisemitismus im Deutschen Kaiserreich,
Gottingen 1967, 15-16.

27 Duplik Altermatt, in: Schweizerische Zeitschrift fiir Geschichte, 50 (2000), 235.

B Duplik Altermatt, 235.

29 «Katholizismus und Antisemitismus». Eine Kontroverse, in: Schweizerische Zeit-
schrift fiir Geschichte, 50 (2000), 204-236.

30 Josef Lang, Die Worter iibers Kreuz gelegt, in: Wochenzeitung, 3. August 2000.

144



In seiner «Kritik an Altermatt» erweckt Olaf Blaschke den Eindruck,
als sei «offentlich ruchbar» geworden, dass Urs Altermatt «abgekupfert»
habe; Michael Meier habe dann die «in Fachkreisen gedusserte Kritik in
die Offentlichkeit» getragen.’! Die Chronologie der Ereignisse zeigt,
dass der Ausgangspunkt ein anderer war. Die Vorwiirfe gingen Ende
1999 eindeutig von Blaschke aus und erreichten kurz darauf Lang und
weiltere Kreise.

Olaf Blaschke hatte vom 2.—4. September 1996 an einer von Michael
Graetz und Aram Mattioli organisierten Luzerner Tagung zum Thema
«Die Krise des Fin de siecle (1880-1914). Jiidische und katholische Bil-
dungseliten in Deutschland und der Schweiz» als Referent teilgenom-
men.?? Lang tibertrug die Thesen Blaschkes auf die Schweiz.33

Fast gleichzeitig mit den hauptsdchlich von linker Seite vorgetragenen
Vorwiirfen im Friihjahr 2000 wurde Urs Altermatt auf einer ebenso per-
sonlichen Ebene von rechtsaussen angegriffen. Die rechtskatholisch-
integralistische «Katholische Wochenzeitung» warf ithm in einer Rezen-
sion u.a. «negative Vorurteile» und «Bosartigkeit in Sachen Glauben und
Religion» vor.** Paradoxes Zusammentreffen: Wahrend Urs Altermatts
Buch zum katholischen Antisemitismus in der Schweiz von einer grossen
Mehrheit der Presse positiv aufgenommen wurde, sah sich der profilierte
Intellektuelle des postkonzilidren Schweizer Katholizismus von einer
rechtsintegralistischen Zeitung und vom linksalternativen Politiker und
Historiker Lang gleichermassen angegriffen. Unheilige Allianz...

Parallelen

Bei der ersten Kampagne 1996 ging es um macht- und kulturpoliti-
sche Positionen in den geschichtspolitischen Auseinandersetzungen iiber
die Deutung der schweizerischen Vergangenheit. Da vorauszusehen war,
dass sich die Schweizer Regierung fiir den Freiburger Historiker Urs
Altermatt als Prasident der Historikerkommission aussprechen wiirde,

31 Blaschkes Kritik, 205.

32 Siehe den Tagungsband: Michael Graetz/Aram Mattioli (Hg.), Krisenwahrneh-
mungen 1m Fin de siecle. Jiidische und katholische Bildungseliten in Deutschland
und der Schweiz, Ziirich 1997.

3 Josef Lang, «Wir schaudern und wenden uns ab». Der Antisemitismus war fester
Bestandteil des katholischen Milieus. Die Belege wirken heute ungeheuerlich, in:
Weltwoche, 4. Dezember 1997.

34 Hans-Viktor von Sury, Unheimlicher Antisemitismus. Eine Erwiderung auf U.
Altermatts «Katholizismus und Antisemitismus», in: Katholische Wochenzeitung,
21. April 2000.

145



konnte dessen Wahl nur noch verhindert werden, indem bei ithm die bei
den meisten Historikern seiner Generation fehlende Bearbeitung des
Antisemitismus in historischen Studien als moralischer Fehler hinge-
stellt und er damit auf personlicher Ebene diskreditiert wurde. Bemer-
kenswerterweise — und dies demonstriert den personlich-politischen
Hintergrund der Kampagne — wurde nur bei Altermatt nach fehlenden
Studien zum Thema Antisemitismus gesucht, nicht aber bei den tibrigen
nichtjiidischen Schweizer Mitgliedern der geplanten Historikerkommis-
sion. Zielte die Aktion damit, wie schon der Luzerner Kirchenhistoriker
Victor Conzemius konstatierte, letztlich auf die Christlichdemokratische
Volksparte173

In der Attacke von 2000 zeigen sich Parallelen zu jener von 1996.
Wiederum geht es um Konkurrenz und kulturelle Macht. Nachdem Urs
Altermatt mit seinem Buch von 1999 den katholischen Antisemitismus
ausfiihrlich behandelt hatte, fehlte die Grundlage fiir die friiheren Argu-
mente gegen ihn, die dem prominenten katholischen Historiker «Aus-
blenden» zur «Rehabilitation» des politischen Katholizismus unterstellt
hatten. Anstatt auf eine wissenschaftlich-sachliche Debatte einzusteigen,
wichen die Kritiker wiederum auf die personliche Ebene aus, um ihn
anzuschwirzen. In beiden Fillen kursierten zuerst unpublizierte Papiere,
die in der Presse aufgenommen wurden. Die Argumentationslinie war
beide Male polemisch gegen die Person gerichtet. Indem man Urs Alter-
matt 1996 unterstellte, er habe den katholischen Antisemitismus absicht-
lich nicht behandelt, versuchte man den ausgezeichnet qualifizierten,
aber als «Vordenker»3¢ und «Identitétsstifter» unter katholischen Intel-
lektuellen37 titulierten Historiker fiir das Amt des Kommissionsprisiden-
ten zu diskreditieren. Und im Jahr 2000 versuchte man dem anfangs als
«Meilenstein» (Josef Lang in der «Wochenzeitung»3%) gelobten Buch die
Glaubwiirdigkeit zu entziehen, indem man den Autor unredlicher
Arbeitsweise bezichtigte. Beide Male fiihrten die Kritiker mit Altermatt
keine thematische Diskussion, was sich wohl nur damit erkldaren lasst,
dass sie ihn inhaltlich nicht kritisieren konnten. Das Verharmlosungsar-
gument liess sich eben auf sein Buch nicht anwenden.

Ein dhnliches Verfahren wandte Olaf Blaschke in seiner Dissertation
sowie in Rezensionen gegen seine Konkurrenten an, indem er diese

35 Vicior Conzernius, Die Stunde det Heuchelei, in: Sonntag, 20. Miiz 1997.

36 Lang, in: Widerspruch, 89.

37 Franz Horvath in einem nachtriaglichen Kommentar in: Kirchen und Antisemitis-
mus: Schuldbekenntnisse geniligen nicht, in: aufbruch. Forum fiir eine offene Kir-
che, April 1997.

38 Wochenzeitung, 6. Januar 2000.

146



moralisch abwertete. Uwe Mazuras Studie iiber «Zentumspartei und
Judenfrage 1870/71-1933» etwa bezeichnete er pauschalisierend als
«provokant und verharmlosend». Rudolf Lills Beitrag von 1970 hob er
zwar als «wegweisend und materialreich» hervor, schloss jedoch:
«... aber seine apologetische Neigung schriinkte seine Uberzeugungs-
kraft erheblich ein».*®

Die Verbindung der alten und neuen Kampagne und ihrer Akteure
zeigte sich auch in einem Artikel in der Mai-Nummer 2000 der Zeit-
schrift «Neue Wege» .40 Darin ging der Theologe und frithere Redaktor
des Zircher Pfarrblattes «forum» Kurt Seifert, der im Pfarrblatt schon
1997 das Wort ergriffen und Lang ein Podium geboten hatte, nochmals
ausfiihrlich auf 1996 ein und besprach das neue Buch im Sinne von
Blaschke. Am 3. August nahm Lang in der «Wochenzeitung» die Kontro-
verse zum Ausgangspunkt, um seiner ersten Rezension in derselben Zei-
tung eine zweite folgen zu lassen, die sich Blaschkes Argumenten anpas-
ste. Seifert und Lang sind beide Mitglieder der Redaktion des linken
«Monatsmagazin fiir neue Politik» (MOMA), das sich 1997 in der Anti-
Altermatt-Kampagne hervorgetan hatte.

Besitzanspriiche auf die Aufarbeitung der Vergangenheit

Die Kampagne im Jahre 2000 erkldre ich folgendermassen: Mit seiner
Antisemitismus-Studie drang der liberal-katholische Freiburger Histori-
ker Urs Altermatt in ein Terrain ein, das links-alternative Kreise mora-
lisch fiir sich beanspruchen. Politisch sehen sich diese als Erben des anti-
faschistischen Widerstandes 1933-1945 und somit als besonders
legitimiert, die Rolle der Schweiz im Zweiten Weltkrieg und damit auch
den Antisemitismus aufzuarbeiten.

Das Hauptaugenmerk richteten einige von ihnen auf den «politischen
Katholizismus», dem sie vorwarfen, dass er wihrend der Zwi-
schenkriegs- und Kriegszeit Affinititen zum Faschismus und Autoritaris-
mus gehabt hitte. Die Attacke gegen Urs Altermatt als potentiellen Prisi-
denten der Historikerkommission war gegen die «Freiburger Schule»
und damit indirekt gegen das katholische Milieu und die chnistlichdemo-
kratische Partei gerichtet und reiht sich in ihrer Stossrichtung in friithere
Angriffe auf den politischen Katholizismus ein.

39 Blaschke, Katholizismus und Antisemitismus, 15-16.
40 Kurt Seifert, Zwiespiltige Bilanz. Zum Buch von Urs Altermatt iiber den katholi-
schen Antisemitismus, in: Neue Wege, 5 (2000), 150-153.

147



Im Zentrum der Kritik am Katholizismus der Zwischenkriegs- und
Kriegszeit aus dem linken Spektrum stand wahrend Jahrzehnten die
Faschismus-Diskussion. Schon 1945 versuchte der Journalist und Politi-
ker Paul Schmid-Ammann in einer Streitschrift die Affinitiat der katholi-
schen Kirche und des politischen Katholizismus zum korporativistischen
Stiandestaatsdenken, zu Autoritarismen und reaktiondren Regimes sowie
zu Faschismus und Nationalsozialismus aufzuzeigen.*! Diese und andere
Debatten wurden von der folgenden ideologischen Polarisierung
gepragt: Wihrend christlichdemokratische Katholiken die Gefahr der
«Weltrevolution» an die Wand malten, warnten Sozialisten vor der
Gefahr einer katholisch angefiihrten «Weltreaktion». Es standen sich die
Stereotypen «Bolschewismus» und «Kommunismus» auf der einen,
«Papismus» und «Jesuitismus» auf der anderen Seite gegeniiber. Obwohl
sich im parteipolitischen Kriftefeld in den spiten 1950er Jahren unter
der Regie der Christlichdemokraten die Konkordanzregierung durchsetz-
te, blieben solche Stereotypen unter der Oberfldche bestehen.

Kritisiert wurden mitunter prominente Reprisentanten des christlich-
demokratischen Lagers wie die Bundesrite Philipp Etter und Ludwig
von Moos. Anklager waren meist Journalisten und Publizisten, die sich
aus personlichen Motiven fiir das Thema Religion und Macht interessier-
ten und dem politischen Katholizismus ein grundsitzliches Misstrauen
entgegenbrachten. Der katholische Antisemitismus war dabei anfangs
nur ein marginales Thema. Dort, wo er zur Sprache kam, blieb er meist an
den Faschismusvorwurf gekoppelt. Diesem Vorwurf wichen die Christ-
lichdemokraten, die in der Zwischenkriegs- und Kriegszeit in der Regel
den Rassenantisemitismus abgelehnt hatten, aus. Die Auseinanderset-
zungen hatten fiir beide Seiten eine Orientierungsfunktion und wurden
von Exponenten getragen, die fiir sich in Anspruch nahmen, stellvertre-
tend fiir ihr Lager zu sprechen. Wiahrend die Linken mit Faschismusvor-
wiirfen gegen die konservativen bzw. christlichdemokratischen Katholi-
ken nicht sparten, konnten sich die Christlichdemokraten auf eine breite
antikommunistische Grundstimmung stiitzen,

Im Zusammenhang mit dem Umbruch von 1989 riickte die Rolle der
Schweiz wihrend des Zweiten Weltkrieges in ein neues oOffentliches
Bewusstsein. Obwohl die Parteien und ihre erodierenden Milieus nur
noch lose Verbindungen zur Zwischenkriegs- und Kriegszeit aufwiesen,
nutzten einzelne Exponenten weiterhin geschickt die Geschichte als
Steinbruch, um mit dem Gegner ins Gericht zu gehen. Immer noch
besass die Auseinandersetzung stark moralisierende Ziige.

41 Siehe Paul Schmid-Ammann, Der politische Katholizismus, Bern 1945.

148



Inszenierte Debatten wie die Kampagnen gegen Urs Altermatt haben
wenig mit wissenschaftlichem Diskurs, aber um so mehr mit Selbstdar-
stellungsbediirfnissen zu tun. Dem bisher nur lokal bekannten Zuger
Josef Lang verhalf die Kampagne von 1996 gegen einen renommierten
Historiker dazu, sich selbst in Szene zu setzen. Die Kritiker scheinen
aber kaum damit gerechnet zu haben, dass Altermatt in kiirzester Zeit
eine eingehende Analyse vorlegen wiirde, die ohne Scheu und falsche
Riicksichtnahmen den Antisemitismus im katholischen Milieu beleuchtet
und das Argument der apologetischen Sicht der «Freiburger Schule» auf
ihre eigene Vergangenheit widerlegt. Die Klischees tiber die «Freiburger
Schule» andererseits zeigen, wie noch immer alte Kulturkampfressenti-
ments nachwirken.

Olaf Blaschke erhebt in seiner Kritik an Altermatt groteske Monopo-
lanspriiche auf Begriffe und Formulierungen wie etwa den «doppelten
Antisemitismus» und behauptet, Altermatt habe nicht ausgewiesen, dass
dieser sich schon bei thm finde. Diese Behauptung ist falsch, denn Alter-
matt weist an der richtigen Stelle (S. 100, Anm. 4 auf S. 346) auf Blasch-
kes Studie hin. Weder den Begriff «doppelter Antisemitismus» noch die
Doktrin vom «erlaubten» und «unerlaubten» Antisemitismus kann
Blaschke fiir sich beanspruchen, denn beide gehen unmittelbar aus den
Quellen hervor.42

Dass in den geschichtspolitisch motivierten Kampagnen gegen Urs
Altermatt die Erinnerung an die Shoah und die Aufarbeitung des Antise-
mitismus instrumentalisiert wurden, ist bedauerlich. Unldngst meinte
Aleida Assmann, dass in Deutschland zwischen Holocaust-Forschern
gegenseitiges Misstrauen und Polemik die Oberhand tiber die eigentliche
Erforschung der Vergangenheit genommen hitten und schliesst: «Auf
diesem Gebiet 1st mit der Polemik um das Was, Wann und Wie eine
regelrechte Hysterie der Differenz entstanden, die ungleich entwickelter
ist als die grundsitzliche Solidaritét in der Aufgabe.»*? Wenn beziiglich
der Erinnerungsarbeit an die schrecklichen Menschheitsverbrechen des
20. Jahrhunderts nicht die wissenschaftliche Aufarbeitung im Zentrum
steht, sondern der Streit um kulturelle Hegemonie, Beherrschung des
Diskurses der Erinnerung sowie Konkurrenz und personliche Profilie-
rung, besteht die Gefahr einer Banalisierung.*

42 Siehe hierzu: Altermatts Antwort, 227-229.

43 Aleida Assman/Ute Frevert, Geschichtsvergessenheit — Geschichtsversessenheit.
Vom Umgang mit deutschen Vergangenheiten nach 1945, Stuttgart 1999, 71.

4 Siehe Altermatts Antwort, 232.

149



«Freiburger Schule» als Zentrum der Katholizismus-
und Konservativismusforschung

Wegen der zeitgeschichtlichen Katholizismus- und Konservativismus-
forschung, die sich seit den 1980er Jahren um Professor Urs Altermatt in
Freiburg als Schwerpunkt herausgebildet hat, wurde die fachliche und
breite Offentlichkeit auf die «Freiburger Schule» aufmerksam. Dass sie
auch im internationalen Forschungskontext als solche wahrgenommen
wird, ist Indiz fiir die Ausstrahlung der Universitit Freiburg als ein Zen-
trum der Katholizismusforschung. Ausgangspunkt fiir dieses Renommee
stellt das 1989 erschienene, haufig zitierte und methodisch dusserst inno-
vative Buch «Katholizisinus und Moderne» dar. Der deutsche Kathoh-
zismusforscher Antonius Liedhegener etwa bezeichnete das Buch 1991
als «richtungweisend», ja als «den wichtigsten Beitrag jiingster Zeit»
zum katholischen Milieu und betonte dessen «Anregungen fiir die weite-
re Forschung» .45

Die Verbindung der Universitit Freiburg mit dem Katholizismus
ergibt sich aus ihrer Geschichte. Die 1889 gegriindete Universitit ent-
sprach einem alten bildungspolitischen Anliegen der Schweizer Katholi-
ken, die im 19. Jahrhundert keine kantonalen Universitéiten hatten. In den
Anfingen wurde sie in den protestantisch gepridgten Gebieten der
Schweiz mitunter mit Skepsis betrachtet, obwohl sie als Staatsuniversitit
von Anfang an auf einem sidkularen Modell aufbaute.4¢ Es lasst sich auch

45 Einige Beispiele aus dem deutschen Sprachraum: Antonius Liedhegener, Der
deutsche Katholizismus um die Jahrhundertwende (1890-1914). Ein Literaturbe-
richt, in: Jahrbuch fiir christliche Sozialwissenschaften, 32 (1991), 388-392. Auch
Michael Klocker betont die Bedeutung von Altermatts Buch fiir die internationale
Katholizismusforschung: Michael Klécker, Das katholische Milieu. Grundiiberle-
gungen - in besonderer Hinsicht auf das Deutsche Kaiserreich von 1871, in: Zeit-
schrift fiir Religions- und Geistesgeschichte, 44 (1992), S. 241 und 253. Siehe
ebenfalls Michael Klocker, Katholizismus in der modernen Gesellschaft, in:
Archiv fiir Sozialgeschichte, 32 (1992), 491; Heinz Hiirten, in: Historisches Jahr-
buch, 111 (1991), 508-511; Michael Kriiggeler/Peter Voll, Strukturelle Individua-
lisierung — ein Leitfaden durchs Labyrinth der Empirie, in: A. Dubach/R. J. Cam-
piche (Hg.), Jede(r) ein Sonderfall? Religion in der Schweiz, Ziirich/Basel 1993,
34-43; Franz Xaver Kaufmann, Zur Einfilhrung: Probleme und Wege einer histo-
rischen Einschatzung des II. Vatikanischen Konzils, in: Franz Xaver Kauf-
mann/Arnoid Zingerie (Hg.), Vatikanum II und Modemisierung. Historische,
theologische und soziologische Perspektiven, Paderborn/Miinchen/Wien/Ziirich
1996, 9-34, hier 15 und 17.

46 Siehe Urs Altermatt, Anfinge, Krise und Konsolidierung 1889-1914, in: Roland
Ruffieux (Hg.), Geschichte der Universitit Freiburg 1889-1989, Bd. 1, Freiburg
1991, 75-140, hier 111-117.

150



etwa aufzeigen, dass die national-liberale Schweizer Geschichtsschrei-
bung bewusst oder unbewusst bis in die Nachkriegszeit die katholischen
Freiburger Historiker nicht angemessen wiirdigte.4

Dies dnderte sich, nachdem Urs Altermatt 1980 von Bern nach Frei-
burg wechselte und den Lehrstuhl fiir Zeitgeschichte an der Freiburger
Universitit iibernahm, 1986 Redaktor der «Zeitschrift fiir Schweizeri-
sche Kirchengeschichte» wurde und die Zeitgeschichte mit einem
Schwerpunkt der Katholizismus- und Konservativismusforschung zum
Programm machte. Rasch gelang es ihm, das Interesse fiir die katholi-
sche Zeitgeschichte in der Offentlichkeit zu wecken und in der gesamten
Schweiz salonfihig zu machen. Die «Freiburger Schule» wurde so feder-
fiihrend in der sozial-, kultur- und mentalitidtsgeschichtlichen Erfor-
schung des Katholizismus in der modernen Schweizergeschichte.

Im Zusammenhang mit dem neuen Interesse an der Katholizismusge-
schichte sprach Urs Altermatt 1989 von einem eigentlichen Paradigma-
wechsel in der Geschichtsschreibung .48 Die 1987 entstandene Publikati-
onsreithe «Religion — Politik — Gesellschaft» profilierte sich in der
schweizerischen Katholizismusforschung. Dazu zidhlt auch die schon
1907 gegriindete, international verbreitete «Zeitschrift fiir Schweizeri- .
sche Kirchengeschichte» (ZSKG).#

Mit der Diskussion um die Rolle der Schweiz im Zweiten Weltkrieg
hat auch die Katholizismusforschung zusitzliche Bedeutung erlangt, ins-
besondere mit der Frage nach dem Antisemitismus im Katholizismus. In
rascher Reaktion auf die neuen Fragen der 1990er Jahre machte sich die

47 Siehe Altermatt, Katholizismus und Moderne, 35 sowie Urs Altermatt, Von Albert
Biichi iiber Oskar Vasella zu Gottfried Boesch, in: Roland Ruffieux (Hg.),
Geschichte der Universitat Freiburg 1889-1989, Bd. 2, Freiburg 1991, 673-678,
hier 677.

4 In «Katholizismus und Moderne» (1989) schrieb Urs Altermatt mit Bezug auf die
Religions- und Katholizismusgeschichte: «Jede Religionsgeschichte, auch die
Katholizismusforschung, riickt Mentalitdten und Sensibilititen in den Vorder-
grund und bringt mit diesem kulturellen Ansatz ein ldngst filliges Korrektiv zur
stark materialistisch orientierten Sozial- und Wirtschaftsgeschichte der letzten
Jahrzehnte. Das vorliegende Buch reiht sich somit in den Paradigmawechsel ein,
der im offentlichen Diskurs und in den Sozialwissenschaften zu einer Neubewer-
tung des Kulturellen gefiihrt hat.» (17-18) Im Januar 2000 schrieb Olaf Blaschke,
es hitte sich «bislang niemand dazu durchringen konnen, von einem <Paradigmen-
wechsel> in der Geschichtswissenschaft zu sprechen» — obwohl er Altermatt in
einer Anmerkung dazu nennt — und pliddiert nun gleichzeitig selbst fiir einen
«Paradigmawechsel». Olaf Blaschke, Das 19. Jahrhundert: Ein Zweites Konfes-
sionelles Zeitalter?, in: Geschichte und Gesellschaft, 26 (2000), 38-39.

49 Siehe «90 Jahre «Zeitschrift fiir Schweizerische Kirchengeschichtes». Jubildums-
ausgabe der Zeitschrift fiir Schweizerische Kirchengeschichte, 1996.

151



«Freiburger Schule» an die Aufarbeitung dieses Themas. Erste Thesen
zum katholischen Antisemitismus prasentierte Altermatt an einer Veran-
staltung zum Thema «Kirchen und Antisemitismus», die am 18. Mirz
1997 in Ziirich stattfand. Dann folgten 1998 und 1999 zwei Sonderdos-
siers der ZSKG mit verschiedenen Studien zum katholischen Antisemi-
tismus>® und schliesslich Altermatts Buch. Weiter sind seit Sommerse-
mester 1997 in Freiburg verschiedene Lizentiatsarbeiten zum Abschluss
gebracht worden, die sich mit dem Antisemitismus der katholischen
Schweiz befassen.’!

So gehort im Jahr 2000 das katholische Milieu in der Schweiz in
Bezug auf den Antisemitismus zu den am besten untersuchten weltan-
schaulichen und politischen Milieus. An dieser Tatsache konnen auch die
Kritiker nicht mehr vorbeisehen. Wie die Kontroverse mit Blaschke
zeigt, werden Forschungen der «Freiburger Schule» auch auf internatio-
naler Ebene zur Kenntnis genommen, was fiir Studien zur Schweizer
Geschichte nicht alltidglich ist.

50 Siehe die beiden Dossiers Katholischer Antisemitismus in der Schweiz, in: Zeit-
schrift fiir Schweizerische Kirchengeschichte, 92 (1998) und 93 (1999).

51 Siehe Altermatt, Katholizismus und Antisemitismus, 45, wo die Lizentiatsarbeiten
aufgefiihrt sind.

Keine Monopolanspriche auf Begrifflichkeiten und
Erkenntnisse in der Antisemitismusforschung

Franziska Metzger!

Gemiss der Einleitung seiner 1997 erschienenen Dissertation «Katho-
lizismus und Antisemitismus im Deutschen Kaiserreich» (1871-1918)
versteht der deutsche Historiker Olaf Blaschke seine Studie als «Ein-
spruch gegen ein Ensemble von sieben Thesen, welche sich in der Litera-

I Mit dem katholischen Antisemitismus in der Schweiz wihrend der
Zwischenkriegs- und Kriegszeit habe ich mich in meiner Lizentiatsarbeit zum
Thema «Die <Schildwache>. Eine integralistisch-rechtskatholische Zeitung
1912-1945» (Freiburg 2000) eingehend befasst. Abschluss des vorliegenden Arti-
kels 30. September 2000.

152



tur behaupten» und die Antisemitismus- wie auch die Katholizismusfor-
schung betreffen.” Die «entscheidenden Fragen» seien deshalb noch
offen oder nur einseitig beantwortet worden.

Blaschke wandte sich damit hauptséachlich gegen zwei Studien, die kurz
vor seiner eigenen Dissertation erschienen waren, namlich Uwe Mazuras
Dissertation zur Haltung der deutschen Zentrumspartet gegeniiber den
Juden zwischen 1870/71 und 1933 und Michael Langers Studie zum
Judenbild in der deutschsprachigen Volksbildung des 19. Jahrhunderts.?
Deren Erscheinen im Jahr 1994 hatte Blaschke offenbar in Schrecken hin-
sichtlich seiner eigenen jahrelangen Forschungsarbeit versetzt. Wortlich
heisst es bei Blaschke: «Urspriinglich hatte die fehlende Forschung die
vorliegende Analyse erforderlich gemacht. Dann fuhr mitten in die ver-
sunkene Forschungstitigkeit jih der Schrecken jedes Doktoranden: Plotz-
lich erschienen in zwei katholischen Verlagen die ersten beiden Monogra-
phien iiber wichtige Aspekte des katholischen Antisemitismus. Doch sie
machten, wie sich schnell herausstellte, die vorliegende Analyse nur um so
notwendiger, nicht nur, weil sie die Ambivalenzthese wieder auf[ge]leg-
ten.»* Die beiden Biicher der Konkurrenten wertete er in seiner Einleitung
als «verharmlosend» (Mazura) bzw. widerspriichlich (Langer) ab.’

Nicht nur Olaf Blaschkes polemische Vorgehensweise, sondern auch
einige seiner Thesen wurden von verschiedenen Historikern kritisiert.
Der Frankfurter Kirchenhistoriker Klaus Schatz etwa kam zum Schluss:
«Sein [Blaschkes, FM.] pauschaler Versuch jedenfalls, den ultramonta-
nen Katholizismus als einheitliches System darzustellen, zu dessen Welt-
deutung der Antisemitismus als wesentliches Bindemittel gehort habe,
muss als missgliickt bezeichnet werden.»®

Angeregt durch die Debatte um die neuere Schweizergeschichte,
riickte in den 1990er Jahren auch in der Schweiz das Thema des Antise-
mitismus im katholischen Milieu ins Blickfeld. Unter der Leitung von
Urs Altermatt machte sich die «Freiburger Schule», nachdem Lukas Rdl-

2 Olaf Blaschke, Katholizismus und Antisemitismus im deutschen Kaiserreich,
Gottingen 1997, 17.

3 Uwe Mazura, Zentrumspartei und Judenfrage 1870/71-1933. Verfassungsstaat
und Minderheitenschutz, Mainz 1994; Michael Langer, Zwischen Vorurteil und
Aggression. Zum Judenbild in der deutschsprachigen Volksbildung des 19. Jahr-
hunderts, Freiburg 1. Br. 1994.

4 Blaschke, Katholizismus und Antisemitismus, 15-16.

5 Blaschke, Katholizismus und Antisemitismus, 16.

¢ Klaus Schatz, So dumm waren sie nicht, aber auch nicht so ungerecht. Gehorte der
Antisemitismus im Kaiserreich zur Identitit der Katholiken? Olaf Blaschkes The-
se und der Systemzwang der Strukturgeschichte, in: Frankfurter Allgemeine Zei-
tung, 1. Juli 1998.

153



li-Alkemper schon 1993 erste Erkenntnisse festgehalten hatte’, an die
systematische Aufarbeitung des katholischen Antisemitismus und legte
seit 1997 konkrete Ergebnisse vor. Ende 1999 gab Urs Altermatt sein
Buch «Katholizismus und Antisemitismus. Mentalititen, Kontinuititen,
Ambivalenzen. Zur Kulturgeschichte der Schweiz 1918—-1945» heraus.

Mit dem Freiburger Historiker erdffnete Blaschke eine Kontroverse,
in welcher er sich in erster Linie nicht wissenschaftlich-inhaltlich mit
dessen Studie auseinandersetzte, sondern diese moralisch abzuwerten
versuchte. Diesmal brachte Blaschke nicht das Argument der Verharmlo-
sung vor, sondern erhob Monopolanspriiche auf Begriffe und Konzepte
der Antisemitismus- und Katholizismusforschung und minimierte die
Differenzen zwischen den beiden Blichern.®

Uber die Arbeitsweise des Historikers: Zitieren und Interpretieren

Sowohl Olaf Blaschke als auch Urs Altermatt befassen sich in ihren
Studien je in einem Kapitel mit dem ambivalenten Antisemitismus der
Katholiken und beschreiben diesen mit ithrem unterschiedlichen Quel-
lenmaterial aus dem Deutschen Kaiserreich 1871-1918 und der Schweiz
1918-1945. Als wichtige Wegweiser fiir die Interpretation des katholi-
schen Antisemitismus beniitzen beide zeitgendssische katholische Lexika
aus Deutschland, Blaschke das «Kirchliche Handlexikon» von 1907,
Altermatt hauptsichlich das «Staatslexikon», den «Grossen Herder» und
das «Lexikon fiir Theologie und Kirche» aus den 1920er und 1930er Jah-
ren. Schon vor ihnen haben Forscher auf diese katholischen Lexika hin-
gewiesen. Blaschke verwendet als Titel iiber dem IV. Kapitel seines
Buches den Begriff «doppelter Antisemitismus», einen Terminus, den er
dem «Kirchlichen Handlexikon» von 1907 entnimmt.?

Obwohl die Lexika in klaren Sétzen das Interpretationsschema aufzei-
gen!0, beansprucht Blaschke das Konzept fiir sich und wirft Altermatt

7 Lukas Rolli-Alkemper, Die Schweizernische Konservative Volkspariei 1535-1943.
Politischer Katholizismus zwischen Emanzipation und Integration, Freiburg/
Schweiz 1993 (Bd. 11 der Reihe «Religion — Politik — Gesellschaft»).

§ Zur ganzen Kontroverse: « Katholizismus und Antisemitismus». Eine Kontrover-
se, in: Schweizerische Zeitschrift fiir Geschichte, 50 (2000), 204-236, mit je zwei
Beitridgen von Olaf Blaschke und Urs Altermatt.

9 Michael Buchberger (Hg.), Kirchliches Handlexikon, Band I, Freiburg/Br. 1907,
257-258. Der Artikel «Antisemitismus» wurde von Karl Hilgenreiner verfasst.

10 Siehe neben dem «Kirchlichen Handlexikon»: K. Rieder, Art. Antisemitismus, in:
Hermann Sacher (Hg.), Staatslexikon, Band I, Freiburg/Br. 31926, 219-224; Art.
Antisemitismus, in: Der Grosse Herder. Nachschlagewerk fiir Wissen und Leben,

154



vor, dieser habe seinen «Deutungsrahmen» des «doppelten Antisemitis-
mus» libernommen, ohne darauf hinzuweisen.!! Dieser Vorwurf ist vollig
falsch, verweist doch Altermatt in seinem entsprechenden Kapitel deut-
lich auf Blaschkes Dissertation, und zwar korrekterweise zusammen mit
dem Hinweis auf die Studie von Rudolf Lill (1970) und einen Aufsatz
von Wilhelm Damberg (1998).12

Historiker arbeiten in erster Linie mit Quellen und bauen darauf ihre
Darstellung und Erzdhlung, ihre Interpretationen und Thesen auf. Olaf
Blaschkes Vorstellung, dass aus seiner Studie liber das deutsche Kaiser-
reich 1871-1918 Ergebnisse fiir andere Lander und Epochen «deduk-
tiv»13 abgeleitet werden konnten, ist unhaltbar, denn dies wiirde ja letzten
Endes Quellenstudium tiberfliissig machen. Als Historiker sind wir uns
bewusst, dass Erkenntnisse fiir einen bestimmten Raum und eine
bestimmte Epoche auch bei ideen- und mentalitdtsgeschichtlichen
Themen nicht einfach als Fakten auf ein anderes Land und eine andere
Periode iibertragen werden konnen.

Historiker belegen ihre Studien mit Angaben tiber die Herkunft ihrer
Quellen und die verwendete Sekundarliteratur, um die Forschungsresul-
tate fiir den Leser nachpriifbar zu machen. Es ist Brauch, auf andere Stu-
dien zu verweisen, mit denen man sich kritisch auseinandergesetzt hat.
Genau dies tut Urs Altermatt. In seinem einfiihrenden Kapitel nimmt er
eine knappe Kategorisierung der Forschungsliteratur vor und ordnet dort
Blaschke klar und mit zweimaliger nan:entlicher Erwdhnung im Text
ein.!4 In seinem Buch verweist Altermatt insgesamt /6 mal auf Blaschkes

Freiburg/Br. 41931, 726; Gustav Gundlach, Art. Antisemitismus, in: Lexikon fiir
Theologie und Kirche, Band I, Freiburg/Br. 21930, 504-505.

11 Blaschkes Kritik an Altermatt, in: Schweizerische Zeitschrift fiir Geschichte, 50
(2000), 210-211.

12 In Anmerkung 4 (S. 346) zu S. 100 schreibt Urs Altermatt wortlich: «Ahnlich
sehen es unter anderen: Rudolf Lill, Die deutschen Katholiken und die Juden in der
Zeit von 1850 bis zur Machtiibernahme Hitlers, in: Karl Heinrich Rengstorf/Sieg-
fried von Kortzfleisch (Hg.), Kirche und Synagoge. Handbuch zur Geschichte von
Christen und Juden, Band 2, Stuttgart 1970, 370420, hier 408; Olaf Blaschke,
Katholizismus und Antisemitismus im Deutschen Kaiserreich, Gottingen 1997,
70-71; Damberg, Katholiken, Antisemitismus und Okumene, 53-55.»

13 Blaschkes Kritik, 211.

!4 Im Haupttext schreibt Altermatt auf S. 55/56: «Auf der anderen Seite des Mei-
nungsspektrums steht jene Schule, die von einer prinzipiellen katholischen Aversi-
on gegeniiber dem Judentum ausgeht. Als Vertreter dieser Richtung kann man in
Deutschland Olaf Blaschke ansehen, der von einem <endogenen> katholischen
Antisemitismus ausgeht. Nach ihm bildete der Antisemitismus in der sogenannten
wultramontanen> Variante des Katholizismus ein konstitutives ideologisches Bin-

155



Studien — viermal davon im Haupttext — und setzt sich ohne Polemik
auch kritisch mit ithnen auseinander.!> Blaschke raumt zwar ein, dass er in
Altermatts Buch «relativ haufig» erwihnt werde!6, diskreditiert aber spa-
ter in seiner Replik die 16 Nennungen als «Ablenkungsversuche»!7.
Einem aufmerksamen Leser seiner Kritik féllt diese Argumentations-
weise natlirlich auf: Zunichst beklagt er sich iiber mangelnde Hinweise,
und als Altermatt in seiner Replik diese nochmals klar nennt, qualifiziert
Blaschke sie als Ablenkungsmanover ab.

Die Freiheit der Selektion und Gewichtung beim Zitieren muss dem
Autor belassen werden. Es 1st unmdglich, sich allen Autoren gegeniiber in
jeder Hinsicht zu positionieren. Der kritischen Auseinandersetzung mit
anderen Autoren sind auch dusserlich-technische Grenzen gesetzt. Sonst
wiirde der Anmerkungstext derart anwachsen, dass ein Buch nicht mehr
lesbar wire. Urs Altermatt fand in seinem Sachbuch ein passendes Mass
fiir ein breiteres Lesepublikum. Er weist die Primérquellen minutios nach
und erwihnt bei der Diskussion der interpretativen Sekundarliteratur ihm
wichtig erscheinende Werke. Richtigerweise konstatiert der von Olaf
Blaschke zitierte Anthony Grafton in seinem bekannten Buch iber die
Fussnote, dass Hinweise auf die eigene Gedankenfiihrung und Interpreta-
tion immer partiell bleiben: «Obwohl sie [die Fussnoten, F.M. ] normaler-
weise nicht den Kurs erldutern, den seine [des Historikers] Interpretation
eingeschlagen hat, geben sie dem kritischen und aufgeschlossenen Leser
hdaufig geniigend Hinweise, die es ihm ermoglichen, das herauszufinden.
Mehr kann kein Anmerkungsapparat an Information — oder Sicherheit —

demittel. Er kommt zum Verdikt: <Die Katholiken teilten stabile und auch moder-
ne antisemitische Einstellungen, nicht obwohl sie Christen waren, auch nicht, weil
sie sich bloss als charakterlose Christen oder als schlechte Katholiken erwiesen.
Vielmehr waren Katholiken antisemitisch, gerade weil sie gute Katholiken sein
wollten.> [...] Uwe Mazura und teilweise auch Olaf Blaschke gebrauchen den Ter-
minus [der Ambivalenz, F.M.] anders.?> Bei ihnen bedeutet Ambivalenz, dass die
Katholiken sowohl anti- als auch philosemitische Positionen einnahmen.» An-
merkung 95 (S. 337) von Altermatt zu Mazura und Blaschke lautet folgendermas-
sen: «Vgl. Mazura, Zentrumspartei und Judenfrage, 30; Blaschke, Katholizismus
und Antisemitismus, 17. In einem friiheren Aufsatz hat Blaschke einen anderen
Ambivalenz-Begriff beniitzt: vgl. Blaschke, Wider die <Herrschaft des modern-
jiidischen Geistes», 256.» Soweit Altermait wortlich.

15 Siehe die Anmerkungen zu S. 54, 55 (2mal), 56, 100, 104, 110, 114, 120, 125, 130,
149, 156, 205, 303, 311. Sieben dieser Verweise entstammen dem vierten Kapitel,
auf welches sich Blaschkes Vorwiirfe vor allem beziehen.

16 Blaschkes Kritik, 217.

17 Replik Blaschke, in: Schweizerische Zeitschrift fiir Geschichte, 50 (2000), 234.

156



leisten.»'® Mit 16 Verweisen kann man die Nennungen Blaschkes in
Altermatts Buch keinesfalls als marginal bezeichnen.

Wie Grafton in einem interessanten Vergleich feststellt, besteht der
Unterschied der modernen Geschichtswissenschaft zum Vorgehen von
Theologen und Rechtsgelehrten des Mittelalters und der Renaissance
darin, dass die Historiker Quellen und nicht «Autorititen» zitieren.
«Historische Anmerkungen listen nicht die grossen Schriftsteller auf, die
eine bestimmte Aussage sanktionieren, sondern die Dokumente, [...] aus
denen heraus sie konstruiert wurde.»! Wer Urs Altermatts Buch nur
schon durchblittert, erkennt sofort, dass der Autor diese Grundregel
befolgt und seine Forschungsergebnisse direkt aus den Quellen herausar-
beitet. Olaf Blaschkes Vorwiirfe an Urs Altermatt erinnern tatsachlich an
die Theologenstreite fritherer Zeiten und passen nicht in den modernen
Forschungsbetrieb der Geschichtswissenschaften.

Zweil verschiedene Biicher: anderer Untersuchungsgegenstand, andere
Fragestellungen, anderer Quellenbestand

Die beiden Biicher thematisicren je cine andere Zeitperiode der
Katholizismusgeschichte in einem anderen Land und daher einen anderen
historischen Kontext: Blaschke die Zeit des Deutschen Kaiserreichs
1871-1918, d.h. die Zeit des katholischen Ultramontanismus und des
Kulturkampfes, der Formierung des katholischen Milieus; Altermatt die
Zwischenkriegs- und Kriegszeit in der Schweiz 1918-1945, d.h. die Zeit
des Faschismus und des Nationalsozialismus, die Bliitezeit des katholi-
schen Vereinswesens in der Schweiz. Konsequenterweise basieren die
beiden Studien auf anderen Quellenbestinden, welche ja fiir den Histori-
ker die Datengrundlage bilden.

Dem Leser der beiden Biicher fallen sofort deren unterschiedlicher
Aufbau und unterschiedliche Fragestellung auf. Dies blendet Blaschke in
seiner Kritik praktisch ganz aus. Die Differenzen im Aufbau gehen aus
der Synopsis der Inhaltsverzeichnisse deutlich hervor.20 Altermatts zen-
trale Frage betrifft die Kontinuitit und Diskontinuitit zwischen dem tra-
ditionellen Antijudaismus und dem modernen Antisemitismus und zieht

'8 Anthony Grafton, Die tragischen Urspriinge der deutschen Fussnote, Berlin 1995,
33.

19 Grafton, Die tragischen Urspriinge, 46.

20 Siehe beziiglich Aufbau: Altermatts Antwort an Blaschke, in: Schweizerische
Zeitschrift fiir Geschichte, 50 (2000), 220-225, besonders die Synopsis der
Inhaltsverzeichnisse.

157



sich durch das ganze Buch hindurch. Dabei gelingt dem Autor mit dem
mentalititsgeschichtlichen Blick auf Volksbrauche und Riten die Her-
ausarbeitung der vielschichtigen Verbindung zwischen traditionellem
Antijudaismus und modernem Antisemitismus iiberzeugend. Im interna-
tionalen Forschungsdiskurs positioniert sich Altermatt in dieser Frage als
Vertreter einer «partiellen Kontinuitét».2!

Demgegeniiber steht im Zentrum von Blaschkes Fragestellung die
Korrelation zwischen der Bildung des katholischen Milieus bzw. der
Ultramontanisierung des Katholizismus und dem Antisemitismus — eine
Frage, welche in der Tat fiir die zweite Hélfte des 19. Jahrhunderts von
Interesse ist, bei Altermatt aber wegen der spéteren Untersuchungsperi-
ode (=1918-1945) keine wichtige Rolle spielt. Blaschkes Buch wurde
von Historikern gerade beziiglich seiner zentralen These kritisiert. Der
Historiker Heinz Hiirten etwa stellte die wenig differenzierte Betrach-
tung der Verbindung von Ultramontanismus, Integralismus und Antise-
mitismus in Frage.?

Betrachtet man die methodischen Ansitze der beiden Biicher, sieht
man, dass Urs Altermatt mit seiner anschaulichen, bilderreichen Darstel-
lung der Karfreitagsliturgie, der Passionsspiele und anderer Volksbriu-
che, welche antijudaistische Inhalte um das «Gottesmordmotiv» aufwie-
sen, die von Olaf Blaschke favorisierte diskursanalytische Untersuchung
des katholischen Antisemitismus wesentlich ergédnzt und die katholische
Mentalititsgeschichte in Bezug auf den Antisemitismus plastisch zur
Darstellung bringt. Damit entsteht ein neues und anderes Gesamtkon-
zept, das Blaschkes Analyse der Druckerzeugnisse in wichtigen Aspekten
ausweitet. Altermatt nimmt in seiner Antisemitismus-Studie jenen kul-
turgeschichtlichen Ansatz wieder auf, welcher schon sein Buch «Katho-
lizismus und Modeme» (1989) ausgezeichnet hat. Besonders dieser
methodische Zugang macht sein Buch zu einem wegweisenden Beitrag
fiir die internationale Antisemitismusforschung. Zwar beansprucht Olaf
Blaschke ebenfalls, einen mentalititsgeschichtlichen Ansatz gewahlt zu
haben?3, seine Dissertation ist jedoch, wie auch Helmut Walser Smith
festgestellt hat, vornehmlich eine Ideen- und Intellektuellengeschichte.?
Diese wichtigen Unterschiede nimmt Blaschke in seinen Artikeln in der
«Schweizerischen Zeitschrift fiir Geschichte» nicht zur Kenntnis bzw.
bagatellisiert sie.

21 Altermatt, Katholizismus und Antisemitismus, 50-54.

22 Heinz Hiirten, Umschau. Antisemit, weil Katholik?, in: Stimmen der Zeit, Juli
1998, 197-200.

23 Blaschke, Katholizismus und Antisemitismus, 18, 231-232.

24 Siehe Helmut Walser Smith, in: Social History, 24 (1999), 336-338.

158



Was das Syndrom des katholischen Antisemitismus angeht, priasen-
tiert Altermatt ein Konzept, das die in der Forschung geldufige und von
Blaschke ebenfalls verwendete Dreiteilung in traditionellen Antijudais-
mus (1), antimodernistischen (2) und rassistischen (3) Antisemitismus
auf differenzierte Art ergdnzt. Als weitere Bestandteile des Syndroms
fiigt er seinem Deutungssystem neu den antisemitischen «Uberfrem-
dungs»-Diskurs und die Haltung der Katholiken gegeniiber dem Zionis-
mus bei.25 Diese Elemente fehlen bei Blaschke. Damit greift Altermatts
theoretischer Deutungsrahmen weiter als jener Blaschkes, was letzterer
nicht erkennen oder anerkennen will.

Keine Patentierung der Sprache

In seiner Kritik macht Olaf Blaschke auch geltend, dass Altermatt
«Denkfiguren» und «Begrifflichkeiten» von ithm iibernommen habe.?
Bereits in einem ungezeichneten Papier, das im Fitihjahr 2000 zirkulier-
te, setzte Blaschke Stellen aus beiden Biichern parallel zueinander, unter
anderem auch jene, welche dann der Journalist Michael Meier im Ziircher
«Tages-Anzeiger» vom 11. Mirz 2000 unter dem Titel «Parallelen in
Wort und Inhalt» auflistete.

Die Absurditit dieser Vorwiirfe zeigt sich an folgenden Beispielen
besonders gut. Blaschke erwidhnt das Wortgebilde «Anatomie des katho-
lischen Antisemitismus», welches Altermatt und Blaschke je einmal ver-
wenden.?” Bei diesem Wortgebilde, das Josef Lang als Blaschkes
«Schliisselbegriff» und «Denkfigur» bezeichnet, handelt es sich um eine
Kombination mit dem Wort Anatomie, das auch in anderen Zusammen-
hangen, so etwa im Buchtitel «Die CSU. Anatomie einer konservativen
Partei 1945-1972», auftaucht.28 1996 erschien das Buch «The Anatomy
of Prejudices» von Elisabeth Young-Bruehl.2? Und selbst «Anatomie des
Antisemitismus» kommt schon in einem fritheren Buchtitel vor, wie Urs
Altermatt in seiner Replik auf Blaschke nachweist. 1965 erschien ein
Buch von James Daane mit dem Titel «The Anatomy of Anti-Semitism».

35 Altermatt, Katholizismus und Antisemitismus, 131-143 sowie 172-202.

26 Blaschkes Kritik, 206.

27 Altermatt, 24; Blaschke, 72 (Blaschke spricht von «Anatomie des Antisemitismus
im Katholizismus»). _

3 Alf Mintzel, Die CSU. Anatomie einer konservativen Partei 1945-1972, Opladen
1975.

2 Elisabeth Young-Bruehl, The Anatomy of Prejudices, Cambridge 1996. 1995
erschien das Buch «Ostern in Kischinjow: Anatomie eines Pogroms» von Edward
H. Judge.

159



Im weiteren listet Blaschke auch die Begriffe Integration/Segregati-
on/Exklusion auf. Das Begriffspaar Inklusion/Exklusion ist in der Rassis-
mus- und Migrationsforschung weit verbreitet und gehort dort zum
Standardwissen. Oft werden gleichzeitig die Begriffe Integration/Segre-
gation, Eingrenzung/Ausgrenzung etc. beniitzt. Urs Altermatt verwen-
det das Konzept verschiedentlich, so etwa in seinen Nationalismus-
Studien.3® Auch in der Antisemitismusforschung findet das Konzept
Anwendung. Vor kurzem erschien etwa das Buch «The Politics of Inclu-
sion and Exclusion. Jews and Nationalism in Hungary» von Vera Ranki.3!
Weshalb sollte Urs Altermatt gerade auf Olaf Blaschke verweisen, nur
weil er die gleichen Worter verwendet? Liest man im Ubrigen die ent-
sprechenden Passagen in den beiden Biichern durch, stellt man wesent-
liche inhaltliche Unterschiede fest.?

Als weiteren vermeintlichen Beweis fiir seine Vorwiirfe bringt Blaschke
die Verwendung des Grundbegriffs «lange Dauer» (Blaschke) bzw. «lon-
gue durée» (Altermatt). Es handelt sich dabei um ein Konzept der franzo-
sischen Historiographie, das in der Fachwelt langst gebréduchlich geworden
ist. Uber die Mentalititen als Langzeitphinomen schrieb Urs Altermatt
ausfiihrlich in «Katholizismus und Modeme» (1989). Dort hielt er uv.a.
fest: «Mentalitdten sind in den Tiefenschichten des kollektiven Unterbe-
wusstseins verwurzelt und verandern sich nur langsam. [...] Daraus ent-
stand die vielzitierte Ghettomentalitit, die sich als mentales Produkt von
Langzeitcharakter nur langsam verdnderte und auch dann noch Bestand
hatte, als sich in der Nachkriegszeit die politische und soziookonomische
Situation der Katholiken rasch verbesserte.»?

30 Siehe z.B. Urs Altermatt, Multiculturalism, Nation State and Ethnicity: Political
Models for Multi-Ethnic States, in: Hanspeter Kriesi/Klaus Armingeon/Hannes
Siegrist/Andreas Wimmer (Hg.), Nation and National Identity. The European
Experience in Perspective, Ziirich 1999, 73-84; siehe auch das neue Projekt des
Schweizerischen Nationalfonds unter der Leitung von Urs Altermatt: «Inclusion —
Exclusion: Social and Political Locales of Integration in a Multicultural
Society»/«Eingrenzung — Ausgrenzung: Gesellschaftliche und politische Integrati-
onsorte in der multikulturellen Gesellschaf» (1999).

Vera Ranki, The Politics of Inclusion and Exclusion. Jews and Nationalism in
Hungary, New York/London 1999. Siehe auch etwa Rainer Erb/Werner Bergmann,
Die Nachtscite der Judenemanzipation. Der Widerstand gegen die Integration der
Juden in Deutschland 1780-1860, Berlin 1989; Glenn Richard Sharfman, Bavarni-
ans and Jews: A Study of Integration and Exclusion During the Nineteenth Cen-
tury, in: The Journal of Religious History 19, (1995), 125-140.

32 Altermatt, 307; Blaschke, 66. Siche hierzu meine Ausfithrungen S. 165-168.

33 Altermatt, Katholizismus und Moderne, 89-90.

3

160



Pressekampagne: Manipulation durch Auslassungen

In seiner Zusammenstellung gibt Blaschke Hinweise, die sich auch im
Ziircher «Tages-Anzeiger» vom 11. Mirz 2000 finden. In einem Kasten
stellte der Journalist und Theologe Meier vier Sitze einander gegeniiber.
Der «Tages-Anzeiger»-Journalist gab beim Abdruck dieser Sitze keine
Seitenzahlen an, was dem Leser eine Nachkontrolle praktisch verunmog-
licht. Ich habe mir die Miihe genommen, die Zitate in den Biichern zu
suchen. Dabei stellte ich fest, dass diese aus dem Zusammenhang geris-
sen und die Ahnlichkeit in der Mehrzahl der Fiille durch Auslassungen
manipulatorisch verstérkt wurden. Solche Auslassungen finde ich in die-
sem Zusammenhang, wo es um den Vorwurf von angeblichen «Paralle-
len» geht, besonders schwerwiegend.

Bei den vier Sitzen handelt es sich um Aussagen, die zum Forschungs-
diskurs gehoren und in dhnlicher Weise schon von anderen Forschern
verwendet worden sind. Wo fiihrie das hin, wenn ein Wissenschafter
nicht einmal mehr allgemein anerkannte Fachbegriffe verwenden
konnte, ohne auf all jene zu verweisen, die sie auch schon brauchten.

Beispiel 1:

Blaschke (S. 75): «In der Forschung ... [, keineswegs nur bei den Apologe-
ten,] herrscht Konsens dariiber, dass die Katholiken dem Rassenantisemitismus
fern standen ... [, besonders weil er die Taufe fiir nichtig erklarte.]»

Altermatt (S. 120): «In der internationalen Antisemitismusforschung herrscht
mit Nuancen Ubereinstimmung dariiber, dass die katholische Kirche und die
glaubigen Katholiken den <Rassen>-Antisemitismus ablehnten.»

(Die fett gedruckten Satzteile entsprechen den im «Tages-Anzeiger» ausgelasse-
nen Stellen.)

Diese beiden Satze wurden vollig aus dem Zusammenhang herausge-
rissen. Gravierend ist, dass im «Tages-Anzeiger» verschwiegen wurde,
dass Altermatt in seinem Buch gleich im auf diesen Satz folgenden
Abschnitt Blaschke namentlich im Text zitiert. Diese Stelle lautet wie
folgt: «Selbst katholizismuskritische Historiker wie Olaf Blaschke stellen
fest, dass die Katholiken nicht zu den Hauptvertretern des biologistisch-
rassistischen Antisemitismus gehorten: <Es bleibt festzuhalten, dass in
diesem Punkt der Katholizismus nicht als Exponent des modernen Anti-
semitismus ermittelt werden kann.» (Altermatt zitiert hier Blaschke
wortlich im Haupttext!)34

Inhaltlich wiederholt der im «Tages-Anzeiger» zitierte Satz eine Fest-
stellung, zu der in der Antisemitismusforschung mit kleinen Unterschie-

34 Altermatt, Katholizismus und Antisemitismus, 120.

161



den weitgehend Ubereinstimmung herrscht. Es braucht also nicht noch
eine ganze Genealogie jener Autoren aufgestellt zu werden, die sich
ebenfalls dahingehend gedussert haben.

Beispiel 2:

Blaschke (S. 268): Es «[Obwohl sich vormoderne und moderne Elemente
des Antisemitismus analytisch tendenziell unterscheiden lassen,] darf die
Moglichkeit, zwischen Antijudaismus und modernem Antisemitismus ... [mehr
als nur heuristisch] zu trennen, nicht iiberschitzt werden».

Altermatt (S. 53): «Der Unterschied zwischen dem traditionellen und dem
modernen Antisemitismus darf nicht iiberbewertet werden.»

(Die fett gedruckten Satzteile entsprechen den im «Tages-Anzeiger» ausgelasse-
nen Stellen.)

Hier wurde eine Parallele hergestellt, indem ganze Satzteile weggelas-
sen und die Differenzen verwischt wurden. Die Aussage Altermatts ent-
spricht der von ithm im ganzen Buch vertretenen These der «partiellen
Kontinuitédt».33 Eine dhnliche Einschidtzung findet sich auch bei anderen
Antisemitismusforschern, so etwa bei Helmut Berding, der 1988 schrieb,
es lasse sich «zwischen der traditionellen Judenfeindschaft und dem
modernen Antisemitismus eine klare Trennungslinie nicht ziehen» .36
Dass der Unterschied zwischen dem traditionellen und dem «modernen»
Antisemitismus nicht iiberzubewerten ist, zeigen weitere Autoren wie
Herbert A. Strauss, Jacques Picard, Rainer Erb und Werner Bergmann
sowie John Weiss auf.’” Herbert A. Strauss und Norbert Kampe fiihrten
1985 diesbeziiglich aus: «So besteht zum Beispiel Ubereinstimmung
dartiber, dass Judenfeindschaft ein mehr oder weniger latenter Bestandteil
der christlich-abendlandischen Kultur war und wohl in Resten noch ist.
Diese Judenfeindschaft wirkte bis in den Entstehungszusammenhang des
sakularisierten modernen Antisemitismus und des antireligiésen Rassis-

35 Altermatt verweist an der erwihnten Stelle auf Autoren wie Gavin 1. Langmuir
und Rainer Walz. (S. 53 und 336)

36 Helmut Berding, Mcdemer Antiscmitismus in Deutschland, Frankfurt a. M. 1988,
8.

37 Herbert A. Strauss/Norbert Kampe, Einleitung, in: Herbert A. Strauss/Norbert
Kampe (Hg.), Antisemitismus. Von der Judenfeindschaft zum Holocaust, Frankfurt
a. M. 1985; Jacques Picard, Die Schweiz und die Juden 1933-1945. Schweizen-
scher Antisemitismus, jidische Abwehr und internationale Migrations- und
Fliichtlingspolitik, Ziirich 31997; Rainer Erb/Werner Bergmann, Die Nachtseite
der Judenemanzipation. Der Widerstand gegen die Integration der Juden in
Deutschland 1780-1860, Berlin 1989; John Weiss, Der lange Weg zum Holocaust.
Die Geschichte der Judenfeindschaft in Deutschland und Osterreich, Hamburg
1997.

162



mus hinein.»*¥ Auch der Basler Theologe Ekkehard W. Stegemann hilt in
diesem Zusammenhang fest: «Die Folge davon ist, dass historiogra-
phisch zwischen traditionellen christlichen Stereotypen des Antijudais-
mus und dem Verhalten zum Antisemitismus unterschieden werden
muss, auch wenn eine Trennung zwischen beiden nicht moglich ist.»3?
Im Ubrigen weist Blaschke beim oben zitierten Satz beziiglich dieser
Aussage nicht auf weitere Autoren hin, was aufzeigt, wie seine Vorwiirfe
bei Anwendung gleicher Massstibe letztlich auf ihn selbst zurtickfallen.

Beispiel 3:

Blaschke (S. 270): «Der Antisemitismus (vom «Tages-Anzeiger» eingefiigt)
[In diesem engen Rahmen iibte der Antisemitismus seine Funktion aus, er]
diente zur Kompensation von Angst und Verlust und reduzierte die Komplexitét
der Moderne.» [, indem er ihre Strukturen im <Juden> (aber auch im Frei-
maurer) personalisierte.»]

Altermatt (S. 130): «Der Antisemitismus half mit, in einer stindig undurch-
sichtiger gewordenen modernen Welt die Komplexitit zu reduzieren ... [und mit
dem Omnibuscharakter des Antisemitismus zu vereinfachen.??]»

(Die fett gedruckten Satzteile entsprechen den im «Tages-Anzeiger» ausgelasse-
nen Stellen.)

Dieses Beispiel demonstriert den manipulatorischen Charakter der
Auslassungen besonders deutlich. Sie blenden an dieser Stelle den zen-
tralen Hinweis von Altermatt auf den «Omnibuscharakter» des Antisemi-
tismus aus, ber welchem er auf Jacques Picard verweist, der diesen
Begriff verschiedentlich verwendet hat.

Das Konzept der Komplexitatsreduktion hat nicht Blaschke gepragt.
Es handelt sich um eine bekannte Formel, die von der Systemtheorie
stammt und bereits 1977 vom Soziologen Niklas Luhmann in der Religi-
onssoziologie angewandt wurde.* In «Katholizismus und Moderne» und
Artikeln zum Antimodernismus hat Altermatt @hnliche Denkfiguren
schon lange vor seinem Antisemitismus-Buch verwendet.4! Und in Alter-
matts Forschungen zu den schweizerischen Anti-Uberfremdungsbewe-

3% Strauss/Kampe, Einleitung, 15.

3 Ekkehard W. Stegemann, Vom Unverstindnis eines Wohimeinenden. Der refor-
mierte Theologe Wilhelm Vischer und sein Verhéltnis zum Judentum wihrend der
Zeit des Nationalsozialismus, in: Aram Mattioli (Hg.), Antisemitismus in der
Schweiz 1848-1960, Ziirich 1998, 502.

40 Siehe Niklas Luhmann, Funktion der Religion, Frankfurt a. M. 1977.

41 So schreibt Altermatt in «Katholizismus und Moderne» 1989 zum katholischen
Antiprotestantismus: «Konfessionelle Vorurteile wurden reaktiviert, um die kom-
plizierter gewordene moderne Welt differenzieren zu kdnnen. Als Denkschemata

163



gungen und zum Rechtsextremismus in der Schweiz kommen dhnliche
Erklarungskonzepte seit anfangs der 1980er Jahre vor. Beziiglich der
«Schweizerischen Republikaner» schrieb er etwa 1982: «Sie klammerten
sich hauptsichlich an das xenophobe Klischee der Uberfremdung. Dabei
wurden die komplexen Gegenwartsfragen mit Hilfe von Siindenbock-
theorien dargestellt.»4?

Von einer Reduktion der Komplexitit der Moderne sprechen im
Zusammenhang mit dem Antisemitismus auch weitere Autoren wie etwa
Christhard Hoffmann (1995), der festhilt, dass durch die «Zuordnungs-
moglichkeit zum einen oder anderen Pol» die «Wahrnehmung struktu-
riert und komplexe Wirklichkeit reduziert» werde.*3 Jacques Picard
schreibt in seinem Artikel «<Antisemitismus> erforschen?» (1997): «Der
Aufstieg rassistischer Bewegungen in den ersten Jahrzehnten des 20.
Jahrhunderts popularisierte den antisemitischen Rassismus als Erkldrung
fiir die komplexen Realititen des modernen Lebens.»*

Beispiel 4:

Blaschke (S. 76): «Wihrend die Rassenideologen sich fiir «den Arier> und
gegen «den Semiten> ereiferten, benutzten Nationalisten die Dyade von Deut-
schen und Juden. Katholiken jedoch bevorzugten vorwiegend <«Christen und
Juden>.»

Altermatt (S. 121): Es «[Als Folge davon] unterschieden die Katholiken in
religioser Sichtweise zwischen Christen und Juden und eben nicht im Stil der
neuen <Rassen>-Lehren zwischen <Ariern> und <Semiten>.»

(Die fett gedruckten Satzteile entsprechen den im «Tages-Anzeiger» ausgelasse-
nen Stellen.)

Auf die von den Rassenideologen seit dem letzten Drittel des 19. Jahr-
hunderts durchgefiihrte Trennung zwischen «Ariern» und «Semiten» wurde

gaben sie den einzelnen Katholiken die Moglichkeit, die neue Gesellschaft nach
alten konfessionellen Kriterien zu ordnen und die Freund-Feind-Verhiltnisse klar
auszumachen.» (245-246)

42 Urs Altermatt, Xenophobie und Superpatriotismus. Die populistische Anti-Uber-
fremdungsbewegung in der Schweiz der sechziger und siebziger Jahre, in:
Faschismus in Osterreich und international. Jahrbuch fiir Zeitgeschichte 1980/81,
hg. von der Osterreichischen Gesellschaft fiir Zeitgeschichte, Wien 1982,
184-185.

43 Christhard Heffmann, Das Judentum als Antithcse. Zur Tradition eines kulturellen
Wertungsmusters, in: Wolfgang Benz (Hg.), Antisemitismus in Deutschland. Zur
Aktualitidt eines Vorurteils, Miinchen 1995, 36.

44 Jacques Picard, «Antisemitismus» erforschen? Uber Begriff und Funktion der
Judenfeindschaft und die Problematik ihrer Erforschung, in: Schweizerische Zeit-
schrift fiir Geschichte, 47 (1997), 585.

164



von den Antisemitismusforschern immer wieder hingewiesen. Ausfiihr-
lich 1st sie vor Blaschke etwa bei Christhard Hoffmann zu finden, der die
Unterschiede folgendermassen festhilt: «Bei den Vertretern eines
«christlichen Staates> war der Gegensatz durch die Taufe der Juden noch
aufhebbar, bei denen, die das Germanische im Deutschtum akzentuierten,
war dies kaum mehr moglich, und in der spiter von der Rassenlehre
gepragten Antithese Semit vs. Arier war jede Verdnderung ausgeschlos-
sen, die Differenz zwischen Juden und Deutschen unauflosbar.»43

Aus den vom «Tages-Anzeiger» und nicht von mir ausgewihlten Bei-
spielen 3 und 4 zeigt sich nebenbei, dass Blaschke beziiglich der dort
gemachten Aussagen Christhard Hoffmann nahe steht, der 1995 einen
interessanten theoretischen Artikel iber den «dualen Schematismus» im
traditionellen Antijudaismus und modernen Antisemitismus verfasste
und u.a. auch die These der Reduktion der Komplexitiit einarbeitete. Auf
Hoffmann verweist Blaschke in seinem Kapitel tiber die Funktionen des
Antisemitismus (Kapitel V., 107-118) nicht nur im Zusammenhang mit
der Komplexitidtsreduktion, sondern auch in den anderen Unterkapiteln
nicht, was bet Anwendung seiner eigenen Massstibe iiberrascht.

Konstruierte Ubereinstimmungen, wo keine vorhanden sind

Eine dhnliche manipulatorische Auslassungstechnik wie der «Tages-
Anzeiger»-Journalist wendet auch Josef Lang in einem Artikel in der
«Wochenzeitung» an.*¢ Wie Olaf Blaschke in seiner Replik in der
«Schweizerischen Zeitschrift fiir Geschichte» greift Lang das Beispiel
Integration/Exklusion auf. Ich zitiere im Folgenden die von Lang einan-
der gegeniibergestellten Textstellen und gebe fett jene Aussagen wieder,
die Lang ausldsst, wodurch dem Leser die beiden Stellen dhnlicher
erscheinen.

Blaschke (S. 66/67). «Wer sie (die Differenzierungsfahigkeit) erhalten will,
orientiert sich an Donald L. Niewycks trennschirferer Unterscheidung von drei
Typen: <Integration> und <Segregation> sowie <Exklusion> mit Tendenz zum
Genozid. (...) [Diese Typologie lisst sich verfeinern, da jeder der drei Ansit-
ze eine moderate und eine radikale Version hervorbrachte.] Die Integration
der Juden konnte entweder deren authentische Emanzipation begriissen oder
ithre Assimilation verlangen. Die <Segregation> (Niewyck) oder besser Exklu-
sion konnte partiell sein, wie im Boykott bestimmter jiidischer Produkte, oder

45 Hoffmann, Das Judentum als Antithese, 34.
46 Wochenzeitung, 3. August 2000.

165



total, auf Ausnahmegesetze oder das Ghetto zielen. Erst der dritte Ansatz
schliesslich entspricht dem, was Goldhagen im Auge hat. Und um der Unter-
scheidungsmoglichkeit willen sollte der Begriff Elimination dafiir reserviert
bleiben.» [Der katholische Beitrag lisst sich dem Exklusionsansatz zuord-
nen, wobei er zwischen partialer (keine jiidische Presse) und totaler (keine
Macht fiir Juden in einer «christlichen> Gesellschaft) Exklusion changierte,
genau wie das Rekatholisierungskonzept insgesamt. Was bedeutete das
immer wieder beschworene Allheilmittel Rekatholisierung? Die <Marki-
sche Volkszeitung> verbreitete 1889 einen Plan, um die Kontermodernisie-
rung und Rekatholisierung in allen Bereichen der Gesellschaft zu verwirk-
lichen, in der Politik und der Gesetzgebung. Die <«Krifte aller
Gutgesinnten> miissten sich <an dieser katholischen Reaktion beteiligen>.
Die Rekatholisierung beschied sich nicht nur mit einem starrem Konserva-
tivismus, sondern war als aktive <Reaktion> vorgesehen. Sie beabsichtigte, in
der Alltagspraxis jeden Kontakt mit Juden zu vermeiden, seien es Handler,
seien es die Texte jiidischer Journalisten oder angeblich jiidischer Politiker,
sei es nur die judische <Gesinnung>. Aber die Utopie der christlichen Gesell-
schaft reichte weiter. Sie duldete nicht, dass in ihr widerchristliche Personen
leitende Positionen einnahmen, in der Justiz, der Schule oder in der Regie-
rung. Letztlich suggerierte auch die Rekatholisierung die Exklusion der
Juden und die Konteremanzipation, aber weder im Sinne eines separaten
noch eines vernichtungswilligen <eliminatorischen Antisemitismus>.»]

(Die fett gedruckten Stellen fehlen in der « Wochenzeitung»)

Altermatt (S. 306/307); Wihrend die (Rassen>-Antisemiten daraus (aus der
Diskriminierung) die Exklusion und schliesslich sogar — im Fall der Nationalso-
zialisten — die physische Elmination der Juden ableiteten, plddierten die Katho-
liken fiir die Konversion der Juden. Darin liegt ein wesentlicher Unterschied,
den wir nicht ibersehen diirfen. (...) [Diese Hinweise sollen nicht dariiber hin-
wegtauschen, dass einzelne Katholiken trotz der kirchlichen Verurteilun-
gen rassistische Elemente in ihre antijiidischen Argumentationen aufnah-
men. Allerdings blieben diese Argumente vergleichsweise selten. Die
Katholiken stellten sich auf den Standpunkt, keine Rassisten zu sein, weil sie
als Christen davon ausgingen, dass alle Menschen im Prinzip gleich und
gleichwertig seien. Allerdings hoben viele Katholiken in Anlehnung an den
Zeitgeist der Zwischenkriegszeit die Unterschiede der <Volker> hervor,
deren kulturelle Merkmale sie meist als unverianderlich ansahen. Wo aber
kulturelle Eigenschaften naturalisiert wurden und essentialistische Kon-
notationen bekamen, war der Weg zu rassistischen Vorstellungen nicht
mehr weit. Im Grunde genommen waren die Katholiken in moderner
Sprachregelung Kulturalisten, die von der religiosen und kulturellen Diffe-
renz zwischen Katholizismus und Judentum ausgingen. Allerdings stand
die Idee der Taufe einem essentialistischen Kulturalismus entgegen. Der
katholische Kulturalismus édusserte sich in xenophoben Vorurteilen und
Meinungen, die auf der psychologisch-emotionalen Ebene verbreitet waren
und in Zeitungen, Vortrigen und Predigten auch offentlich vertreten wur-

166



den.] Im Allgemeinen sprachen sich die Katholiken fiir die Inklusion, das heisst
die Assimilation der Juden durch Taufe und kulturelle Integration in die christli-
che Gemeinschaft aus. (...) [Das war die Strategie der grossen Mehrheit.]
Einige Katholiken strebten die Exklusion, das heisst die Segregation des Juden-
tums mittels Warenboykotte oder diskriminierenden Sondergesetzen, an. (Alter-
matt, S. 306-307)

(Die fett gedruckten Stellen fehlen in der « Wochenzeitung»)

Mit seinen Auslassungen blendet Josef Lang die Unterschiede zwi-
schen den beiden Autoren in der Interpretation des katholischen Verhal-
tens mit Hilfe der gebrduchlichen Begriffe Inklusion/Exklusion aus.
Beim Zitat aus Urs Altermatts Buch (S. 306/307) handelt es sich um eine
Zusammenfassung im Schlusskapitel, die aus den Quellen des schweize-
rischen Katholizismus der zwanziger, dreissiger und vierziger Jahre her-
vorgeht. Altermatt kommt darin zum Schluss, dass die Katholiken mehr-
heitlich eine Assimilation der Juden durch die Taufe bzw. die kulturelle
Integration in die christliche Gemeinschaft anstrebten (wofiir er den in
den Sozialwissenschaften gebrduchlichen Begriff «Inklusion» verwen-
det) — und dies, wohlgemerkt, wihrenddem sie sich antisemitisch &us-
sern konnten. Demgegeniiber sei das Ziel der Rassenantisemiten und
Nationalsozialisten die Exklusion mittels diskriminierender Sonderge-
setze bzw. Boykotte bis hin zur Elimination der Juden gewesen.

Wihrend sich Altermatt nur auf die Katholiken bezieht, beginnt
Blaschke mit allgemeinen Bemerkungen. Die Stelle, an welcher Blaschke
auf die Katholiken zu sprechen kommt, ldsst Lang weg, womit der inhalt-
liche Unterschied zu Altermatts Interpretation wegfdllt. Olaf Blaschke
ordnet ndmlich — und diese Stelle miisste in einer Gegentiberstellung der
beiden Biicher korrekter Weise zitiert werden — den «katholischen Bei-
trag» zur Zeit des deutschen Kaiserreiches als Befiirwortung einer Exklu-
sion bzw. Segregation der Juden ein. Zudem unterscheidet sich Blaschkes
Integrationsbegriff — er bezieht diesen nicht auf die Katholiken — von
Altermatts Inklusionsbegriff. Blaschke rechnet die Befiirwortung von
«authentischer Emanzipation» einerseits und von «Assimilation» ande-
rerseits dazu.

Die Einordnung der Katholiken und ihres «doppelten Antisemitis-
mus» in das Begriffsfeld Inklusion/Exklusion vollziehen die beiden
Autoren auf verschiedene Weise. Wer genau liest, erkennt, dass sich die
beiden von Josef Lang vorgebrachten Stellen zwar in den Fachbegriffen,
nicht aber in deren Inhalten dhnlich sind. Die verwendeten Begriffe
gehoren jedoch, wie ich bereits gezeigt habe, zum Standardjargon sozial-
wissenschaftlich orientierter Studien in den Themenbereichen Rassis-
mus, Migration, Nationalismus und Antisemitismus. Wenn Lang in der

167



«Wochenzeitung» Urs Altermatt der Unterschlagung von Autoren unter
blosser Anderung der «Reihenfolge der Begriffe» und «typischer leichter
Wortdanderungen» bezichtigt, ist dies eine reine Unterstellung.

Ahnliche Methoden wendet Lang auch beim ersten Zwischentitel sei-
nes «Wochenzeitung»-Artikels «In keinem Wort erwidhnt» an. Da sich
Langs Artikel mit dem Buch von Urs Altermatt befasst, bezieht der Leser
diesen Titel auf das Buch. Erst bei genauem Lesen erfahrt er in unklaren
Sdtzen, dass sich dieser Titel auf einen Aufsatz bezieht, in welchem
Altermatt zu Recht Blaschke nicht zitierte.

Ambivalenz- oder Aversionsthese?

Wie beide Autoren, Olaf Blaschke und Urs Altermatt, feststellen,
besteht ein sachlicher Streitpunkt zwischen den beiden in der Frage:
Ambivalenz oder Aversion? Eine Durchsicht der Kontroverse zeigt, dass
Blaschke bestrebt ist, die Unterschiede zu minimieren. Neuerdings
erweckt auch Josef Lang den falschen Eindruck, Urs Altermatt komme in
seinem Buch auf die genau gleichen Schliisse wie Blaschke. Um die bei-
den Biicher zur Deckung zu bringen, sprechen Josef Lang in der
«Wochenzeitung» wie auch Kurt Seifert in «Neue Wege»*7 jetzt von
einer «Doppelthese» Blaschkes, obwohl davon bei Blaschke selbst iiber-
haupt nichts steht, im Gegenteil: Blaschke stellt sich klar auf die Seite
der Aversionsthese.

Sowohl die Ambivalenz- als auch die Aversionsthese gehen davon aus,
dass die Katholiken zwischen einem «erlaubtem» und einem «unerlaub-
tem» Antisemitismus unterschieden. Dass die Haltung der Katholiken
gegeniiber dem Antisemitismus — und nicht gegeniiber den Juden — ambi-
valent war, halten beide Autoren fest. Allerdings ist der Hinweis auf die
Ambivalenz nicht neu. Wie immer der deutsche Historiker Rudolf Lill in
die Forschung eingeordnet werden mag, an einigen Stellen driickte auch
er sich in seinem Artikel von 1970 bereits in diesem Sinne aus, so wenn
er etwa schrieb: «Bei den Katholiken breitete sich infolgedessen [im letz-
ten Drittel des 19. Jahrhunderts, FM.] ein sozialer Antisemitismus aus,
der nicht selten so weit ging wie die auf Ausnahmegesetze zielenden
Empfehlungen der Civilta Cattolica [...]. Thre oft leidenschaftliche Hef-
tigkeit erhielten diese neuen Gegensitze durch das latente, unkontrollier-
bare Weiterwirken der alten religiosen Abneigung, die zwar im allgemei-

47 Kurt Seifert, in: Neue Wege, 5 (2000), 153.

168



nen nachliess, geistig aber nicht tiberwunden war [...]. Andererseits lehn-
ten die fithrenden politischen Vertreter der deutschen Katholiken jede
rechtliche Diskriminierung der Juden ab [...].»*

Altermatt und Blaschke unterscheiden sich meines Erachtens darin,
dass sie die ambivalente Haltung der Katholiken gegeniiber dem Antise-
mitismus mit unterschiedlichen Schwerpunkten interpretieren. Urs Alter-
matt verwendet den Ambivalenzbegriff nur beziliglich der Ambivalenz
der katholischen Haltung gegeniiber dem Antisemitismus. Mit der Ambi-
valenzthese betont er klar den ambivalenten Antisemitismus der Katholi-
ken und folgt dabei den Lexika. Die Unterscheidung der Katholiken zwi-
schen «erlaubtem» und «unerlaubtem» Antisemitismus geht direkt aus
dem breiten zeitgendssischen Quellenkorpus antisemitischen Inhalts her-
vor, weshalb Altermatt mit der Ambivalenzthese in seinem Buch durch-
gehend die Widerspriiche in den katholischen Stellungnahmen gegeniiber
dem Antisemitismus hervorhebt und damit im Falle der Schweiz die Tat-
sache in den Griff bekommt, dass dieselben Menschen antinazistische
und antisemitische Meinungen vertreten konnten.

Olaf Blaschke bezeichnet sich selbst bereits in der Einleitung seiner
Dissertation als Vertreter der Aversionsthese, indem er etwa festhilt:
«Gegen die These, die Katholiken hétten ein ausgeglichenes, ambivalen-
tes Verhéltnis zu den Juden gehabt, wird hier unterstrichen, dass ihre Hal-
tung iiberwiegend aversiv war.»* Folgerichtig ordnet Urs Altermatt in
seiner Einteilung der bestehenden Forschungsliteratur den deutschen
Historiker als Aversionstheoretiker ein und weist deutlich auf die Unter-
schiede in der Interpretation des katholischen Antisemitismus zwischen
thm und Blaschke hin.50

Wenn Blaschke von der Ambivalenz der Katholiken gegeniiber dem
Antisemitismus spricht, ist er verschiedentlich inkonsistent, was wohl
damit zusammenhangt, dass er den Fokus auf die Aversion lenkt, so wenn
er schreibt: «Antisemitische Gedanken nahmen im Rahmen der katholi-
schen Ideologie zwar keinen erstrangigen, aber einen selbstverstandli-
chen Platz ein. Bei allen Themen, die als bedrohlich verhandelt wurden,
war thr Erscheinen wahrscheinlich. Dem Bekenntnisantisemitismus, der
sich offenherzig der Judenverfolgung verschrieb, neigten die meisten
Katholiken nicht zu. Lieber leugneten sie, <Antisemit> zu sein. Aufgrund

48 Rudolf Lill, Die deutschen Katholiken und die Juden in der Zeit von 1850 bis zur
Machtiibernahme Hitlers, in: Karl Heinrich Rengstorf/Siegfried von Kortzfleisch
(Hg.), Kirche und Synagoge. Handbuch zur Geschichte von Christen und Juden,
Band 2, Stuttgart 1970, 392-393.

49 Blaschke, Katholizismus und Antisemitismus, 17-18.

50 Altermatt, Katholizismus und Antisemitismus, 55.

169



dieser rhetorischen Schamgrenze jedoch bereits von einer <Ambivalenz>
zu sprechen, verzerrt die Fakten. Dafiir war der Konsensantisemitismus
viel zu verbreitet.»5! Eindeutig Ausdruck von Blaschkes Aversionsthese
sind etwa seine Schlusssitze: «Die Katholiken teilten stabile und auch
moderne antisemitische Einstellungen, nicht obwohl sie Christen waren,
auch nicht, weil sie sich als bloss charakterlose Christen oder als
schlechte Katholiken erwiesen. Vielmehr waren Katholiken antisemi-
tisch, gerade weil sie gute Katholiken sein wollten.»52

Blaschkes Aversionsthese steht — und dies bestédtigen Altermatts Hin-
weise auf seine Interpretationsunterschiede zu Blaschke — in direkter
Verbindung zu seiner « Fusionsthese», mit der er die zusammenhéangende
Entwicklung von Ultramontanisierung und Antisemitismus im Katholi-
zismus des 19. Jahrhunderts bezeichnet, sowie zur These des «endoge-
nen» Antisemitismus. Letztere besagt, der Antisemitismus sei ein konsti-
tutives Element der katholischen Weltanschauung und Instrument zur
Ultramontanisierung und Stabilisierung des katholischen Milieus gewe-
sen.>? Altermatt lehnt diese homogene Sichtweise ab und unterscheidet
im Schweizer Katholizismus zwischen einzelnen Teilmilieus.5* Dass
Blaschke eine zu einheitliche Konzeption des Katholizismus vertritt,
stellten auch Katholizismusforscher wie Klaus Schatz oder Georg Denz-
ler mit kritischen Bemerkungen fest.

Altermatts Milieu- und Antimodernismusthesen als Ausgangspunkt

Ende der 1970er und zu Beginn der 1980er Jahre legte Urs Altermatt
wichtige Bausteine fiir die theoretischen Grundlagen seiner spiteren
Katholizismus- und Konservativismusstudien. Schon in einem langen
Artikel des britischen «Journal of Contemporary History» entwarf er
1979 am Beispiel des politischen Konservativismus in der Schweiz ein
Antimodernismus-Modell, das den antimodernistischen Wesenszug des

51 Blaschke, Katholizismus und Antisemitismus, 71.

52 Blaschke, Katholizismus und Antisemitismus, 282.

53 Siehe etwa Blaschke, Katholizismus und Antisemitismus, 30, 266.

54 Siehe hierzu meine weiteren Ausfiihrungen im néchsten Kapiiel.

55 Klaus Schatz, So dumm waren sie nicht, aber auch nicht so ungerecht. Gehorte der
Antisemitismus im Kaiserreich zur Identitdt der Katholiken? Olaf Blaschkes The-
se und der Systemzwang der Strukturgeschichte, in: Frankfurter Allgemeine Zei-
tung, 1. Juli 1998; Georg Denzler, in: Das Historisch-Politische Buch, 47 (1999),
S.110-111.

170



politischen Katholizismus ausfiihrlich beschrieb.3¢ 1980 folgte sein viel
beachteter Aufsatz im Sammelband von Franz-Xaver Kaufmann und
Karl Gabriel zur katholischen Subgesellschaft.> Indem er das Modell der
katholischen Subgesellschaft skizzierte, inspirierte Altermatt manche
Studie tiber das katholische Milieu im deutschen Sprachraum. 1989 ver-
band er in seinem inzwischen zum Standardwerk gewordenen Buch
«Katholizismus und Moderne» die Subgesellschafts- oder Milieuthese
mit der Antimodernismusthese zu einem theoretischen Ensemble und
zeigte das dialektische Verhiltnis der Katholiken zur Modernisierung am
Beispiel des schweizerischen Katholizismus der Jahre 1850 bis 1950
auf.38

Es war folgernichtig, dass Olaf Blaschke in seinem Antisemitismus-
Aufsatz von 1991 eingangs auf Urs Altermatts Werk verwies und den
«Umgang mit dem emanzipierten und assimilierten Judentum sowie mit
dem Phidnomen des modernen Antisemitismus» zum «<Testmuster> fiir

36 Urs Altermatt, Conservatism in Switzerland: A Study in Antimodernism, in: A
Century of Conservatisin, Part 2, Journal of Contemporary History, 14 (1979),
581-010.

37 Urs Altermatt, Katholische Subgesellschaft. Thesen zum Konzept der «katholi-
schen Subgesellschaft» am Beispiel des Schweizer Katholizismus, in: Karl Gabri-
el/Franz-Xaver Kaufmann (Hg.), Zur Soziologie des Katholizismus, Mainz 1980,
145-165. Siehe auch Urs Altermatt, Bemerkungen zum Thema, in: Ulrich von
Hehl/Konrad Repgen, Der deutsche Katholizismus in der zeitgeschichtlichen For-
schung, 1988, 69ff. Erste Ansitze zum Subgesellschaftsmodell sind schon in sei-
ner Berner Dissertation von 1970 zu finden. Buchpublikation: Urs Altermatt, Der
Weg der Schweizer Katholiken ins Ghetto. Die Entstehungsgeschichte der natio-
nalen Volksorganisationen im Schweizer Katholizismus 1848-1919, Ziirich/Kéln
11972, Ziirich Kéln 21991, Freiburg 31995, 19-34, 423-429.

8 Auf die Bedeutung des Buches «Katholizismus und Modemne» fiir die internatio-
nale Katholizismusforschung wies etwa Antonius Liedhegener 1991 hin. Er
bezeichnete Altermatts Buch als «den wichtigsten Beitrag jlingster Zeit» und als
«richtungsweisend» fiir «die Erforschung des katholischen Lebens der katholi-
schen Minner und Frauen im katholischen Milieu». (Antonius Liedhegener, Der
deutsche Katholizismus um die Jahrhundertwende (1890—-1914). Ein Literaturbe-
richt, in: Jahrbuch fiir christliche Sozialwissenschaften, 32 (1991), 388-391)
Michael Klocker hielt 1992 fest: «In den jiingsten Studien zum katholischen
Milieu wird hdufig angekniipft an Urs Altermatts Forderungen einer Erforschung
des Katholizismus «von unten> und <von innen> [...]» (Michael Klocker, Das
katholische Milieu. Grundiiberlegungen — in besonderer Hinsicht auf das Deut-
sche Kaiserreich von 1871, in: Zeitschrift fiir Religions- und Geistesgeschichte,
44 (1992), 253). Und Heinz Hiirten bezeichnete das Buch als «Landmarke moder-
ner sozialgeschichtlicher Katholizismusforschung» (in: Historisches Jahrbuch,
111 (1991), 511).

171



den Zusammenhang von Katholizismus und Moderne» machte.5? In der
Tat 1st es Blaschkes Verdienst, Anregungen von Urs Altermatt zum Anti-
modernismus des katholischen Milieus aufgenommen und mit Bezug auf
den Antisemitismus im Katholizismus des deutschen Kaiserreiches unter-
sucht zu haben. Dieser Ausgangspunkt geht eindeutig aus Blaschkes
Aufsatz von 1991 hervor, der seiner spéteren Dissertation vorausging.
Die Grundlage von Blaschkes Studie bildet die Dreiheit von Milieu, Anti-
modernismus und Antisemitismus, die er in seinem Resiimee als «dreifa-
ches Erbe» des Katholizismus bezeichnet.®? Die Subgesellschafts- bzw.
Milieuthese — Blaschke verwendet interessanterweise wie Altermatt bei-
de Begriffe — bildete den Rahmen fiir seine «Fusionsthese», die die Ver-
bindung von Ultramontanismus und Antisemitismus im Rahmen des Ver-
hiltnisses von Katholizismus und Moderne aufzeigt.

Wihrend Blaschke im Artikel von 1991 noch ausdriicklich auf «Katho-
lizismus und Moderne» hinwies, blieben in seiner Dissertation die Verwei-
se selten und beildufig. In seiner Replik in der «Schweizerischen Zeit-
schrift fiir Geschichte» minimierte er — und das kann ich nicht
nachvollziehen — den Einfluss Altermatts auf seine eigene Studie.®! Ich
mochte aber hervorheben, dass Urs Altermatt nie den Anspruch erhoben
hat, es miisse in der Katholizismusforschung in jeglicher Hinsicht auf sei-
ne Studien verwiesen werden, und dies auch in seiner «Antwort auf
Blaschke» nicht fordert.

Blaschke und Altermatt arbeiten also mit dhnlichen oder gleichen
begrifflichen Instrumenten und Denkfiguren. Altermatt befasste sich
lange vor Blaschke mehrfach mit dem katholischen Antimodernismus
und wirkte damit auf Blaschke. Wihrend Altermatt sein Antimodernis-
mus-Konzept am Beispiel des Antiliberalismus, Antiprotestantismus
oder Antisozialismus verdeutlichte, wandte Blaschke das Grundmodell
des Antimodernismus auf den Antisemitismus an, was die meisten
Katholizismusforscher tibersehen hatten und auch Altermatt einrdumt.
Da viele katholische Klischees und Feindbilder der gleichen antimoder-
nistischen Mentalitdt entstammten, gehorte auch der Antisemitismus
zum «antimodernistischen Syndrom»%2. Urs Altermatt konnte deshalb
sein Buch iiber den Antisemitismus zum Teil auf der theoretischen und

29 Olaf Blaschke, Wider die «Herrschaft des modern-jiidischen Geistes»: Der Katho-
lizismus zwischen traditioneliem: Antijudaismus und modernem Aniiseniitismus,
in: Wilfried Loth (Hg.), Deutscher Katholizismus im Umbruch zur Modeme,
Stuttgart/Wien/Koln 1991, 236.

60 Blaschke, Katholizismus und Antisemitismus, 277.

¢! Replik Blaschke, 234.

62 Siehe Altermatt, Katholizismus und Antisemitismus, 126—130.

172



begrifflichen Basis seiner fritheren Milieu- und Antimodernismusstu-
dien aufbauen und dabei Blaschkes materialreicher und anregender
Deutschlandstudie eine Schweizer Studie anfiigen und den theoreti-
schen Rahmen ausweiten. Insofern ist Altermatts neuestes Buch eine
logische Fortsetzung seiner bisherigen Arbeiten zum Schweizer Katho-
lizismus.

Gleichzeitig entwickelt der Freiburger Historiker in seinem Antisemi-
tismus-Buch die eigene Subgesellschafts- und Milieutheorie weiter und
differenziert zwischen mehreren Teilmilieus im Schweizer Katholizis-
mus. In dieser Hinsicht bringt seine Antisemitismus-Studie eine wesent-
liche Ergidnzung zu seiner Theorie zum katholischen Milieu, welches er
1989 noch — und hier folgt ihm Blaschke — zu kompakt sah. Altermatt
kniipft dabei wieder bei seiner Dissertation von 1970/1972 an, die die
einzelnen Fliigel und Richtungen des politischen und sozialen Katholi-
zismus der Schweiz viel ausfiihrlicher darstellte.

Trotz der gemeinsamen Einordnung des katholischen Antisemitismus
in das antimodernistische Weltbild des Kathol'zismus kommen Urs
Altermatt und Olaf Blaschke in ihren Darstellungen des katholischen
Antisemitismus teilweise zu unterschiedlichen Ergebnissen. Dies mag
u.a. mit der Tatsache zusammenhingen, dass Blaschke und Altermatt
unterschiedliche Lander (Deutschland/Schweiz) und Zeitperioden
(1871-1918/1918-1945) untersuchten. Wiahrend Blaschke den Antise-
mitismus im letzten Drittel des 19. und zu Beginn des 20. Jahrhunderts als
konstitutives Element der katholischen Weltanschauung im Deutschen
Kaiserreich und somit als endogenes und milieustabilisierendes Phino-
men sieht, kommt Altermatt beziiglich der Schweiz von 1918—-1945 zu
einem weniger einheitlichen Bild und spricht von verschiedenen Teilmi-
lieus. Als konstitutiv sieht er den Antisemitismus in der integralistisch-
rechtskatholischen Richtung. Ausfiihrlich behandelt er die politisch-agi-
tatorischen Schriften des Theologieprofessors und Politikers Josef Beck,
der antisemitische Argumente zur politischen Mobilisierung verwende-
te.63 Die «Schweizerische Konservative Volkspartei», die Partei des poli-
tischen Katholizismus in der Schweiz, publizierte zum Beispiel antimo-
dernistisch und kulturkritisch argumentierende Wahlaufrufe, dennoch
wurden in der Zeit von 1918-1945 von den Parteispitzen antisemitische
Schlagworte nicht systematisch zu milieu-integrativen Zwecken instru-
mentalisiert.** Olaf Blaschke sieht den deutschen Katholizismus viel
homogener, was von Katholizismus-Spezialisten mehrfach kritisiert

63 Siehe Altermatt, Katholizismus und Antisemitismus, 162—-168.
& Siehe Altermatt, Katholizismus und Antisemitismus, 159-162.

173



wurde. Wilfried Loth etwa konstatierte in der «Historischen Zeitschrift»:
«Die Geschlossenheit des katholischen Milieus und seiner Ideologie
wird bisweilen geradezu grotesk iiberzeichnet [...].»

Antimodernismustheorien in der Antisemitismusforschung

Es wire falsch, die neueren Studien zum katholischen Antisemitismus
nur aus der Perspektive der Katholizismusforschung zu betrachten.
Ebenso wichtig ist ein Blick auf die Antisemitismusforschung. Dabei
zeigt sich namlich, dass Antimodernismustheorien wichtige Interpretati-
onsgrundlagen fiir die Erforschung des modernen Antisemitismus nicht
nur im Katholizismus bilden.

In der Antisemitismusforschung ist die Feststellung zentral, dass Kri-
sen in der modernen Gesellschaft entscheidende Faktoren fiir den
modernen Antisemitismus bildeten. Antimodernistische Grundhaltungen
stellten in den europdischen Gesellschaften einen bedeutenden Bestand-
teil des antisemitischen Diskurses dar, der Feindbilder gegen Liberalis-
mus, Marxismus, Freimaurerei mit dem Judentum verband. Herbert
A. Strauss etwa hielt beziiglich des Krisenbewusstseins, das den Antise-
mitismus generierte, fest: «Die Wahrnehmung wurzelt nicht in Spannun-
gen im Verhaltnis von Minderheit und Mehrheit, sondern in dem Krisen-
bewusstsein von Gruppen, die sich durch <Modernisierungsprozesse»
geschidigt oder bedroht fiihlen und die Losung ihrer Probleme von einer
Mobilisierung und Funktionalisierung der bestehenden Vorurteilsstruk-
tur erwarten.»% Und Rudolf Lill schrieb schon 1975, der Antisemitismus
gehore «zu den ersten Ersatzideologien, welche in die durch die Auszeh-
rung der Grosskirchen entstehenden Vakuen eingedrungen sind [...].»¢7
«Der Antisemitismus bot so einen Ersatz fiir Gesellschaftskritik. Das
Argument verselbstandigte sich. Im antisemitischen Denken wurde «der
Jude> — in manichiischer Zuspitzung — zum bosen Prinzip schlechthin;
[...]» schreibt Christhard Hoffmann.8

65 Wilfried Loth, in: Historische Zeitschrift, 267 (1998), 516.

66 Herbert A. Strauss, Der Holocaust als Epochenscheide der Antisemitismusge-
schichte: historische Diskontinuitdten, in: Werner Bergmann/Rainer Erb (Hg.),
Antisemitismus in der politischen Kultur nach 1945, Opladen 1990, 43, auch 46,
48. Siehe auch etwa Werrner jochmann, Die Ausbreitung des Antisemitismus, in:
W.E. Mosse u.a. (Hg.), Deutsches Judentum in Krieg und Revolution 1916-1923,
Tiibingen 1971, 393.

67 Rudolf Lill, Zu den Anfingen des Antisemitismus im Bismarck-Reich, in: Saecu-
lum, 26 (1975), 214.

68 Hoffmann, Das Judentum als Antithese, 36.

174



Urs Altermatt arbeitete mit dem Modell der Antimodernismustheorien
nicht nur im Zusammenhang mit dem Katholizismus. Auch in verschie-
denen Beitragen zu Konservativismus, Rechtsextremismus und Populis-
mus wandte er dieses Konzept an, lange bevor er sich mit dem katholi-
schen Antisemitismus befasste. Dabei verwendete er dhnliche Begriffe,
Denkmodelle und Analyseinstrumente. Beziiglich des Rechtsextremis-
mus der letzten Jahrzehnte des 20. Jahrhunderts kommt er 1987 zum
Schluss, dass dieser Ausdruck einer «Uberlagerung von verschiedenen
Modernisierungskrisen» se1.% «Sinn- und Wahmehmungskrise» seien
eine Folge der «Verluste an kollektiver Orientierung».”® Die schweizeri-
sche Anti-Uberfremdungsbewegung der 1970er Jahre habe sich, stellte
Altermatt 1982 fest, um eine «Anti-Ideologie» gesammelt.”! Und 1987
schrieb er beziiglich rechtsextremer Gruppen: «In Zeiten wirtschaftlicher
und kultureller Unsicherheiten [...] erweisen sich Fremde als naheliegen-
de Siindenbdcke fiir die aufgestauten Aggressionen.»’?

Dass Urs Altermatt nun im Zusammenhang mit dem Antisemitismus
der Katholiken in der Zwischenkriegs- und Kriegszeit Ausgrenzungsme-
chanismen mit dhnlichen Interpretationsmodellen und Begriffen angeht,
liegt auf der Hand. Diese gehoren eben zum Forschungsdiskurs tiber
Andere und Fremde. Altermatts neustes Buch ordnet sich in die Tradition
seiner fritheren Forschungen zu Konservativismus, Rechtsextremismus,
Populismus und Ethnonationalismus ein, was Blaschke in seiner katholi-
zismusorientierten Perspektive tibersieht.

Olaf Blaschke beansprucht einzelne Begriffe und Konzepte fiir sich,
die in der Forschung gebrauchlich sind und verschiedene Autoren schon
vor thm verwendet haben. Solche Monopolanspriiche auf Begriffe und
Denkfiguren, die zum Allgemeingut der Antisemitismusforschung und
anderer Bereiche der historischen Sozialwissenschaften gehéren, laufen
der Arbeitsweise in der Geschichtswissenschaft zuwider.

Historiker verweisen in ihren quellenfundierten Studien — und Urs
Altermatts Buch zum katholischen Antisemitismus in der Schweiz der
Zwischenkriegs- und Kriegszeit stellt eine solche dar — neben den genau-

6 Urs Altermatt, Rechtsextremismus im schweizerischen Alltag der achtziger Jahre.
Angst vor dem Verlust der Heimat, in: Totalitarismus. Demokratie und Totalitaris-
mus. Totalitarismen in der Demokratie, Freiburg 1987, 41.

70 Urs Altermatt, Ausbruchsversuche aus dem Korsett der Konkordanz. Essay zur
Schweizer Politik am Ende des 20. Jahrhunderts, in: Urs Altermatt et al. (Hg.),
Rechte und linke Fundamentalopposition. Studien zur Schweizer Politik
1965-1990, Basel/Frankfurt a. Main 1994, 7.

1 Altermatt, Xenophobie und Superpatriotismus, 184.

2 Altermatt, Rechtsextremismus im schweizerischen Alltag, 43.

175



en Quellenbelegen selbstverstindlich auch auf andere Autoren, mit
denen sie sich auseinandergesetzt haben. Sie geben dadurch dem Leser
Hinweise iiber ihren Gedankengang, ohne aber eine eigentliche
Geschichte der Interpretationen und Begriffe zu vermitteln.> Mit 16
Nennungen verweist Urs Altermatt iiberaus haufig auf Olaf Blaschkes
Arbeiten, zumal es sich dabei um Untersuchungen handelt, die ein ande-
res Land und einen anderen Zeitraum mit entsprechend unterschiedli-
chen Fragestellungen behandeln.

Historiker arbeiten zur Auswertung ihres Quellenmaterials immer
wieder mit Begriffen und Denkmodellen, die in den unterschiedlichsten
Fachbereichen Verwendung finden. Sie konnen in thren Ausfiithrungen
nicht ganze Genealogien jener Forscher auffiihren, die diese ebenfalls
bereits verwendet haben. Letzteres wiirde nicht nur jede komparative
Geschichtsschreibung ad absurdum fiihren, ja die Historiker wiirden
letztlich in threm Schreiben liberhaupt géinzlich paralysiert.

73 Siehe Grafton, 33 (wie Anm. 18).

Quelques réflexions d’historiographie comparative sur
une querelle déloyale

Francis Python

«L’histoire des Juifs, histoire controversée entre toutes. (...) De
quelque maniere qu’on 1’aborde, quelqu’aspect désire-t-on en traiter, on
se heurte a des interprétations divergentes, voire carrément opposées».
Cette constatation de Jacques Godechot figurant dans une des préfaces du
recueil des contributions de Francois Delpech Sur les Juifs. Etudes d’his-
toire contemporaine! se vérifie une nouvelle fois avec 1’attaque lancée
par I’historien allemand, Olaf Blaschke contre le récent ouvrage d’Urs
Altermatt Katholizismus und Antisemitismus.

Dans ce cas, ce qui est regrettable c’est que les reproches adressés a
I’un des meilleurs spécialistes du cathelicisme suisse ne s’élévent pas au
niveau d’une confrontation ou d’une controverse scientifique d’ ol peut
sortir une avancée historiographique, mais s’enlisent dans de stériles

I Lyon, Presses universitaires de Lyon, 1983, 13.

176



reproches. Ceux-ci ne résistent pas a un examen sérieux de la configura-
tion et de la rédaction des deux ouvrages sans parler de la différence de
leurs sources, de leurs méthodes d’analyse et bien évidemment de leur
cadre spatio-temporel. Traiter des rapports entre catholicisme et antisé-
mitisme en Suisse entre 1918 et 1945, alors que se prépare et que se
déchaine I’extermination des Juifs dans I’ Allemagne voisine, aboutit a
d’autres résultats que 1’étude de ces rapports dans I’ Allemagne impénale
de 1871 a 1918.

L’originalité incontestable de 1’étude d’Urs Altermatt réside surtout
dans la mise au point d’un modele d’explication rigoureux qui tente de
mesurer la portée du facteur religieux dans les expressions d’antisémi-
tisme en tenant compte des multiples dimensions socio-culturelles dans
lesquelles elles se déploient. Sans négliger I’exploration minutieuse des
terrains concrets ou I’antisémitisme a prospéré, I’approche de I’histo-
rien suisse prend aussi en compte les grands débats sur 1’interprétation
du phénomene. Les références aux perspectives d’autres auteurs abon-
dent — et les travaux d’Olaf Blaschke sont méme cités 16 fois — mais la
modélisation s’inscrit dans le droit fil des travaux antérieurs d’Urs
Altermatt.

Pour mieux saisir I'intérét et la qualité scientifique de cette démarche
appliquée a la Sutsse, on signalera ici, en contrepoint et pour élargir le
débat, combien elle est proche des analyses pionnieres de I’historiogra-
phie frangaise qui ont abordé la question de la responsabilité des chrétiens
dans les divers déchainements de I’antisémitisme ayant ponctué les XIXe¢
et XXe¢ siecles. La confrontation entre les approches de Blaschke et d’ Al-
termatt prend alors un autre sens qui se situe bien au-dela de mesquines
querelles de forme ou de blessures d’amour-propre.

Les avancées d’une histoire pionniére

La responsabilité de I’antijudaisme théologique dans le développe-
ment de I’antisémitisme n’est plus contestée et I’ensemble de la commu-
nauté des historiens 1’admet. A partir du désastre de la Shoah, les histo-
riens du christianisme ont également pris conscience que cette
responsabilité était lourde et que leurs travaux pouvaient faire surgir des
examens de conscience et promouvoir des changements nécessaires et
souhaitables. Encore fallait-il pondérer cette responsabilité et I’ attribuer
aux diverses composantes de I'institution chrétienne selon des criteres
qui prennent en compte toute la complexité du réel selon une périodisa-
tion épousant le double mouvement des confessions religieuses et de la
société globale.

177



Avec le processus de libération et d’intégration des Juifs dans la
société francaise induit par la Révolution, les historiens ont cherché a
déméler de maniere inédite ce qui dans les forces de résistance a la liber-
té et a I’égalité, relevait de I’ordre du religieux proprement dit et ce qui
tenait du rejet contre-révolutionnaire sur le plan social, économique ou
politique. Les historiens frangais du catholicisme ont ainsi dégagé en
particulier le rdle et I'importance de ce fameux «enseignement du
mépris» sécrété par les Eglises et que dénoncera avec force Jules Isaac
apres 19452

L’ antijudaisme théologique avait de profondes racines, comme vient
de le montrer, apres bien d’autres, un Paul Giniewski3, mais il n’est pas
aisé de déceler pourquot il s’amalgama au cours du XIXe siecle avec la
montée d’un antisémitisme dit moderne qui se donnait des prétextes
démographiques, économiques, sociaux ou culturels et qui fut utilisé sur
le plan politique. Frangois Delpech, précisément, a tenté d’expliquer
comment aux progres de I'intégration succéda, surtout a partir de la
défaite de 1871, un déferlement d’antisémitisme semblable, sur certains
points, a celui qui balayait I’Europe centrale et orientale. Difficultés éco-
nomiques, crise politique, thése du complot et recherche de boucs émis-
saires sont alors cristallisées dans les deux volumes de la France juive
d’Edouard Drumont publiées des 1886. Toutes les insanités de la littéra-
ture anti-juive se retrouvent dans cette compilation aussi incohérente
qu’haineuse. Une ligue, un journal et bient6t 1’ Affaire Dreyfus alimentent
une vague d’antisémitisme qui recouvre toute la France. Les conflits
entre I’Eglise et I’Etat moderne, la I1I¢ République, poussent les catho-
liques a participer a la curée et seule une petite minorité résiste a la vague
sauvant I’honneur de I’Eglise.

La difficulté¢ pour F. Delpech et d’autres historiens de cette période,
n’est pas d’expliquer ces mouvements mais de mesurer le réle exact de
I’antijudaisme théologique dans cette exaltation de haine antisémite qui a
pu séduire les foules tant a droite qu’a gauche, dans un premier temps du
moins, alors méme que la société francaise se sécularise et qu’elle
échappe de plus en plus a 'emprise de ’Eglise. Le clergé ultramontain,
dans sa majorité, n’était pas forcément antis€mite au sens moderne* mais

2 Jules Isaac, Jésus et Israé€l, Paris 1948, ainsi que 1’enseignement du mépris. Paris,
Fasquelle, 1962

3 Paul Giniewski, I'antijudaisme chrétien. La mutaticn, Paris, Salvator, 2000. Voir
aussi Gérald Messadié, Histoire générale de I’antisémitisme, Paris, J.C. Lattés,
1999.

4 Selon Frangois Delpech: «Les clercs ne sont pas forcément antisémites, mais on
leur a enseigné au séminaire la position chrétienne traditionnelle: 1'antijudaisme
théologique. Ce n’est pas I’antisémitisme racial, ni économique, ni socio-politique,

178



ses positions traditionnelles en théologie, accentuées par le raidissement
romain (Syllabus) renforcent I’antisémitisme ambiant. Si les distinctions
entre antijudaisme théologique et antisémitisme moderne sont certaine-
ment utiles pour I’analyse des discours, 1l faut aussi connaitre I’alchimie
qui fait fusionner themes théologiques et modalités modemes de 1’antisé-
mitisme dans ce mélange explosif qui s’observe dans I’opinion au temps
de I’Affaire Dreyfus. A ce titre les études réalisées sur des journaux
catholiques sont éclairantes’. Pour F. Delpech, il y a un indéniable réveil
de I’antijudaisme théologique des les années 1880°. Il est I’ceuvre en par-
ticulier du courant intégraliste et intransigeant du clergé et ses consé-
quences seront désastreuses tout au long de la premiere moitié du XXe
siecle ou triomphera le maurrassisme dans une large partie de I’intelli-
gentsia catholique.

Les travaux historiques menés par les chercheurs frangais ont ainsi
posé, sans trop le systématiser, le probleme de I’interaction entre 1’anti-
judaisme théologique et les autres expressions de I’antisémitisme
moderne, a savoir les stigmatisations de type socio-économique ou
encore, dernier degré, les rejets fondés sur des présupposés racistes.

Certains concluent pourtant, tel F. Delpech, que si la responsabilité de
cet enseignement théologique est engagée, la liaison entre les deux
formes d’antisémitisme n’est ni simple ni automatique. On trouve la une
expression, peu formalisée, de la these du double antisémitisme. Une
thése qui se trouve déja dans les distinctions opérées par certains diction-
naires du début du XXe siecle et jusque dans les années 1930 encore,
indiquant deux types d’antisémitisme chez les catholiques, dont 1'un
serait permis et I’autre proscrit. Une distinction a laquelle se référent

ni méme les accusations de déicide ou de meurtre rituel, qui n’ apparaissent que lors
des grands explosions populaires contre les Juifs. Mais c’est I’affirmation, déja
infiniment dangereuse (car elle contribue a faire le lit de I’antisémitisme), que le
peuple €lu a été grand mais qu’il a démérité, en refusant de reconnaitre le Messie et
en s’opposant a I’Eglise naissante. C’est, plus précisément, la thése, d’origine polé-
mique, de la réprobation: la dispersion et les souffrances du peuple errant seraient
le signe de la colere de Dieu (...). La conversion est donc la seule issue possible pour
un Juif.» Notre-Dame de Sion et les Juifs, in: Sur les Juifs, op.cit. 327-328. Voir
aussi les travaux de Pierre Pierrard, Juifs et catholiques frangais. D’Edouard Dru-
mont a Jacob Kaplan, Pans, Fayard, 1970. 2¢ éd. Le Cerf 1997.

> Pierre Sorlin: «La Croix» et les Juifs, Paris, Grasset, 1967, Danielle Delmaire,
Antisémitisme et catholiques dans le Nord pendant I’Affaire Dreyfus, Lille,
Presses universitaires de Lille, 1991.

¢ Voir notamment la contribution de Frangois Delpech: «De 1815 a 1894» in: I'His-
toire des Juifs en France, publiée sous la direction de B. Blumenkranz, Toulouse,
Privat, 1972, 305-346.

179



aussi Olaf Blaschke et Urs Altermatt dans leurs approches concernant
I’aire germanophone.’

Les recherches francaises mettent également le doigt sur le probleme
de la continuité et de la discontinuité historique du phénomeéne avec
I’examen de I’évolution contrastée d’une France précocement émancipa-
trice qui, un siécle apres la Révolution, échappe difficilement a un regain
d’antisémitisme dans une configuration de forces qui ne se reproduit pas
a I’identique.

L’historiographie francaise travaillant sur |’entre-deux-guerres et sur la
période de Vichy a affiné ces problématiques dans une série de travaux,
qui des les années 1970, écartent toute occultation ou complaisance dans
I’analyse de I’antisémitisme et de ses sources8. Il résulte de ces
recherches que les attitudes des générations ont varié ou du moins que des
minorités en leur sein ont évolué, en ce qui concerne la place de |’ antiju-
daisme théologique dans le dispositif antis€mite. Divers foyers intellec-
tuels ont pris leur distance par rapport au maurrassisme par exemple, et
ont montré la voie a une hiérarchie ecclésiastique empétrée dans ses
visions traditionnelles et dans ses liens avec Pétain ou avec la Révolution
nationale de Vichy. Aucun automatisme ne peut se lire en tous cas dans les
comportements des catholiques a partir d’un seul parametre théologique.
Il est de bonne méthode de mettre 1’antijudaisme théologique constam-
ment en rapport avec une série d’autres facteurs (milieux, moments) et de
tenir compte des appartenances socio-culturelles et politiques de ceux
qui le professent.

7 Voir a ce sujet les articles «Antisemitismus» dans le Kirchliches Handlexikon,
Bd.1, Freiburg/Br, 1907; ou dans le Staatslexikon, Bd.1, Freiburg/Br, 31926 ou
encore dans le Lexikon fiir Theologie und Kirche, Bd.1, Freiburg/Br, 1930 ou
apparait la signature du théologien Gustav Gundlach SJ. Sur ce point voir Georges
Passelecq et Bernard Suchecky, L’encyclique cachée de Pie XI. Une occasion man-
quée de I'Eglise face a I’antisémitisme, Paris, La Découverte, 1995, 94-96. On
peut aussi lire une réflexion pertinente sur les distinctions entre antijudaisme et
antisémitisme dans la préface que signe Emile Poulat, 9-38.

8 Voir surtout les Actes des colloques de Grenoble (1976), de Lille (1977) et de Lyon
(1978) qui ont dégagé a I'instigation de F. Delpech, les voies d’une analyse histo-
rique de I’attitude des catholiques en ce domaine durant la Deuxi¢éme Guerre mon-
diale. L’exemple de I’évolution des théologiens catholiques de Lyon est mis en €vi-
dence par Bernard Comte, Conscience catholique et persécution antisémite,
Annales ESC, 48,3, 1983, 635-654. Pour une analyse plus générale qui prend en
compte, du point de vue catholique, les derniers acquis de la recherche voir Etien-
ne Fouilloux, Les chrétiens francais entre crise et libération, 1937-1947, Paris,
Seuil, 1997, et Bernard Comte, L’honneur et la conscience. Catholiques frangais en
résistance, 1940-1944, Paris, Ed. de I’ Atelier, 1998.

180



A nos yeux, frappante est la convergence entre les approches des his-
toriens du catholicisme francais et la démarche retenue par Urs Altermatt
dans son livre. Elle met aussi en relief ce qui la sépare de 1’approche
d’Olaf Blaschke.

L’enjeu véritable de la confrontation

Ce que met en ceuvre Urs Altermatt dans son ouvrage, c’est précisé-
ment une analyse ouverte des multiples facteurs qui ont pu affecter les
attitudes des catholiques suisses a propos de I’antisémitisme. A partir des
sources récoltées dans les divers champs socio-culturels et analysées sans
complaisance ni parti-pris, ’historien conclut qu’il n’observe aucune
aversion systématique des catholiques a I’égard des Juifs découlant d’une
imprégnation théologique antijudaique pourtant largement partagée. S’1l
admet qu’une circulation fluide existe entre les diverses attitudes dont 1l
dessine minutieusement les implications, Urs Altermatt n’aboutit donc
pas a des conclusions aussi rigides et massives que celles développées par
Olaf Blaschke sur ’aspect constitutif qu’aurait eu I’antisémitisme chez
les catholiques ou sur I’antisémitisme partiellement raciste qui les aurait
contaminés. Comme en France, on constate en Suisse une ambivalence
dans les positions des catholiques face a I’antisémitisme moderne. Cela
ne minimise en rien la virulence d’une aile intégriste sur le plan religieux
et politiquement d’extréme-droite dont I’antisémitisme est notoire mais
I’historien ne peut en créditer la majorité€ des catholiques.

C’est sur ce point capital de I’interprétation des caractéres de 1’antisé-
mitisme chez les catholiques que divergent les travaux de Blaschke et
d’Altermatt. Ce dernier €largit la thése du double antisémitisme — ’un
permis, 1’autre interdit — en un systeme plus vaste de positions diverse-
ment articulées ou I’antijudaisme théologique n’aboutit pas nécessaire-
ment a une ligne de conduite déterminée. Ce qui heurte apparemment
Olaf Blaschke c’est I’affirmation d’une certaine hétérogénéité des atti-
tudes dans le milieu catholique. Cette conclusion a laquelle parvient Urs
Altermatt provient en partie de son approche plurielle qui prend en
compte les multiples expressions du milieu catholique (liturgie, meeurs,
presse etc). Cette perspective a le mérite de replacer les diverses compo-
santes du catholicisme suisse dans la société globale et ruine une vision
totalisante (ou totalitaire) du catholicisme suisse que 1’approche d’Olaf
Blaschke, fondée sur le discours des élites, semble accréditer pour I’ Al-
lemagne durant la période de 1871-1914.

Que ces deux approches aient abouti a des livres tres différents malgré
une problématique commune n’est pas pour surprendre. Elles se fondent

181



en fin de compte sur une différence fondamentale dans 1’appréhension du
facteur religieux dans une société. Une appréhension qui ne peut se limi-
ter a I’étude des concepts et des discours au risque de tronquer la réalité.
Urs Altermatt, dans la ligne de ses travaux antérieurs, a tenté de dégager
les dimensions et les implications sociales, culturelles et politiques de ce
facteur religieux ou théologique en ce qui concerne I’antisémitisme. En ce
sens, son analyse fournit bien, n’en déplaise a Olaf Blaschke, un modele
pour une analyse comparative de I’ antisémitisme en Europe qui prenne en
compte toute 1’épaisseur et toute la complexité de ce phénomene.

182



	Kommentare zu einer Kontroverse in der Antisemitismusforschung
	Remarques préliminaires
	Geschichtspolitischer Konflikt in der Antisemitismusforschung : Kampagnen gegen den Freiburger Historiker Urs Altermatt
	Keine Monopolansprüche auf Begrifflichkeiten und Erkenntnisse in der Antisemitismusforschung
	Quelques réflexions d'historiographie comparative sur une querelle déloyale


