
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 94 (2000)

Artikel: "Et premièrement, mon âme je la recommande à Dieu" : la mort au
Moyen Âge d'après les Cahiers lausannois d'histoire médiévale, XIVe-
XVe siècles

Autor: Glaenzer, Antoine

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-130300

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-130300
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


«Et premièrement,
mon âme je la recommande à Dieu»

La mort au Moyen Age d'après les Cahiers
lausannois d'histoire médiévale, XIVe-XVe siècles

Antoine Glaenzer

Depuis ses débuts en 1989 jusqu'en 1995, la collection des
Cahiers Lausannois d'Histoire Médiévale1 a édité six numéros2 se

rapportant à la mort et au rituel qui l'entoure au Moyen Âge. La
particularité de la ligne editoriale de cette collection est de favoriser

une approche sociale et culturelle des thèmes qu'elle aborde.
Nous avons choisi de présenter ces ouvrages en suivant la chronologie

du cérémoniel3. Cela nous permettra de voir dans quelle
mesure ces monographies parviennent à se compléter, à montrer
par exemple ce qu'il peut y avoir de commun entre la mort du

1 La richesse de cette collection a été récemment saluée par une chronique
bibliographique d'Alain Marchandise, «La Maison de Savoie et la section d'histoire
de l'Université de Lausanne. Un enthousiasme certain pour une recherche de pointe»,

dans: Le Moyen Âge, 1998, n°3-4, pp. 539-544.
2 • Véronique Pasche, Pour le salut de mon âme. Les lausannois face à la mort

(XIVe siècle), CLHM n" 2, Lausanne 1989. (Citée: Véronique Pasche, Pour le

salut).
• Piera Borradori, Mourir au Monde. Les lépreux dans le Pays de Vaud

(XIII'-XVIP siècle), CLHM n» 7, Lausanne 1992. (Citée: Piera Borradori, Mourir

au Monde).
• Nadia Pollini, La mort du prince. Rituels funéraires de la Maison de Savoie

(1343-1451), CLHM n° 9, Lausanne 1994. (Citée: Nadia Pollini, Mort du prince).
• Jean-Luc Rouiller, Les sépultures des seigneurs de La Sarraz, CLHM n° 12,

Lausanne 1994. (Cité: Jean-Luc Rouiller, Sépulture des La Sarraz). Compte rendu:
Paul Bertrand, dans: Le Moyen Âge, 1999, p. 531.

• Pierre Dubuis, Le jeu de la vie et de la mort. La population du Valais (XIVe-XVP
siècle), CLHM n° 13, Lausanne 1994. (Cité: Pierre Dubuis, Le jeu).

• Pierre Dubuis, Les vifs, les morts et le temps qui court. Familles valaisannes:
1400-1550, CLHM n" 16, Lausanne 1995. (Cité: Pierre Dubuis, Vifs et morts).

3 C'est aussi la démarche suivie par: Nadia Pollini, Mort du prince, pp. 9-10.

17



prince et celle du lépreux. Nous chercherons aussi, par l'intermédiaire

de quelques articles récents, à signaler certains éléments qui,
observés dans la région lausannoise, l'ont aussi été en Suisse
romande ou ailleurs dans l'Europe du nord-ouest.

Les testaments

Si les testaments sont utilisés dans le monde romain, ils
disparaissent au début de la période carolingienne au profit des dons
entre vifs. Ils réapparaissent toutefois au cours des XIe- XIIe siècles
dans les pays de droit écrit, et vers le milieu du XIIIe siècle dans
le pays de Vaud. Ils deviennent suffisamment nombreux au
XIVe siècle pour que chaque étude sur la mort y recoure. Les autres

types de sources sont rares ou d'un maniement particulièrement
malaisé. D'une part, les comptes, qui permettraient de mieux saisir
l'aspect matériel de la mort, ne nous sont parvenus qu'exceptionnellement,

comme dans le cas des princes savoyards. D'autre part,
les analyses de type purement démographiques, à partir de sources
comme les comptes de châtellenie ou les registres notariaux,
conduisent à différents ordres d'appréciation qui peuvent s'avérer
peu satisfaisants. L'évaluation du nombre de personnes par feu,
première étape de ce genre de démarche, est souvent aléatoire pour
le Moyen Âge, a fortiori pendant les périodes de peste qui provoquent

des regroupements familiaux exceptionnels qui nous échappent.

Le passage à des pourcentages est un deuxième ordre de

simplification qui éloigne par trop de la source d'origine pour ne pas en
revenir à de simples proportions.

Le travail effectué sur 76 testaments lausannois du XIVe siècle,
pour tenter de déceler ce qui, au-delà d'un ensemble de formules,
permet d'avoir accès au sentiment religieux des testateurs4, montre
tout d'abord que le testament précède de peu l'extrême-onction.
C'est aussi le cas en Valais où durant l'épidémie de peste de

1348-49, les testaments sont en moyenne enregistrés une semaine
avant le décès5. Perod Maior, donzel de Lausanne, teste le 6 octobre

1360, pendant la deuxième épidémie de peste, alors qu'il est

4 Véronique Pasche, Pour le salut, p. 6.
5 Pierre Dubuis, Le jeu, p. 108.

18



malade. Le 11 octobre, sa femme entreprend la même démarche et
se présente comme veuve6. Que la peste soit là ou non, il n'y a dans
cette attitude pas non plus de différences entre les bourgeois et les
comtes ou duc de Savoie. Aymon de Savoie teste dix jours avant sa

mort, survenue le 22 juin 13437.

En dehors de son aspect juridique de programme d'organisation
de la famille après le décès du testateur8, le testament est un acte
rituel de passage qui retrace souvent le double souci de régler une
situation présente et de préparer l'avenir. C'est une voix qui,
d'outre tombe, règle les détails des funérailles, l'élection du lieu de

sépulture ainsi que le souvenir que le défunt souhaite entretenir. La
dimension spirituelle est difficile à saisir car s'il contient des

préoccupations eschatologiques, le testament est généralement
dépourvu de considérations théologiques: l'âme s'y montre mais
ne s'y révèle pas9.

Le trépas

La mort une fois survenue, le temps du trépas, qui sépare le
décès des funérailles, est marqué par un certain nombre de cérémonies.

L'importance des comtes de Savoie fait que nous sommes
bien renseignés sur leurs décès respectifs, notamment pour Amédée
VI, décédé dans la nuit du 1er au 2 mars 1383, à San Stefano, au
cours d'une expédition guerrière10. Il s'agira de ramener son corps
depuis le royaume de Naples jusqu'à l'abbaye de Hautecombe. On
fera subir à sa dépouille un traitement (il est bouilli dans le vin et le
cumin) qui permettra de ramener ses os à leur lieu de sépulture.
Pendant ce transport, l'annonce de la mort du comte est faite de
manière personnelle aux personnages importants de Savoie, alors

6 Véronique Pasche, Pour le salut, p. 30.
7 Nadia Pollini, Mort du prince, p. 19.
8 Jean-François Poudret, «Similitudes et contrastes en matière successorale»,

dans: Agostino Paravicini Bagliani, Jean-Pierre Felber, Jean-Daniel More-
rod, Véronique Pasche, dir.. Les Pays romands au Moyen Âge, Lausanne 1997,

pp. 339-352, (Cité: Pays romands).
9 Véronique Pasche, Pour le salut, pp. 31-36.

10 Nadia Pollini, Mort du prince, pp. 19-32.



que la population est prévenue par un crieur public vêtu de noir et

portant les armes du défunt".
En dehors de ces cas exceptionnels, peu de choses sont perceptibles

sur cette période durant laquelle le corps est encore présent
parmi les vivants. On observe cependant que les exécuteurs
testamentaires, souvent des prêtres et des membres de la famille, jouent
le rôle important d'organisateur des cérémonies, quitte à ce que des

suppléants soient désignés dans les testaments si l'un ou l'autre
d'entre eux est absent au moment du décès12.

La cérémonie funèbre

La cérémonie de l'enterrement commence par un convoi
funèbre qui accompagne le défunt à son église paroissiale ou à la
cathédrale. Membres du clergé, régulier et séculier (que le testateur
ne rémunère qu'en cas de présence effective), ordres mendiants,
membres de confréries, pauvres, tous se rejoignent pour former un
cortège qui peut devenir important. Depuis la fin du XIIIe siècle13,
l'ordre de préséance sociale est établi en fonction de la proximité du

cercueil, ce qui donne à cette procession l'aspect d'une véritable
cour funéraire dont l'importance est le reflet de celle du défunt.
Aux couleurs des habits des ecclésiastiques viennent s'ajouter le
blanc des vêtements de deuil de la population, alors que les princes
s'habillent de noir, qui ne deviendra la couleur de la mort qu'à la fin
du Moyen Âge. Cette couleur, expression d'un profond désespoir,
entre en conflit d'une part avec un au-delà qui s'annonce meilleur
et d'autre part avec l'image de l'aube blanche que Pilate a fait revêtir

au Christ et qu'il conservera durant toute sa Passion14. Les
vêtements sont aussi une manifestation de la puissance de la famille, qui

11 Nadia Pollini, Mort du prince, p. 39.
12 Véronique Pasche, Pour le salut, pp. 130-133. Nadia Pollini, Mort du prince,

p. 35.
13 Nadia Pollini, Mort du prince, p. 66.
14 Michel Pastoureau, «Les couleurs de la mort», dans: Daniele Alexandre-

Bidon, Cécile Treffort, dir., A réveiller les morts, Lyon 1993, pp. 97-108, (Cité:
A réveiller les morts). Michel Pastoureau «Le temps mis en couleur», dans:

Bibliothèque de l'école des Chartes, 1999, pp. 111-132. Françoise Piponnier,
«Les étoffes du deuil», dans: A réveiller les morts, op. cit., pp. 135-140.

20



peut mettre en évidence la hiérarchie du cortège en l'habillant avec
plus ou moins de fastes.

Le cortège entre ensuite dans l'église, au son des cloches, ce que
certains testateurs ressentent le besoin de spécifier15. L'intérieur est
richement décoré. La lumière, si présente dans les cérémonies
médiévales16, entoure le corps exposé dans une chapelle ardente en
bois, érigée dans le chœur et surmontée de nombreuses chandelles,
de flambeaux et de cierges de bon poids et de grande taille. Chez les

princes, des tentures aux armes du défunt recouvrent les murs17.

Pour les comtes de Savoie, les cérémonies se déroulent en deux
temps. A une cérémonie funèbre intime durant laquelle le corps est
mis en terre, correspond une cérémonie solennelle publique, destinée

avant tout à assurer la succession. La transmission de la
légitimation du pouvoir, qui doit se faire aux yeux de tous, justifie une
cérémonie succédant à celle qui a marqué la disparition du corps. A
l'image du roi de France, le comte décédé reste la figure légitime du

pouvoir jusqu'à la fin des funérailles18. Les cérémonies de
funérailles des nobles sont entourées de fastes destinés à mettre leur
rang en évidence. Ainsi, au XVe siècle, la coutume d'offrir à

l'abbaye qui accueille leur dépouille des chevaux et les armes du
défunt, est bien attestée. Toutefois, ces offrandes prennent un tour
particulier avec les comtes de Savoie qui introduisent dans la
cérémonie, dès 1328, un élément, un geste, de nature successorale par
le biais de la présentation des épées. Lors de l'ensevelissement
d'Amédée VI en 1383, deux épées sont présentées. Un écuyer
s'avance en tenant par la poignée une épée dans son fourreau,
représentative du pouvoir de la lignée de Savoie. Il est suivi par un
prince de sang qui tient l'épée personnelle du comte, préalablement

dorée, et qu'il présente à l'envers, c'est-à-dire par la pointe, en
signe de mort. C'est cette deuxième épée qui sera offerte à l'ab-

15 Véronique Pasche, Pour le salut, p. 58.
16 Elodie Lecuppre-Desiardin, «Les lumières de la ville: recherche sur l'utilisation

de la lumière dans les cérémonies bourguignonnes (XIVC-XVC siècles», dans:
Revue historique, 1999, pp. 23-43. David Postles, «Lamps, lights and layfolk:
<popular> devotion before the Black Death», dans: Journal of Medieval History,
Vol. 25, n° 2, pp. 97-114, 1999.

17 Nadia Pollini, Mort du prince, pp. 76-82. Véronique Pasche, Pour le salut,
p. 59.

18 Nadia Pollini, Mort du prince, p. 38.

21



baye avec d'autres éléments de son armure comme son écu et des

bannières de guerre19. Lors d'une seule cérémonie, à l'aide d'un
même objet présenté sous deux formes différentes, le pouvoir
personnel du comte est déposé et la continuité du pouvoir dynastique
des Savoie mise en évidence.

La mémoire
Le lieu de sépulture et les suffrages

Le testament comporte aussi, et peut être même surtout, de
nombreuses dispositions liées à l'entretien de la mémoire du défunt. Le
choix du lieu de sépulture est le premier processus de cette
célébration. Si régulièrement les conciles se sont évertués à interdire
les enterrements à l'intérieur des églises (VIe siècle: Braga ; IXe
siècle: Tribur), c'est bien que cette coutume s'était profondément
ancrée dans la pratique du christianisme20. Dès le début du XIIIe
siècle, les fidèles ont la possibilité de se faire enterrer dans leur
paroisse, à la cathédrale ou dans le cimetière d'un ordre mendiant.
Pour des raisons de proximité, c'est bien sûr la paroisse qui est le
lieu de sépulture le plus souvent rencontré. Même dans les grandes
villes, où le choix entre ces trois lieux d'inhumation est possible, la
paroisse reste la structure sociale à laquelle, en dernier lieu, on se
rattache21.

Mais la mémoire du défunt est aussi engagée par les dons qu'il a

la possibilité de faire aux différents établissements ecclésiastiques
de sa région. Ils sont liés à la célébration de messes anniversaires

qu'il s'agit de multiplier. L'une des clés du Paradis consiste en la
célébration de nombreuses messes par divers établissements. Il y a

là un lien direct avec le Jugement dernier: la mémoire du défunt
doit être entretenue jusqu'à la fin des temps. Ainsi, à la part cano-

19 Nadia Pollini, Mort du prince, pp. 88-99. Agostino Paravicini Bagliani,
«L'offrande des chevaux. Une question ouverte», dans: Eva Maier, Antoine Rochat,
Denis Tappy, dir., A cheval entre histoire et droit, hommage à Jean-François Pou-
dret, Lausanne 1999, pp. 109 - 117.

20 Michel Muller-Wille, «Death and burial in medieval Europe», dans: Scripta
minora, 1992-93, pp. 1-71.

21 Véronique Pasche, Pour le salut, p. 62. Véronique Pasche, «Mort et sépulture.
Les testaments», dans: Pays romands, op. cit. note 8, pp. 425^-32.

22



nique de dons réservés à la paroisse à laquelle on appartient, il est
bon d'ajouter la cathédrale de Lausanne, les ordres Mendiants, les

béguines et les recluses22. Ces actes de piété sont le reflet de la

puissance du donateur aussi bien que de celle du donataire. Ils
expliquent la formation de domaines fonciers ecclésiastiques
importants jusqu'au XIIe siècle, auxquels succède, au XIIIe siècle,
une puissance économique due à la donation de rentes23.

Les dons concernent aussi les confréries dont la première fonction

est d'encadrer le défunt au moment des cérémonies funèbres.
Les confrères, membres parfois de plusieurs confréries, assistent
aux funérailles lors du décès d'un des leurs ou de sa femme. Ne pas
mourir seul est l'une des conditions du bon entretien de la mémoire

du défunt24. L'ensemble de la partie cérémonielle, du cortège
aux donations, en passant par la célébration de nombreuses messes
anniversaires, tend à éviter au maximum cette solitude du défunt. Il
devient ainsi un «lieu de passage» entre les corps et les âmes, entre
sa famille terrestre et sa famille spirituelle.

Les monuments

Le corps, au-delà de la mort, conserve une fonction de mémoire25.

Sa présence dans l'église est souvent rattachée à la construction

d'une chapelle, voire d'un autel sur lequel une messe sera
célébrée chaque jour26.

Les monuments funéraires sculptés sont un type particulier de la
manifestation de la mémoire du défunt27. Liés à la célébration
d'une dynastie, leur analyse nécessite une approche pluridisciplinaire

réunissant des historiens, des historiens de l'art, des restaura-

22 Véronique Pasche, Pour le salut, pp. 80-90. Bernard Andenmatten, «Lausanne
et le pays de Vaud: béguines, recluses et reclus», dans: Helvetia sacra, t. IX,. Bâle-
Francfort V Main 1995. pp. 723-730.

23 Michel lauwers, La mémoire des ancêtres, le souci des morts: morts, rites et
société au Moyen Age (diocèse de Liège, Xl'-Xlll' siècles), Paris 1997.

pp. 335-343. (Cité: La mémoire des ancêtres).
24 Véronique Pasche, Pour le salut, pp. 82-90.
25 Véronique Pasche. Pour le salut, pp. 45-52.
26 Véronique Pasche. Pour le salut, pp. 218-220.
27 Jean-Luc Rouiller, «Tombes et traditions funéraires de la noblesse», dans: Pays

romands, op. cit. note 8. pp. 433-438.

23



teurs et des héraldistes. C'est en tout cas la démarche qui a été suivie

pour l'étude du cénotaphe de Neuchâtel qui fait encore l'objet
d'investigations en vue de sa restauration28. La première approche
archéologique, bien que restreinte, a déjà permis de montrer que
l'on avait affaire non pas à un cénotaphe, ce qui suppose l'absence
d'un corps, mais bien à un caveau funéraire, retrouvé au pied du
monument29. De la même manière et à la même époque, les

seigneurs de La Sarraz, traditionnellement enterrés à l'abbaye du Lac
de Joux, ont fait édifier un cénotaphe dans leur chapelle saint
Antoine lors des vingt dernières années du XIVe siècle30. Le fait
qu'il s'agisse d'un monument dynastique n'empêche pas qu'il soit
lié à des considérations théologiques. Si la présence du gisant
recouvert de crapauds et de serpents peut s'expliquer par l'essor du
macabre qui a suivi la peste de 1349, on pourrait aussi penser à

Yexemplum du comte de Crépy-en-Valois. Alors que l'on voulait
exhumer son corps, on le découvrit recouvert de crapauds, de vers
et de serpents. A cette vue, son fils se défit de tous ses biens et partit

pour vivre de l'aumône. Il arriva à Rome où il vécut si saintement
qu'à sa mort, toutes les cloches se mirent à sonner en son
honneur31. C'est dire que même les puissants sont touchés par l'horreur
de la mort, qui peut les amener à vivre une conversion, à délaisser
les biens matériels pour se rapprocher d'une vie dont la spiritualité
est plus affirmée. La tradition de cet exemplum se développe dans
la littérature didactique au XIIIe siècle à partir du motif du «fils
ingrat» au visage duquel saute un crapaud32. Il mériterait une étude

permettant de montrer sa diffusion et son implication dans l'art
mortuaire.

28 Mélanges d'histoire neuchâteloise en hommage à Louis-Edouard Roulet:
«Totamque machinant ob memoriam fabrefecit: une étude pluridisciplinaire du
tombeau des comtes de Neuchâtel». dans: Revue historique neuchâteloise. 1997.

pp. 155-194, (Citée: RHN).
29 Jacques Buiard. «Premières découvertes archéologiques à la collégiale», dans:

RHN, 1997, pp. 163-166.
30 Jean-Luc Rouiller. Sépultures des La Sarraz, p. 222.
31 Jacques Berlioz. Colette Beaucourt, «Mors est timenda. Mort, morts et mourants

dans la prédication médiévale: i'exemple de <l'alphabet des récits> d'Amoid
de Liège (début du XIVe siècle)», dans: A réveiller les morts, op. cit. note 14,

pp. 17-30.
32 Jacques Berlioz. «L'homme au crapaud. Genèse d'un exemplum médiéval»,

dans: Tradition et histoire dans la culture populaire. Grenoble 1990. pp. 169-203.
Voir en particulier la note 71, p. 193. qui signale le tombeau des La Sarraz.

24



Le cas, très particulier et étroitement associé à Amédée VIII,
d'Henry de Colombier (13687-1437) est exceptionnel33. Sa

conception personnelle de la religion et de la mort l'ont amené,
encore jeune, à tailler de ses mains son propre tombeau. Il
abandonnera ensuite ses biens et quittera sa famille pour rejoindre
l'Ordre de Saint-Maurice, nouvellement créé par Amédée VIII.
Henry de Colombier, troisième du nom, marque sa présence sur
terre par la construction du château de Vufflens34 et se préoccupe de
l'au-delà en faisant célébrer, de son vivant déjà, des requiem pour
le repos de son âme.

Les maladies
La lèpre

Au parcours d'une mort que l'on sent venir avec l'avancement de

l'âge, correspond celui d'une mort annoncée par la maladie. Il en va
ainsi de la lèpre, qui a sévi à Lausanne comme ailleurs entre les
XIIIe et XVIIe siècles. Durant toute cette période, on n'a su s'en
protéger que par le système de l'exclusion et la construction de
maladières au bord des routes mais à l'écart des villes; protection
d'une efficacité discutable si l'on pense que les lépreux devaient se

déplacer pour quêter35. Il se dégage de l'organisation d'une léproserie

l'image d'un milieu conventuel. L'arrivée du malade est
précédée d'une cérémonie destinée à marquer que l'on change de
monde. Le lépreux est accompagné en cortège jusqu'à son lieu de

claustration, ce qui fait que l'on est à la fois proche d'une cérémonie

funèbre et de la prononciation des voeux. L'ambiance conventuelle

est encore renforcée par la création fréquente, rendue pos-

33 Jean-Daniel Morerod, «Les dispositions patrimoniales et funéraires d'un compagnon

de Ripaille, Henri de Colombier», dans: Bernard Andenmatten, Agostino
Paravicini Bagliani, éd.. Amédée VIII - Félix V. premier duc de Savoie et pape
(1383 - 1451), Lausanne 1992, pp. 279 - 297.

34 Marcel Grandjean. «Henri de Colombier, le constructeur», dans: François
Forel-Baenziger. Jean-Daniel Morerod. Marcel Grandjean, Le château de

Vufflens. Lausanne 1996. pp. 201-205. Marcel Grandjean, «L'architecture militaire

de la fin de l'époque gothique», dans: Pa\s romands, op. cit. note 8,

pp. 508-510.
35 Piera Borradori, Mourir au Monde, p. 9.

25



sible par le concile de Latran de 117936, d'une chapelle à l'intérieur
du périmètre de la maladière.

À la naissance, au milieu du XIIe siècle, du Purgatoire des âmes,

correspond, dès la fin du siècle, une mise à l'écart du corps malade,
la création d'un lieu terrestre d'attente, dans lequel le corps expie
ses péchés avant que l'âme ne puisse s'en libérer pour d'autres
cieux, qui ne sont pas nécessairement plus cléments. Si le lépreux
est indéniablement vu comme un pécheur de la chair, une fonction
d'intercesseur lui est rattachée: le ladre paie aussi pour les péchés
des autres. La Réforme, en supprimant le rôle que le lépreux jouait
dans la société37, le banalisera. Il ne sera plus qu'un simple malade,
et l'on ne verra pas de pasteurs dans les léproseries.

La peste

Venant du sud, la peste traverse l'Europe en 1348-49. Elle sévit
à Genève en août 1348 et connaît des paroxysmes en février 1349
à Saint-Maurice, en mars à Vevey, en avril-mai à Lausanne, date à

laquelle elle est installée tout autour du lac Léman. Elle a en même

temps remonté le Rhône, ce qui explique que Sion sera surtout
touchée en juillet 134938.

En Valais, la peste se déclenche dans une population qui stagne
depuis une dizaine d'années après avoir connu un accroissement
régulier pendant près de trois siècles. Elle est responsable du décès
de 40% de la population de Saint-Maurice et de 25% à 30% dans le

village voisin de Vérossaz39. La proportion d'un tiers de décès a été
observée pour Lausanne et pour la région neuchâteloise où, là aussi,

les ravages de ce que les contemporains décrivent comme «la
grande mortalité» peuvent être décelés dans les comptes des
receveurs40.

36 Michel lauwers, La mémoire des ancêtres, op. cit. note 23, p. 463.
37 Piera Borradori, «Être lépreux autour de 1300», dans: Le pays de Vaud vers

1300, CLHM n" 6, Lausanne 1992, pp. 105-113.
38 Bernard Andenmatten, Jean-Daniel Morerod, «La peste à Lausanne au XIVe

siècle», dans: Etudes de lettres, 1987, pp. 19-49.
39 Pierre Dubuis, Le jeu, pp. 30-95 et p. 133.
40 Rémy Scheurer, «La peste de 1349 et ses conséquences dans la région de

Neuchâtel», dans: Musée neuchâtelois, 1972, pp. 24—32.

26



Si les conséquences démographiques de la peste peuvent être
estimées, son impact social est encore peu étudié. Les études
menées sur le chapitre de Lausanne montrent que le renouvellement

des chanoines est à considérer en fonction des deux épidémies

de 1349 et 1360. U y a sans doute là une piste à suivre. La
rareté de sources régulières réparties sur une dizaine d'années limite

pratiquement la recherche au domaine du renouvellement des
élites41.

Il semble que la peste, spectaculaire et effrayante, ait eu peu de

répercutions sur la liturgie. Cependant, un missel valaisan daté de

1439, comporte dans sa reliure une prière «contra mortalitatem42»,
appellation qui fait référence à la période de peste.

Conclusion

Les études lausannoises confirment que le bas Moyen Âge n'a
pas de conception de la mort qui soit particulière à une région. De
Liège à Pans, en passant par Lausanne et le Valais, les fidèles
suivent les règles édictées par l'Église. Le faste des cérémonies peut
changer et le dernier rituel public avant de quitter ce monde en
vient alors à refléter la position sociale du défunt, mais dans sa

conception, la mort, et peut être plus encore sa mise par écrit dans
le testament, est pour tous une dernière démarche d'humilité avant
le premier Jugement, celui de la fin de son propre temps.

On est cependant en droit de se demander, au vu du souci que les
testateurs prennent à soigner les détails de leurs funérailles et de la
célébration de leur mémoire, si nous n'avons pas ici la marque
d'une nouveauté. Le culte des morts, affaire des familles durant le
haut Moyen Âge, est pris en charge par l'Église aux XIe-XIIe
siècles43. A la fête de tous les saints, née en Angleterre au début du

41 Véronique Pasche, «Les épidémies de peste en Suisse romande», dans: Agostino
Paravicini Bagliani, Francesco Santi, éd., The Regulation ofEvil, Florence 1998,

pp. 125-136. Bernard Andenmatten, Jean-Daniel Morerod, op. cit. note 38.
42 Pierre Dubuis, Vifs et morts, p. 217.
43 Eric Rebillar, «Eglise et sépulture dans l'Antiquité tardive (Occident latin, Lïïe -

VP siècles), dans: Annales HSS, 1999, pp. 1027-1046. Michel Lauwers, «Le
cimetière dans le Moyen Âge latin. Lieu sacré, saint et religieux», dans: idem,

pp. 1047-1072.

27



VIIIe siècle, Odilon, abbé de Cluny, ajoute vers 103044 le dies ani-
marum: le jour des âmes (et non le jour des morts): «On célébrera
toutes les messes publiques ou privées pour le repos des âmes des
fidèles45». La création, au début du XIIe siècle, d'une célébration
hebdomadaire: le lundi des Trépassés46, viendra renforcer ces fêtes
annuelles qui occupent les deux premiers jours de novembre.

Les nécrologes sont une étape significative de ce processus
d'intégration du culte des morts à la liturgie. Ces listes de défunts
étaient d'abord conçues pour être lues pendant la messe, puis, au
fur et à mesure des enregistrements et de leur mélange avec la liste
des saints - les martyrologes -, les nécrologes sont devenus un lieu
symbolique, témoignant du passage par la vie terrestre47.

A cette continuité qui s'établit entre les communautés des

vivants et des morts par l'intermédiaire de l'Église, correspond un

espace intimement lié à l'église: le cimetière, qui devient l'un des

centres de la paroisse aux XIIe-XIIIe siècles. Pratiquement absents
des remarques des commissaires épiscopaux qui font le tour du
diocèse de Lausanne au début du XVe siècle48, ils sont constamment

présents lors de celle de 1453-5449. Pour chaque paroisse qui
en possède un, et rares sont celles qui n'en ont pas, le cimetière
doit être clos et munis de quatre croix, une à chaque angle. Certes,
à quarante ans de distance, les evêques n'ont pas les mêmes
préoccupations théologiques50. Mais il n'en reste pas moins que lors de
la deuxième visite, un dialogue s'instaure entre ce que l'évêque
Georges de Saluces conçoit comme les deux espaces constitutifs

44 Dominique Iogna-Prat, «Des morts très spéciaux aux morts oridinaires: la pastorale

funéraire clunisienne (XIC-XIIC siècles)», dans: Médiévales, n" 31, 1996,

pp. 79-91.
45 Robert Amiet, «Le culte chrétien pour les âmes des défunts», dans: A réveiller tes

morts, op. cit. note 14, pp. 277-286.
46 Marie Anne Polo de Beaulieu, «Le <lundi des Trépassés>. Création, diffusion et

réception d'un rituel», dans: Annales HSS, 1998, pp. 1191-1217.
47 Virginie Greene, «Un cimetière livresque: la liste nécrologique médiévale», dans:

Le Moyen Âge, 1999, pp. 307-330.
48 La visite des églises du diocèse de Lausanne en 1416-17. Lausanne 1921.
49 Ansgar Wildermann, Véronique Pasche, éd., Im visite des églises du diocèse de

Lausanne en 1453, Lausanne 1993.
so Pierrette Paravy. La visite des églises du diocèse de Lausanne en 1453, op. cit.,

pp. 9-17.

28



d'une église. Les chœurs et les autels doivent être entretenus avec
soin, tandis que la sacralisation de tous les cimetières du diocèse
doit être marquée par la mise en place de quatre croix.

Ce lien entre les vivants et les morts, qui ne cesse de se développer

entre les XIIe et XVe siècles, est peut-être l'une des raisons,
culturelle et sociale, qui permettrait d'expliquer la renaissance des
testaments aux XIIIe-XIVe siècles.

29


	"Et premièrement, mon âme je la recommande à Dieu" : la mort au Moyen Âge d'après les Cahiers lausannois d'histoire médiévale, XIVe-XVe siècles

