
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 93 (1999)

Artikel: Debatte über die "Freiburger Schule"

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-130294

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-130294
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en




Debatte

über die «Freiburger Schule»

Geschichtsdebatten kommen in der Schweiz nur selten vor. und noch
seltener drehen sie sich um Religion. Kirche oder Katholizismus. Früher stritten

sich die Historiker zuweilen über Reformation. Gegenreformation und
den Sonderbundskrieg, seit dem Säkularisierungsschub der Nachkriegszeil
fielen auch diese Kontroversthemen weg.

Indessen: Im Zusammenhang mit den Debatten über die Schweiz im
Zweiten Weltkrieg rückte auch das Verhalten der Katholiken und ihrer Kirche
gegenüber dem Faschismus und Nationalsozialismus in den Interessenbereich

der Historiker. Die Frage lautete unter anderen: Wie antisemitisch war
der Katholizismus?

Die ZSKG publizierte] 1998 und 1999 Spezialdossiers zum katholischen
Antisemitismus, die über die Religions- und Kirchengeschichte hinaus
Beachtung fanden. Als Antwort auf Lukas Rölli-Alkempers ZSKG-Beitrag
über den katholisch-konservativen Antisemitismus erschien im Organ der
Religiös-Sozialistischen Vereinigung der Deutschschweiz. d.h. in den «Neuen

Wegen», eine Replik von Josef Lang, die er in erweiterter und weniger
polemischen Form auch unserer Zeitschrift zugeschickt hat. Damit läuft eine
kleinere Debatte weiter, die Lang in der Dezembernummer 1996 des

«Widerspruch. Beiträge zur sozialistischen Politik» begann.
Langs Artikel hatte seinerzeit eine gewisse Bekanntheit erlangt, weil er

als nicht bereinigter Fahnenabzug kurz vor jener Bundesratssitzung vom 18.

Dezember 1996 in Bern in Umlauf gebracht wurde, als es darum ging, die
Historikerkommission «Schweiz-Zweiter Weltkrieg» zu ernennen. Bekanntlich

verzichtete ich auf das mir vom Bundesrat angetragene Präsidium. Die
Hintergründe schildere ich in einem Interview, das die Freiburger Studentenzeitschrift

«Spectrum» im Mai 1997 von mir offenbar auf Anregung aus
Kreisen des «Widerspruchs» erbat. Da es sich um das einzige gedruckte
Interview handelt, das ich in dieser Angelegenheit gab. soll der schwer
zugängliche Text hier nochmals als Information abgedruckt werden. Neben
mir ist die «Freiburger Schule» und damit indirekt auch die Redaktion der
ZSKG angesprochen.

Anzufügen ist, dass die «Freiburger Schule» mittlerweile verschiedene
Monographien zum Thema des Antisemitismus in der katholischen Schweiz
veröffentlicht hat. Im Huber Verlag in Frauenfeld erscheint im Herbst 1999—

85



noch vor dem Flüchtlingsbericht der Historikerkommission - mein umfangreiches

Buch «Katholizismus und Antisemitismus: Mentalitäten.
Kontinuitäten, Ambivalenzen. Zur Kulturgeschichte der Schweiz 1918-1945».
Frauenfeld 1999, 416 S. Damit hat die «Freiburger Schule» in Rekordzeit
auf die Kritik reagiert. Nun darf man auf die historiographische Aufarbeitung

des Antisemitismus in andern Sozialmilieus der Schweiz gespannt sein.

Urs Altermatt, Redaktor

Der katholisch-konservative Antisemitismus
Eine Entgegnung

Josef Lang

Die letzte Ausgabe der Zeitschrift für Schweizerische Kirchengeschichte
(ZSKG). die hochinteressante Beiträge zum katholischen Antisemitismus in
unserem Lande in der ersten Hälfte dieses Jahrhunderts beinhaltet, schleppt
eine ziemlich aus dem Rahmen fallende Polemik gegen meine Person mit
sich. Auf die wichtigsten inhaltsbezogenen Vorwürfe will ich untenstehend
eingehen.

Ausnahme oder Regel?

Lukas Rölh-Alkemper. Verfasser der polemischen «Richtigstellung», ist
der einzige Autor, der im folgenreichen «Widerspruch»-Beitrag
«Katholischkonservativer Antisemitismus in der Schweizer Geschichte. Professor Altermatts

<Freiburger Schule> - zwischen Verdrängung und Verharmlosung»
positiv erwähnt wurde. Über dessen Dissertation «Die Schweizerische
Konservative Volkspartei 1935-1943. Politischer Katholizismus zwischen
Emanzipation und Integration» steht dort: «Der 11. Band (1993) ist der einzige, in
dem der <Judenfrage> ein eigenes Kapitel gewidmet ist.» Allerdings stellte ich
dann dessen Einschätzung, «es wäre falsch, die Katholisch-Konservativen
wegen derartigen Aussagen generell des Antisemitismus zu bezichtigen» in
Zweifel: «War aber Judenfeindlichkeit nicht eher die Regel?»1

1 Rölli-Alkemper, Katholischer Antisemitismus und die <Freiburger Schule>. Eine
Richtigstellung, in ZSKG, Freiburg 1998, 107-123: Lang, Katholisch-konservativer

Antisemitismus in: Widerspruch. Streit um Geschichte. Antisemitismus. Ras-

86



Urs Altermatts hervorragender Beitrag «Das Koordinatensystem des
katholischen Antisemitismus in der Schweiz 1918-1945» in dem 1998 von
Aram Mattioli herausgegebenen Sammelband stellt die «Hypothese» auf.
«dass antisemitische und antijudaistische Einstellungen zur Normalität in
weiten Teilen des Katholizismus in der Zwischenkriegszeit gehörten.» Im
gleichen Buch zieht Markus Ries. Professor für Kirchengeschichte an der
Theologischen Fakultät der Universitären Hochschule Luzern und Präsident
der «Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte», unter dem Titel
«Katholischer Antisemitismus in der Schweiz» die Schlussfolgerung: «Die
Beispiele zeigen, dass Antisemitismus auch in der Schweiz weithin Teil
katholischer Religiosität und Weltanschauung war.»2 Die erwähnten ZSKG-
Beiträge bestätigen diese Einschätzungen.

Die inhaltliche Hauptschwäche von Rölli-Alkempers Abrechnung liegt
darin, dass er auf das eigentliche Thema des «Widerspruch»-Beitrags gar
nicht richtig eingeht. In den einleitenden Bemerkungen zum lOseitigen Text
habe ich geschrieben: «In den zwei Zeiträumen, in denen die sogenannte
<Judenfrage> ein besonderes Politikum war, in den 1860er und 1870er Jahren
(Emanzipation und Kulturkampf) und in der Zwischenkriegszeit
(Aufschwung des Faschismus und der Fronten) gehörten die Katholisch-Konservativen

mit zu den Hauptprotagonisten. Vor diesem Hintergrund will ich
nicht den katholisch-konservativen Antisemitismus untersuchen, sondern
dessen (Nicht-)Thematisierung durch die <Freiburger Schule> um den Historiker

Urs Altermatt.»'
Rölli-Alkemper verkürzt meine Kritik, indem er moniert. «Linke» hätten

Altermatt als Kommissionspräsidenten «mit dem Hinweis» verhindert,
«dass er Motta. Etter und Co nicht auf ihre antisemitische Haltung überprüft
habe.»4 Tatsache ist, dass ich alle themenbezogenen Bücher. Buchbeiträge
und Zeitschriftenartikel, die Urs Altermatt verfasst oder herausgegeben hat
und die gesamthaft ein paar Tausend Seiten umfassen, in der jeweiligen
Originalsprache untersucht habe. Hätte Rölli-Alkemper meine wenigen
diesbezüglichen Beiträge ebenso aufmerksam studiert, hätte er sich eine Reihe
unnötiger Polemiken ersparen können.

sismus, Heft 32, Zürich 1996, 89-98. hier 94; auf Altermatts Ausblenden des
Antisemitismus hatte ich bereits im Sommer 1996 in der WochenZeitung hingewiesen:
Das katholische Ghetto. Der Kampf der Konservativen gegen die Judenemanzipation

1862-1872, WoZ 30.8.1996; Rölli-Alkempers Buch erschien in der von Urs
Altermatt im Freiburger Universitätsverlag herausgegebenen Reihe «Religion -
Politik - Gesellschaft in der Schweiz».

2 Altermatt, bzw. Riesin: Mattioli (Hg.), Antisemitismus in der Schweiz 1848-1960,
Zürich 1998,489, bzw. 52.

3 Lang, Widerspruch, 89
4 Rölli-Alkemper, ZSKG, 111.

87



Verfälschende Wiedergaben

Weiter berücksichtigt Rölli-Alkemper nicht, dass sich die sachbezogenen
Abschnitte im «Widerspruch» auf das (für ein Laienpublikum weitgehend
unbekannte) 19. Jahrhundert konzentrieren und dazu dienen, einen
Überblick über das zu vermitteln, was überhaupt ausgeblendet wurde. Sie
haben allein aus Platzgründen einen stark summarischen Charakter. Rölli-
Alkemper fasst etliche dieser zusammenfassenden Aussagen noch einmal
zusammen, aber oft auf eine verfälschende Art. Zum Beispiel weitet er die
Einschätzung, dass der Kampf gegen die Judenemanzipation und der
Antisemitismus den katholischen Konservativismus «in zwei wichtigen Jahrzehnten,

den 60er und 70er Jahren, dem Übergang von der <Untergangsstim-
mung> zu einer <ernstzunehmenden Kraft>. politisch stark beschäftigten,
ideologisch prägten und organisatorisch stärkten» willkürlich auf die folgenden

Jahrzehnte aus. Für die Zeit zwischen 1890 und 1918 ist dies offensichtlich
falsch.5

Völlig aus der Luft gegriffen ist Rölli-Alkempers Unterstellung, ich würde

«zwischen kirchlichem Antijudaismus und moderner, rassistischer
Judenfeindschaft in der katholischen Bevölkerung einen einfachen kausalen
Zusammenhang konstruieren». Weder werfe ich der katholischen
Judenfeindlichkeit Rassismus vor, noch stelle ich zwischen dem traditionalen
Antijudaismus und dem Rassenantisemitismus «einen einfachen kausalen
Zusammenhang» her. In einem anderen Beitrag in der «Weltwoche» wies
ich im Zusammenhang mit den Aussagen von Mitgliedern der katholischen
Akademikergesellschaft «Renaissance» im Jahre 1924, in denen sie den
Juden eine «eingeborene Machtgierigkeit und Ehrgeizigkeit» und «etwas
Blutfremdes. Rassenfremdes» unterschoben, darauf hin, dass theologisch
gesehen der Rassenantisemitismus mit dem christlichen «unverträglich» ist,
dass es aber «praktisch häufige Überschneidungen» gab.6

«Das weisse Kreuz im roten Feld»

Offensichtlich setzt Rölli-Alkemper den modernen Antisemitismus dem
Rassenantisemitismus gleich. Aber diese früher gängige Definition ist überholt.

Der Rassenantisemitismus ist eine späte Entwicklung des modernen
Antisemitismus und hatte in der Schweiz nie ein mit Deutschland und Österreich

vergleichbares Gewicht. Wer den modernen Antisemitismus als eine
besondere Form des Rassismus missversteht, hat kein Augenmerk für die

5 Lang, Widerspruch. 92; Rölli-Alkemper. ZSKG 112; siehe dazu weiter: Lang, Der
Widerstand gegen die Judenemanzipation in der Zentralschweiz 1862-1866, in:
Mattioli (Hg.). Antisemitismus 193-212.

6 Rölli-Alkemper, ZSGK, 114; Lang, «Wir schaudern und wenden uns ab». Debatte
Christen und Juden. Weltwoche 4. 12. 1997.

88



«Erfindung» der helvetischen Variante durch den einflussreichen Piusverein
im Rahmen der Bewegung gegen die Emanzipation. Dessen Judenfeindlichkeit

ging über den christlichen Antijudaismus hinaus, indem er ihn «nationalisierte».

«Das weisse Kreuz im roten Feld», das 1847 nicht die konservativen
Sonderbunds-, sondern die liberalen Tagsatzungstruppen getragen haben,
wurde ethnonationalistisch und judenfeindlich umgedeutet.7

Dass sich Rölli-Alkemper lieber an alte, oft apologetische Positionen
klammert als neuen Erkenntnissen öffnet, zeigt seine Verharmlosung der
deutschen Zentrumspartei mit dem Mazura-Zitat, «dass <die Judenfrage
weder im Kaiserreich noch in der Weimarer Republik eine besondere
Bedeutung hatte.» Der von Rölli-Alkemper höchst einseitig zitierte Olaf
Blaschke schreibt in der wegweisenden Dissertation «Katholizismus und
Antisemitismus im Deutschen Kaiserreich» über dessen Gewährsmann:
«Provokant und verharmlosend ist die Untersuchung von Uwe Mazura über
die Zentrumspartei und die <Judenfrage> von 1870 bis 1933. Sie greift die
<kritischen> Historiker an. die den Katholizismus <antimodern> nennen und es

wagen, ihm obendrein <auch Antisemitismus zu unterstellen>.» 8

«Christliche Nation» und «Überfremdung»

An anderer Stelle unterstellt mir Rölli-Alkemper die Position, «der
Kampf gegen die Judenemanzipation oder gar die Judenfeindschaft im letzten

Drittel des 19. Jahrhunderts und auch in der Zwischenkriegszeit» sei
«ein konstitutives Element des politischen Katholizismus» gewesen.9 Im
Widerspruch-Artikel kommen die beiden inkriminierten Worte nie vor. Im
erwähnten Weltwochen-Beitrag behaupte ich bezogen auf das 19. Jahrhundert

(aufgrund meiner Forschungen über die Innerschweizer Stammlande,
über den Piusverein und die Kirchenzeitung und in Anlehnung an Blaschkes
Dissertation), dass «der Ultramontanismus und der Antisemitismus <ver-
zahnt> waren und dieser einen konstitutivem Teil des katholischen Milieus
bildete». Das Milieu, in dem der Klerus die zentrale Rolle spielte und der
politische Katholizismus, der unter einem gewissen realpolitischen und
mässigenden Druck stand, sind nicht ganz das gleiche. Hier möchte ich
selbstkritisch beifügen, dass ich im Widerspruch-Artikel selber, wo ich von
den «Katholisch-Konservativen» und vom «politischen» Katholizismus,
aber nicht vom «Ultramontanismus» und vom «Milieu» spreche, begrifflich
zu wenig differenziere.

7 Siehe dazu Mattioli, Der <Mannli-Sturm> oder der Aargauer Emanzipationskonflikt
1861-1863 in: Mattioli, Antisemitismus, 162ff; Lang, Widerstand, in: ebenda

198f.,207.
8 Mazura, Zentrumspartei und Judenfrage 1870/71-1933. Verfassungsstaat und

Minderheitenschutz, Mainz 1994, 217; Blaschke, Katholizismus, Göttingen 1997,
16; Rölli-Alkemper, Richtigstellung 116; Lang, Widerspruch, 94.

9 Rölli-Alkemper, ZSKG, 115.

89



Allerdings wurde die Stossrichtung meiner damaligen Schlüssel-Aussagen

durch die nach dem Widerspruch erschienenen ausführlicheren Publikationen

bestätigt, nicht zuletzt durch die aus Freiburg. So stellt Altermatt
folgende Verbindung zwischen dem 19. und dem 20. Jahrhundert her: «Was

war nun das spezifisch Katholische an der Argumentation der katholischen
Publizisten in bezug auf die <Überfremdung>? Schon im 19. Jahrhundert
hatte das katholisch-konservative Konstrukt der «christlichen Nation» die
Erteilung der staatsbürgerlichen Rechte und Pflichten vom katholischen
Glauben abhängig gemacht. Dies wirkte in den dreissiger Jahren des
20. Jahrhunderts nach.»10 Genau diese Verbindung von Konteremanzipation
im 19. und antisemitisch verdichteter Fremdenfeindlichkeit in der
Zwischenkriegszeit zieht Rölli-Alkemper in Zweifel. Weil dadurch offensichtlicher

wird, dass der katholische Konservativismus nicht nur quantitativ,
sondern auch qualitativ als inhaltlicher Pionier eine besondere Rolle im
helvetischen Antisemitismus spielte?

Zweierlei Emanzipation

Auf einen möglichen Grund für Rölli-Alkempers Abwehr gegen solche
Einsichten macht er indirekt selber aufmerksam. Meine Aussage bezüglich
der Rolle der Katholisch-Konservativen im Kampf gegen die Emanzipation
der Juden 1864-1874 setzt er in folgende Frage um: «War er <ein prioritäres
Propagandamitteb der Katholisch-Konservativen im Kampf um ihre
Emanzipation im liberalen Bundesstaat?» Aus «meiner» Emanzipation der Juden
wird «seine» der Katholiken. Offensichtlich hängt das auch mit einer
unterschiedlichen Opfersicht zusammen.

Auf eine diesbezügliche Empfindlichkeit weist eine andere Fehlinterpretation

hin. Den «Widerspruch»-Satz: «Beinahe war es ihnen (den Aargauer
Konservativen, jl) gelungen, den bestgehassten Vorkämpfer der Judenemanzipation,

den katholischen Klosteraufheber und Jesuitenausweiser Augustin
Keller, aus der Regierung zu werfen» versteht Rölli-Alkemper so: «(...) der
von ihm als «Klosteraufheber und Jesuitenausweiser gepriesene»
Regierungsrat». Meine kurze Charakterisierung will nicht preisen, sondern klären.
Sie soll aufzeigen, dass es zwischen dem (den «Widerspruch»-Leserlnnen
kaum bekannten) liberalkatholischen Kulturkämpfer und den Katholisch-
Konservativen unabhängig von der sogenannten «Judenfrage» einen tiefen
Graben gab. Weiter soll sie darauf hinweisen, dass sich die Katholiken in der
zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts - abgesehen von wenigen Ausnahmen -
in ein Juden- und ein jesuitenfeindhches Lager teilten. Für die einen verkörperten

die Juden die säkulare Moderne, für die anderen die Jesuiten den
ultramontanen Antiliberalismus.

10 Altermatt, in: Mattioli. Antisemitismus. 488.

90



Im gleichen Zusammenhang wirft mir Rölli-Alkemper vor. übersehen zu
haben, dass auch Keller «nicht frei von antijüdischen Vorurteilen war.» Auf
diese - angesichts der starken christlichen Prägung Kellers nicht
überraschende - Haltung habe ich in mehreren Publikationen hingewiesen, unter
anderem in den vor dem «Widerspruch» veröffentlichten WoZ- und MoMa-
Beiträgen."

KK. Freisinn und Linke: alle gleich «dunkel»?

Noch bedenklicher als eine Unterstellung, die auf schlichter Unkenntnis
baut, ist der Versuch, den radikalen und wirkungsmächtigen Antisemitismus
des früher nur positiv erwähnten «katholisch-konservativen Wortführers
Johann Nepomuk Schleuniger» durch den zitierten Verweis auf Augustin
Keller zu relativieren. Oder die «eigenen dunklen Kapitel» der sozialdemokratischen

«Geschichte» neben die der Katholisch-Konservativen zu stellen.
Wer zwischen SP und KK in den damals entscheidenden ethisch-politischen
Fragen keinen wesentlichen Unterschied sieht, dem ist der gegen mich
lancierte Vorwurf zurückzuerstatten: der einer «offensichtlich ideologischen
Verblendung».12

Besonders eingeschossen hat sich Rölli-Alkemper auf folgende Fussnote
im «Widerspruch»: «Der Freisinn, selbst in seinen besten Zeiten, und auch
die Sozialdemokratie waren nicht frei von Antisemitismen. Aber bei ihnen
widersprach er den laizistisch-aufklärerischen Programmen und kam deswegen

seltener vor. Die stark judenfeindhehen protestantischen Konservativen
(Jeremias Gottheit'!) waren politisch ziemlich heimatlos.» Diese
Zusammenfassung, vor allem die Betonung der Frage eines konfessionslosen Staates,

trifft die beiden Schlüsseljahrzehnte des 19. Jahrhunderts recht gut. So ist
es auffällig, dass die Judenemanzipation in Zürich, wo die (protestantischen)
Konservativen kaum organisiert waren, im gleichen Jahr 1862. in dem der
Piusverein im Aargau eine mächtige und erfolgreiche Gegenbewegung
aufbaute, praktisch oppositionslos über die politische Bühne ging.

Was die Zwischenkriegszeit betrifft, fehlt bei meiner Fussnote die nach
dem Ersten Weltkrieg entstandene Bauern- Gewerbe- Bürgerpartei (BGB),
die in der protestantischen Welt eine ähnliche Politik verfocht wie die KK in
der katholischen. Dazu gab es in der vielfältigen Familie des Freisinns mit
der Erosion der aufklärerischen Grundsätze, welche übrigens den historischen

Kompromiss mit dem Konservativismus gegen die Sozialdemokratie
und nach dem Generalstreik die Bildung des Bürgerblocks erleichterte, eine
Zunahme judenfeindlicher Tendenzen. Rölli-Alkempers Hinweis, dass die

11 Lang, Widerspruch. 90: Rölli-Alkemper. ZSKG. 1151'.: Lang, Wie und warum der
konservative Katholizismus die Judenemanzipation bekämpfte, in: MoMa 9/96;
WoZ, 30. 8. 1996.

12 Rölli-Alkemper. ZSKG. 116. 122.

91



Fronten (im engen Sinne des Wortes) zu einem wesentlichen Teil von der
freisinnig und reformiert geprägten Universität Zürich ausgingen,
widerspricht keineswegs meiner Grundthese, dass die Aufgabe des Liberalismus
und die Hinwendung zum Konservativismus den Antisemitismus fördert.

Philipp Etter, der in Zürich studiert hatte, begrüsste 1933 diesen
«Zusammenbruch der liberalen Demokratie des 19. Jahrhunderts»: «Wenn wir den
Liberalismus aus den Angeln heben wollen, müssen wir, die stärkste Armee,
beisammen bleiben und uns freuen, wenn uns von anderer Seite Hilfe geleistet

wird.» Damit konnten, wie Georg Kreis schreibt, «nur die Fronten
gemeint gewesen sein.»13

Konfessionelle oder politische Frage?

Ein zentraler Vorwurf Rölli-Alkempers lautet, ich würde den «Katholiken»

als solche - im Unterschied zu den Protestanten - eine «besondere
Neigung zum Antisemitismus» unterstellen. Hat er den folgenden «Wider-
spruch»-Satz überlesen: «Auch mentalitäts- und gesellschaftsgeschichtlich
ist das Dreiecksverhältnis zwischen (judenfeindlichen) konservativen,
(judenfreundlicheren) liberalen Katholiken und den Juden selber von
grossem Interesse.» Im Unterschied zu Rölli-Alkemper spreche ich nicht
vom «katholischen», sondern vom «katholisch-konservativen» Antisemitismus.

Rölli-Alkemper weist mich vorwurfsvoll darauf hin, dass der «liberale
(katholische) Solothurner Gesandte Josef Munzinger» 1848 «gegen den
Widerstand der (protestantischen) Zürcher und Basler Gesandten die
Niederlassungsfreiheit für Juden forderte.» Die Polemik rennt auch hier offene
Türen ein: In mehreren Beiträgen und Vorträgen habe ich darauf hingewiesen,

dass sich vor allem zwei Typen von Freisinnigen für die Gleichberechtigung

der Juden stark gemacht haben: Romands und Katholiken. Im bereits
zitierten MoMa stellte ich fest: «Hauptgegner von Furrer war der Solothurner

radikalliberale Katholik und baldige Bundesratskollege Josef Munzinger.

(...)In der Aargauer Diskussion von 1848 fällt der hohe Anteil von
radikalen Katholiken auf, die sich für die Juden stark machten.» Unter dem
Zwischentitel «Radikale Katholiken und Romands» warf ich die Frage auf:
«Waren die katholischen Freisinnigen grundsatztreuere Liberale?»

Im gleichen Artikel schrieb ich unter Anspielung auf Deutschland:
«Judenfeindlichkeit, die über <gewöhnliche> Fremdenfeindlichkeit hinausgeht,

ist etwas spezifisch Christliches, aber nicht etwas spezifisch Katholisches.

Wenn sich in einem Land Protestantinnen oder Katholikinnen
unterschiedlich verhielten, hat das politische und nicht konfessionelle Gründe»

" Rölli-Alkemper, ZSKG, 114: Zuger Nachrichten 28.3.1933, Georg Kreis, Philipp
Etter - «voll auf eidgenössischem Boden» in: Aram Mattioli (Hg), Intellektuelle
von rechts. Ideologie und Politik in der Schweiz 1918-1939, Zürich 1995, 211.

92



Allerdings geht diese These nur auf. wenn der Ultramontanismus, der
Hauptträger des katholischen Antisemitismus, primär als politisches Phänomen

betrachtet wird.14

Schächtverbot und Fronten

Gegenstandslos ist die Polemik Rölli-Alkemperer auch im Zusammenhang

mit dem Schächtverbot von 1893. wo er mir vorhält, dass sich dort die
Katholiken offener verhalten hätten als die Protestanten. Auch darauf habe
ich schon wiederholt hingewiesen. Das mögen zwei Kurz-Zitate aus bereits
erwähnten Beiträgen illustrieren: «1893 nahm das Männervolk eine Volksi-
nitiative für das Schächtverbot an. Die antisemitisch gefärbte Kampagne
war von konservativen Protestanten ausgegangen.» (MoMa 9/96)
«Bemerkenswert ist. dass der konservative Katholizismus der Schweiz in den
1890er Jahren in dieser Frage (Dreyfus-Prozess) wie auch in der des 1893
beschlossenen Schächtverbots eine tolerantere Politik, ähnlich derjenigen
Papst Leo XIII.. verfolgt.» (Weltwoche)

Im Zusammenhang mit dem «Phänomen der Frontenbewegungen in den

dreissiger Jahren» unterstellt mir Rölli-Alkemper. übersehen zu haben, dass
dieses «in mehrheitlich protestantischen Städten wie Zürich. Schaffhausen
oder Lausanne» stärker war als «in mehrheitlich katholischen Städten wie
Luzern oder Freiburg». Bereits 1991 habe ich in einem WoZ-Artikel zum
100. Geburtstag von Philipp Etter eine illustrative Erklärung für dieses
«Phänomen» geliefert: «Etter selber war dagegen, dass «unsere Jungmannschaft)

bei den <neuen Fronten> mitmacht: <Wir haben sie schon die Front, die
katholische Front.>»15

Klassenkämpfe und Kulturkämpfe

Einleitend versucht Rölli-Alkemper. der offensichtlich noch nie von
Berufsverboten gehört hat. mich auf altbewährte Art in die linke Ecke zu
stellen. In diesem Zusammenhang zählt er nicht nur einer Reihe radikaler

14 Rölli-Alkemper. ZSKG. 115. 117; siehe auch: Josef Lang. 150 Jahre Bundesverfassung.

Warum und wie 1848 den Juden in der Schweiz die Gleichberechtigung
verweigert wurde, in: lamed. Zeitschrift für Kirche und Judentum. No 4. August
1998; der konservative Luzerner Philipp Anton von Segesser meinte: «Der
Ultramontanismus ist die Grundlage einer politischen Partei, nicht einer religiösen
Fraktion.» Zit. in: Peter Stadler, Kulturkampf in der Schweiz (1984). 2. Auflage
1996. S. 660.

15 Rölli-Alkemper. ZSKG, 117. 120f.; Lang. Philipp Etter: Hundert Jahre Grossvater,
Erneuerer und geistiger Landesverteidiger. WoZ 20.12.1991

93



Engagements auf, sondern bringt aus meiner vor achtzehn Jahren
abgeschlossenen Dissertation über das Baskenland folgenden Satz «Als Trotzkist
stehe ich grundsätzlich im Lager der Arbeiterbewegung, in der ich eine
klassenkämpferisch-internationalistische Linie verteidige.»16 Was Rölli mit
diesem Zitat bezweckt, ist offensichtlich. Aber er versteht nicht, was es in
einem Buch, in dem die ETA ein wichtiger Protagonist ist. bezweckt.
«Klassenkämpferisch» bedeutet: Das gemeinsame Handeln vieler wird dem
bewaffneten Kampf einiger weniger vorgezogen. «Internationalistisch»
signalisiert eine distanzierte Haltung zum Nationalismus, auch zum linken -
bei aller Sympathie für die (übrigens auch für die Katholizismus-Forschung
hochbrisante) baskische Sache.

Rölli-Alkemper ist aber noch etwas anderes entgangen. Ein
«klassenkämpferisch-internationalistischer Trotzkist» hätte die «Freiburger Schule»

kaum herausgefordert, sich dem katholisch-konservativen Antisemitismus

zu stellen. In Urs Altermatts «Katholizismus und Moderne» findet sich
die Erklärung dafür: «Die neolinken Historiker der 68er Generation
erforschen zwar die Gesellschaft, ihre Strukturen. Bewegungen und Kollektivitäten,

beschränken sich aber vorab auf die ökonomischen Prozesse. In einseitiger

Fixierung auf den Industrialismus fällt der konservative Katholizismus
durch das schön gestrickte Netz der Klassenanalyse und der ökonomischen

Begrifflichkeit.(...) Da sich viele Historiker auf die Klassenkämpfe
versteiften, verloren sie die Kulturkämpfe aus den Augen.» Unter anderem
erwähnt Altermatt die «ethnisch-kulturelle(n) Konflikte».17

Tatsächlich führte mich erst die (bereits durch die Beschäftigung mit der
Baskenfrage angeregte) Relativierung der «Klassenkämpfe» wie auch der
Sozialgeschichte zu einer Aufwertung der «Kulturkämpfe» und der
Kulturgeschichte. Allerdings war dieser Prozess verbunden mit der stärkeren
Würdigung einer säkularen und pluralen Demokratie, die in der autonomen
Bürgerinnenschaft und nicht in irgendwelchen vor- oder ausserpolitischen
Substanzen (z.B «christlicher Staat») gründet. In der Bekämpfung dieses
Ziels (Verfassungsabstimmungen von 1866. 1872 und 1874) und in dessen

Infragestellung durch die ethnonationalistische Ausgrenzung von Juden in
der Zwischenkriegszeit (die zur verhängnisvollen «Boot-ist-voll»-Politik
führte) ist der Protagonismus des katholischen Konservativismus augenfällig.

,tx Rölli-Alkemper. ZSKG. 107t'.; Das baskische Labyrinth. Die nationale und soziale

Bewegung im spanischen Baskenland unter dem Franquismus (1937-1977).
Zürcher Dissertation (1981). Frankfurt am Main 1983. S. 16.

17 Altermatt. Katholizismus und Moderne (1989). 2. Auflage Zürich 1991. S. 60f.;
ganz im Altermattschen Sinne verteidigte ich ein Jahr vor der Veröffentlichung
von «Katholizismus und Moderne» Nikiaus Meienberg gegen den in Linkskreisen
immer noch grassierenden Strukturalismus und Ökonomismus: Lang. Die
Geschichtsbücher müssen neu geschrieben werden in: Durrer/Lukesch (Hg.).
Biederland und der Brandstifter. Niklaus Meienberg als Anlass. Zürich 1988. S. 136f.

94



Freiburger Schule: Für eine kritische Aufarbeitung
der katholischen Vergangenheit

Eine Duplik

Lukas Rölli-Alkemper

Dass historischer Erkenntnisdrang in gewissem Masse von aktuellen
gesellschaftlichen und politischen Fragestellungen beeinflusst wird, dürfte
kaum ein Vertreter der Historikerzunft ernsthaft bestreiten. Die in den letzten
Jahren intensivierte Aufarbeitung der Geschichte von Judenfeindlichkeit
und modernem Antisemitismus in der Schweiz liefert dazu ein anschauliches

Beispiel. Historiker können und sollen sich solchen erkenntnisleitenden
Interessen nicht entziehen. Wohl aber sind sie angehalten, sie offenzulegen.

Im Sinne wissenschaftlicher Redlichkeit gilt es aber, sich vor
ideologischer Voreingenommenheit und vor moralischer Überheblichkeit zu
hüten. Über vergangene Dinge so objektiv wie möglich zu berichten, ohne
dabei seinen eigenen moralischen Standpunkt preisgeben zu müssen, das ist
die Aufgabe der Geschichtsschreibung.

Der Vorwurf von Josef Lang an eine der methodisch produktivsten,
international angesehenen1 und ideologisch keineswegs konservativen Schweizer

Historikerschulen, sie habe aus apologetischen Gründen den Antisemitismus

des katholischen Konservativismus in der Schweiz ausgeblendet, traf
daher den Kern des historischen Berufsethos. Eine solch schwerwiegende
Anschuldigung durfte nicht unwidersprochen bleiben, zumal sie - nicht
unbeabsichtigt - zur Beeinflussung der personalpolitischen Debatte um das
Präsidium der Historikerkommission «Schweiz - Zweiter Weltkrieg»

Vgl. z.B. die viel zitierten Bücher von Urs Altermatt: «Katholizismus und Moderne»

(Zürich 1989. Übersetzungen in Französisch. Italienisch. Polnisch);
«Rechtsextremismus in der Schweiz» (Zürich 1995. französische Übersetzung) und «Das
Fanal von Sarajevo. Ethnonationalismus in Europa» (Zürich 1996. Übersetzungen
in Bosnisch. Serbisch. Polnisch. Bulgarisch. Ungarisch. Rumänisch; Russisch im
Druck). Das «Rechtsextremismus»-Buch, das in der Schweiz einen eigentlichen
Paradigmawechsel in der Debatte über das Thema einleitete, brachte Altermatt
einen Sitz im wissenschaftlichen Beirat des «Centre Européen de Recherche et
d'Action sur le Racisme et l'Antisémitisme», einer Gründung des europäischen
Jewish Congress, in Paris ein.

95



benutzt wurde2. Dass Lang in diesem Zusammenhang auf seine Erfahrung
mit «Berufsverboten» hinweist3, ist vor diesem Hintergrund besonders paradox.

Dieser weniger geschichtswissenschaftliche als vielmehr geschichtspolitische

Aspekt von Langs «Widerspruch»-Artikel soll nicht unerwähnt bleiben.

Keine katholisch-konservative Sonderstellung

Langs Vorwurf an Urs Altermatt und die Freiburger Historikerschule
schöpft seinen wissenschaftsethischen Impetus aus der Hypothese, «dass der
katholische Konservativismus nicht nur quantitativ, sondern auch qualitativ
als inhaltlicher Pionier eine besondere Rolle im helvetischen Antisemitismus

spielte»4. In der Hypothese einer katholisch-konservativen Sonderstellung

im Schweizer Antisemitismus liegt denn auch der wissenschaftliche
Kern von Langs Artikel im «Widerspruch». Er vermochte diese These bisher
allerdings weder theoretisch noch empirisch zu belegen. Es verwundert
daher nicht, dass seine gewagte Hypothese im fachwissenschaftlichen
Diskurs kein Echo ausgelöst hat5. Auch in seinen Entgegnungen auf meine
«Richtigstellung» macht er keinen Versuch, die These in einem überzeugenden

Gesamtkonzept zu begründen. Statt dessen ist er akribisch beflissen,
generalisierende Aussagen, auf deren Fragwürdigkeit ich in meiner Richtigstellung

hingewiesen habe, durch relativierende Hinweise in seinen eigenen
Artikeln zu entkräften.

Bemerkenswert scheint mir. dass Josef Lang praktisch keiner meiner
Einschränkungen widerspricht, sondern nur sagt, ich hätte ihn falsch verstanden,

oder er habe es bereits anderswo auch so ausgedrückt. In vielen Punkten

wären wir uns also einig. Den katholischen Antisemitismus zog ich nie in
Zweifel, aber ich erhob nicht den Anspruch, diesen abschliessend beurteilen
zu können. Mein Blick in die Antisemitismus-Literatur führte lediglich zu
anderen Schlüssen, als sie Lang in seiner Polemik gegen Altermatt zog.

Auch die Artikel im Sammelband von Aram Mattioli zum Antisemitismus
in der Schweiz zwischen 1848 und 1960 (erschienen im Herbst 1998, also
ungefähr zur selben Zeit wie mein Artikel) gehen zwar differenziert auf den
katholischen Antisemitismus ein. sie stützen aber Langs These, dass «die
Juden hauptsächlich das Opfer des katholisch-konservativen Antisemitismus

2 Darauf verweist Josef Lang selber in seinem Widerspruch-Artikel (Fussnote 36).
Diese Tatsache schien mir eine ausführlichere Darstellung der Hintergründe dieser
Kontroverse zu rechtfertigen.

3 Vgl. Lang, Entgegnung, 93.
4 Lang, Entgegnung. 90.
5 Eine ähnliche Meinung vertritt etwa Georg Kreis. Vier Debatten und wenig Dissens,

in: Schweizerische Zeitschrift für Geschichte 47 (1997), 451-476, hier 473.

96



waren»6, meines Erachtens nicht. Der Artikel der Luzerner Katholizismus-
und Segesserspezialistin Heidi Bossard-Borner liest sich wie eine Entgegnung
auf Langs Grundaussagen zur katholischen Judenfeindschaft in den 1860er
Jahren.7 Und auch Stefan Mächler. der die antisemitische Bevölkerungspohtik
der eidgenössischen Fremdenpolizei und Polizeiabteilung zwischen 1917 und
1954 darstellt, findet keine bemerkenswerte Komplizenschaft der konservativen

(oder ultramontanen) Katholiken mit der antisemitischen Überfremdungspolitik

der eidgenössischen Behörden.* Dass die Katholisch-Konservativen
durchaus auch als Protagonisten auftraten, lässt sich übrigens im Aufsatz von
Urs Altermat im gleichen Sammelband nachlesen.9

Wider Pauschallirteile

Die bisherigen Publikationen Langs nähren den Verdacht, dass hier ein
Historiker anhand einiger detaillierter Recherchen in zeitlich und quellcn-
mässig sehr begrenzten Räumen sich eine weitgehend vorgeprägte These
zusammengestellt hat. Die Berufung auf die ausgezeichnete Dissertation des
deutschen Historikers Olaf Blaschke über den katholischen Antisemitismus
im deutschen Kaiserreich, die in der Fachöffentlichkeit allerdings ein geteiltes

Echo fand10, und auf einzelne Thesen, die paradoxer Weise von der
«Freiburger Schule» stammen1 '. macht diese Vorgehensweise nicht überzeu-

6 Lang, Widerspruch. 92.
7 Heidi Bossard-Borner. Judenfeindschaft im Kanton Luzern. in: Mattioli.

Antisemitismus. 171-192.
8 Stefan Mächler. Kampf gegen das Chaos - die antisemitische Bevölkerungspohtik

der eidgenössischen Fremdenpolizei und Polizeiabteilung 1917-1954, in: Mattioli,
Antisemitismus, 357-421.

9 Urs Altermatt, Das Koordinatensystem des katholischen Antisemitismus in der
Schweiz 1918-1945, in: Mattioli, Antisemitismus, 465-500.

10 Zu den kontroversen Reaktionen auf Blaschkes Buch vgl. beispielsweise Heinrich
August Winkler. Der antisemitische Konsens. Katholiken im Kaiserreich: Olaf
Blaschke zerstört eine Legende, in: Die Zeit, 7. Oktober 1997: Joachim Scholtys-
eck, Konstruierte Kontinuitäten. Über Katholizismus und Antisemitismus im
Kaiserreich, in: Frankfurter Allgemeine Zeitung. 6. April 1998; Heinz Hurten. Antisemit,

weil Katholik?, in: Stimmen der Zeit (Juli 1998); Klaus Schatz. So dumm
waren sie nicht, aber auch nicht so ungerecht. Gehörte der Antisemitismus im
Kaiserreich zur Identität der Katholiken Olaf Blaschkes These und der Systemzwang
der Strukturgeschichte, in: Frankfurter Allgemeine Zeitung. 1. Juli 1998; Aram
Mattiolis Besprechung von Blaschkes Buch, in: Schweizerische Zeitschrift für
Geschichte 48 1998), 278-281.

11 Vgl. etwa Langs Verweis auf den religiös angereicherten Ethnonationalismus im
politischen Katholizismus auf S. 94. Die Anleihen bei Urs Altermatts Buch «Das
Fanal von Sarajevo. Ethnonationalismus in Europa» (Zürich 1996) sind hier
offensichtlich.

97



gender. Mit Blaschke arbeite ich übrigens seit Jahren im «Schwerter Arbeitskreis

für Katholizismusforschung» zusammen. Blaschke übernimmt u.a.
verschiedene der grundlegenden Thesen Altermatts und entwickelt sie in seiner

Forschung gewinnbringend weiter12.
Bereits in meiner Studie über die Schweizerische Konservative Volkspartei
in den 1930er und 1940er Jahren habe ich versucht, den Antisemitismus

im politischen Katholizismus differenziert zu beschreiben und in das
Gesamtbild des katholischen Milieus der Zwischenkriegszeit einzuordnen,
wobei mir zugegebenermassen das nötige theoretische Rüstzeug noch
weitgehend fehlte.13 Inzwischen ist das Instrumentarium zur Beschreibung des
katholischen Antisemitismus bedeutend verfeinert worden. Zu den
Erkenntnisfortschritten hat gerade auch die «Freiburger Schule» um Urs Altermatt
mit ihrem sozial- und mentalitätsgeschichtlichen Ansatz beigetragen.

Dabei handelt es sich keineswegs um einen «klaren Bruch» der
wissenschaftlichen Bemühungen von Historikerinnen und Historikern an der
Universität Freiburg. Die Forderung nach einem kritischen, offenen und an
modernen Methoden sich orientierenden historischen Blick auf den Katholizismus

gehört seit Jahren zum Selbstverständnis dieser Historikerinnen und
Historiker. Dass man sich in der «Freiburger Schule» nicht früher mit dem
katholischen Antisemitismus befasste. ist bedauerlich, aber dieses Manko
betrifft praktisch die ganze schweizerische Historiographie bis in die jüngste
Zeit. Warum der Antisemitismus in andern Sozialmilieus weniger gravierend

sein sollte, bleibt für mich fraglich. Diese Feststellung hat übrigens
nichts mit «postmoderner» Beliebigkeit zu tun, sondern mit einer kritischen
Zurückhaltung gegenüber Pauschalurteilen.

12 Vgl. dazu etwa Olaf Blaschkc/Frank-Michael Kuhlemann. Religion in Geschichte
und Gesellschaft. Sozialhistorische Perspektiven für die vergleichende
Erforschung religiöser Mentalitäten und Milieus, in: Olaf Blaschke/Frank-Michael
Kuhlemann (Hg). Religion im Kaiserreich. Milieus - Mentalitäten - Krisen.
Gütersloh 1996. 7-56. hier 29. 31; Olaf Blaschke. Wider die «Herrschaft des

modern-jüdischen Geistes»: Der Katholizismus zwischen tradtitionellem
Antijudaismus und modernem Antisemitismus, in: Wilfried Loth (Hg.). Deutscher
Katholizismus im Umbruch zur Moderne. Stuttgart/Berlin/Köln 1991. 236-265.
hier 236.

" Vgl. Lukas Rölli-Alkemper. Die Schweizerische Konservative Volkspartei
1935-1943. Politischer Katholizismus zwischen Emanzipation und Integration

Religion - Politik - Gesellschaft in der Schweiz, hrsg. von Urs Altermatt.
Bd. 11). Freiburg/Schweiz 1993. 220-225. Es handelt sich bei dieser Publikation
um meine Lizentiatsarbeit. Die Dissertation ist einem anderen Thema gewidmet.
Auch hier ist Lang ungenau.

98



Das Festhalten an einem theologisch motivierten Antijudaismus. die
mangelnde Toleranz gegenüber Andersgläubigen und die ungenügende Verurteilung

des modernen Antisemitismus bis hin zur Propagierung dieser Irrlehre
durch Katholiken sind erhärtete Befunde. Zweifellos ist die genaue
Aufarbeitung dieses Syndroms ein wichtiges historiographisches Desiderat. Die
bisherigen Forschungsresultate zeigen, wie vielschichtig und differenziert
sich die historische Entwicklung des Antisemitismus in der Schweiz
darstellte. Wenn die «Freiburger Schule» im Blick auf eine gesamtschweizerische

Betrachtung ein gleiches Bemühen bei der Erforschung aller soziokul-
turcller Milieus und ein differenziertes Urteil einfordert, so steht sie damit ein
für professionelle Fairness.

Für professionelle Fairness in Historikerdebatten

Urs Altermatt

Der folgende Text* gibt das von Marcel Gutschner durchgeführte
Interview wieder, das im «Spectrum, Zeitung der Studierenden der Uni
Freiburg», Nr. 7, im Mai 1997 erschienen ist.

Marcel Gutschner: Vor welchem allgemeinen gesellschaftlichen Hintergrund

sehen Sie die aktuelle Geschichtsdebatte

Urs Altermatt: Nach dem Zusammenbruch des Kommunismus in Osteuropa

und nach dem Ende des Kalten Krieges veränderte sich die internationale

Stellung der Schweiz radikal. Die schweizerische Neutralität, die in der
Periode des Ost-West-Konfliktes eine europäische Funktion besass. verlor
nach 1989 ihre bisherige Bedeutung. Die selbstgewählte Isolation der
Schweiz in der Europapolitik löste im Ausland Kritik und im Innern des Lan-

* Das Interview ist wortgetreu wiedergegeben. Weggelassen wurde der auf die
Aktualität bezogene Ingress. Der Originaltitel lautete «Mythen und Helden des

Zweiten Weltkrieges verblassen...». Die Zwischentitel stammen von der
Spectrum-Redaktion. Am Ende des Interview fügte das «Spectrum» zwei Zitate aus

zwei Artikeln an. in denen ich seinerzeit das Schweigen der katholischen Bischöfe

in Bezug auf die Judenverfolgungen und die Judenmorde des nationalsozialistischen

Regimes als «Versagen» beurteilt habe. Siehe Urs Altermatt (Hg.). Schweizer

Katholizismus zwischen den Weltkriegen 1920-1940. Freiburg 1994. 18:

Urban Fink u.a.. Die Bischöfe von Basel 1794-1995. Freiburg 1996. 294.

99



des eine Identitätskrise aus. Dazu kam. dass die Aktivdienstgeneration
politisch zurücktrat. Die Enkel beginnen die Frage nach der Rolle der Schweiz im
Zweiten Weltkrieg neu zu stellen. Damit gerät die bisherige Wertehierarchie
über die schweizerische Geschichte von 1933 bis 1945 ins Wanken. Neue
Problemstellungen und neue Forschungsperspektiven treten in den Vordergrund.

Die Mythen und Helden des Zweiten Weltkrieges verblassen...

- Damit ändert sich auch die geschichtliche Forschungsperspektive...

- Jede Generation schreibt ihre Geschichte um. Das ist ein ganz normaler
Prozess. In meiner Studienzeit löste die Wirtschafts- und Sozialgeschichte
die Politikgeschichte ab. Als Folge davon befassten sich zahlreiche Historiker

mit der Arbeiterbewegung. Später rückten Themen der Frauengeschichte
vor. Es ist mehr als verständlich, wenn die Achtundneunziger Generation

die Geschichte des Weltkrieges neu aufarbeitet.

- Welche Vorarbeiten hat die Geschichtsforschung bisher vorgelegt?

- Schon seit Jahren leisteten die Historiker wichtige Vorarbeiten, doch
ihre Studien wurden in der Öffentlichkeit wenig zur Kenntnis genommen.
Wenn man von etwas Kenntnis hat. heisst das noch lange nicht, dass man es

auch wirklich wahrnimmt. Geschichtsschreibung und Erinnerung. Fakten
und Mythen sind nicht dasselbe. Die neuen Forschungsergebnisse dringen
erst jetzt ins kollektive Bewusstsein ein.

- Dadurch werden gewisse Mythen fallen?

- Entmythologisierungsprozesse sind gegenwärtig europaweit zu
beobachten. Die Österreicher klammerten sich jahrzehntelang an die
Opfertheorie, die Franzosen verdrängten das Vichy-Regime. die Schweden
kompensierten ihre Kollaborationsrolle im Zweiten Weltkrieg mit Dritt-
Welt-Aktivitäten. und die Schweizer stilisierten ihren Sonderfall empor.
Heldenlegenden sind kein spezifisch schweizerisches Phänomen, auch wenn
einige Entmythologisierer so tun. Wir laufen Gefahr, die normale Demystifi-
kation der Geschichte wiederum als Sonderfall zu behandeln.

- Wo befindet sich die Schweiz heute?

- Wir stehen mitten im Geburtsprozess eines neuen kollektiven Bewusst-
seins, das nicht mehr die heroische Widerstandsrolle, sondern die kleinmütige

Anpassung der Schweizer und Europäer an das Hitler-Reich ins Gedächtnis

zurückholt. Eine Historikertagung in New York, an der ich kürzlich
teilnahm, hat dies bestätigt. Die Schweiz nimmt heute unter den neutralen
Staaten in diesem europäischen Prozess eine Führungsrolle ein.

- Wieso wird die Schweiz gerade jetzt 50 Jahre nach dem Zweiten
Weltkrieg wachgerüttelt?

- Fünfzig Jahre nach dem Krieg wird uns mit grosser Verspätung die
Mitverantwortung und Mitschuld unserer Vorfahren an den Greueltaten der
Nazis und ihrer Kollaborateure allmählich voll bewusst. Die Mehrheit der

100



Europäer und Amerikaner sah feige weg. als die Nazis sechs Millionen
Juden systematisch verfolgten und ermordeten. Nach dem Krieg verdrängten
wir die Mitschuld, beruhigten unser Gewissen und kehrten möglichst rasch

zum Alltagsgeschäft zurück. Jetzt wecken uns die Erinnerungen der Schuld
aus dem Schlaf der Gerechten auf. Vorangetrieben wird dieser Ennnerungs-
prozess durch die Tatsache, dass die grosse Mehrheit der ermordeten Juden
aus Osteuropa stammte. Die wenigen Zurückgebliebenen und ihre Fürsprecher

konnten nach dem Fall der Mauer 1989 erstmals ihre Stimme erheben.
Was das europäische uns schweizerische Bewusstsein nicht wissen wollte,
lagerte im Unbewussten und drängt nun schmerzvoll hervor.

- Einer der Fürsprecher war Senator D'Amato...

- Über Senator D'Amatos Politik mochte ich mich nicht äussern. Er ist in
der Schweiz zu lange zu wichtig genommen worden. Wie ein Schreckgespenst

lag sein Name über dem Bundeshaus um die Jahreswende 1996/97.

Defizite in der schweizerischen Geschichtsforschung

- Wie sieht die Aufarbeitung der jüdischen Geschichte und des Antisemitismus

in der schweizerischen Geschichtsschreibung aus?

- Wenn man von wenigen Ausnahmen absieht, wurde die Geschichte der
jüdischen Minderheit von den Schweizer Historikern nichtjüdischer
Herkunft bisher vernachlässigt. Und die vorhandenen Forschungsergebnisse -
denken wir zum Beispiel an den Ludwig-Bericht (1957) oder Alfred A. Häs-
lers Buch «Das Boot ist voll» (1967). die jüdischen Historikerinnen und
Historiker Augusta Weldler-Steinberg. Florence Guggenheim. Uri Robert
Kaufmann und Ralph Weingarten und die Historiker und die Antisemitismusforscher

Friedrich Külling. Aaron Kamis-Müller. Jacques Picard und
Heinz Roschewski - flössen nur zähflüssig in die grossen Referenzwerke
ein. Ob sich die Standardwerke mit Wirtschafts- oder Religionsgeschichte,
mit dem politischen Katholizismus, der Arbeiterbewegung oder dem
Bürgertum befassen, die Geschichte der jüdischen Schweizer wird in der Regel
nur am Rande erwähnt. Jetzt erfolgt aber ein Paradigmawechsel.

- Wie sind Sie mit dem Thema Antisemitismus umgegangen

- Zeitbedingt und damit unterschiedlich. In den grossen Linien passe ich
in den Mainstream der Schweizer Historiker meiner Generation. Meine
Publikationen spiegeln die Themen und Fragestellungen des Zeitgeistes
wieder. Wie die Mehrzahl der nichtjüdischen Schweizer Historiker habe ich
dem Thema des Antisemitismus lange Zeit zu wenig Beachtung geschenkt.



- Aber Sie haben sich stark mit Themen wie Rechtsextremismus und
Nationalismus auseinandergesetzt, in denen der Antisemitismus eine Rolle
spielt?

- Positiv darf ich vermerken, dass ich zu den wenigen Schweizer
Geschichtsprofessoren gehöre, die den Antisemitismus überhaupt in
Büchern thematisiert haben. Als Anerkennung für das Buch «Rechtsextremismus

in der Schweiz» (1995) wurde ich vom internationalen Zentrum
gegen Rassismus und Antisemitismus in Paris, einer Gründung des europäischen

jüdischen Kongresses, als Beiratsmitglied aufgenommen. In meinem
letzten Buch «Das Fanal von Sarajewo. Ethnonationalismus in Europa»
(1996) behandle ich den Völkermord an den europäischen Juden im Kontext
des Ethnonationalismus und Neorassismus. Im Rahmen eines wissenschaftlichen

Programms des Nationalfonds leite ich das Projekt über Rassismus
und Xenophobie. In der «Ökumenischen Kirchengeschichte» (1994). an der
ich massgeblich mitgearbeitet habe, ist die jüdische Geschichte einigermas-
sen integriert.

- Nun wirft Ihnen aber Josef Lang, Historiker, Berufsschullehrer und
Kantonsrat der Sozialistisch-Grünen Alternative», in der linken Zeitschrift
«Widerspruch» vor, den Antisemitismus in bezug aufden Schweizer Katholizismus

auszublenden...

- Das Wort «Ausblenden» weise ich entschieden zurück; es ist eine
verunglimpfende Unterstellung, denn Ausblenden setzt in diesem Zusammenhang

eine bösartige Absicht voraus. Was das Buch «Katholizismus und
Moderne», das ich in den achtziger Jahren geschrieben habe, angeht, habe ich
den Antisemitismus tatsächlich nicht thematisiert. Wie die grosse Mehrzahl
der nichtjüdischen Schweizer Historiker. Theologen. Ethnologen.
Literaturwissenschaftler meiner Generation habe ich bis in die 1990er Jahre der
jüdischen Geschichte und dem Antisemitismus zu wenig Beachtung geschenkt.
Unbewusst haben wir Professoren - übrigens auch die meisten Journalisten
und Schriftsteller - das grauenvolle Thema der Judenverfolgung und die
Rolle der Schweiz wohl verdrängt. Das ist ein Faktum. Wenn man die
«Freiburger Schule» aber jetzt kritisiert, sollte man den gleichen Massstab überall
ansetzen. Das wäre Fairness. Wer nicht blind ist, weiss, dass es neben dem
katholischen Antisemitismus auch einen bürgerlichen, einen freisinnigen,
einen linken Antisemitismus usw. gegeben hat. Vergangenheitsbewältigung
beginnt zuallererst bei sich selbst. Wenn man nur den weltanschaulichen
oder parteipolitischen Gegner anprangert, kommt der Verdacht auf. dass es

weniger um die Sache als viel mehr um politische Agitation und Polemik
geht. Das haben Felix E. Müller in der «Weltwoche» (vom 26. Dezember
1996. 1/2 Januar 1997) und Victor Conzemius in der Wochenillustrierten
«Sonntag» (vom 20. März 1997) richtig gesehen. Wenn man alle Schweizer
Geschichtsbücher, die den Antisemitismus nicht genügend behandelt haben,
herausgreift, musste man ganze Bibliotheken ausräumen.

102



- Sie sagen selber, dass Sie - wie andere auch - der jüdischen Geschichte
und dem Antisemitismus zu wenig Beachtung geschenkt haben. Welche

Konsequenzen ziehen Sie persönlich daraus?

- Im Sommersemester 1997 führe ich ein Seminar über den Antisemitismus

durch, das bei den Studierenden auf grosses Interesse stösst. Ich selber
befasse mich intensiv mit der Frage des Antisemitismus in der katholischen
Schweiz und werde die Forschungsergebnisse zu gegebener Zeit
veröffentlichen.1

«Freiburger Schule» mit nationaler Ausstrahlung

- Eine allgemeine Frage: Ihre Forschungsergebnisse werden weit
rezipiert, ja man spricht gar von einer «Freiburger Schule». Gibt es eine
«Freiburger Schule» in der Geschichte'.'

- Der Begriff stammt nicht von mir. Seit der Gründungszeit 1 889 besitzt
die Geschichte an der Universität Freiburg eine starke Stellung. Dass man
für die Zeitgeschichte sogar von einer «Freiburger Schule» spricht, beweist,
dass es uns gelungen ist. ein markantes Profil in der nationalen
Geschichtswissenschaft und Öffentlichkeit zu erlangen. Die Attraktivität des Faches
Geschichte an unserer Universität manifestiert sich auch in den steigenden
Studierendenzahlen.

- Woraufführen Sie dieses «markante Profil» zurück''

- Die öffentliche Wahrnehmung des Fachs Zeitgeschichte hängt zweifellos

stark mit unseren Publikationen zusammen. Ins Bewusstsein der breiten
Öffentlichkeit traten wir zum Beispiel 1991 mit dem Kollektivwerk
«Bundesratslexikon», das ein Standardwerk der schweizerischen Zeitgeschichte
darstellt und eine Zeitlang sogar auf den Bestsellerlisten stand. 1995 löste
das «Rechtsextremismus»-Buch eine breite Pressediskussion aus. Über das
1996 herausgekommene «Nationalismus»-Buch kann ich nichts Abschliessendes

sagen. Das Interesse ist aber gross, so dass noch dieses Jahr [= 1997]
in Sarajewo und Krakau (Polen) Übersetzungen herauskommen. Ungarische
und bulgarische Versionen sind in Vorbereitung, italienische und amerikanische

in Diskussion.
Zweifellos spielen auch die Studien der Freiburger Studierenden eine

grosse Rolle, da ihre Forschungsergebnisse in der schweizerischen
Öffentlichkeit gut aufgenommen werden. Ich verweise auf Namen wie Joseph
Jung. Markus Hodel, Lukas Rölli-Alkemper. Dieter Holenstein usw.

1 Mittlerweile, d.h. im Herbst 1999 erschien im Verlag Huber, Frauenfeld, das Buch:
Urs Altermatt, Katholizismus und Antisemitismus: Mentalitäten, Kontinuitäten.
Ambivalenzen. Zur Kulturgeschichte der Schweiz 1918-1945, Frauenfeld 1999,
416 S. Für das Jahr 2000 ist die Veröffentlichung einer Studie über das Verhalten der
Bischöfe im Zweiten Weltkrieg geplant.

103



- Was könnte den Begriff der «Freiburger Schule» anfänglich geprägt
haben

- Wenn man von «Freiburger Schule» spricht, meint man oft - allerdings
nicht ausschliesslich - die Studien über den Katholizismus. Die von mir
begründete und zusammen mit Francis Python herausgegebene Reihe des

Universitätsverlages «Religion, Politik und Gesellschaft in der Schweiz»
(seit 1987) gibt diesem Schwerpunkt Kontinuität. Das Buch «Katholizismus
und Moderne», das in französischer, italienischer, polnischer und ungarischer

Sprache vorliegt, hat im deutschen Sprachraum einen eigentlichen
historiographischen Schub ausgelöst. Die wichtigsten Thesen sind mittlerweile

zum Allgemeingut vieler Referenzwerke geworden.

- Welche besondere Aufgabe kann die Universität Freiburg als «katholische

Universität» im Zusammenhang mit der jüdischen Geschichte und dem
Antisemitismus übernehmen

- Da die Universität Freiburg ein besonderes Verhältnis zu den Katholiken
dieses Landes hat. besitzt sie eine besondere Verantwortung, das Verhältnis
der Katholiken zu den Juden aufzuarbeiten. Das ist aber nicht nur die Aufgabe

der Geschichtswissenschaft. Andere Fächer stehen ebenso in der Pflicht.
Ich erinnere an die Kirchengeschichte, an die Theologie, an die
Religionswissenschaften, an die Psychologie, an die Ethnologie usw.

- Mit dem « Verhältnis der Katholiken zu den Juden» ist auch der katholische

Antisemitismus mit gemeint?

- Gewiss. Wir Historiker müssen uns diesem «unheimlichen Erbe» des
Katholizismus vermehrt zuwenden. Katholischer Antisemitismus hat einerseits

mit dem traditionellen christlichen Antijudaismus und anderseits mit
katholischen Ressentiments gegen das moderne Judentum zu tun. Wir Katholiken

müssen zu unserer Mitverantwortung an der Shoah stehen und dürfen
das Versagen einiger führender Persönlichkeiten. Bischöfe und Politiker nicht
verdrängen. Allerdings wende ich mich dagegen, die Schweizer Katholiken
und die frühere CVP undifferenziert und mit Pauschalurteilen in den
gegenwärtigen Debatte als alleinige Sündenböcke herauszugreifen. Es ist die
Aufgabe des Historikers, mit klugem Urteil abzuwägen und einzuordnen.

Historikerkommission

- Ihr Urteil, Ihre Fähigkeiten als Historiker waren auch vom Bundesrat
gefragt. Eine persönliche Frage: Welches waren Ihre Beweggründe, das vom
Bundesrat angetragene Präsidium der Hisiorikerkommission nicht anzunehmen

- Wenn Sie unbedingt wollen, erzähle ich die bekannte Geschichte
nochmals. Ich habe mich für das Präsidium der Historikerkommission nicht
beworben und bin vom Bundeshaus mehrmals angegangen worden. Aus der
Rückschau weiss ich, dass das Wahlgeschäft nicht optimal vorbereitet worden

war und unter einem künstlich erzeugten Zeitdruck stand. So kam es in

104



der Landesregierung zu Diskussionen, die hätten vermieden werden können,
wenn zum voraus eine bessere Kommunikation bestanden hätte. Da zwar -
wie in den Zeitungen zu lesen war - eine deutliche Mehrheit hinter mir
stand, ich aber für dieses exponierte Präsidium auf der Einstimmigkeit des

Bundesrates beharrte, erklärte ich am Mittag des 18. Dezembers 1996 im
Schweizer Radio DRS öffentlich meinen Verzicht. Ich blieb auch bei meiner
Meinung, als mich der Bundespräsident gegen Abend desselben Tages mit
dem Hinweis auf die nun vorliegende Einstimmigkeit nochmals zur Annahme

bewegen wollte. Mit andern Worten: Wenn Bundesrätin Ruth Dreifuss
meiner Kandidatur schon am Vormittag zugestimmt hätte, wäre ich
wahrscheinlich auf meinen Entscheid zurückgekommen. Im übrigen respektiere
ich die Begründung der Bundesrätin. die darauf hinauslief, dass ich kein
Wirtschafts- und Finanzhistoriker sei.

- Gab es noch andere Gründe7

- Selbstverständlich spielten auch andere Faktoren eine Rolle. Das Lehramt

an der Uni Freiburg wollte ich auf keinen Fall aufgeben. Deshalb zögerte
ich lange, überhaupt auf die Anfragen aus dem Departement für äussere
Angelegenheiten einzugehen. Ich befürchtete Komplikationen für den Unterricht.

Gewiss hat auch die erwähnte Kritik von linksaussen eine Rolle
gespielt. Persönlich wollte ich mich nicht unter Druck setzen lassen. In meinem

Leben war mein Unabhängigkeitsdrang immer grösser als mein
Ämterehrgeiz. Deshalb bin ich weder in die allgemeine noch in die universitäre
Politik eingestiegen. Ich bin in erster Linie Professor und Publizist, der sich
seine Meinung nicht vorschreiben lässt. Ich will mich mit geschichtswissenschaftlichen

Themen befassen, ohne auf Ämter Rücksicht nehmen zu müssen.

- Ihr Name wurde im Zusammenhang mit der Historikerkommission in
den Medien herumgereicht? Welches waren Ihre Erfahrungen?

- Vermutlich stieg der Bekanntheitsgrad. Jedenfalls habe ich noch nie so
viele Anfragen für Referate und Beiträge zu allen möglichen Themen erhalten

wie in den letzten drei Monaten. Selbst vom Ausland her kommen Anfragen.

So wollte eine bekannte deutsche Zeitung unbedingt von mir einen
ausführlichen Kommentar zum Eizenstat-Bericht.

- Hierzu ein Statement im «Spectrum»''

- Der Eizenstat-Bericht befruchtet bestimmt die nationale Geschichtsdebatte.

Ich stimme mit ihm überein, dass die Handels- und Finanzkollaboration
der Schweiz mit Nazi-Deutschland zu lange dauerte und zeitweise zu

intensiv war. Allerdings würdigt der Bericht die Problematik der schweizerischen

Neutralität 1939 bis 1945 nicht genügend. Das Ende des Kalten Krieges

stellt auch die Frage der Neutralität und Moralität neu. Schon vor
Erscheinen des Eizenstat-Berichts habe ich an einer New Yorker Tagung auf
diese Problematik hingewiesen.

(Aus: Spectrum, Zeitung der Studierenden der Uni Freiburg, Mai 1997)

105


	Debatte über die "Freiburger Schule"
	
	Der katholisch-konservative Antisemitismus : eine Entgegnung
	Freiburger Schule : für eine kritische Aufarbeitung der katholischen Vergangenheit : eine Duplik
	Für professionelle Fairness in Historikerdebatten


