
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 92 (1998)

Artikel: Der Dank der Toten : zur Vorstellung von wechselseitigen
Hilfeleistungen zwischen Lebenden und Verstorbenen im
Spätmittelalter

Autor: Othenin-Girard, Mireille

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-130286

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-130286
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der Dank der Toten

Zur Vorstellung von wechselseitigen Hilfeleistungen
zwischen Lebenden und Verstorbenen

im Spätmittelalter*

Mireille Othenin-Girard

In einer Handschrift aus der Dombibliothek in Neise aus dem Ende
des 12. Jahrhunderts findet sich folgendes Exempel: Ein von seinen
Todfeinden verfolgter Mann flüchtete in einen Friedhof, wo er seiner

Gewohnheit gemäss ein Gebet für die Toten sprach. Da erhoben
sich alle dort Begrabenen, - die Ritter mit ihren Schwertern, die
Metzger mit ihren Beilen und alle andern Bewaffneten gemäss
ihres Standes - und verteidigten und retteten denjenigen, dank dem
sie im Fegefeuer Erleichterung gefunden hatten.1

Bei diesem Exempel handelt sich um einen der frühesten Belege
der Waffenhilfe der Toten für ihren Wohltäter. Mit ihrem Einsatz
zeigen die Verstorbenen ihre Dankbarkeit für die ihnen einst erwiesenen

geistlichen Wohltaten. In der stark durch die Totenfürsorge
geprägten spätmittelalterlichen religiösen Praxis nahm das Gebet
für die Verstorbenen eine zentrale Stellung ein. Zahlreiche Visionen

Stark gekürzte Fassung eines Beitrags in: Kulturelle Reformation. Sinnformationen

im Umbruch 1400-1600, hg. v. Bernhard Jussen, Craig Koslofsky (Veröffentlichungen

des Max-Planck-Instituts für Geschichte 145) Göttingen (1998). Für
kritische Lektüre und Anmerkungen danke ich den Teilnehmerinnen am Kolloquium

am Max-Planck-Institut für Geschichte 1995/1996, sowie Dorothea Christ,
Willi Schoch, Béatrice Wiggenhauser.
«Sermones ad tempore», in: Exempla aus den Handschriften des Mittelalters, hg.
v. Joseph Klapper, Heidelberg 1911, S. 35f. Nr. 43: De viro, quem defuncti ab ini-
micis liberaverunt. Legitur, quod quidam, quem inimici capitales ad mortem
sequebantur, per quoddam cimiterium fugit, in quo more solito dominicam oratio-
nem pro defunctis dixit. Surrexerunt autem omnes in eodem cimiterio sepulti, milites

cum gtadiis, macellatores cum securibus et alii secundum suam conditionem
armati, pro eo contra inimicos se posuerunt et sie virum liberaverunt, qui per eum
frequenter in purgatorio sublevati sunt.

165



propagierten die Gebetshilfe zur Rettung der Toten.2 Die Zentrierung

der Religiosität und der Frömmigkeitsformen auf den Tod hin
und darüber hinaus war bedingt durch die zunehmende Bedeutung
der christozentrischen Erlösungslehre und durch die Integration
der Fegefeuerlehre in die kirchliche Doktrin.3 Die Lehre vom
Fegefeuer eröffnete nicht nur die Möglichkeit eines zeitlich
befristeten Läuterungsortes (im Gegensatz zur ewigen Verdammnis in
der Hölle), sondern gab auch Gelegenheit zur Verkürzung der
Strafzeit und zur Reduktion des je nach Sündenschuld auferlegten
Strafmasses mittels stellvertretender Busse und guter Werke
zugunsten bereits verstorbener Personen. Die Eucharistie galt
dabei als wichtigster heilserwirkender Akt.4

Im zitierten Exempel wird erstmals die Vorstellung fassbar, die
Hilfe und Unterstützung der Lebenden für die Verstorbenen sei
keine einseitige Leistung. Für die erhaltenen geistlichen Wohltaten
zeigen sich die Toten dankbar. Diese Dankbarkeit manifestiert sich
in einer Gegenleistung. Eine Form der Hilfeleistung durch die
Toten ist ihre tatkräftige Waffenhilfe für ihren bedrängten Wohltäter.5

Durch die Wechselseitigkeit der Hilfeleistungen entstand
somit ein Ineinandergreifen der Welt der Lebenden und jener der
Verstorbenen.

Franz Neiske, Vision und Totengedenken, in: Frühmittelalterliche Studien 20

(1986)137-185.
Die Etablierung der Fegefeuerlehre erfolgte im Kontext der Auseinandersetzungen

der griechischen und lateinischen Kirche auf den Konzilien von Lyon (1245
und 1274) und von Florenz (1439), Jacques Le Goff, La naissance du purgatoire,
Paris 1981, 376-386 u. 483.
Zur zentralen Bedeutung der Messe zur Erlangung des Seelenheils siehe Arnold
Angenendt, Missa specialis. Zugleich ein Beitrag zur Entwicklung der Privatmessen,

in: Frühmittelalterliche Studien 17 (1983) 153-221. Allgemein siehe Adolph
Franz, Die Messe im deutschen Mittelalter, Freiburg i.Br. 1902.

Allgemein zu den «dankbaren Toten», siehe Hans Wiesner, Die dankbaren Toten.
Ein Beitrag zur Ikonographie der Armenseelen, in: Festschrift zu Ehren Prof. Dr.
R. von KJebelsberg, Teil 2 (Veröffentlichungen des Museums Ferdinandeum
27/29) Insbruck 1949, 491-501; Mathilde Hain, Arme Seelen und helfende Tote.
Eine Studie zum Bedeutungswandel der Legende, in: Rheinisches Jahrbuch für
Volkskunde 9 (1958) 54—64; Lutz Röhrich, Dankbarer Toter, in: Enzyklopädie
des Märchens, Bd. 3, Berlin-New York 1981, Sp. 306-322; Claude Lecouteux,
Philippe Marcq, Les esprits et les morts. Croyances médiévales, Paris 1990, v.a.
Kap. 32-36.

166



Anhand von Exempla in Predigten und Exemplasammlungen
wird im Folgenden dem Wandel der Denkfigur <Dankbare Tote>

nachgegangen. Diese Quellengruppe bildete eine Schnittstelle von
klerikaler und laikaler Kultur, sie vermittelte theologische Wertsysteme

und Glaubensinhalte und nahm dabei gleichzeitig Bezug auf
Vorstellungen und Verhaltensweisen, die der Zuhörerschaft
vertraut waren.6 Das in den Geschichten thematisierte Totengedenken
soll in einzelnen Aspekten und mit den Veränderungen des
erinnernden Handelns im Spätmittelalter verglichen werden. Dabei
kann die dialektische Verknüpfung von Memorialpraxis und in den

Exempla kursierenden Vorstellungen aufgezeigt werden.
Der Gedanke des Aktivwerdens der Toten und somit der

Umkehrbarkeit der Verdienste entwickelte sich erst allmählich.7
Schon bei Gregor von Tours (f 595) erschienen Verstorbene, um
Lebende zu beraten, sie zu warnen, zu tadeln oder zu trösten, doch
das Handeln der Toten stand dabei nicht in direktem Zusammenhang

mit einer für sie erfolgten Gebetshilfe.8 Im 12. und 13.
Jahrhundert wandelte sich das Bild der Toten: Sie wurden zunehmend
aktiv und mit Macht ausgestattet. J.-Cl. Schmitt spricht von
massenhaften Totenerscheinungen im 12.Jahrhundert.9 In liturgischen
Werken von Scholastikern lässt sich eine veränderte Sicht des
Verhältnisses zwischen Lebenden und Toten erkennen.10 So forderten

6 Einen knappen Überblick über die Exemplaforschung gibt Hans-Jörg Gilomen,
Volkskultur und Exemplaforschung in: Modernes Mittelalter. Neue Bilder einer
populären Epoche, hg. v. Joachim Heinzle, Frankfurt a.M.-Leipzig 1994, 165-208,
182-197. Claude Brémond, Jacques Le Goff, Jean-Claude Schmitt, L'<exemplum>
(Typologie des Sources du Moyen Age occidental 40), Turnhout 1982.

7 Chiffoleau und Le Goff setzen das Aktivwerden der Toten sogar erst im 14./15.
Jahrhundert an: Jacques Chiffoleau, La comptabilité de l'au-delà. Les hommes, la

mort et la religion dans la région d'Avignon à la fin du moyen âge (Collections de

l'Ecole française de Rome 47) Rome 1980,419; Le Goff, Purgatoire (wie Anm. 3)
323 u. 482.

8 Franz Neiske, Vision und Totengedenken, in: Frühmittelalterliche Studien 20
(1986)150.

g Jean Claude Schmitt, Macht der Toten, Macht der Menschen. Gespenstererscheinungen

im hohen Mittelalter, in: Herrschaft als soziale Praxis. Historische und

sozial-anthropologische Studien, hg. v. Alf Lüdtke, (Veröffentlichungen des Max-
Planck-Instituts für Geschichte 91) Göttingen 1991, 143-167, 153.

10 Megan McLaughlin, On communion with the dead, in: Journal of Medieval
History 17 (1991) 23-34, 31: «The ghost is now not only angry, but also endowed
with power to harm the living. The corpse also acquired a new kind of force in this
period, especially in medical and scientific texts.»

167



Honorius Augustodunensis zu Beginn des 12. Jahrhunderts, John
Beleth um 1150, Sicard von Cremona um 1200 und Wilhelm
Duranti der Ältere zwischen 1285 und 1291 eine scharfe Trennung
zwischen Lebenden und Toten in der Liturgie, denn «wir kommunizieren

nicht mit den Toten». Folge dieser Vorstellung war eine

Aufsplitterung der Liturgie in Messen für die Lebenden ohne die
Präsenz von Toten bzw. Leichen und in Totenmessen für die Toten.
Sollte damit die neue Macht der Toten kontrolliert werden? Auch
Albertus Magnus betonte in seinem Sentenzenkommentar aus den

späten 1240er Jahren die Wirksamkeit der Fürbitten für die
Verstorbenen im Fegefeuer, doch blieb dies eine einseitige Hilfeleistung,

denn die Toten konnten nach ihm aktiv keine Verdienste
erwerben.11

In dieser Zeit der Neudefinition des Verhältnisses von Lebenden
und Toten tauchen die ersten Varianten des Exempels der Waffenhilfe

von dankbaren Verstorbenen auf. In den zwischen 1219 und
1223 entstandenen Wundergeschichten des Zisterziensers Caesa-
rius von Heisterbach begegnet uns die Geschichte ebenfalls. Ein
Mann, der auf allen Friedhöfen für die Armen Seelen gebetet hatte,
wurde von seinen Feinden angegriffen, als er sich gerade wieder
auf einem Friedhof befand. Da erhoben sich die Verstorbenen und
standen ihm bei.12 Dieser Beleg wie auch jener aus dem Ende des
12. Jahrhunderts heben die Verknüpfung der Handlung der Toten
mit jener des Lebenden und ihre gegenseitige Bedingtheit hervor.
Bei der Aufnahme dieser Geschichte in die <Legenda aurea> (1260)
des Jacobus de Voragine wurde das Schwergewicht auf die Taten

11 Le Goff, Purgatoire (wie Anm. 3) 349-353.
12 Caesarius von Heisterbach, Dialogus miraculorum, hg. v. Joseph Strange, Köln-

Bonn-Brüssel 1851, Bd. II, 49: De Ilio, qui pro mortuis oravit, ideo a morte per eos
liberatus est. Quidam homo fuit, qui talem habuit consuetudinem, quod, quando
transibat coemeterium, semper moram faciens aliquantum oravit pro animabus
defunctorum, quorum corpora ibi sepulta iacebanl. Tandem accidit ipsum agitari
ab inimicis suis idem coemeterium manu armata et ecce! aperta sunt omnia
monumenta, quae in eodem coemeterio fuerunt. El visa sunt exire omnia corpora mor-
tuorum cum gladiis et fuscibus in auxilium viri. Quorum timore hostes perterriti
terga vertenies virum persequi cessaverunl. Entspiicht Frederic C. Tubach, Index
Exemplorum, A Handbook of Religious Tales, (FF Communications 204) Helsinki

1969, Nr. 1464a. Vgl. auch Lecouteux, Marcq, Esprits (wie Anm. 5) Nr. 34.

168



der Lebenden gelegt, wenn auch das Handeln der Toten erwähnt
blieb.1"1 Das Exempel der Waffenhilfe der Toten findet sich in der
1481 in Deventer entstandenen Sammlung <Speculum Exem-
plorum> wieder (Dist. III, Nr. 65)14 und taucht auch in einem
Predigtzyklus des Geiler von Kaisersberg von 1506 auf.15 Einleitend
wird ausgeführt, dass manchmal Seelen aus dem Fegefeuer
erscheinen würden, um Hilfe von den Lebenden zu begehren,
wovon viele Exempla zeugten, manchmal aber erscheinen die
armen Seelen, um ihre Wohltäter vor deren Feinden zu beschirmen.16

Die Beziehung zwischen Lebenden und den Seelen der

13 Legenda aurea, hg. v. Richard Benz, Heidelberg 41963, 913: Wie genehm den

Abgeschiedenen die Gebete der Lebenden sind, ist aus dem zu ersehen, was Cantor

Parisiensis erzählt. Es pflegte einer, wann er über den Kirchhof ging, allezeit
den Psalm de profundis zu sprechen für die Toten. Es geschah, dass er von Feinden
verfolgt ward und über den Kirchhoffloh, da stunden die Toten auf, ein jeglicher
mit seinem Handwerkszeug, und beschirmten ihn kräftiglich wider seine Feinde,
dass sie voll Schreckens von dannen flohen.

14 Diese Sammlung, die bis 1500 mehrere Auflagen erlebte, enthält noch weitere
Exempla zum Typus «dankbare Tote». Die Exempla aus dem <Speculum Exem-
plorum> zu den dankbaren Toten sind besprochen in der Arbeit von Christine Göttler,

Peter Jezler, Doktor Thüring Frickers 'Geistermesse'. Die Seelgerätskomposi-
tion eines mittelalterlichen Juristen, in: Materielle Kultur und religiöse Stiftung im

Spätmittelalter (Veröffentlichungen des Instituts für Mittelalterliche Realienkunde
Österreichs 12; Osterreichische Akademie der Wissenschaften. Philosoph.-hist.
Klasse, Sitzungsberichte 554) Wien 1990, 187-232, 202ff. und die Edition und
Übersetzung zweier Exempla (Geistermesse, Eusebius-Exempel) 214—224. Zur
Verbreitung des <Speculum Exemplorum> ebd. 199f.

15 Der Predigtzyklus ist in einer Nachschrift des Franziskaners Johannes Pauli
überliefert: Johann Geiler von Kaisersberg, Die Emeis, Strassburg 1516, S. 39a. Vgl.
dazu Lucien Pfleger, Der Franziskaner Johannes Pauli und seine Ausgabe Geilerscher

Predigten, in: Archiv für Elsässische Kirchengeschichte 3 (1978) 44-96.
16 Das zitierte Exemplum abgedruckt bei Hain, Arme Seelen (wie Anm. 5) 61: So

kummet es von den seien in dem fegfeur, die etwan erscheinen in einer sete das sie

hilff begeren von den lebendigen als wir vil exempel des hond - etwan so erscheinen

sie zu beschirmen ire diener vor iren feigenden. Als wir lesen von einem ritter
der den seien dient wen er über den kirchoffgieng I so betet er ein paler noster und
befalh die seien got dem herren. Es fieget sich das seine feigem uff ein mal uff in

warteten und wolten in zetodt hon geschlagen I er warde gewarnet das er sie flöhe
I sie Uten im nach I Es begab sich das er über ein kirchofffliehen müst I da gedacht
er an sin gewonheit ob er das pater noster beten woll oder nit und gedach du will
ee sterben den du deine gewohnheil under wegen Ion will / und bettet. Da die
feigem uff den kichoff treuen wolten. Da sahen sie vil geharnischet leut da slon I da
erschraken si so übel das sie hinweg fluhen also ward der ritter behüt von den
seien.

169



Verstorbenen beruhte hier wiederum auf gegenseitiger Hilfeleistung.

Die Verstorbenen waren auf die Gebete und frommen Werke
der Lebenden angewiesen, die Seelen beschützten dafür ihre Wohltäter.

Interessanterweise scheint auch Geiler von Kaisersberg mehr
Exempel zu kennen, die die Hilfsbedürftigkeit der Toten illustrieren,

was zeigt, wie umstritten die Vorstellung war, dass auch Tote
Verdienste erwirken konnten.

Dieses Exemplum der tatkräftigen Waffenhilfe der Toten für
ihren Wohltäter war im Spätmittelalter jedoch sehr verbreitet.
Seine ikonographische Umsetzung fand sich als beliebtes Motiv an
mehreren Kirchen, Friedhofskapellen und Beinhäusern des
oberdeutschen Raumes wieder.17

Eine ab der Mitte des 13. Jahrhunderts belegte Variante dieser
Geschichte, die Eingang ins Speculum Exemplorum fand, stellt die
Waffenhilfe der Toten für einen gottesfürchtigen Herrscher dar

(<Eusebius - Exempeb)18: Eusebius, Herzog von Sardinien, hatte
eine seiner Städte Gott, den Armen Seelen und den Armen
geweiht. Als er einst abwesend war, wurde die Stadt vom mächtigen

Herzog Ostorgius von Sizilien eingenommen. Nachdem ihm
die Toten tatkräftige Unterstützung zugesagt hatten, wagte Eusebius

die Belagerung seiner ihm entrissenen Stadt und den Kampf
gegen den übermächtigen Gegner. Dieser unterwarf sich, als er
erkannt hatte, gegen wen er ankämpfte. In diesem Exempel werden
die Waffenhilfe leistenden Seelen der Verstorbenen als Mitglieder
des göttlichen Hausverbandes bezeichnet19. Aus dieser Zuge-

17 Als Beispiele seien genannt: St.-Jakobs-Kapelle in Basel (1449), Beinhaus Mut-
tenz (um 1513), Beinhaus/Kapelle der Marienbruderschaft von Muttenz (1523),
Beinhaus St. Anna in Baar (1530), Michaelsbeinhaus in Zug (1530). Weitere
Beispiele siehe Lutz Röhrich, Religiöse Stoffe des Mittelalters im volkstümlichen
Erzähl- und Liedgut der Gegenwart, in: Volksreligion im hohen und späten Mittelalter,

hg. v. Peter Dinzelbacher, Dieter Bauer, Paderborn-Zürich 1990, 425—430,
Abb. S. 455—458. Allgemein zur Ikonographie der <dankbaren Toten> siehe Wieser,
Dankbare Tote (wie Anm. 5) 491-501.

18 Speculum Exemplorum, Dist. IX, Nr. 184. Göttler, Jezler, Thüring Fricker (wie
Anm. 14) 203, weisen nach, dass schon im «Bonum universale de apibus» des
Thomas Cantimpratensis eine ähnliche Geschichte vorkommt (II, 53/30).

ig In der Edition von Göttler, Jezler, Thüring Fricker (wie Anm. 14) 219: Nos enim de

familia summt regis sumus. Der Ausdruck de familia Dei wird noch zweimal
wiederholt, S. 219 u. 220. Eine andere Selbstdefinition der Armen Seelen: Nos, inqui-
unt, sumus defunctorum anime quas tuis beneficiis et elemosynis larga Domini

170



hörigkeit der Armen Seelen zur Gemeinschaft der Heiligen ^communio

sanctorum>) wird ihre am Schluss des Eusebius-Exempels
angeführte Fürsprachefähigkeit verständlich. Die Fürsprache der
erlösten Seelen wird hier explizit mit der Aufforderung an Eusebi-
us verbunden, weiterhin gute Werke zu tun: Also wohlan: wie du
früher Gutes getan hast aus gutem Willen, so bemühe dich nun
[...], in Zukunft noch vermehrt darum, damit du die Gefangenen,
welche du beim gerechten Richter befreist, bei ihm als deine
Fürbitter hast. Jene nämlich, die durch dich schon befreit wurden,
erbitten für dich ein langes Leben und Gesundheit, damit auch
viele andere, die durch dich noch losgekauft werden müssen, fortan
in Frieden ruhen werden, welche zusammen mit den befreiten Seelen

dir Straferlass und Gnade beim ewigen Richter sichern
mögen.20

Ganz ähnlich, nur weniger in einen <historischen> Kontext
gestellt, erscheint dieses Exempel auch in einer Predigt, die in
einer Handschrift aus dem Ende des 15. Jahrhunderts in der Bibliothek

der Augustinerchorherren in Sagan überliefert ist:21 Ein Fürst
hatte die Eitelkeit seines bisherigen Lebens eingesehen und führte
fortan ein gottgefälliges Leben, liess Kirchen bauen und Messen
für die Verstorbenen lesen. Doch der Teufel trieb einige seiner
Adeligen an, einen gegen ihn Krieg führenden König herbeizuholen.

Der Fürst hätte ja nur noch Mönche und Kleriker um sich, welche

ihn nicht verteidigen könnten. Eine kriegerische Auseinandersetzung

stand bevor, da sah der Fürst plötzlich eine riesige Schar
Berittener, die von einem Kreuzträger angeführt wurde. Einer der
Berittenen erklärte dem Fürsten, sie seien durch seine guten Werke
befreite Seelen22 und auf göttlichen Befehl zu seiner Unterstützung
hier. Der Anblick des Heeres der Armen Seelen schlug den feindli-

donavit indulgenza, ebd. S. 220. Bei Thomas Cantimpratensis lautet diese Stelle:
Fürchte dich nicht,... aufBefehl Gottes stehen dir alle diese bei, welche du mit deinen

Almosen und Seelmessen aus dem Fegfeuer erlöst hast. Kommt der bestimmte
Tag der Schlacht, so werden sie und noch viele andere mit uns als deine Helfer
erscheinen., nach Alexander Kaufmann, Thomas Chantimpré, Köln 1899, 130.

20 Göttler, Jezler, Thüring Fricker (wie Anm. 14) 224.
21 Predigt aus dem Ende des 15. Jahrhunderts, in: Klapper, Exempla (wie Anm. 1)

33f. Nr. 39: De duce, quem animae contra inimicos defenderunt. Als Quelle wird
hier quondam libello, quo dicitur Annulus, cap. CXXII angegeben.

22 Klapper, Exempla (wie Anm. 1) 34: Ecce enim, assumus divino iussu iuvare te,

quos missis et oracionibus tuis a purgatorio liberasti.

Ill



chen König in die Flucht. Er unterwarf sich, und es wurde Friede
geschlossen. Der Berner Stadtschreiber Thüring Fricker wählte
dieses Thema für die Bemalung der Innenseiten seines um 1505

gestifteten Alerseelen-Atars.23
Der Beistand der Toten fand in der Exempelsammlung <Le Livre

du chevalier de la Tour Landry pour l'enseignement de ses filles>
(um 1371 verfasst) eine geschlechtsspezifische Anpassung. Die
Sammlung wurde von Marquard von Stein (f um 1495) ins Deutsche

übersetzt und 1493 in Basel bei Michael Furter gedruckt und
mit 45 Holzschnitten illustriert.24 Die ersten beiden Exempla schildern

die Hilfe der dankbaren Toten: Eine gottesfürchtige Königstochter,

die allabendlich ein Gebet für die Toten sprach, wurde in
der Nacht durch das Erscheinen der Seelen vor einem von ihr
bestellten Freier beschützt.25 Eine andere Jungfrau wurde mehrfach

von einem Mächtigen verfolgt und mit Gewalt bedrängt, dass
sie ihm zu Willen sein sollte. Aus Furcht versteckte sie sich in einer
Höhle und sprach dort ein Vigil für die Toten. Als der Verfolger sie
dennoch fand und ergreifen wollte, schien es ihm, als ob er 10 000
begrabene Personen sähe, die sie beschützten. Erschrocken eilte er
davon und liess der Frau ausrichten, dass er sie nie mehr bedrängen
werde.26 Als Pendant zur Waffenhilfe für den männlichen Wohltäter

behüten die dankbaren Toten - als Gegenleistung für Gebete -
die Frauen vor schänden und uneren.

23 Göttler, Jezler, Thüring Fricker (wie Anm. 14) 187-232.
24 Ruth Harvey, Prolegomena to an Edition of <Der Ritter vom Turn>, in: Probleme

mittelalterlicher Überlieferung und Textkritik, hg. v. Peter F. Ganz u. Werner
Schröder, Berlin 1968, 162-182. Die Illustration werden dem jungen Albrecht
Dürer zugeschrieben.

25 Marquard von Stein, Der Ritter vom Thurn, hg. v. Ruth Harvey (Texte des späten
Mittelalters und der frühen Neuzeit 32) Berlin 1988, 91 f.: Als aber der Ritter der
zuo der jungern dochter gon wolt I nahem gegen jrem bet kam I Beducht jn I wie
das er umb und by jr sehe I eyn grosse menige geisl und seien I jn wyssen tuchern
verwunden I Dar ab er eyn sollich forchi unnd schrecken nam I das er unbesynnet
wyder dannen floch.... Dar durch sy [die Tochter] ouch fürbass hin vil mer für die
todten byllen I und vil gotzforchtiger ward dann vor I und hielt sich kusch und rein.

26 Ouch ein andre andechtige iuenckfrow / die eyn grosser herr ye mit gewalt / und
über iren willen beschlaffen und enteren wolt I Die ouch durch ir gebett I so sy thet

für die todten I erlöset ward., Marquard von Stein (wie Anm. 25) 92.

172



Eine weitere frühe Variante des aktiven Beistands der Toten - in
den Wundergeschichten des Caesarius von Heisterbach überliefert -
war jene für einen Kleriker.27 Ein Priester, der nur noch Totenmessen

gelesen hatte, wurde vom Bischof abgesetzt. Die Toten drohten
darauf dem Bischof mit baldigem Tod, worauf er den Priester wieder

einsetzte und selbst Totenmessen zu lesen begann. In späteren
Varianten der Geschichte bezeugen die Toten, indem sie ihre Hände
aus den Gräbern strecken, dass der Priester mit dem Totendienst
seine Pflicht rechtens erfüllt.

Während im Spätmittelalter die Vorstellung der Dankbarkeit der
Toten in der Form aktiver Hilfe in weltlichen Angelegenheiten
ihrer Wohltäter und Wohltäterinnen weite Verbreitung fand, blieb
die Hilfeleistung der Toten in geistlichen Sachen nicht ganz
unbestritten. Man glaubte, die Seelen würden sich dereinst nach ihrer
Erlösung aus dem Fegefeuer mit Fürsprache vor Gott erkenntlich
zeigen. Dieser Idee förderlich war die Durchsetzung der Lehrmeinung

von der seelischen Gottesschau jedes Verstorbenen, sobald
das Fegefeuer durchlitten war.28

Einen sehr frühen Niederschlag der Vorstellung geistlichen
Beistandes der erlösten Toten findet sich in den Predigten an die Pari ¦

ser Beginen.29 Der Dominikaner Egidius de Aurelianis forderte in
seiner Predigt zum St. Martinstag 1272 die Beginen auf, für die

27 Caesarius von Heisterbach, Dialogus miraculorum VII, 4; Thomas Cantimpratensis,
Bonum Universale de Apibus II, cap. 53/14. In der Legenda aurea, wie im Speculum

laicorum> wird als Quelle Petrus Venerabilis angegeben, doch konnte das

Exemplum im <De miraculis> nicht nachgewiesen werden. Im 13.-15. Jahrhundert
findet dieses Exempel dann weite Verbreitung, siehe dazu Jean-Claude Schmitt,
Les revenants, les vivants et les morts dans la société médiévale, Paris 1994, 280
Anm. 42.

28 Vgl. dazu die von Papst Johannes XXII. ausgelöste Diskussion um die <visio
beatifica) 1331-1334 und die Durchsetzung der Gottesschau als Dogma in der Bulle
<Benedictus deus> 1336 durch Papst Benedikt XII., G. Hoffmann, Der Streit über
die selige Schau Gottes, Leipzig 1917. Nach P. von Moos war bereits seit Cyprians
Begründung der Gottesschau eines jeden Verstorbenen, nicht nur der Märtyrer, die
Bitte um Fürsprache seliger Angehöriger legitim geworden, Peter von Moos,
Consolatio. Studien zur mittellateinischen Trostliteratur über den Tod und zum
Problem der christlichen Trauer (Münstersche Mittelalter Schriften 3/ 1^4) München
1971/72. Bd. 3,323.

2V Nicole Bériou, La prédication au béguinage de Paris pendant l'année liturgique
1272-1273. in: Recherches Augustiniennes XIII (1978) 105-229.

173



Verstorbenen zu beten. Die Gebete der Beginen würden dann
durch künftige Fürsprachen der Erlösten belohnt werden.30 Auch
der Kleriker Guillelmus de Monasteriolo sprach in seiner Predigt
am Allerseelentag 1272 vom Einsatz für die im Fegefeuer gequälten

Verwandten, die einst Wohltäter waren und es dereinst wieder
sein werden, wenn sie ins Paradies gelangen.31

Gegen Ende des 15. Jahrhunderts finden wir im <Speculum
Exemplorurm zwei Exempla, die die geistliche Hilfe der Toten
zeigen.32. Ein Mann, der häufig die Beichten der Armen angehört hatte,

wurde nach seinem Tod durch die Tränen der Verstorbenen aus
dem Fegefeuer befreit. Ein weiteres Exempel demonstriert den
Dank der Toten mit der Lesung des Totenoffiziums für ihren Wohltäter.

Ein reicher Mann, der zu Lebzeiten immer auf dem Friedhof
für die Verstorbenen gebetet hatte, erhielt in seiner Sterbestunde
ungenügenden geistlichen Beistand. Obwohl er nach einem Priester

gerufen hatte, kam nur ein Diakon. Dieser sah nun bei seiner
Rückkehr zur Kirche diese erleuchtet und hörte, wie sich die Toten
dort zu einem Totengottesdienst (<officium commendationis>) für
den Verstorbenen versammelten.33 Es handelt sich dabei nach
Deneke um die Weiterentwicklung des Motivs des Geistergottesdienstes.34

Die Vorstellung von der Hilfsmacht der Heiligen und
der Engel habe sich allmählich auf die im Fegefeuer Büssenden

übertragen. In früheren Versionen der Geschichte versammelten
sich die Seelen der Verstorbenen nur zu gemeinsamem Beten und

30 Bériou, Prédication (wie Anm. 29) 124, Sermo Fratris Egidii de Aurelianis: Pro
illis de purgatorio, ut Dominus suos prisioniarios exthrahat de prisona purgatorii.
Et sciote, quod ipsi bene sciunt, omni vice qua oremus pro eis, et bene sentiunt effi-
caciam sancte Ecclesie, nec erunt ingrati quia ferventius orabunt pro eis, et cum
magnu nisu, qui eos suis precibus citius extraxerunt, quando venient in paradi-
sum.

31 Bériou, Prédication (wie Anm. 29) 124.
32 Speculum Exemplorum, Dist. III Nr. 64, Dist. VII Nr. 68; dazu Göttler, Jezler,

Thüring Fricker (wie Anm. 14) 199-206.
33 Surgite fidèles universi quantocius et exite de tumults vestris et convenientes in

ecclesia commendemus animam huius defuncti charissimi nostri et rependamus ei
vicem beneficii sui., zitiert nach der Edition von Göttler, Jezler, Thüring Fricker
(wie Anm. 14) 215.

34 Bernward Deneke, Legende und Volkssage. Untersuchungen zur Erzählung vom
Geistergottesdienst. Diss.. Frankfurt a.M. 1958, 24-41, 90-94.

174



Singen der Psalmen oder nahmen für ihr eigenes Heil an einer
Messe teil.35 Erst im <Speculum Exemplorum> wurde die Vorstellung

der Dankbarkeit der Toten mit der gewagten Darstellung
frommer Werke der Toten in Form des Messelesens für einen
Verstorbenen kombiniert. Diese weitgehende Machtausstattung und
Heilsbefugnis der Seelen von Verstorbenen war jedoch keineswegs
unumstritten. So löste die Abbildung der Geistermesse auf dem
vom Berner Stadtschreiber Thüring Fricker 1505 gestifteten Aler-
Seelenaltar eine Kontroverse aus über die Fähigkeit der Toten,
Verdienste zu erwirken. Der Streit entbrannte daran, ob man auf einem
Bild zeigen durfte36, dass Tote die Messe lasen. Der Berner Rat
schlichtete 1509 den Streit, indem er zumindest die drei messelesenden

Totengerippe in lebende Priester umwandeln Hess.37

Auf der Grundlage der im Spätmittelalter etablierten Werkfrömmigkeit

verbunden mit dem hohen Stellenwert der Totenmemoria
entwickelte sich im Grenzbereich von offizieller Lehre und
Laienfrömmigkeit der Glaube an die Wirkungsmöglichkeiten über den
Tod hinaus und schuf damit Möglichkeiten der Hilfeleistung dankbarer

Toter in weltlichen wie auch in geistlichen Angelegenheiten.
Der Handlungsbereich der Verstorbenen beschränkte sich dabei
auf die ausgeführten vier Möglichkeiten ihres Einsatzes: Verhindern

des Absetzens eines nur die Totenmesse lesenden Priesters,
Waffenhilfe, Beschützen von Frauen in der Nacht, Erlösung der
Seele ihres Wohltäter durch Fürsprache, Tränen und Messelesen.
Die Vorstellungen vom Gabentausch zwischen Diesseits und
Jenseits, d.h. zwischen gewöhnlich Sterblichen und erlösten Verstorbenen,

basierte auf dem Lohnschema als integrierter Bestandteil
der Diesseits- und Jenseitskonzeptionen.38 Neben der Stufung der

35 Siehe die Beispiele bei Lecouteux, Marcq, Esprits (wie Anm. 5) Nr. 35. Auch der
nach Röhrich, Religiöse Stoffe (wie Anm. 17) 435f., frühe Beleg für die Geistermesse

bei Gregor von Tours, De gloria confessorum, ist hier einzuordnen.
36 Valerius Anselm beschrieb den Altar wie folgt: ein altar, welchen er mit kostlichen,

geschnezten und gemuteten toten, deren ein teil füer sich, ire gsellen und
lebendigen guottaeter mess hielten, hat lassen zieren., Valerius Anselm, Die Berner

Chronik, hg. v. historischen Verein des Kantons Bern, Bd. 2, 415.
37 Anshelm, Chronik (wie Anm. 36) 416: £5 wurden die messhaltenden toten in

lebendigerpfaffengstalt verbildet. Vgl. Hain, Arme Seelen (wie Anm. 5) 59; Göttler,

Jezler, Thüring Fricker (wie Anm. 14) 187ff.
3K Das Lohnmodell war bereits bei Augustinus Definition des Seelteils angelegt.

Quasi foenus traiecticium facts: Hic das, ibi recipis; hic das res perituras; ibi reci-

175



Verdienste mit der Höchstschätzung der Privatmesse und damit
auch der individuellen Jahrzeit hatte sich der Gedanke der
Umkehrbarkeit der Verdienste39 entwickelt, welcher wiederum die
Vorstellung des Aktivseins der Toten voraussetzte.

Wer das Aufkommen der Denkfigur der Dankbarkeit der Toten
und ihre Verbreitung gefördert hat, lässt sich nur andeuten. Die
Verbreitung in Exempla und Predigtsammlungen legt nahe, dass die
Geschichten zunächst dazu dienten, den Totendienst zu rechtfertigen
und zu propagieren. In den Erzählungen selbst richteten sich die
Hilfeleistungen der Toten an eine enge Empfängergruppe, zunächst an
Ritter und Priester, dann an Herzöge, Königstöchter und vermögende

Stifter. Die namentlich bekannten Stifter und Stifterinnen von
Atartafeln mit diesem Motiv beschränkten sich auf den sozial
gehobeneren Kreis von Stadtschreibern und Ratsmitgliedern, auf Personen

aus der städtischen Oberschicht. Mit der Verbreitung der
Vorstellung der Hilfeleistung von Toten war eine Erweiterung des
vorherrschenden Intercessio-Modells angebahnt. Die klassische
Fürsprecherrolle der Heiligen, der Märtyrer und von Maria liess sich
nun auch auf gewöhnliche Laien ausdehnen. Mit der gegenseitigen
heilswirksamen Hilfeleistung lebender Laien und verstorbener Laien
wurden die traditionellen Fürsprecher nicht überflüssig, Hessen sich
aber wohl konkurrenzieren. Hat sich so aus der vielfältigen und
zahlreichen Stiftungstätigkeit der wohlhabenden städtischen und ländlichen

Oberschichten - Männer und Frauen, die sich selbige leisten
konnten - eine Emanzipation der bürgerlichen Toten angebahnt?40

pis sine fine mansuras, zitiert nach Ferdinand Elsener, Vom Seelgerät zum
Geldgeschäft, in: Recht und Wirtschaft in Geschichte und Gegenwart. Festschrift für
Johannes Bärmann, hg. v. Marcus Lutter, München 1975,87.

,g Zum Begriff des <Verdienstes> als <meritum>, <opus meritorium> vgl.: Lexikon für
Theologie und Kirche, Freiburg i.Br. 1965, Bd. 10 Sp. 675-680; Religion in
Geschichte und Gegenwart, Tübingenl962, Bd. 6 Sp. 1266ff.

40 Beim Adel waren schon viel früher einzelne Vertreter zu Heiligen geworden und so

Familienmitglieder zu direkten Fürsprechern gelangt. Patrick Corbet, Les Saints
ottoniens. Sainteté dynastique, sainteté royale et sainteté féminine autour de l'an
Mil, Sigmaringen 1986; Robert Folz, Les saints rois du moyen Age en Occident
(Ve-XIIIc siècles) Brüssel 1984, v.a. 137-148; André Vauchez, La sainteté en
Occident aux derniers siècles du Moyen Age, Rom 1981. Vgl. auch im Sermo
magistri Conradi, uni 1208, die Bezeichnung der heiligen Kaiserin Kunigunde als

Fürsprecherin vor Gott, Ursula Swinarski, Herrschen mit den Heiligen. Kirchenbesuche,

Pilgerfahrten und Heiligenverehrung früh- und hochmittelalterlicher
Herrscher, Bern 1991.50.

176



Die Vorstellung der Wechselseitigkeit der Hilfeleistung
zwischen Lebenden und Verstorbenen entsprach dem aufrechnenden
Charakter der spätmittelalterlichen Frömmigkeit. Sie passte ins
Programm einer kirchlichen Heilsökonomie, die auf dem
Austausch von Gaben zwischen dem Diesseits und dem Jenseits beruhte.

Es war, um einen Begriff der Kirchenväter zu verwenden, ein
<sacrum commercium)41, ein heiliger Tauschhandel von irdischen
mit himmlischen Gütern, von weltlichen mit geistlichen Gütern,
von materiellen mit immateriellen Gütern. Die sakralen, materiellen

und symbolischen Schichten des Tausches waren dabei
ineinander verzahnt; es war ein Handel auf Gegenseitigkeit, bei
welchem beide Seiten Schuldner und Gläubiger waren.

Religiöse und finanzielle Verpflichtungen der Lebenden

Die Idee der Wechselseitigkeit der Verdienste hatte sich in der
familialen Memoria niedergeschlagen, in der sich wiederholenden
Solidarität zwischen den Generationen. Diese stark vertikal gegliederte

Gedenkpraxis zeigt familiales Zusammengehörigkeitsgefühl,
religiöse Verantwortlichkeiten und finanzielle, materielle und
moralische Verpflichtungen auf.42 Die familiale Totenmemoria
beruhte auf dem bereits ausgeführten Austausch geistlicher Früchte:

41 Der Begriff wird vom Heilswerk der Erlösung und der Eucharistie allmählich auch
auf das Seelgerät und die guten Werke ausgeweitet. <Commercium> in: Lexikon für
Theologie und Kirche, Freiburg i.Br. 1994, Bd. 2 Sp. 1274f.; Martin Herz,
«Sacrum commercium». Eine begriffsgeschichtliche Studie zur Theologie der
römischen Liturgiesprache (Münchener Theologische Studien 2/15) München
1958.

42 Folgende Aussagen basieren auf der Auswertung von Jahrzeitstiftungen auf der
Basler Landschaft: Mireille Othenin-Girard, Ländliche Lebensweise und Lebensformen

im Spätmittelalter. Eine wirtschafts- und sozialgeschichtliche Untersuchung

der nordwest-schweizerischen Herrschaft Farnsburg (Quellen und
Forschungen zur Geschichte und Landeskunde des Kantons Basel-Landschaft 48),
Liestal 1994, 121-144. Vgl. auch Peter-Johannes Schuler, Das Anniversar. Zu
Mentalität und Familienbewusstsein im Spätmittelalter, in: Die Familie als sozialer

und historischer Verband. Untersuchungen zum Spätmittelalter und zur frühen
Neuzeit, hg. v. dems., Sigmaringen 1987. 67-121.

177



Stiftende gedenken ihrer Eltern, diese werden dereinst als Erlöste
für ihre Kinder Fürsprache vor Gott leisten; die Nachkommen der
stiftenden Person, die auch miteingeschlossen sind, werden in
ihren eigenen künftigen Jahrzeiten derselben auch gedenken.

Die in religiösen Belangen starke Verankerung des Individuums
innerhalb eines vertikal strukturierten Familienverbandes stand in
einem Spannungsverhältnis zu den effektiv gelebten sozialen
Beziehungen innerhalb der Familie, wie sie sich aus der Untersuchung

von Haushaltsstrukturen, demographischen Verhältnissen
und Besitzstrukturen und der Handwechsel bei Gütern erkennen
lassen.43 Vor dem Hintergrund der Verengung der unmittelbaren
Familieneinheiten, d.h. der Kernfamilie als Haushaltsgemeinschaft,

ist auch nach Laslett von einer eher geringen sozialen Relevanz

von Verwandtschafts- oder Familienbindungen im Bereich
sozialer Verantwortlichkeit und materieller Hilfeleistung auszugehen.44

Verbreitete Glaubensinhalte von wechselseitiger Hilfeleistung

zwischen Lebenden und Verstorbenen mögen individualisiert

worden sein und eine stärkere Berücksichtigung der eigenen
Vorfahren und Eltern bei der Seelenrettung gefördert haben.
Fehlende Sozialbezüge im Verwandtschaftsverbund der Lebenden
wurden durch den Glauben an solidarische Heilserwirkung innerhalb

eines religiösen Familienverbands> überlagert.
Daneben existierte aber noch ein zweiter Kreislauf ganz materieller

Güter: Die stiftende Person hatte als Erbe oder Vermächtnis
von den Eltern oder von einem Elternteil Güter, Liegenschaften
oder Renten erhalten. Die Erbberechtigung war mit der Verpflichtung

zum Unterhalt von Seelgeräten etwa in Form einer Jahrzeit
verbunden. Diese Verpflichtung konnte erstens direkt am
übernommenen Grund und Boden als ewiger Jahrzeitzins haften,
konnte zweitens auf einem expliziten Vermächtnis beruhen oder
drittens rein moralischer Art sein. Ein Beispiel für ein Vermächtnis
ist jenes von Hans von Pruntrut 1461 an seinen Stiefsohn und dessen

Gattin mit der Auflage, für ihn ein Seelgerät zu errichten: Er
wolle ihnen 100 Gulden vermachen, wegen der Dienste, die er und

43 Othenin-Girard. Lebensweise (wie Anm. 42) 254—257.
44 Peter Laslett, Family, Kinship and Collectivity as Systems of Support in Pre-indu-

strial Europe: a Consideration of the «Nuclear-Hardship» Hypothesis, in: Continuity

and Change 3 (1988) 153-175.

178



seine Mutter ihm geleistet hätten. Doch er wolle, dass sie ihm auch
etwas nach seinem Tod um Gottes willen zugute tun sollen.45 Der
Antritt des Erbes war in manchen Testamenten mit der Auflage
verknüpft, die Seelgerätstiftungen des Erblassers auch weiterhin
zu unterhalten.46 Denn die ewig auf den Gütern lastenden
Stiftungsbeiträge (Donationen) entsprachen der ewigen Gültigkeit der
Heilswirkung bis zum Jüngsten Tag. Diese finanzielle Seite der
Memoria wog schwer, kumulierte sich doch der Anteil an Abgaben
für die Toten in Form von ewigen Belastungen auf den Gütern, so
dass im Extremfall der Erbanteil geringer war als der Anteil an
Seelgeräten. Die Hilfeleistung der Toten, ihre Dankbarkeit hatte
ihren Preis.

Die moralische Verpflichtung, Jahrzeiten auch für die Eltern
einzurichten, fassen wir in mehreren Exempla. So wurde der Einsatz
für die Seelen im Fegefeuer als Gegenleistung der Kinder für die
Schmerzen der Mutter bei der Geburt und die Mühen des Vaters bei
der Erziehung dargestellt.47 Ein gleicher moralischer Druck lastete
auch auf den Eheleuten, sich um das Heil des verstorbenen Partners
zu kümmern.48 In den Exempla zu Wiedergängern sind es praktisch

immer wieder die Ehemänner, die von ihren Witwen geistliche
Werke einfordern.49

45 Staatsarchiv Basel-Stadt: Gerichtsarchiv D 7, Kundschaften 1458-62, f. 84v.
46 Vgl. auch Barbara Hanawalt, The Ties that Bound. Peasant Families in Medieval

England, Oxford 1986, 241; Clive Burgess, «By Quick and by Dead»: Wills and
Pious Provisions in Late Medieval Bristol, in: The English Historical Review 405

(1987)837-858.
47 Hat din vatter und din muoter nüt weltlich guot gelassen, so sott du doch bedenken

die not und die angest, die din muoter umb dich hatte, ob su din genese und dich
zuo der weite brohte. Du solt bedenken die trüwe und die arbeit, die din vatter umb
dich hat gehebet, ob er dich erzüge, daz du ir selber gehelfen moehtest. Nuo hant
die armen seien daz gancze jor trost ufAller Selen dag., Elsässische Predigten des

14. Jahrhunderts, hg. v. A. Brilinger, in: Alemania 1 u. 2 (1873/1875) Bd. 2, 106f.
48 Le Goff, Purgatoire (wie Anm. 3) 407ff., betont, dass den Witwen eine grosse

Bedeutung bei den Fürbittleistungen zukam und illustriert dies am Exemplum des

Wucherers von Lüttich im <Dialogus miraculorum> des Cäsarius von Heisterbach.
Eine eigene Auswertung des Index Exemplorum von Tubach, der Exemplasamm-
lung <Schimpf und Ernst> von Johannes Pauli, und der Exempla zu Defuncti im

<Speculum Exemplorum> zeigt, dass Hilfeleistungen für die Seelen v.a. von Eltern
oder Kindern eingefordert wurden und in zweiter Linie von den Ehegatten.
Othenin-Girard, Lebensweise (wie Anm. 42) 178-181.

49 Vgl. Schmitt, Revenants (wie Anm. 27) 212-221.

179



Parallel zur Ausbildung der Vorstellung von dankbaren Toten hat
sich das Bild der Toten verändert.50 Durch die vielen Formen des

gegenseitigen Austausches der diesseitigen mit der jenseitigen
Welt, durch die ständige Kommunikation der Lebenden und
Verstorbenen gelangten die Toten zu einer zunehmenden Präsenz.51

Sie rächten sich auch für ihnen vorenthaltene Leistungen. Ein
Exemplum, überliefert in einer Seelpredigt aus dem Ende des
15. Jahrhunderts, handelt von einem Priester, der beim
Durchschreiten des Friedhofs nie für die Verstorbenen gebetet hat. Er
wird darauf von einem Toten gepackt und erst losgelassen, als er
sich zu bessern verspricht.52 Die Allgegenwart der Toten lässt sie

gefährlich werden. So berichtet Johannes von Winterthur von
einem ehemaligen Meier aus Samen, der um 1330 in seiner Funktion

als Messner beim Läuten der Glocken zur Frühmesse von
Armen Seelen überfallen und gewürgt wurde, so dass er kurz darauf

starb.53

Individuelle und kollektive Totenmemoria

Durch die wichtige Stellung, die die Totensorge in der religiösen
Praxis einnahm, kam es zu einer Belastung der Amtskirche mit
dem Totendienst und mancherorts zu einer Zweiteilung der Gruppe
der Kleriker. Die einen waren für die Seelsorge der Lebenden
zuständig, die andern wirkten (nur) für das Seelenheil der Verstorbenen.

Im bereits erwähnten, im Spätmittelalter stark verbreiteten

50 Jüngst dazu Christian Kiening, Le double décomposé. Rencontres des vivants et
des morts à la fin du Moyen Age, in: Annales E.S.C. 5 (1995) 1157-1192.

51 Davis spricht von den Toten als einer Altersklasse, Natalie Zemon Davis, Die Geister

der Verstorbenen, Verwandschaftsgrade und die Sorge um die Nachkommen,
in: dieselbe, Frauen und Gesellschaft am Beginn der Neuzeit, Berlinl986, 19-51,
27 u. 31. Kiening, Double (wie Anm. 50) 1192: «Dès la deuxième moitié du
XVe siècle, la Mort, libérée des contextes bien déterminés, apparaît partout».

52 Klapper, Exempla (wie Anm. 1 35f. Nr. 37. Der Tote klagt: Sacerdos iste frequenter
transsit super nos et nichil oral pro nobis et tota die comedit elemosinas pro

nobis oblatas. Auch in Lecouteux, Marcq, Esprits (wie Anm. 5) Nr. 36.
53 Die Chronik des Johannes von Winterthur. hg. v. Friedrich Baethgen (MGH SS

rer.Germ N.S. 3) Berlin 1955. 138.

180



Exemplum über einen Priester, der abgesetzt worden war, weil er
nurmehr die Totenmesse gelesen hatte, wird diese Spezialisierung
und zugleich soziale Schichtung angesprochen.54 Die gering
dotierten Altar- und Kaplaneipfründen sine cura wurden häufig
von schlecht ausgebildeten Geistlichen besetzt. So lieferte der
Totendienst gerade für das <Ataristen-Proletariat> ein Betätigungsfeld.55

Mit den sich ständig mehrenden Seelmessen veränderte sich
auch die Memorialpraxis. Mehrere ältere Stiftungen wurden
zusammengelegt, man komprimierte die vielen einzelnen
Gedenkhandlungen zu einem gemeinsamen Gedächtnis.56 Doch damit
wurden die Verstorbenen zu einer anonymen, namenlosen Masse.
Soziale Bindungen wurden aufgebrochen. Der zu Bedenkende war
nicht mehr der Tote, zu welchem man individuelle Beziehungen
pflegte. Mit der Reduktion von Einzelmessen mögen auch Zweifel
am geistlichen Wert solch kollektiver Gedächtnisse entstanden
sein, wurde doch die Privatmesse von grösster heilsbringender
Kraft angesehen.57 Um dennoch vor Gott die Erinnerung an ein
Individuum wachzuhalten, bedingten sich einzelne Stiftende aus -
54 In der bei Thomas Cantimpratensis überlieferten Variante ist von einem armen,

ungelehrten Priester die Rede (siehe Anm. 27). In einer Handschrift aus dem
15. Jahrhundert wird das Konfliktpotential unter den Geistlichen deutlich: Legitur
de quodam sacerdote, qui fuit homo bone vite et numquam aliquam missam nisi pro
defunctis voluti celebrare. Accusatus vero ab alys sacerdotibus et a populo suo
parrochialy, quod nichil sciret nisi pro defunctis., Erzählungen des Mittelalters in
deutscher Übersetzung und lateinischem Urtext, hg. v. Joseph Klapper (Wort und
Brauch XII) Breslau 1914 393 Nr. 190.

55 Zum Problem eines «double clergé» siehe Nicole Lemaître, Le Rouergue
flamboyant. Le clergé et les fidèles dans le diocèse de Rodez (1417-1563), Paris 1988,
v.a. 282-295. Siehe auch Dietrich Kurze, Der niedere Klerus in der sozialen Welt
des späteren Mittelalters, in: Beiträge zur Wirtschafts- und Sozialgeschichte des
Mittelalters (Festschrift für Herbert Heibig), hg. v. Knut Schulze, Köln-Wien
1976,273-305.

56 Zur bereits viel früheren Rückkehr zum pauschalen Totengedenken im monastischen

Umfeld und der damit verbundenen Reduktion der Armenspeisungen siehe
Joachim Wollasch, Konventstärke und Armensorge in mittelalterlichen Klöstern.
Zeugnisse und Fragen, in: Säculum 39 (1988) 184—199.

57 Legenda aurea (wie Anm. 13) S. 920: Ob die Fürbitten allen gleichermassen nützen,

sollen wir merken, dass, was sonderlich für eine Seele geschieht, dieser mehr
nützet denn den anderen; geschieht die Fürbitte aber gemeiniglich, so nützt sie
denen zumeist, die solchen Nutzen in diesem Leben zu allermeist haben verdient, so
sie in gleicher oder grösserer Not sind.

181



natürlich gegen zusätzliche Entschädigung -, bei der sonntäglichen

Messe in der Fürbitte namentlich genannt zu werden.58 Da
einzelne vermögende Stifter und Stifterinnen sich weiterhin eine
individuelle Memoria leisteten, förderte dies die soziale Differenzierung

der Toten. Mit wachsendem Aufwand stieg nicht nur der
Heilsgewinn, sondern es spiegelte sich vielmehr darin das Ansehen
und die soziale Stellung des oder der Toten. Da der Stifter oder die
Stifterin den Grad der Feierlichkeit noch zu Lebzeiten selbst
festlegten, setzten sie sich damit ein Denkmal. Mit dem Seelgerät wurde

eben auch an das irdische Wirken der verstorbenen Person erinnert.

Die Form der Feierlichkeit konnte ihr Ansehen und Prestige
über den Tod hinaus festigen. Die religiöse Memoria wurde so zum
letzten Baustein am profanen Ruhm. Die Sorge ums Seelenheil
ermöglichte die irdische und jenseitige Profilierung Einzelner.

Gerade hier setzte auch die Kritik am Totengedächtnis, das nur
der Ruhmsucht diene, ein. Geiler von Kaisersberg geisselte in
seinem Predigtzyklus um 1506 die falsche Haltung und weltlichen
Absichten, die hinter Seelgerätstiftungen stünden. Der Totenkult
diene immer mehr zur Demonstration des eigenen sozialen Prestiges

oder desjenigen der Familie. Stiftungen würden nicht um Gottes

willen gemacht, sondern aus Hoffart. Er spottete speziell über
die Totenschilde, die als Grabschmuck angefertigt wurden, und nur
der eitlen Ruhmsucht einzelner dienten.59 Mit diesem Herausstellen

58 Zur Bedeutung der Namensnennung und zur Ausrichtung der Memoria auf das
Individuum siehe jüngst Otto Gerhard Oexle, Memoria in der Gesellschaft und in
der Kultur des Mittelalters, in: Modernes Mittelalter (wie Anm. 6) 297-323. Die
Namensnennung der verstorbenen Person im Verlauf der liturgischen Handlungen
verschaffte derselben einen «rechtlichen und sozialen Status unter den Lebenden»,

309.
5g Aus dem «Beichtspiegel», in: Die ältesten Schriften des Geiler von Kaisersberg,

hg. v. L. Dacheux, Freiburg i.Br. 1882,153: Ouch so der mensch wil werden gesehen

IDer werck halben die von im geschehen /Als die meszgewandt in die kirchen
schencken I Und hinden pfyffer schild daran hencken I Des glichen zuo kirchen
glesern taflen und stuelen / So die leüt am noetigosten betten soellen I So gaffen sie
die pfyffer schilt an I Und müssens für luter hoffart verston /Als manchen ir dann
die erd verschlickt /Als dick wirt nach dem maier geschickt /Als kaem er nit zuo
genaden als lang / Bisz yedem ein schilt in der kirchen hang I Dar uff ein heim mit
einem rapen schwantz I Dar bey geschriben I hie lit iunckher Frantz I Ob nun der
Lihoenbarl dreysig do stuenden / Noch muosz die geschrifft iren namen künden /
Dann das sie zuo verstan wellen geben / Im tod ir hochfart als im leben.

182



einzelner Personen war der Gedanke der gegenseitigen, zyklischen
Hilfeleistung aufgebrochen. Die soziale Funktion der Memoria
war bei solcher Stiftungspraxis in Frage gestellt und bot Ansatz
zum Hinterfragen ihrer Legitimation.

Im Gegensatz zum erwähnten Trend, sich mit aufwendigsten
Seelgeräten ein individuelles soziales und religiöses Gedächtnis zu
sichern, finden wir im Spätmittelalter aber auch vermehrt Stiftungen

für ein Kollektiv, für das Wohl einer ganzen Gemeinschaft. Bei
kollektiven Jahrzeiten, den 'gemeinen Jahrzeiten', wurde nicht nur
des Kreises der Stifter oder Stifterinnen und Wohltäter und
Wohltäterinnen der Kirche gedacht, sondern die Memoria umschloss
alle auf dem Friedhof Begrabenen. Hier wurden auch all jene
berücksichtigt, die sich keine individuelle Stiftung leisteten, noch
einen eigenen Beitrag zur kollektiven Jahrzeit aufbringen, noch
jemand anderen verpflichten konnten, für sie zu beten. Dieser
Initiative aus dem Kreis der Laienschaft entsprachen Veränderungen

in der Liturgie. Es tauchten nämlich nach Franz im 15.
Jahrhundert in den Messformularen Orationen für die ärmsten Seelen
auf, die in keinen Genuss einer Fürbitte gelangt waren.60 Den Ausfall

der Memoria erklärte man erstens mit der zeitlichen Distanz.
Man wusste, dass der Ewigkeitsanspruch gewisser Seelgerätstiftungen

keineswegs immer garantiert war. Zweitens konnte die
Armut eines Verstorbenen auch die geringste Stiftung für sein
Seelenheil verunmöglichen und drittens liess die Nachlässigkeit der
Nachkommen oder Priesterschaft die Sorge um das Seelenheil
ausfallen. Kollektive Fürbittleistungen untermauerten damit den inneren

Zusammenhalt nicht nur unter den Lebenden, sondern auch
zwischen Lebenden und Toten innerhalb einer Kirchgemeinde, die

ja ein kontrastreiches soziales Gebilde darstellte mit grossem
Besitzgefälle zwischen ihren Mitgliedern. Die Erinnerung an die
<Dorftoten> oder die Toten der Pfarrei milderte die sozialen
Ungleichheiten der Totenmemoria. Öfters wurde auch der auf dem

60 Adolf Franz, Die Messe im deutschen Mittelalter, Freiburg i.Br. 1902, 243: Miserere

quesumus Domine animabus, que singulares apud te non habent intercessores

[...] que anitquitate velpauertate seu negligendo in oblivionem hie in terris date

sunt, quorum tricesimus vel seplimus aut memorialis dies nusquam celebratur.

183



Schlachtfeld Gefallenen gedacht.61 Diese ohne Empfang der
Sterbesakramente Verstorbenen und in fremdem Boden Bestatteten
wurden durch die kollektive Memoria in den Kreis der Pfarrei
zurückgeholt.

In diesem Zusammenhang ist auch der Arme-Seelen-Kult zu
erwähnen. Einzelne Bürger stifteten Arme-Seelenaltäre, so z.B.
der Ratsherr Sigmund Graner und seine Gattin Elisabeth aus

Regensburg 1488 oder der Berner Stadtschreiber Thüring Fricker
1505.62 Hier äussert sich das Bemühen von Vertretern der städtischen

oder dörflichen Oberschichten, ihre Stiftungen dem
Gemeinwohl, zukommen zu lassen. Der kommunale Wert solcher
Stiftungen trat im Arme-Seelen-Kult kumuliert auf. Der Stifter
bzw. die Stiftergruppe setzten sich für die Allgemeinheit, das heisst
für alle lebenden, verstorbenen und künftigen Mitglieder der
städtischen oder dörflichen Gemeinschaft ein. Thüring Frickers
Stiftung sollte allen gläubigen Seelen, seinen Vorfahren und allen, die
in der Stadt Bern verstorben waren und sterben werden, zugute

61 ZurSchlachtenjahrzeit bei den Eidgenossen siehe Rudolf Henggeler, Die Schlach-
tenjahrzeit der Eidgenossen nach den innerschweizerischen Jahrzeitbüchern
(Quellen zur Schweizerischen Geschichte, N.F., II. Abt.: Akten, Bd. II) Basel 1940;
zur Bedeutung dieser Feier für das Geschichtsbewusstsein siehe Guy P. Marchal,
Memoria, Fama, Mos Maiorum, in: Vergangenheit in mündlicher Überlieferung,
hg. v. Jürgen von Ungern-Sternberg und Hansjörg Reinau, Stuttgart 1988,
289-320; Otto Gerhard Oexle, Liturgische Memoria und historische Erinnerung.
Zur Frage nach dem Gruppenbewusstsein und dem Wissen der eigenen Geschichte

in den mittelalterlichen Gilden, in: Tradition als historische Kraft. Festschrift K.
Hauck, hg. v. Norbert Kamp, Joachim Wollasch, Berlin-New York 1982, 323-340.

62 Göttler, Jezler, Thüring Fricker (wie Anm. 14) 187-232. Zu weiteren Stiftungen für
die Armen Seelen siehe Himmel, Hölle, Fegefeuer. Das Jenseits im Mittelalter,
Katalog von Peter Jezler, Zürich 1994, Abb. 30, S. 51 (Zwei Altartafeln Gute
Werke und Errettung der Seelen aus dem Fegefeuer, Regensburg um 1480), Nr. 18,
S. 190 (Altarstiftung des Ehepaares Graner, 1488), Abb. 11, S. 20 (Hans Fries,
Almosenverteilung und Rettung der Armen Seelen 1506/7), Abb. 107, S. 159

(Gute Werke für die Armen Seelen auf den Flügelaussenseiten des Augsburger
Pestaltars von 1520), Nr. 97, S. 291 (Gute Werke und Arme Seelen auf dem Altar
der Michaelskapelle von Niederolang, Pustertal um 1525). Wolfgang Braunfels,
Fegefeuer, in: Lexikon der Christlichen Ikonographie 2, 1970, Sp. 16-20; Leopold
Kretzenbacher, Legendenbilder aus dem Feuerjenseits. Zum Motiv des <Losbe-
tens> zwischen Kirchenlehre und erzählendem Volksglauben (Osterreichische
Akademie der Wissenschaften. Philosophisch-historische Klasse 370) Wien 1980;
Philipp Maria Halm, lkonographische Studien zum Armenseelenkult, in: Münchner

Jahrbuch der bildenden Kunst 12(1921/1922).

184



kommen.63 In ihrer Direktheit einzigartig ist die 1477 in Bern von
der Obrigkeit gewählte Kombination bei der Errichtung einer
<gemeinen Jahrzeit>: Man erbat die Hilfeleistung dankbarer Toter
und setzte ihr Wirken für die ganze Kommunität ein.64 In der
damaligen Krisenzeit mit Kriegswirren, schlechtem Wetter,
Fehlernten und Teuerung liess der Berner Rat in allen Pfarrkirchen seines

Untertanengebietes eine gesungene Seelmesse halten, mit
anschliessender Visitation der Gräber. Dies sollte dem Heil der
Verstorbenen gelten, doch als Gegenleistung sollten diese Fürbitte
leisten, damit Gott Land und Leuten Friede, Nahrung und inneren
Zusammenhalt gewähre.65 Die Toten wurden hier zum Einsatz fürs
Algemeinwohl verpflichtet! Sie Hessen sich auch für politische
Anliegen mobilisieren: Nach Bekanntwerden der Ewigen Richtung

1474 sei eine alte Frau in Glarus zum Beinhaus auf dem
Friedhof gelaufen und habe die Toten um Hilfe zur Verteidigung
gegen den Landesfeind gerufen. In dieser erst spät bei Heinrich
Brennwald überlieferten Episode greift der Chronist geschickt das
Element der einstigen Kritik am Frieden mit Österreich auf und
wertet diese jedoch ab, indem er sie als Atweiberglauben an dankbare

Tote darstellt.66

63 Göttler, Jezler, Thüring Fricker (wie Anm. 14) 193. Vgl. Martial Staub, Memoria
im Dienst von Gemeinwohl und Öffentlichkeit. Stiftungspraxis und kultureller
Wandel in Nürnberg um 1500, in: Memoria als Kultur, hg. v. Otto Gerhard Oexle,
Göttingen 1995, 285-334.

M Urkunden aus dem Archiv der Stadt Thun, 1827, S. 293f.
65 Die Seelmesse bezweckte die zu trösten, die für uns vil not und arbeit gelitten

haben, und si zu bitten, den ewigen gott anzurüffen, uns, unsern landen und tüten,
frid, zitliche narung, brüderliche truw und lieb nach sinem göttlichen willen zu
verliehen., Urkunden aus dem Archiv der Stadt Thun, 1827, S. 294.

66 Heinrich Brennwalds Schweizerchronik, hg. v. Rudolf Luginbuhl, Basel 1910,
Bd. 2, 221 : Do nun menklich hört von diser fereinung segen, gefiel einem teil, dem
andren nul; den man kurz dar vorn gar vil stoedd und kriegen mit einander hat
gehan; deshalb mengerlei geret ward. Und insunders da war fast ein alt wib in
dem land zuo Claris, do si dise vernam, do liiffsi uffden kilchhof undfür das bein-
hus und schrei über lut: «Stond uf ir fronten lantlüt und behaltend üwer land und

er; den üwere sün hend sich ferbunden mit dem, der uns gern um land, er und guot
zum dikeren mal gebracht hete! Brennwald verfasste die Chronik zwischen
1508-1516 als Chorherr in Embrach.

185



Materielle Bedürfnisse versus Heilsbedürfnis

Das oben geschilderte Modell vielschichtiger Interaktionen
zwischen Lebenden und Toten war somit bereits vor der Reformation
in einem Transformationsprozess begriffen. Einzelne Elemente des
Tauschhandels wurden jeweils in Frage gestellt oder verloren ihre

Bedeutung, was wiederum die Denkfigur der solidarischen Hilfe
als Ganzes beeinträchtigen konnte.

Johannes Pauli persiflierte 1522 in seinem Kommentar zu einem
Exempel, das zu Fürbittleistungen für die Toten aufforderte, die
direkte Entsprechung von betriebenem Aufwand bei einer Jahrzeitfeier

und Ausmass der Dankbarkeit der Toten. Selbst wenn die

reziproke Solidarität durchbrochen sei, der Gabentausch nicht
existiere, weil die Erblasser die geistlichen Werke selbst finanziert
hatten, profitierten die Erbnehmer dennoch vom Dank der Toten, so

gewiss sei ihre Dankbarkeit!67
Familiale Bindungen brachen auch im religiösen Kontext auf,

Verpflichtungen wurden nicht wahrgenommen. In den Exempla
finden wir mehrere Verweigerungsgeschichten, in welchen
Ehegatten ihren religiösen Pflichten nicht nachkamen. Eine um 1500
weit verbreitete Geschichte propagiert deshalb die selbständige
Fürsorge für das eigene Seelenheil, die immer die sicherste sei:
Eine Bäuerin hatte ihrem sterbenden Gatten versprochen, den
Erlös aus dem Verkauf des Ochsen für sein Seelenheil den Armen
zu geben. Sie verkaufte in der Folge den Ochsen nur zusammen
mit einem Hahn, wobei sie für ersteren einen ganz kleinen Betrag,
für letzteren eine hohe Summe verlangte. As Fazit der Geschichte
wird empfohlen, dass jeder selbst für das Heil seiner Seele sorge
und sich nicht auf seine Verwandten verlasse, denn diese würden
sich so wenig wie möglich um die Seele des Verstorbenen küm-

67 Johannes Pauli, Schimpf und Ernst, hg. v. Johannes Boite, Berlin 1924, Nr. 467:
Darum soll man gern für die Selen bitten. Als vil Paternoster und Miserere bettest
und als vil du Almuosen gibst, als manch Opfer und als manch Vigil du in nach-
thuost, als manch sunder Essen und Tracht du inen fürsetzst, so werden sie dir
darumb dancken. Ob du es schon nit von dinem Guot thuost, thuo es von irem Guot,
das sie verlasen haben! Sie werden dir dancken. Wisch inen die Nass mit irem
Ermel, wiltu es nit mit dinem Ermel thuon! Sie werden dir dannocht dancken.

186



mem.68 Ein anderer Witwer lehnte es ab, für seine Gattin nachträglich

gute Werke zu leisten: Sie habe zu Lebzeiten aus Geiz nicht für
das eigene Seelenheil vorgesorgt.64 Nur beiläufig wurde in dieser
Geschichte erwähnt, dass sich der Witwer bereits auf die zweite
Heirat vorbereitete.

In den Exempla wird mehrfach auf die Gefahr verwiesen, dass
Zweitheiraten die religiöse Verantwortlichkeit gegenüber dem
ersten Partner verblassen lassen. So unternahm der Gatte Godefrey
nichts zum Heil der Seele seiner verstorbenen Gattin, die ihm all ihr
Gut hinterlassen hatte. Er heiratete wieder und vermachte bei
seinem Tod alles seiner zweiten Gattin. Diese vernachlässigte den
Toten ebenfalls und heiratete einen Spielmann. As die Frau nun
für das Anniversar ihres ersten Mannes dem Priester eine Spende
zukommen lassen wollte, verhinderte dies ihr zweiter Gatte und

sang: Godefray, Godefray, du hattest einst nichts gemacht, so
mache ich auch nichts.70 Hier wurde zudem noch auf das nicht
Erfüllen des materiellen Kreislaufes verwiesen. Der verpflichtende
Gabentausch Erbschaftsantritt gegen Aufkommen für Stiftungen
wurde nicht eingehalten, womit die Gegenseitigkeit durchbrochen
war.

Die Vorstellung des Tausches war so stark, dass auch umgekehrt
argumentiert werden konnte: Wo kein Lohn - da keine Pflicht! So
würden dumme Menschen sagen: Warum soll ich der Seele meines
Vaters oder meiner Mutter helfen? Ich erbe ja doch nichts von
ihnen. Was ich besitze, das habe ich selbst erarbeitet.71

Finanzielle Einsätze wurden auf ihren diesseitigen Nutzen bezogen.

In einer elsässischen Adventspredigt von 1362 findet sich
folgendes Exemplum: Die Seele eines reichen Mannes, die im
Fegefeuer litt, weil der Mann zu Lebzeiten immer die Messe

68 Pauli, Schimpf (wie Anm. 67) 271. Auch belegt bei Geiler von Kaisersberg,
Narrenschiff, Strassburg 1520, 131a, 2; Johannes Bromyard, Summa praedicantium,
Nürnberg 1485, E, 8, 17; Robert Holkot, Super libros sapientiae Salomonis,
Reutlingen 1489.

69 Jean Gobi, Dialogue avec un Fantôme, hg. v. Marie-Anne Polo de Beaulieu, Paris
1994, 146, Scala coeli Nr. 105.

70 Tubach, Index (wie Anm. 12) Nr. 1467 aus «Exempla bona et moralia», 2. Hälfte
des 14. Jahrhunderts.

71 Elsässische Predigten (wie Anm. 47) Bd. 2, 105-107: dumbe tüte sprechen: war-
umb sotte ich mines vatter sei und miner muoter sei helfen ich enerbe doch von in
weder eigin noch erbe, waz ich han, daz hau ich von min selbes arbeit.

187



verschlafen hatte, liess über eine Klausnerin seine Gattin und Kinder

bitten, täglich eine Messe lesen zu lassen und nachts zur
Frühmesse zu gehen. Gattin und Kinder sollten um Gottes willen und

aus Pflicht seiner Seele helfen. Doch die Frau sprach, sie möge
eine solche Busse nicht erleiden. Würde sie der Seele Pfennigstücke

oder Silber ins Fegefeuer nachschicken, so verbrenne das

Geld doch nur darin. Sie wolle das Gut für sich und ihre Kinder
behalten.72 Hier wird der Nutzen guter Werke generell in Frage
gestellt und materielle Not gegen geistige Not aufgewogen.

Heilsgewinnung war nicht nur abhängig von der Bussgesinnung,

sondern zunächst von den wirtschaftlichen Möglichkeiten.
Minderbemittelte mussten sich entscheiden, ob sie ihre kleinen
Güter oder geringen Vermögen gegen immaterielle geistliche
Güter eintauschen wollten. Sie mussten den Wert irdischer und
himmlischer Güter gegeneinander aufrechnen, denn was sie für ihr
Seelenheil verwendeten, mangelte ihnen im Diesseits. In diesem
Dilemma steckte nach der Zeugenaussage ihrer ehemaligen Magd
eine kranke Frau in Basel 1424. In der Meinung, sie sterbe bald,
hatte sie ihr Testament und Seelgeräte eingerichtet, doch als es ihr
besser ging, realisierte sie, dass sie nun die Güter dringender für
ihr Auskommen in der Welt brauchen würde. Die Magd berichtete
weiter, dass sie ihrer Herrin vorgehalten habe, es sei Unrecht, das

Gut wegzugeben. Sie solle bedenken, was sie fortgebe, das mangle
ihnen dann. Doch die Frau entgegnete nur, so töricht sei sie nicht.
Auch der Testamentsvollstrecker der Frau, ein Augustinermönch,
sagt aus, dass die Frau wider Erwarten noch längere Zeit gelebt
habe und dass sie ihre Verfügungen habe aufheben wollen, was er
ihr aber verwehrt habe.73

72 Elsässische Predigten (wie Anm. 47) Bd. I, 64: Nuo bitt min husfrowen und mine
kint, daz sü mir helfent durch Got und durch die trüwe, der sü mir schuldig sind. Do
sprach die frowe zuo haut. [...] ich enmag solichex buossen nüt geliden. Sante ich
ime demie pfennige oder silber in daz vegefür, dz fürbrannte doch do inné; dovon
wil ich dz guot behalten mir und minen kinden.

73 Staatsarchiv Basel-Stadt: Gerichtsarchiv D 1, Kundschaften 1420-1426, f. 118v u.

ff.: es sich aber darnach, ee daz si abgiengi, ettzwazz lang Verzuge, daz si da eins
mal spreche: ich kum wideruf so bedarf]' ich des minen selber wol. ich müss ie

gedenken, daz jch umb das min werbe und wazz jr leid, daz sie es geheissen und

getan hat.

188



Das Zirkulationsmodell von gegenwärtigen materiellen Gütern

gegen künftige immaterielle Güter brach durch die Veränderungen
in der wirtschaftlichen Praxis mehrfach auf. Auf vielen Gütern und

Liegenschaften lasteten Ewigrenten und auf den jeweiligen Besitzern

unablösbare Rentenzahlungspflichten, ohne dass den Pflichtigen

daraus religiöse Gegenleistungen zustanden und ohne dass
diese irgendwelche Beziehungen zu den einstigen Stiftern hatten.
Mit dem allmählich im 15. Jahrhundert durchgesetzten Zugeständnis

eines Wiederkaufsrechtes für den Rentenverkäufer und seine

Rechtsnachfolger und der Erstellung von Ablösungsgesetzen für
Ewigrenten (also auch für Rentenverpflichtungen aus Jahrzeitstiftungen

und anderen Seelgeräten) wurde der mehrschichtige Tausch
von Kapitalstiftung gegen ewige Liturgieleistung auf ein reines
Kreditverhältnis zwischen Rentenschuldner und kirchlicher
Institution als Rentenkäufer reduziert.74 Finanzgeschäfte und
Gütertransaktionen zugunsten der Geistlichkeit konnten in die rechtliche
Form eines Seelgeräts, z.B. einer Jahrzeitstiftung, verpackt werden
und so die Massnahmen der städtischen Obrigkeiten gegen die
Besitzakkumulation in der Toten Hand (Amortisationsgesetze)
unterlaufen.75 In der sich verschärfenden Kritik an den Spezialisten

des Todes, an den Bettelmönchen wie auch am Pfarrklerus, als
<Totenfresser> zeigt sich ebenfalls die Reduktion des Tauschmodells

auf seinen rein materiellen Charakter. In der <Iemerlichen
clag über die Todtenfresser> des Basler Buchdruckers Pamphilius
Gengenbach (ca. 1480-1525) wird die Hoffnung auf die Erlösung
der Verstorbenen mittels Seelgeräten als Glaube der alten Männer
und Frauen verhöhnt und die nutzlosen Aufwendungen für die
Toten als Finanzierung des üppigen und weltlichen Lebensstils der
Geistlichkeit entlarvt. Die Toten beklagen sich über die falsche

74 Dazu jüngst ausführlich Hans-Jörg Gilomen, Grundbesitz und Renten in der Toten
Hand. Realwirtschaftliche Probleme der Jenseitsökonomie, in: Jezler, Himmel
(wie Anm. 62) 135-148. Er betont den nur in einer Richtung verlaufenden Transfer

von wirtschaftlichen Gütern.
75 Zum Verpacken eines finanzrechtlichen Geschäftes (Baurecht mit Heimfall des

Hauses und Bezug einer ewigen «Miete») in die Form eines Seelgerätes siehe
Elsener, Seelgerät (wie Anm. 38) 93-97.

189



Verwendung ihrer Hinterlassenschaft.76 As einzige berechtigte
Empfänger der Liebeswerke gelten die hilfsbedürftigen Armen.77
Immer häufiger ertönte der Vorwurf, der Klerus oder die Mönche
würden sich als Erbschleicher betätigen und die Familien der
Hinterbliebenen finanziell ausbeuten.78 Die sich im 15. Jahrhundert in
den Städten verschärfende Konkurrenz in der Totensorge zwischen
Pfarrklerus und Bettelmönchen förderte dabei wahrscheinlich den
Blick auf den wirtschaftlichen Kreislauf materieller irdischer
Güter.

76 Pamphilius Gengenbach, Todtenfresser, in: Das Drama zur Reformationszeit, hg.
v. R. Froning, Stuttgart 1894, 1-10: Warumb gend ir das unser hyn, das ir von uns
haben ererbt, an ort, do mans schandtlich verert und hoffart treibt frue und spot?
Wissen ir nit, das geschriben stot: «Allmuosen tilcket ab die sünd?» (v. 129-134).
Zur Aufführung des Totenfresserspiels von Nikiaus Manuel an der Herrenfastnacht

(15.2.1523) in Bern siehe Peter Pfrunder, Pfaffen, Ketzer, Totenfresser.
Fasnachtskultur der Reformationszeit. Die Berner Spiele des Nikiaus Manuel, Zürich
1989.

77 Dazu die Klage des Bettlers: Dess wir uns solten erneren: Tuond münch pfaffen ietz
als verzeren!, Gengenbach, Todtenfresser (wie Anm. 76), v. 154—155.

7S Gilomen, Grundbesitz (wie Anm. 74) 139.

190


	Der Dank der Toten : zur Vorstellung von wechselseitigen Hilfeleistungen zwischen Lebenden und Verstorbenen im Spätmittelalter

