Zeitschrift: Zeitschrift fur schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung fur Schweizerische Kirchengeschichte
Band: 92 (1998)

Artikel: Der Dank der Toten : zur Vorstellung von wechselseitigen
Hilfeleistungen zwischen Lebenden und Verstorbenen im
Spatmittelalter

Autor: Othenin-Girard, Mireille
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-130286

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-130286
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Der Dank der Toten

Zur Vorstellung von wechselseitigen Hilfeleistungen
zwischen Lebenden und Verstorbenen
im Spiatmittelalter*®

Mireille Othenin-Girard

In einer Handschrift aus der Dombibliothek in Neise aus dem Ende
des 12. Jahrhunderts findet sich folgendes Exempel: Ein von seinen
Todteinden verfolgter Mann fliichtete in einen Friedhof, wo er sei-
ner Gewohnheit gemiss ein Gebet fiir die Toten sprach. Da erhoben
sich alle dort Begrabenen, — die Ritter mit ihren Schwertern, die
Metzger mit ihren Beilen und alle andern Bewaffneten gemiss
ihres Standes — und verteidigten und retteten denjenigen, dank dem
sie im Fegefeuer Erleichterung gefunden hatten.!

Bei diesem Exempel handelt sich um einen der friihesten Belege
der Waffenhilfe der Toten fiir ihren Wohltédter. Mit ihrem Einsatz
zeigen die Verstorbenen ihre Dankbarkeit fiir die ihnen einst erwie-
senen geistlichen Wohltaten. In der stark durch die Totenfiirsorge
gepragten spatmittelalterlichen religiosen Praxis nahm das Gebet
fur die Verstorbenen eine zentrale Stellung ein. Zahlreiche Visionen

* Stark gekiirzte Fassung eines Beitrags in: Kulturelle Reformation. Sinnformatio-
nen im Umbruch 1400-1600, hg. v. Bernhard Jussen, Craig Koslofsky (Veroffent-
lichungen des Max-Planck-Instituts fiir Geschichte 145) Géttingen (1998). Fiir
kritische Lektiire und Anmerkungen danke ich den TeilnehmerInnen am Kolloqui-
um am Max-Planck-Institut fir Geschichte 1995/1996, sowie Dorothea Christ,
Willi Schoch, Béatrice Wiggenhauser.

I «Sermones ad tempore», in: Exempla aus den Handschriften des Mittelalters, hg.
v. Joseph Klapper, Heidelberg 1911, S. 35f. Nr. 43: De viro, quem defuncti ab ini-
micis liberaverunt. Legitur, quod quidam, quem inimici capitales ad mortem
sequebantur, per quoddam cimiterium fugit, in quo more solito dominicam oratio-
nem pro defunctis dixit. Surrexerunt autem omnes in eodem cimiterio sepulti, mili-
tes cum gladiis, macellatores cum securibus et alii secundum suam conditionem
armati, pro eo contra inimicos se posuerunt et sic virum liberaverunt, qui per eum
frequenter in purgatorio sublevati sunt.

165



propagierten die Gebetshilfe zur Rettung der Toten.2 Die Zentrie-
rung der Religiositdt und der Frommigkeitsformen auf den Tod hin
und dariiber hinaus war bedingt durch die zunehmende Bedeutung
der christozentrischen Erlosungslehre und durch die Integration
der Fegefeuerlehre in die kirchliche Doktrin.? Die Lehre vom
Fegefeuer eroffnete nicht nur die Moglichkeit eines zeitlich befri-
steten Lauterungsortes (im Gegensatz zur ewigen Verdammnis in
der Holle), sondern gab auch Gelegenheit zur Verkiirzung der
Strafzeit und zur Reduktion des je nach Siindenschuld auferlegten
Strafmasses mittels stellvertretender Busse und guter Werke
zugunsten bereits verstorbener Personen. Die Eucharistie galt
dabei als wichtigster heilserwirkender Akt.4

Im zitierten Exempel wird erstmals die Vorstellung fassbar, die
Hilfe und Unterstiitzung der Lebenden fiir die Verstorbenen sei
keine einseitige Leistung. Fiir die erhaltenen geistlichen Wohltaten
zeigen sich die Toten dankbar. Diese Dankbarkeit manifestiert sich
in einer Gegenleistung. Eine Form der Hilfeleistung durch die
Toten ist ihre tatkraftige Waffenhilfe fiir ihren bedrangten Wohlta-
ter> Durch die Wechselseitigkeit der Hilfeleistungen entstand

somit ein Ineinandergreifen der Welt der Lebenden und jener der
Verstorbenen.

[

Franz Neiske, Vision und Totengedenken, in: Frihmittelalterliche Studien 20
(1986) 137-185.

3 Die Etablierung der Fegefeuerlehre erfolgte im Kontext der Auseinandersetzun-
gen der griechischen und lateinischen Kirche auf den Konzilien von Lyon (1245
und 1274) und von Florenz (1439), Jacques Le Goff, La naissance du purgatoire,
Paris 1981, 376-386 u. 483.

Zur zentralen Bedeutung der Messe zur Erlangung des Seelenheils siehe Arnold
Angenendt, Missa specialis. Zugleich ein Beitrag zur Entwicklung der Privatmes-
sen, in: Frihmittelalterliche Studien 17 (1983) 153-221. Allgemein siehe Adolph
Franz, Die Messe im deutschen Mittelalter, Freiburg i.Br. 1902.

5 Allgemein zu den «dankbaren Toten», sieche Hans Wiesner, Die dankbaren Toten.
Ein Beitrag zur lkonographie der Armenseelen, in: Festschrift zu Ehren Prof. Dr.
R. von Klebelsberg, Teil 2 (Veroffentlichungen des Museums Ferdinandeum
27/29) Insbruck 1949, 491-501; Mathilde Hain, Arme Seelen und helfende Tote.
Eine Studie zum Bedeutungswandel der Legende, in: Rheinisches Jahrbuch fiir
Volkskunde 9 (1958) 54—64; Lutz Réhrich, Dankbarer Toter, in: Enzyklopidie
des Mirchens, Bd. 3, Berlin-New York 1981, Sp. 306-322; Claude Lecouteux,

Philippe Marcq, Les esprits et les morts. Croyances médiévales, Paris 1990, v.a.
Kap. 32-36.

166



Anhand von Exempla in Predigten und Exemplasammlungen
wird im Folgenden dem Wandel der Denkfigur <Dankbare Tote>
nachgegangen. Diese Quellengruppe bildete eine Schnittstelle von
klerikaler und laikaler Kultur, sie vermittelte theologische Wertsy-
steme und Glaubensinhalte und nahm dabei gleichzeitig Bezug auf
Vorstellungen und Verhaltensweisen, die der Zuhorerschaft ver-
traut waren.® Das in den Geschichten thematisierte Totengedenken
soll in einzelnen Aspekten und mit den Verdnderungen des erin-
nernden Handelns im Spatmittelalter verglichen werden. Dabei
kann die dialektische Verkniipfung von Memorialpraxis und in den
Exempla kursierenden Vorstellungen aufgezeigt werden.

Der Gedanke des Aktivwerdens der Toten und somit der
Umkehrbarkeit der Verdienste entwickelte sich erst allmahlich.”
Schon bei Gregor von Tours (7 595) erschienen Verstorbene, um
Lebende zu beraten, sie zu warnen, zu tadeln oder zu trésten, doch
das Handeln der Toten stand dabei nicht in direktem Zusammen-
hang mit einer fir sie erfolgten Gebetshilfe.® Im 12. und 13. Jahr-
hundert wandelte sich das Bild der Toten: Sie wurden zunehmend
aktiv und mit Macht ausgestattet. J.-Cl. Schmitt spricht von mas-
senhaften Totenerscheinungen im 12.Jahrhundert.” In liturgischen
Werken von Scholastikern lédsst sich eine veranderte Sicht des Ver-
hiltnisses zwischen Lebenden und Toten erkennen.!? So forderten

¢ Einen knappen Uberblick iiber die Exemplaforschung gibt Hans-Jérg Gilomen,
Volkskultur und Exemplaforschung in: Modernes Mittelalter. Neue Bilder einer
populdren Epoche, hg. v. Joachim Heinzle, Frankfurt a.M.-Leipzig 1994, 165-208,
182-197. Claude Brémond, Jacques Le Goff, Jean-Claude Schmitt, L’ <exemplum>
(Typologie des Sources du Moyen Age occidental 40), Turnhout 1982.

7 Chiffoleau und Le Goff setzen das Aktivwerden der Toten sogar erst im 14./15.
Jahrhundert an: Jacques Chiffoleau, La comptabilité de I’au-dela. Les hommes, la
mort et la religion dans la région d’Avignon a la fin du moyen age (Collections de
I’Ecole frangaise de Rome 47) Rome 1980, 419; Le Goff, Purgatoire (wie Anm. 3)
323 u. 482.

8 Franz Neiske, Vision und Totengedenken, in: Frithmittelalterliche Studien 20
(1986) 150.

¢ Jean Claude Schmitt, Macht der Toten, Macht der Menschen. Gespenstererschei-
nungen im hohen Mittelalter, in: Herrschaft als soziale Praxis. Historische und
sozial-anthropologische Studien, hg. v. Alf Liidtke, (Veroffentlichungen des Max-
Planck-Instituts fiir Geschichte 91) Gottingen 1991, 143-167, 153.

10 Megan McLaughlin, On communion with the dead, in: Journal of Medieval
History 17 (1991) 23-34, 31: «The ghost is now not only angry, but also endowed
with power to harm the living. The corpse also acquired a new kind of force in this
period, especially in medical and scientific texts.»

167



Honorius Augustodunensis zu Beginn des 12. Jahrhunderts, John
Beleth um 1150, Sicard von Cremona um 1200 und Wilhelm
Duranti der Altere zwischen 1285 und 1291 eine scharfe Trennung
zwischen Lebenden und Toten in der Liturgie, denn «wir kommu-
nizieren nicht mit den Toten». Folge dieser Vorstellung war eine
Aufsplitterung der Liturgie in Messen fir die Lebenden ohne die
Prasenz von Toten bzw. Leichen und in Totenmessen fiir die Toten.
Sollte damit die neue Macht der Toten kontrolliert werden? Auch
Albertus Magnus betonte in seinem Sentenzenkommentar aus den
spaten 1240er Jahren die Wirksamkeit der Fiirbitten fiir die Ver-
storbenen im Fegefeuer, doch blieb dies eine einseitige Hilfelei-
stung, denn die Toten konnten nach ihm aktiv keine Verdienste
erwerben.!!

In dieser Zeit der Neudefinition des Verhiltnisses von Lebenden
und Toten tauchen die ersten Varianten des Exempels der Waffen-
hilfe von dankbaren Verstorbenen auf. In den zwischen 1219 und
1223 entstandenen Wundergeschichten des Zisterziensers Caesa-
rius von Heisterbach begegnet uns die Geschichte ebenfalls. Ein
Mann, der auf allen Friedhofen fiir die Armen Seelen gebetet hatte,
wurde von seinen Feinden angegriffen, als er sich gerade wieder
auf einem Friedhof befand. Da erhoben sich die Verstorbenen und
standen ihm bei.!2 Dieser Beleg wie auch jener aus dem Ende des
12. Jahrhunderts heben die Verkniipfung der Handlung der Toten
mit jener des Lebenden und ihre gegenseitige Bedingtheit hervor.
Bei der Aufnahme dieser Geschichte in die <Legenda aurea> (1260)
des Jacobus de Voragine wurde das Schwergewicht auf die Taten

11 Le Goff, Purgatoire (wie Anm. 3) 349-353.

12 Caesarius von Heisterbach, Dialogus miraculorum, hg. v. Joseph Strange, Kéln-
Bonn-Briissel 1851, Bd. 11, 49: De illo, qui pro mortuis oravit, ideo a morte per eos
liberatus est. Quidam homo fuit, qui talem habuit consuetudinem, quod, quando
transibat coemeterium, semper moram faciens aliquantum oravit pro animabus
defunctorum, quorum corpora ibi sepulta iacebant. Tandem accidit ipsum agitari
ab inimicis suis idem coemeterium manu armata et ecce! aperta sunt omnia monu-
menta, quae in eodem coemeterio fuerunt. Et visa sunt exire omnia corpora mor-
tuorum cum gladiis et fuscibus in auxilium viri. Quorum timore hostes perterriti
terga vertentes virum persequi cessaveruni. Entspricht Frederic C. Tubach, Index
Exemplorum, A Handbook of Religious Tales, (FF Communications 204) Helsin-
ki 1969, Nr. 1464a. Vgl. auch Lecouteux, Marcq, Esprits (wie Anm. 5) Nr. 34.

168



der Lebenden gelegt, wenn auch das Handeln der Toten erwéhnt
blieb.!? Das Exempel der Waffenhilfe der Toten findet sich in der
1481 in Deventer entstandenen Sammlung <Speculum Exem-
plorum> wieder (Dist. III, Nr. 65)'% und taucht auch in einem Pre-
digtzyklus des Geiler von Kaisersberg von 1506 auf.!® Einleitend
wird ausgefiihrt, dass manchmal Seelen aus dem Fegefeuer
erscheinen wiirden, um Hilfe von den Lebenden zu begehren,
wovon viele Exempla zeugten, manchmal aber erscheinen die
armen Seelen, um ihre Wohltiater vor deren Feinden zu beschir-
men.!® Die Bezichung zwischen Lebenden und den Seelen der

15 Legenda aurea, hg. v. Richard Benz, Heidelberg 41963, 913: Wie genehm den
Abgeschiedenen die Gebete der Lebenden sind, ist aus dem zu ersehen, was Can-
tor Parisiensis erzahlt. Es pflegte einer, wann er iber den Kirchhof ging, allezeit
den Psalm de profundis zu sprechen fiir die Toten. Es geschah, dass er von Feinden
verfolgt ward und iiber den Kirchhof floh, da stunden die Toten auf, ein jeglicher
mit seinem Handwerkszeug, und beschirmten ihn kraftiglich wider seine Feinde,
dass sie voll Schreckens von dannen flohen.

14 Diese Sammlung, die bis 1500 mehrere Auflagen erlebte, enthilt noch weitere
Exempla zum Typus «dankbare Tote». Die Exempla aus dem «Speculum Exem-
plorum> zu den dankbaren Toten sind besprochen in der Arbeit von Christine Gott-
ler, Peter Jezler, Doktor Thiiring Frickers ‘Geistermesse’. Die Seelgeratskomposi-
tion eines mittelalterlichen Juristen, in: Materielle Kultur und religiose Stiftung im
Spatmittelalter (Veroffentlichungen des Instituts fiir Mittelalterliche Realienkunde
Osterreichs 12; Osterreichische Akademie der Wissenschaften. Philosoph.-hist.
Klasse, Sitzungsberichte 554) Wien 1990, 187-232, 202ff. und die Edition und
Ubersetzung zweier Exempla (Geistermesse, Eusebius-Exempel) 214-224. Zur
Verbreitung des «Speculum Exemplorum> ebd. 199f.

15 Der Predigtzyklus ist in einer Nachschrift des Franziskaners Johannes Pauli uber-
liefert: Johann Geiler von Kaisersberg, Die Emeis, Strassburg 1516, S. 39a. Vgl.
dazu Lucien Pfleger, Der Franziskaner Johannes Pauli und seine Ausgabe Geiler-
scher Predigten, in: Archiv fiir Elsdssische Kirchengeschichte 3 (1978) 44-96.

16 Das zitierte Exemplum abgedruckt bei Hain, Arme Seelen (wie Anm. 5) 61: So
kummet es von den selen in dem fegfeur, die etwan erscheinen in einer sele das sie
hilff begeren von den lebendigen als wir vil exempel des hond — etwan so erschei-
nen sie zu beschirmen ire diener vor iren feigenden. Als wir lesen von einem ritter
der den selen dient wen er iiber den kirchoff gieng / so betet er ein pater noster und
befalh die selen got dem herren. Es fieget sich das seine feigent uff ein mal uff in
warteten und wolten in zetodt hon geschlagen | er warde gewarnet das er sie flohe
/ sie ilten im nach [ Es begab sich das er uber ein kirchoff fliehen miist / da gedacht
er an sin gewonheit ob er das pater noster beten wolt oder nit und gedach du wilt
ee sterben den du deine gewohnheit under wegen lon wilt | und bettet. Da die fei-
gent uff den kichoff tretten wolten. Da sahen sie vil geharnischet leut da ston [ da
erschraken si so ubel das sie hinweg fluhen also ward der ritter behiit von den
selen.

169



Verstorbenen beruhte hier wiederum auf gegenseitiger Hilfelei-
stung. Die Verstorbenen waren auf die Gebete und frommen Werke
der Lebenden angewiesen, die Seelen beschiitzten dafiir ihre Wohl-
tater. Interessanterweise scheint auch Geiler von Kaisersberg mehr
Exempel zu kennen, die die Hilfsbediirftigkeit der Toten illustrie-
ren, was zeigt, wie umstritten die Vorstellung war, dass auch Tote
Verdienste erwirken konnten.

Dieses Exemplum der tatkriftigen Waffenhilfe der Toten fir
ihren Wohltiater war im Spétmittelalter jedoch sehr verbreitet.
Seine ikonographische Umsetzung fand sich als beliebtes Motiv an
mehreren Kirchen, Friedhofskapellen und Beinhdusern des ober-
deutschen Raumes wieder.!”

Eine ab der Mitte des 13. Jahrhunderts belegte Variante dieser
Geschichte, die Eingang ins Speculum Exemplorum fand, stellt die
Waffenhilfe der Toten fiir einen gottesfiirchtigen Herrscher dar
(<Eusebius — Exempel>)!8: Eusebius, Herzog von Sardinien, hatte
eine seiner Stidte Gott, den Armen Seelen und den Armen
geweiht. Als er einst abwesend war, wurde die Stadt vom méchti-
gen Herzog Ostorgius von Sizilien eingenommen. Nachdem ihm
die Toten tatkriftige Unterstiitzung zugesagt hatten, wagte Euse-
bius die Belagerung seiner ihm entrissenen Stadt und den Kampf
gegen den liberméchtigen Gegner. Dieser unterwarf sich, als er
erkannt hatte, gegen wen er ankampfte. In diesem Exempel werden
die Waffenhilfe leistenden Seelen der Verstorbenen als Mitglieder
des gottlichen Hausverbandes bezeichnet!®. Aus dieser Zuge-

17 Als Beispiele seien genannt: St.-Jakobs-Kapelle in Basel (1449), Beinhaus Mut-
tenz (um 1513), Beinhaus/Kapelle der Marienbruderschaft von Muttenz (1523),
Beinhaus St. Anna in Baar (1530), Michaelsbeinhaus in Zug (1530). Weitere Bei-
spiele siehe Lutz Rohrich, Religiose Stoffe des Mittelalters im volkstiimlichen
Erzihl- und Liedgut der Gegenwart, in: Volksreligion im hohen und spiaten Mittel-
alter, hg. v. Peter Dinzelbacher, Dieter Bauer, Paderborn-Ziirich 1990, 425430,
Abb. S. 455-458. Allgemein zur Ikonographie der <dankbaren Toten> siehe Wieser,
Dankbare Tote (wie Anm. 5) 491-501.

18 Speculum Exemplorum, Dist. IX, Nr. 184. Gdttler, Jezler, Thiiring Fricker (wie
Anm. 14) 203, weisen nach, dass schon im «Bonum universale de apibus» des
Thomas Cantimpratensis eine dhnliche Geschichte vorkommt (11, 53/30).

19 In der Edition von Géttler, Jezler, Thiiring Fricker (wie Anm. 14) 219: Nos enim de
familia summi regis sumus. Der Ausdruck de familia Dei wird noch zweimal wie-
derholt, S. 219 u. 220. Eine andere Selbstdefinition der Armen Seelen: Nos, inqui-
unt, sumus defunctorum anime quas tuis beneficiis et elemosynis larga Domini

170



horigkeit der Armen Seelen zur Gemeinschaft der Heiligen («com-
munio sanctorum>) wird ihre am Schluss des Eusebius-Exempels
angefiihrte Firsprachefdhigkeit verstindlich. Die Fiirsprache der
erlosten Seelen wird hier explizit mit der Aufforderung an Eusebi-
us verbunden, weiterhin gute Werke zu tun: Also wohlan: wie du
frither Gutes getan hast aus gutem Willen, so bemiihe dich nun
[-..], in Zukunft noch vermehrt darum, damit du die Gefangenen,
welche du beim gerechten Richter befreist, bei ihm als deine Fiir-
bitter hast. Jene ndimlich, die durch dich schon befreit wurden,
erbitten fiir dich ein langes Leben und Gesundheit, damit auch
viele andere, die durch dich noch losgekauft werden miissen, fortan
in Frieden ruhen werden, welche zusammen mit den befreiten See-
len dir Straferlass und Gnade beim ewigen Richter sichern
mogen.20

Ganz &hnlich, nur weniger in einen <historischen> Kontext
gestellt, erscheint dieses Exempel auch in einer Predigt, die in
einer Handschrift aus dem Ende des 15. Jahrhunderts in der Biblio-
thek der Augustinerchorherren in Sagan iiberliefert ist:2! Ein Fiirst
hatte die Eitelkeit seines bisherigen Lebens eingesehen und fiihrte
fortan ein gottgefilliges Leben, liess Kirchen bauen und Messen
fiir die Verstorbenen lesen. Doch der Teufel trieb einige seiner
Adeligen an, einen gegen ihn Krieg fiihrenden Konig herbeizuho-
len. Der Fiirst hitte ja nur noch Mdénche und Kleriker um sich, wel-
che ihn nicht verteidigen konnten. Eine kriegerische Auseinander-
setzung stand bevor, da sah der Fiirst plotzlich eine riesige Schar
Berittener, die von einem Kreuztriger angefiihrt wurde. Einer der
Berittenen erkldrte dem Fiirsten, sie seien durch seine guten Werke
befreite Seelen?? und auf gottlichen Befehl zu seiner Unterstiitzung
hier. Der Anblick des Heeres der Armen Seelen schlug den feindli-

donavit indulgentia, ebd. S. 220. Bei Thomas Cantimpratensis lautet diese Stelle:
Fiirchte dich nicht, ... auf Befehl Gottes stehen dir alle diese bei, welche du mit dei-
nen Almosen und Seelmessen aus dem Fegfeuer erlost hast. Kommt der bestimmte
Tag der Schlacht, so werden sie und noch viele andere mit uns als deine Helfer
erscheinen., nach Alexander Kaufmann, Thomas Chantimpré, Kéln 1899, 130.

2 Gottler, Jezler, Thiiring Fricker (wie Anm. 14) 224.

21 Predigt aus dem Ende des 15. Jahrhunderts, in: Klapper, Exempla (wie Anm. 1)
33f. Nr. 39: De duce, quem animae contra inimicos defenderunt. Als Quelle wird
hier quondam libello, quo dicitur Annulus, cap. CXXII angegeben.

22 Klapper, Exempla (wie Anm. 1) 34: Ecce enim, assumus divino iussu iuvare te,
quos missis et oracionibus tuis a purgatorio liberasti.

171



chen Konig in die Flucht. Er unterwarf sich, und es wurde Friede
geschlossen. Der Berner Stadtschreiber Thiiring Fricker wahlte
dieses Thema fiir die Bemalung der Innenseiten seines um 1505
gestifteten Allerseelen-Altars.z?

Der Beistand der Toten fand in der Exempelsammlung <Le Livre
du chevalier de la Tour Landry pour I’enseignement de ses filles»
(um 1371 verfasst) eine geschlechtsspezifische Anpassung. Die
Sammlung wurde von Marquard von Stein (¥ um 1495) ins Deut-
sche iibersetzt und 1493 in Basel bei Michael Furter gedruckt und
mit 45 Holzschnitten illustriert.24 Die ersten beiden Exempla schil-
dern die Hilfe der dankbaren Toten: Eine gottesfiirchtige Konigs-
tochter, die allabendlich ein Gebet fiir die Toten sprach, wurde in
der Nacht durch das Erscheinen der Seelen vor einem von ihr
bestellten Freier beschiitzt.2> Eine andere Jungfrau wurde mehr-
fach von einem Maichtigen verfolgt und mit Gewalt bedrangt, dass
sie thm zu Willen sein sollte. Aus Furcht versteckte sie sich in einer
Hohle und sprach dort ein Vigil fiir die Toten. Als der Verfolger sie
dennoch fand und ergreifen wollte, schien es ihm, als ob er 10 000
begrabene Personen sihe, die sie beschiitzten. Erschrocken eilte er
davon und liess der Frau ausrichten, dass er sie nie mehr bedrangen
werde.26 Als Pendant zur Waffenhilfe fir den mannlichen Wohlta-
ter behiiten die dankbaren Toten — als Gegenleistung fiir Gebete —
die Frauen vor schanden und uneren.

2 Gottler, Jezler, Thiiring Fricker (wie Anm. 14) 187-232.

24 Ruth Harvey, Prolegomena to an Edition of <Der Ritter vom Turn>, in: Probleme
mittelalterlicher Uberlieferung und Textkritik, hg. v. Peter F. Ganz u. Werner
Schroder, Berlin 1968, 162—182. Die Illustration werden dem jungen Albrecht
Diirer zugeschrieben.

- Marquard von Stein, Der Ritter vom Thurn, hg. v. Ruth Harvey (Texte des spiten
Mittelalters und der frithen Neuzeit 32) Berlin 1988, 91f.: Als aber der Ritter der
zuo der jungern dochter gon wolt | nahent gegen jrem bet kam | Beducht jn | wie
das er umb und by jr sehe | eyn grosse menige geist und selen / jn wyssen tuchern
verwunden | Dar ab er eyn sollich forcht unnd schrecken nam | das er unbesynnet
wyder dannen floch.... Dar durch sy [die Tochter] ouch fiirbass hin vil mer fiir die
todten bytten | und vil gotzforchtiger ward dann vor | und hielt sich kiisch und rein.

26 Quch ein andre andechtige iuenckfrow / die eyn grosser herr ye mit gewalit / und
iiber iren willen beschlaffen und enteren wolt | Die ouch durch ir gebett | so sy thet
fiir die todten | erléset ward., Marquard von Stein (wie Anm. 25) 92.

172



Eine weitere frithe Variante des aktiven Beistands der Toten — in
den Wundergeschichten des Caesarius von Heisterbach iiberliefert —
war jene fiir einen Kleriker.2” Ein Priester, der nur noch Totenmes-
sen gelesen hatte, wurde vom Bischof abgesetzt. Die Toten drohten
darauf dem Bischof mit baldigem Tod, worauf er den Priester wie-
der einsetzte und selbst Totenmessen zu lesen begann. In spateren
Varianten der Geschichte bezeugen die Toten, indem sie ihre Hande
aus den Gribern strecken, dass der Priester mit dem Totendienst
seine Pflicht rechtens erfiillt.

Wihrend im Spatmittelalter die Vorstellung der Dankbarkeit der
Toten in der Form aktiver Hilfe in weltlichen Angelegenheiten
ithrer Wohltater und Wohltiterinnen weite Verbreitung fand, blieb
die Hilfeleistung der Toten in geistlichen Sachen nicht ganz unbe-
stritten. Man glaubte, die Seelen wiirden sich dereinst nach ihrer
Erlosung aus dem Fegefeuer mit Fiirsprache vor Gott erkenntlich
zeigen. Dieser Idee forderlich war die Durchsetzung der Lehrmei-
nung von der seelischen Gottesschau jedes Verstorbenen, sobald
das Fegefeuer durchlitten war.?8

Einen sehr frithen Niederschlag der Vorstellung geistlichen Bei-
standes der erlosten Toten findet sich in den Predigten an die Pari-
ser Beginen.?” Der Dominikaner Egidius de Aurelianis forderte in
seiner Predigt zum St. Martinstag 1272 die Beginen auf, fur die

27 Caesarius von Heisterbach, Dialogus miraculorum VII, 4; Thomas Cantimpratensis,
Bonum Universale de Apibus 11, cap. 53/14. In der Legenda aurea, wie im «Specu-
lum laicorum> wird als Quelle Petrus Venerabilis angegeben, doch konnte das
Exemplum im <De miraculis> nicht nachgewiesen werden. Im 13.—15. Jahrhundert
findet dieses Exempel dann weite Verbreitung, siehe dazu Jean-Claude Schmitt,
Les revenants, les vivants et les morts dans la société médiévale, Paris 1994, 280
Anm. 42.

& Vgl. dazu die von Papst Johannes XXII. ausgeldste Diskussion um die «visio bea-
tifica> 1331-1334 und die Durchsetzung der Gottesschau als Dogma in der Bulle
<Benedictus deus> 1336 durch Papst Benedikt X11., G. Hoffmann, Der Streit iiber
die selige Schau Gottes, Leipzig 1917. Nach P. von Moos war bereits seit Cyprians
Begriindung der Gottesschau eines jeden Verstorbenen, nicht nur der Martyrer, die
Bitte um Fiirsprache seliger Angehdriger legitim geworden, Peter von Moos, Con-
solatio. Studien zur mittellateinischen Trostliteratur iiber den Tod und zum Pro-
blem der christlichen Trauer (Miinstersche Mittelalter Schriften 3/ 1-4) Miinchen
1971/72, Bd. 3, 323.

29 Nicole Bériou, La prédication au béguinage de Paris pendant I’année liturgique
1272-1273, in: Recherches Augustiniennes XIII (1978) 105-229.

173



Verstorbenen zu beten. Die Gebete der Beginen wiirden dann
durch kiinftige Fiirsprachen der Erlosten belohnt werden.30 Auch
der Kleriker Guillelmus de Monasteriolo sprach in seiner Predigt
am Allerseelentag 1272 vom Einsatz fiir die im Fegefeuer gequil-
ten Verwandten, die einst Wohltiter waren und es dereinst wieder
sein werden, wenn sie ins Paradies gelangen.3!

Gegen Ende des 15. Jahrhunderts finden wir im <Speculum
Exemplorum> zwei Exempla, die die geistliche Hilfe der Toten zei-
gen.32, Ein Mann, der hédufig die Beichten der Armen angehoért hat-
te, wurde nach seinem Tod durch die Tranen der Verstorbenen aus
dem Fegefeuer befreit. Ein weiteres Exempel demonstriert den
Dank der Toten mit der Lesung des Totenoffiziums fiir ihren Wohl-
tater. Ein reicher Mann, der zu Lebzeiten immer auf dem Friedhof
fiir die Verstorbenen gebetet hatte, erhielt in seiner Sterbestunde
ungeniigenden geistlichen Beistand. Obwohl er nach einem Prie-
ster gerufen hatte, kam nur ein Diakon. Dieser sah nun bei seiner
Riickkehr zur Kirche diese erleuchtet und horte, wie sich die Toten
dort zu einem Totengottesdienst (<officium commendationis») fiir
den Verstorbenen versammelten.33 Es handelt sich dabei nach
Deneke um die Weiterentwicklung des Motivs des Geistergottes-
dienstes.3* Die Vorstellung von der Hilfsmacht der Heiligen und
der Engel habe sich allmdhlich auf die im Fegefeuer Biissenden
tibertragen. In fritheren Versionen der Geschichte versammelten
sich die Seelen der Verstorbenen nur zu gemeinsamem Beten und

30 Bériou, Prédication (wie Anm. 29) 124, Sermo Fratris Egidii de Aurelianis: Pro
illis de purgatorio, ut Dominus suos prisioniarios exthrahat de prisona purgatorii.
Et sciote, quod ipsi bene sciunt, omni vice qua oremus pro eis, et bene sentiunt effi-
caciam sancte Ecclesie, nec erunt ingrati quia ferventius orabunt pro eis, et cum
magnu nisu, qui eos suis precibus citius extraxerunt, quando venient in paradi-
sum.

31 Bériou, Prédication (wie Anm. 29) 124.

32 Speculum Exemplorum, Dist. 111 Nr. 64, Dist. VII Nr. 68; dazu Gottler, Jezler,
Thiiring Fricker (wie Anm. 14) 199-206.

33 Surgite fideles universi quantocius et exite de tumulis vestris ... et convenientes in
ecclesia commendemus animam huius defuncti charissimi nostri et rependamus ei
vicem beneficii sui., zitiert nach der Edition von Géttler, Jezler, Thiiring Fricker
(wie Anm. 14) 215.

34 Bernward Deneke, Legende und Volkssage. Untersuchungen zur Erzdhlung vom
Geistergottesdienst, Diss., Frankfurt a.M. 1958, 2441, 90-94.

174



Singen der Psalmen oder nahmen fiir ihr eigenes Heil an einer
Messe teil.*> Erst im «Speculum Exemplorum> wurde die Vorstel-
lung der Dankbarkeit der Toten mit der gewagten Darstellung
frommer Werke der Toten in Form des Messelesens fiir einen Ver-
storbenen kombiniert. Diese weitgehende Machtausstattung und
Heilsbefugnis der Seelen von Verstorbenen war jedoch keineswegs
unumstritten. So 19ste die Abbildung der Geistermesse auf dem
vom Berner Stadtschreiber Thiiring Fricker 1505 gestifteten Aller-
Seelenaltar eine Kontroverse aus tiber die Fahigkeit der Toten, Ver-
dienste zu erwirken. Der Streit entbrannte daran, ob man auf einem
Bild zeigen durfte36, dass Tote die Messe lasen. Der Berner Rat
schlichtete 1509 den Streit, indem er zumindest die drei messele-
senden Totengerippe in lebende Priester umwandeln liess.37

Auf der Grundlage der im Spétmittelalter etablierten Werkfrom-
migkeit verbunden mit dem hohen Stellenwert der Totenmemoria
entwickelte sich im Grenzbereich von offizieller Lehre und Laien-
frommigkeit der Glaube an die Wirkungsmdoglichkeiten iiber den
Tod hinaus und schuf damit Moglichkeiten der Hilfeleistung dank-
barer Toter in weltlichen wie auch in geistlichen Angelegenheiten.
Der Handlungsbereich der Verstorbenen beschrinkte sich dabei
auf die ausgefiihrten vier Moglichkeiten ihres Einsatzes: Verhin-
dern des Absetzens eines nur die Totenmesse lesenden Priesters,
Waffenhilfe, Beschiitzen von Frauen in der Nacht, Erlésung der
Seele ihres Wohltéter durch Fiirsprache, Trinen und Messelesen.
Die Vorstellungen vom Gabentausch zwischen Diesseits und Jen-
seits, d.h. zwischen gewohnlich Sterblichen und erldsten Verstor-
benen, basierte auf dem Lohnschema als integrierter Bestandteil
der Diesseits- und Jenseitskonzeptionen.?® Neben der Stufung der

35 Siehe die Beispiele bei Lecouteux, Marcq, Esprits (wie Anm. 5) Nr. 35. Auch der
nach Réhrich, Religidse Stoffe (wie Anm. 17) 435f., friihe Beleg fiir die Geister-
messe bei Gregor von Tours, De gloria confessorum, ist hier einzuordnen.

36 Valerius Anselm beschrieb den Altar wie folgt: ein altar, welchen er mit kostli-
chen, geschnezten und gemaleten toten, deren ein teil fiier sich, ire gsellen und
lebendigen guottaeter mess hielten, hat lassen zieren., Valerius Anselm, Die Ber-
ner Chronik, hg. v. historischen Verein des Kantons Bern, Bd. 2, 415.

37 Anshelm, Chronik (wie Anm. 36) 416: Es wurden die messhaltenden toten in
lebendiger pfaffengstalt verbildet. Vgl. Hain, Arme Seelen (wie Anm. 5) 59; Gott-
ler, Jezler, Thiiring Fricker (wie Anm. 14) 187ff.

3% Das Lohnmodell war bereits bei Augustinus Definition des Seelteils angelegt.
Quasi foenus traiecticium facis: Hic das, ibi recipis; hic das res perituras; ibi reci-

175



Verdienste mit der Hochstschitzung der Privatmesse und damit
auch der individuellen Jahrzeit hatte sich der Gedanke der
Umkehrbarkeit der Verdienste3® entwickelt, welcher wiederum die
Vorstellung des Aktivseins der Toten voraussetzte.

Wer das Aufkommen der Denkfigur der Dankbarkeit der Toten
und ihre Verbreitung gefordert hat, lasst sich nur andeuten. Die Ver-
breitung in Exempla und Predigtsammlungen legt nahe, dass die
Geschichten zunichst dazu dienten, den Totendienst zu rechtfertigen
und zu propagieren. In den Erzdhlungen selbst richteten sich die Hil-
feleistungen der Toten an eine enge Empfangergruppe, zunichst an
Ritter und Priester, dann an Herzdge, Konigstochter und vermogen-
de Stifter. Die namentlich bekannten Stifter und Stifterinnen von
Altartafeln mit diesem Motiv beschrankten sich auf den sozial geho-
beneren Kreis von Stadtschreibern und Ratsmitgliedern, auf Perso-
nen aus der stadtischen Oberschicht. Mit der Verbreitung der Vor-
stellung der Hilfeleistung von Toten war eine Erweiterung des
vorherrschenden Intercessio-Modells angebahnt. Die klassische
Firsprecherrolle der Heiligen, der Mértyrer und von Maria liess sich
nun auch auf gewohnliche Laien ausdehnen. Mit der gegenseitigen
heilswirksamen Hilfeleistung lebender Laien und verstorbener Laien
wurden die traditionellen Fiirsprecher nicht tiberfliissig, liessen sich
aber wohl konkurrenzieren. Hat sich so aus der vielféltigen und zahl-
reichen Stiftungstatigkeit der wohlhabenden stidtischen und l14dndli-
chen Oberschichten — Ménner und Frauen, die sich selbige leisten
konnten — eine Emanzipation der biirgerlichen Toten angebahnt?40

pis sine fine mansuras, zitiert nach Ferdinand Elsener, Vom Seelgerdt zum Geld-
geschift, in: Recht und Wirtschaft in Geschichte und Gegenwart. Festschrift fiir
Johannes Barmann, hg. v. Marcus Lutter, Miinchen 1975, 87.

39 Zum Begriff des «Verdienstes> als <meritum>, <opus meritorium> vgl.: Lexikon fir
Theologie und Kirche, Freiburg i.Br. 1965, Bd. 10 Sp. 675-680; Religion in
Geschichte und Gegenwart, Tiibingen1962, Bd. 6 Sp. 1266ff.

40 Beim Adel waren schon viel friiher einzelne Vertreter zu Heiligen geworden und so
Familienmitglieder zu direkten Fursprechern gelangt. Patrick Corbet, Les Saints
ottoniens. Sainteté dynastique, sainteté royale et sainteté féminine autour de I’an
Mil, Sigmaringen 1986; Robert Folz, Les saints rois du moyen Age en Occident
(Ve=XIII¢ siecles) Briissel 1984, v.a. 137-148; André Vauchez, La sainteté en
Occident aux derniers siecles du Moyen Age, Rom 1981. Vgl. auch im Sermo
magistri Conradi, um 1208, die Bezeichnung der heiligen Kaiserin Kunigunde als
Fiirsprecherin vor Gott, Ursula Swinarski, Herrschen mit den Heiligen. Kirchen-
besuche, Pilgerfahrten und Heiligenverehrung frih- und hochmittelalterlicher
Herrscher, Bern 1991, 50.

176



Die Vorstellung der Wechselseitigkeit der Hilfeleistung zwi-
schen Lebenden und Verstorbenen entsprach dem aufrechnenden
Charakter der spatmittelalterlichen Frommigkeit. Sie passte ins
Programm einer kirchlichen Heilsokonomie, die auf dem Aus-
tausch von Gaben zwischen dem Diesseits und dem Jenseits beruh-
te. Es war, um einen Begriff der Kirchenviter zu verwenden, ein
«sacrum commercium>41, ein heiliger Tauschhandel von irdischen
mit himmlischen Giitern, von weltlichen mit geistlichen Giitern,
von materiellen mit immateriellen Gitern. Die sakralen, materiel-
len und symbolischen Schichten des Tausches waren dabel inein-
ander verzahnt; es war ein Handel auf Gegenseitigkeit, bei wel-
chem beide Seiten Schuldner und Glaubiger waren.

Religidse und finanzielle Verpflichtungen der Lebenden

Die Idee der Wechselseitigkeit der Verdienste hatte sich in der
familialen Memoria niedergeschlagen, in der sich wiederholenden
Solidaritit zwischen den Generationen. Diese stark vertikal geglie-
derte Gedenkpraxis zeigt familiales Zusammengehorigkeitsgefiihl,
religiose Verantwortlichkeiten und finanzielle, materielle und
moralische Verpflichtungen auf.4? Die familiale Totenmemoria be-
ruhte auf dem bereits ausgefiihrten Austausch geistlicher Friichte:

41 Der Begriff wird vom Heilswerk der Erlosung und der Eucharistie allmahlich auch
auf das Seelgerit und die guten Werke ausgeweitet. <Commercium» in: Lexikon fiir
Theologie und Kirche, Freiburg i.Br. 1994, Bd. 2 Sp. 1274f.; Martin Herz,
«Sacrum commercium». Eine begriffsgeschichtliche Studie zur Theologie der
romischen Liturgiesprache (Miinchener Theologische Studien 2/15) Miinchen
1958.

42 Folgende Aussagen basieren auf der Auswertung von Jahrzeitstiftungen auf der
Basler Landschaft: Mireille Othenin-Girard, Lindliche Lebensweise und Lebens-
formen im Spitmittelalter. Eine wirtschafts- und sozialgeschichtliche Untersu-
chung der nordwest-schweizerischen Herrschaft Farnsburg (Quellen und For-
schungen zur Geschichte und Landeskunde des Kantons Basel-Landschaft 48),
Liestal 1994, 121-144. Vgl. auch Peter-Johannes Schuler, Das Anniversar. Zu
Mentalitit und Familienbewusstsein im Spatmittelalter, in: Die Familie als sozia-
ler und historischer Verband. Untersuchungen zum Spitmittelalter und zur frithen
Neuzeit, hg. v. dems., Sigmaringen 1987, 67-121.

177



Stiftende gedenken ihrer Eltern, diese werden dereinst als Erloste
fiir ihre Kinder Firsprache vor Gott leisten; die Nachkommen der
stiftenden Person, die auch miteingeschlossen sind, werden in
ihren eigenen kiinftigen Jahrzeiten derselben auch gedenken.

Die in religiosen Belangen starke Verankerung des Individuums
innerhalb eines vertikal strukturierten Familienverbandes stand in
einem Spannungsverhdltnis zu den effektiv gelebten sozialen
Beziehungen innerhalb der Familie, wie sie sich aus der Untersu-
chung von Haushaltsstrukturen, demographischen Verhéltnissen
und Besitzstrukturen und der Handwechsel bei Giitern erkennen
lassen.*3> Vor dem Hintergrund der Verengung der unmittelbaren
Familieneinheiten, d.h. der Kernfamilie als Haushaltsgemein-
schaft, ist auch nach Laslett von einer eher geringen sozialen Rele-
vanz von Verwandtschafts- oder Familienbindungen im Bereich
sozialer Verantwortlichkeit und materieller Hilfeleistung auszuge-
hen.44 Verbreitete Glaubensinhalte von wechselseitiger Hilfelei-
stung zwischen Lebenden und Verstorbenen mogen individuali-
siert worden sein und eine stirkere Beriicksichtigung der eigenen
Vorfahren und Eltern bei der Seelenrettung geférdert haben. Feh-
lende Sozialbeziige im Verwandtschaftsverbund der Lebenden
wurden durch den Glauben an solidarische Heilserwirkung inner-
halb eines «religidsen Familienverbands» iiberlagert.

Daneben existierte aber noch ein zweiter Kreislauf ganz materi-
eller Giiter: Die stiftende Person hatte als Erbe oder Verméachtnis
von den Eltern oder von einem Elternteil Giiter, Liegenschaften
oder Renten erhalten. Die Erbberechtigung war mit der Verpflich-
tung zum Unterhalt von Seelgeriten etwa in Form einer Jahrzeit
verbunden. Diese Verpflichtung konnte erstens direkt am uber-
nommenen Grund und Boden als ewiger Jahrzeitzins haften,
konnte zweitens auf einem expliziten Vermachtnis beruhen oder
drittens rein moralischer Art sein. Ein Beispiel fiir ein Verméichtnis
ist jenes von Hans von Pruntrut 1461 an seinen Stiefsohn und des-
sen Gattin mit der Auflage, fur ihn ein Seelgerét zu errichten: Er
wolle ihnen 100 Gulden vermachen, wegen der Dienste, die er und

43 Othenin-Girard, Lebensweise (wie Anm. 42) 254-257.

4 Peter Laslett, Family, Kinship and Collectivity as Systems of Support in Pre-indu-
strial Europe: a Consideration of the «Nuclear-Hardship» Hypothesis, in: Conti-
nuity and Change 3 (1988) 153—175.

178



seine Mutter thm geleistet hdtten. Doch er wolle, dass sie ihm auch
etwas nach seinem Tod um Gottes willen zugute tun sollen.*> Der
Antritt des Erbes war in manchen Testamenten mit der Auflage
verkniipft, die Seelgeritstiftungen des Erblassers auch weiterhin
zu unterhalten.*¢ Denn die ewig auf den Giitern lastenden Stif-
tungsbeitrige (Donationen) entsprachen der ewigen Giiltigkeit der
Heilswirkung bis zum Jingsten Tag. Diese finanzielle Seite der
Memoria wog schwer, kumulierte sich doch der Anteil an Abgaben
fir die Toten in Form von ewigen Belastungen auf den Giitern, so
dass im Extremfall der Erbanteil geringer war als der Anteil an
Seelgeriaten. Die Hilfeleistung der Toten, ihre Dankbarkeit hatte
ihren Preis.

Die moralische Verpflichtung, Jahrzeiten auch fiir die Eltern ein-
zurichten, fassen wir in mehreren Exempla. So wurde der Einsatz
fir die Seelen im Fegefeuer als Gegenleistung der Kinder fiir die
Schmerzen der Mutter bei der Geburt und die Miihen des Vaters bei
der Erziehung dargestellt.#” Ein gleicher moralischer Druck lastete
auch auf den Eheleuten, sich um das Heil des verstorbenen Partners
zu kimmern.*® In den Exempla zu Wiedergidngern sind es prak-
tisch immer wieder die Eheminner, die von ihren Witwen geistliche
Werke einfordern.4®

45 Staatsarchiv Basel-Stadt: Gerichtsarchiv D 7, Kundschaften 1458-62, f. 84v.

4 Vgl. auch Barbara Hanawalt, The Ties that Bound. Peasant Families in Medieval
England, Oxford 1986, 241; Clive Burgess, «By Quick and by Dead»: Wills and
Pious Provisions in Late Medieval Bristol, in: The English Historical Review 405
(1987) 837-858.

47 Hat din vatter und din muoter niit weltlich guot gelassen, so solt du doch bedenken
die not und die angest, die din muoter umb dich hatte, ob su din genese und dich
zuo der welte brohte. Du solt bedenken die triiwe und die arbeit, die din vatter umb
dich hat gehebet, ob er dich erziige, daz du ir selber gehelfen moehtest. Nuo hant
die armen selen daz gancze jor trost uf Aller Selen dag., Elsissische Predigten des
14. Jahrhunderts, hg. v. A. Brilinger, in: Alemania 1 u. 2 (1873/1875) Bd. 2, 106f.

4 Le Goff, Purgatoire (wie Anm. 3) 407ff., betont, dass den Witwen eine grosse
Bedeutung bei den Firbittleistungen zukam und illustriert dies am Exemplum des
Waucherers von Littich im <Dialogus miraculorum> des Cisarius von Heisterbach.
Eine eigene Auswertung des Index Exemplorum von Tubach, der Exemplasamm-
lung <Schimpf und Ernst> von Johannes Pauli, und der Exempla zu Defuncti im
«Speculum Exemplorum> zeigt, dass Hilfeleistungen fiir die Seelen v.a. von Eltern
oder Kindern eingefordert wurden und in zweiter Linie von den Ehegatten,
Othenin-Girard, Lebensweise (wie Anm. 42) 178-181.

49 Vgl. Schmitt, Revenants (wie Anm. 27) 212-221.

179



Parallel zur Ausbildung der Vorstellung von dankbaren Toten hat
sich das Bild der Toten verdndert.5? Durch die vielen Formen des
gegenseitigen Austausches der diesseitigen mit der jenseitigen
Welt, durch die stindige Kommunikation der Lebenden und Ver-
storbenen gelangten die Toten zu einer zunehmenden Prasenz.’!
Sie réchten sich auch fiir ihnen vorenthaltene Leistungen. Ein
Exemplum, tberliefert in einer Seelpredigt aus dem Ende des
15. Jahrhunderts, handelt von einem Priester, der beim Durch-
schreiten des Friedhofs nie fiir die Verstorbenen gebetet hat. Er
wird darauf von einem Toten gepackt und erst losgelassen, als er
sich zu bessern verspricht.’2 Die Allgegenwart der Toten ldsst sie
gefihrlich werden. So berichtet Johannes von Winterthur von
einem ehemaligen Meier aus Sarnen, der um 1330 in seiner Funk-
tion als Messner beim Léduten der Glocken zur Frihmesse von
Armen Seelen iiberfallen und gewiirgt wurde, so dass er kurz dar-
auf starb.’3

Individuelle und kollektive Totenmemoria

Durch die wichtige Stellung, die die Totensorge in der religidsen
Praxis einnahm, kam es zu einer Belastung der Amtskirche mit
dem Totendienst und mancherorts zu einer Zweiteilung der Gruppe
der Kleriker. Die einen waren fiir die Seelsorge der Lebenden
zustiandig, die andern wirkten (nur) fiir das Seelenheil der Verstor-
benen. Im bereits erwédhnten, im Spatmittelalter stark verbreiteten

30 Jiingst dazu Christian Kiening, Le double décomposé. Rencontres des vivants et
des morts a la fin du Moyen Age, in: Annales E.S.C. 5 (1995) 1157-1192.

31 Davis spricht von den Toten als einer Altersklasse, Natalie Zemon Davis, Die Gei-
ster der Verstorbenen, Verwandschaftsgrade und die Sorge um die Nachkommen,
in: dieselbe, Frauen und Gesellschaft am Beginn der Neuzeit, Berlin1986, 19-51,
27 u. 31. Kiening, Double (wie Anm. 50) 1192: «Des la deuxieme moitié du
XVesiecle, la Mort, libérée des contextes bien déterminés, apparait partout».

32 Klapper, Exempla (wie Anm. 1) 35f. Nr. 37. Der Tote klagt: Sacerdos iste frequen-
ter transsit super nos et nichil orat pro nobis et tota die comedit elemosinas pro
nobis oblatas. Auch in Lecouteux, Marcq, Esprits (wie Anm. 5) Nr. 36.

33 Die Chronik des Johannes von Winterthur, hg. v. Friedrich Baethgen (MGH SS
rer.Germ N.S. 3) Berlin 1955, 138.

180



Exemplum tber einen Priester, der abgesetzt worden war, weil er
nurmehr die Totenmesse gelesen hatte, wird diese Spezialisierung
und zugleich soziale Schichtung angesprochen.’* Die gering
dotierten Altar- und Kaplaneipfriinden sine cura wurden haufig
von schlecht ausgebildeten Geistlichen besetzt. So lieferte der
Totendienst gerade fiir das <Altaristen-Proletariat> ein Betatigungs-
feld.>>

Mit den sich stindig mehrenden Seelmessen verdnderte sich
auch die Memorialpraxis. Mehrere dltere Stiftungen wurden
zusammengelegt, man komprimierte die vielen einzelnen Gedenk-
handlungen zu einem gemeinsamen Geddchtnis.’® Doch damit
wurden die Verstorbenen zu einer anonymen, namenlosen Masse.
Soziale Bindungen wurden aufgebrochen. Der zu Bedenkende war
nicht mehr der Tote, zu welchem man individuelle Beziehungen
pflegte. Mit der Reduktion von Einzelmessen mogen auch Zweifel
am geistlichen Wert solch kollektiver Gedichtnisse entstanden
sein, wurde doch die Privatmesse von grosster heilsbringender
Kraft angesehen.’” Um dennoch vor Gott die Erinnerung an ein
Individuum wachzuhalten, bedingten sich einzelne Stiftende aus —

34 In der bei Thomas Cantimpratensis tUberlieferten Variante ist von einem armen,
ungelehrten Priester die Rede (sieche Anm. 27). In einer Handschrift aus dem
15. Jahrhundert wird das Konfliktpotential unter den Geistlichen deutlich: Legitur
de quodam sacerdote, qui fuit homo bone vite et numquam aliquam missam nisi pro
defunctis voluit celebrare. Accusatus vero ab alys sacerdotibus et a populo suo
parrochialy, quod nichil sciret nisi pro defunctis., Erzihlungen des Mittelalters in
deutscher Ubersetzung und lateinischem Urtext, hg. v. Joseph Klapper (Wort und
Brauch XII) Breslau 1914 , 393 Nr. 190.

55 Zum Problem eines «double clergé» siehe Nicole Lemaitre, Le Rouergue flam-
boyant. Le clergé et les fideéles dans le dioceése de Rodez (1417-1563), Paris 1988,
v.a. 282-295. Siehe auch Dietrich Kurze, Der niedere Klerus in der sozialen Welt
des spiteren Mittelalters, in: Beitrige zur Wirtschafts- und Sozialgeschichte des
Mittelalters (Festschrift fiir Herbert Helbig), hg. v. Knut Schulze, Kdln-Wien
1976, 273-305.

6 Zur bereits viel fritheren Riickkehr zum pauschalen Totengedenken im monasti-
schen Umfeld und der damit verbundenen Reduktion der Armenspeisungen siehe
Joachim Wollasch, Konventstirke und Armensorge in mittelalterlichen Klostern.
Zeugnisse und Fragen, in: Sdculum 39 (1988) 184-199.

57 Legenda aurea (wie Anm. 13) S. 920: Ob die Furbitten allen gleichermassen niit-
zen, sollen wir merken, dass, was sonderlich fiir eine Seele geschieht, dieser mehr
niitzet denn den anderen; geschieht die Fiirbitte aber gemeiniglich, so niitzt sie
denen zumeist, die solchen Nutzen in diesem Leben zu allermeist haben verdient, so
sie in gleicher oder grosserer Not sind.

181



natirlich gegen zusitzliche Entschadigung —, bei der sonntégli-
chen Messe in der Fiirbitte namentlich genannt zu werden.>® Da
einzelne vermogende Stifter und Stifterinnen sich weiterhin eine
individuelle Memoria leisteten, forderte dies die soziale Differen-
zierung der Toten. Mit wachsendem Aufwand stieg nicht nur der
Heilsgewinn, sondern es spiegelte sich vielmehr darin das Ansehen
und die soziale Stellung des oder der Toten. Da der Stifter oder die
Stifterin den Grad der Feierlichkeit noch zu Lebzeiten selbst fest-
legten, setzten sie sich damit ein Denkmal. Mit dem Seelgerit wur-
de eben auch an das irdische Wirken der verstorbenen Person erin-
nert. Die Form der Feierlichkeit konnte ihr Ansehen und Prestige
tiber den Tod hinaus festigen. Die religiose Memoria wurde so zum
letzten Baustein am profanen Ruhm. Die Sorge ums Seelenheil
ermdglichte die irdische und jenseitige Profilierung Einzelner.
Gerade hier setzte auch die Kritik am Totengedéchtnis, das nur
der Ruhmsucht diene, ein. Geiler von Kaisersberg geisselte in sei-
nem Predigtzyklus um 1506 die falsche Haltung und weltlichen
Absichten, die hinter Seelgeratstiftungen stiinden. Der Totenkult
diene immer mehr zur Demonstration des eigenen sozialen Presti-
ges oder desjenigen der Familie. Stiftungen wiirden nicht um Gott-
es willen gemacht, sondern aus Hoffart. Er spottete speziell iiber
die Totenschilde, die als Grabschmuck angefertigt wurden, und nur
der eitlen Ruhmsucht einzelner dienten.>® Mit diesem Herausstellen

8 Zur Bedeutung der Namensnennung und zur Ausrichtung der Memoria auf das
Individuum siehe jiingst Otto Gerhard Oexle, Memoria in der Gesellschaft und in
der Kultur des Mittelalters, in: Modernes Mittelalter (wie Anm. 6) 297-323. Die
Namensnennung der verstorbenen Person im Verlauf der liturgischen Handlungen
verschaffte derselben einen «rechtlichen und sozialen Status unter den Leben-
den», 309.

39 Aus dem «Beichtspiegel», in: Die dltesten Schriften des Geiler von Kaisersberg,
hg. v. L. Dacheux, Freiburg i.Br. 1882, 153: Ouch so der mensch wil werden gese-
hen [ Der werck halben die von im geschehen | Als die meszgewandt in die kirchen
schencken | Und hinden pfyffer schild daran hencken | Des glichen zuo kirchen
glesern taflen und stuelen | So die leiit am noetigosten betten soellen | So gaffen sie
die pfyffer schilt an | Und miissens fiir luter hoffart verston | Als manchen ir dann
die erd verschlickt | Als dick wirt nach dem maler geschickt | Als kaem er nit zuo
genaden als lang / Bisz yedem ein schilt in der kirchen hang [ Dar uff ein helm mit
einem rapen schwantz [ Dar bey geschriben | hie iit iunckher Frantz /| Ob nun der
Lihoenbart dreysig do stuenden | Noch muosz die geschrifft iren namen kunden /
Dann das sie zuo verstan wellen geben | Im tod ir hochfart als im leben.

182



einzelner Personen war der Gedanke der gegenseitigen, zyklischen
Hilfeleistung aufgebrochen. Die soziale Funktion der Memoria
war bel solcher Stiftungspraxis in Frage gestellt und bot Ansatz
zum Hinterfragen ihrer Legitimation.

Im Gegensatz zum erwidhnten Trend, sich mit aufwendigsten
Seelgeraten ein individuelles soziales und religioses Gedachtnis zu
sichern, finden wir im Spatmittelalter aber auch vermehrt Stiftun-
gen fiir ein Kollektiv, fiir das Wohl einer ganzen Gemeinschaft. Bei
kollektiven Jahrzeiten, den ‘gemeinen Jahrzeiten’, wurde nicht nur
des Kreises der Stifter oder Stifterinnen und Wohltiater und Wohl-
taterinnen der Kirche gedacht, sondern die Memoria umschloss
alle auf dem Friedhof Begrabenen. Hier wurden auch all jene
beriicksichtigt, die sich keine individuelle Stiftung leisteten, noch
einen eigenen Beitrag zur kollektiven Jahrzeit aufbringen, noch
jemand anderen verpflichten konnten, fiir sie zu beten. Dieser
Initiative aus dem Kreis der Laienschaft entsprachen Verdnderun-
gen in der Liturgie. Es tauchten ndmlich nach Franz im 15. Jahr-
hundert in den Messformularen Orationen fiir die d4rmsten Seelen
auf, die in keinen Genuss einer Firbitte gelangt waren.®© Den Aus-
fall der Memoria erkldrte man erstens mit der zeitlichen Distanz.
Man wusste, dass der Ewigkeitsanspruch gewisser Seelgeratstif-
tungen keineswegs immer garantiert war. Zweitens konnte die
Armut eines Verstorbenen auch die geringste Stiftung fir sein See-
lenheil verunmoglichen und drittens liess die Nachlassigkeit der
Nachkommen oder Priesterschaft die Sorge um das Seelenheil aus-
fallen. Kollektive Furbittleistungen untermauerten damit den inne-
ren Zusammenhalt nicht nur unter den Lebenden, sondern auch
zwischen Lebenden und Toten innerhalb einer Kirchgemeinde, die
ja ein kontrastreiches soziales Gebilde darstellte mit grossem
Besitzgefille zwischen ihren Mitgliedern. Die Erinnerung an die
<Dorftoten> oder die Toten der Pfarrei milderte die sozialen
Ungleichheiten der Totenmemoria. Ofters wurde auch der auf dem

80 Adolf Franz, Die Messe im deutschen Mittelalter, Freiburg 1.Br. 1902, 243: Mise-
rere quesumus Domine animabus, que singulares apud te non habent intercessores
[...] que anitquitate vel pauertate seu negligencia in oblivionem hic in terris date
sunt, quarum tricesimus vel septimus aut memorialis dies nusquam celebratur.

183



Schlachtfeld Gefallenen gedacht.t! Diese ohne Empfang der Ster-
besakramente Verstorbenen und in fremdem Boden Bestatteten
wurden durch die kollektive Memoria in den Kreis der Pfarrei
zuruckgeholt.

In diesem Zusammenhang ist auch der Arme-Seelen-Kult zu
erwahnen. Einzelne Biirger stifteten Arme-Seelenaltire, so z.B.
der Ratsherr Sigmund Graner und seine Gattin Elisabeth aus
Regensburg 1488 oder der Berner Stadtschreiber Thiiring Fricker
1505.62 Hier dussert sich das Bemiihen von Vertretern der stadti-
schen oder dorflichen Oberschichten, ihre Stiftungen dem
Gemeinwohl, zukommen zu lassen. Der kommunale Wert solcher
Stiftungen trat im Arme-Seelen-Kult kumuliert auf. Der Stifter
bzw. die Stiftergruppe setzten sich fir die Allgemeinheit, das heisst
fiir alle lebenden, verstorbenen und kiinftigen Mitglieder der stad-
tischen oder dorflichen Gemeinschaft ein. Thiiring Frickers Stif-
tung sollte allen glaubigen Seelen, seinen Vorfahren und allen, die
in der Stadt Bern verstorben waren und sterben werden, zugute

61 Zur Schlachtenjahrzeit bei den Eidgenossen siehe Rudolf Henggeler, Die Schlach-
tenjahrzeit der Eidgenossen nach den innerschweizerischen Jahrzeitbiichern
(Quellen zur Schweizerischen Geschichte, N.F., 11. Abt.: Akten, Bd. 1I) Basel 1940;
zur Bedeutung dieser Feier fiir das Geschichtsbewusstsein siehe Guy P. Marchal,
Memoria, Fama, Mos Maiorum, in: Vergangenheit in miindlicher Uber]ieferung,
hg. v. Jirgen von Ungern-Sternberg und Hansjérg Reinau, Stuttgart 1988,
289-320; Otto Gerhard Oexle, Liturgische Memoria und historische Erinnerung.
Zur Frage nach dem Gruppenbewusstsein und dem Wissen der eigenen Geschich-
te in den mittelalterlichen Gilden, in: Tradition als historische Kraft. Festschrift K.
Hauck, hg. v. Norbert Kamp, Joachim Wollasch, Berlin-New York 1982, 323-340.
Gottler, Jezler, Thiiring Fricker (wie Anm. 14) 187-232. Zu weiteren Stiftungen fiir
die Armen Seelen sieche Himmel, Holle, Fegefeuer. Das Jenseits im Mittelalter,
Katalog von Peter Jezler, Ziirich 1994, Abb. 30, S. 51 (Zwei Altartafeln Gute
Werke und Errettung der Seelen aus dem Fegefeuer, Regensburg um 1480), Nr. 18,
S. 190 (Altarstiftung des Ehepaares Graner, 1488), Abb. 11, S. 20 (Hans Fries,
Almosenverteilung und Rettung der Armen Seelen 1506/7), Abb. 107, S. 159
(Gute Werke fiir die Armen Seelen auf den Fliigelaussenseiten des Augsburger
Pestaltars von 1520), Nr. 97, S. 291 (Gute Werke und Arme Seelen auf dem Altar
der Michaelskapelle von Niederolang, Pustertal um 1525). Wolfgang Braunfels,
Fegefeuer, in: Lexikon der Christlichen Ikonographie 2, 1970, Sp. 16-20; Leopold
Kretzenbacher, Legendenbilder aus dem Feuerjenseits. Zum Motiv des <Losbe-
tens> zwischen Kirchenlehre und erzihlendem Volksglauben (Osterreichische
Akademie der Wissenschafien. Philosophisch-historische Klasse 370) Wien 1980;
Philipp Maria Halm, lkonographische Studien zum Armenseelenkult, in: Minch-
ner Jahrbuch der bildenden Kunst 12 (1921/1922).

>
[§)

184



kommen.® In ihrer Direktheit einzigartig ist die 1477 in Bern von
der Obrigkeit gewihlte Kombination bei der Errichtung einer
«gemeinen Jahrzeit>: Man erbat die Hilfeleistung dankbarer Toter
und setzte thr Wirken fir die ganze Kommunitit ein.®* In der
damaligen Krisenzeit mit Kriegswirren, schlechtem Wetter, Fehl-
ernten und Teuerung liess der Berner Rat in allen Pfarrkirchen sei-
nes Untertanengebietes eine gesungene Seelmesse halten, mit
anschliessender Visitation der Graber. Dies sollte dem Heil der
Verstorbenen gelten, doch als Gegenleistung sollten diese Furbitte
leisten, damit Gott Land und Leuten Friede, Nahrung und inneren
Zusammenhalt gewihre.® Die Toten wurden hier zum Einsatz fiirs
Allgemeinwohl verpflichtet! Sie liessen sich auch fiir politische
Anliegen mobilisieren: Nach Bekanntwerden der Ewigen Rich-
tung 1474 sei eine alte Frau in Glarus zum Beinhaus auf dem
Friedhof gelaufen und habe die Toten um Hilfe zur Verteidigung
gegen den Landesfeind gerufen. In dieser erst spét bei Heinrich
Brennwald iiberlieferten Episode greift der Chronist geschickt das
Element der einstigen Kritik am Frieden mit Osterreich auf und
wertet diese jedoch ab, indem er sie als Altweiberglauben an dank-
bare Tote darstellt.5®

63 Gottler, Jezler, Thiiring Fricker (wie Anm. 14) 193. Vgl. Martial Staub, Memoria
im Dienst von Gemeinwohl und Offentlichkeit. Stiftungspraxis und kultureller
Wandel in Niirnberg um 1500, in: Memoria als Kultur, hg. v. Otto Gerhard Oexle,
Gottingen 1995, 285-334.

6 Urkunden aus dem Archiv der Stadt Thun, 1827, S. 293f.

65 Die Seelmesse bezweckte die zu trosten, die fiir uns vil not und arbeit gelitten
haben, und si zu bitten, den ewigen gott anzuriiffen, uns, unsern landen und liiten,
frid, zitliche narung, briderliche truw und lieb nach sinem gottlichen willen zu
verlichen., Urkunden aus dem Archiv der Stadt Thun, 1827, S. 294.

% Heinrich Brennwalds Schweizerchronik, hg. v. Rudolf Luginbihl, Basel 1910,
Bd. 2, 221: Do nun menklich hort von diser fereinung segen, gefiel einem teil, dem
andren niit; den man kurz dar vorn gar vil stoedd und kriegen mit einander hat
gehan; deshalb mengerlei geret ward. Und insunders da war fast ein alt wib in
dem land zuo Glaris, do si dise vernam, do liff si uff den kilchhof und fiir das bein-
hus und schrei uber lut: «Stond uf, ir fromen lantliit und behaltend iiwer land und
er; den liwere siin hend sich ferbunden mit dem, der iins gern um land, er und guot
zum dikeren mal gebracht hete! Brennwald verfasste die Chronik zwischen
1508—1516 als Chorherr in Embrach.

185



Materielle Bediirfnisse versus Heilsbediirfnis

Das oben geschilderte Modell vielschichtiger Interaktionen zwi-
schen Lebenden und Toten war somit bereits vor der Reformation
in einem Transformationsprozess begriffen. Einzelne Elemente des
Tauschhandels wurden jeweils in Frage gestellt oder verloren ihre
Bedeutung, was wiederum die Denkfigur der solidarischen Hilfe
als Ganzes beeintrachtigen konnte.

Johannes Pauli persiflierte 1522 in seinem Kommentar zu einem
Exempel, das zu Firbittleistungen fiir die Toten aufforderte, die
direkte Entsprechung von betriebenem Aufwand bei einer Jahrzeit-
feier und Ausmass der Dankbarkeit der Toten. Selbst wenn die
reziproke Solidaritat durchbrochen sei, der Gabentausch nicht exi-
stiere, weil die Erblasser die geistlichen Werke selbst finanziert
hatten, profitierten die Erbnehmer dennoch vom Dank der Toten, so
gewiss sei ihre Dankbarkeit!67

Familiale Bindungen brachen auch im religiésen Kontext auf,
Verpflichtungen wurden nicht wahrgenommen. In den Exempla
finden wir mehrere Verweigerungsgeschichten, in welchen Ehe-
gatten ihren religiosen Pflichten nicht nachkamen. Eine um 1500
weit verbreitete Geschichte propagiert deshalb die selbstindige
Fiirsorge fiir das eigene Seelenheil, die immer die sicherste sei:
Eine Biuerin hatte ihrem sterbenden Gatten versprochen, den
Erl6s aus dem Verkauf des Ochsen fiir sein Seelenheil den Armen
zu geben. Sie verkaufte in der Folge den Ochsen nur zusammen
mit einem Hahn, wobei sie fiir ersteren einen ganz kleinen Betrag,
fiir letzteren eine hohe Summe verlangte. Als Fazit der Geschichte
wird empfohlen, dass jeder selbst fiir das Heil seiner Seele sorge
und sich nicht auf seine Verwandten verlasse, denn diese wiirden
sich so wenig wie moglich um die Seele des Verstorbenen kiim-

67 Johannes Pauli, Schimpf und Ernst, hg. v. Johannes Bolte, Berlin 1924, Nr. 467:
Darum soll man gern fiir die Selen bitten. Als vil Paternoster und Miserere bettest
und als vil du Almuosen gibst, als manch Opfer und als manch Vigil du in nach-
thuost, als manch sunder Essen und Tracht du inen fiirsetzst, so werden sie dir dar-
umb dancken. Ob du es schon nit von dinem Guot thuost, thuo es von irem Guot,
das sie verlasen haben! Sie werden dir dancken. Wisch inen die Nass mit irem
Ermel, wiltu es nit mit dinem Ermel thuon! Sie werden dir dannocht dancken.

186



mern.%8 Ein anderer Witwer lehnte es ab, fiir seine Gattin nachtrag-
lich gute Werke zu leisten: Sie habe zu Lebzeiten aus Geiz nicht fiir
das eigene Seelenheil vorgesorgt.%® Nur beildufig wurde in dieser
Geschichte erwidhnt, dass sich der Witwer bereits auf die zweite
Heirat vorbereitete.

In den Exempla wird mehrfach auf die Gefahr verwiesen, dass
Zweitheiraten die religiése Verantwortlichkeit gegeniiber dem
ersten Partner verblassen lassen. So unternahm der Gatte Godefrey
nichts zum Heil der Seele seiner verstorbenen Gattin, die thm all ihr
Gut hinterlassen hatte. Er heiratete wieder und vermachte bei sei-
nem Tod alles seiner zweiten Gattin. Diese vernachléssigte den
Toten ebenfalls und heiratete einen Spielmann. Als die Frau nun
fiir das Anniversar ihres ersten Mannes dem Priester eine Spende
zukommen lassen wollte, verhinderte dies ihr zweiter Gatte und
sang: Godefray, Godefray, du hattest einst nichts gemacht, so
mache ich auch nichts.”0 Hier wurde zudem noch auf das nicht
Erfiillen des materiellen Kreislaufes verwiesen. Der verpflichtende
Gabentausch Erbschaftsantritt gegen Aufkommen fiir Stiftungen
wurde nicht eingehalten, womit die Gegenseitigkeit durchbrochen
war.

Die Vorstellung des Tausches war so stark, dass auch umgekehrt
argumentiert werden konnte: Wo kein Lohn — da keine Pflicht! So
wiirden dumme Menschen sagen: Warum soll ich der Seele meines
Vaters oder meiner Mutter helfen? Ich erbe ja doch nichts von
ithnen. Was ich besitze, das habe ich selbst erarbeitet.”!

Finanzielle Einsitze wurden auf ihren diesseitigen Nutzen bezo-
gen. In einer elsdssischen Adventspredigt von 1362 findet sich
folgendes Exemplum: Die Seele eines reichen Mannes, die im
Fegefeuer litt, weil der Mann zu Lebzeiten immer die Messe

68 Pauli, Schimpf (wie Anm. 67) 271. Auch belegt bei Geiler von Kaisersberg, Nar-
renschiff, Strassburg 1520, 131a, 2; Johannes Bromyard, Summa praedicantium,
Niirnberg 1485, E, 8, 17; Robert Holkot, Super libros sapientiae Salomonis, Reut-
lingen 1489.

69 Jean Gobi, Dialogue avec un Fantome, hg. v. Marie-Anne Polo de Beaulieu, Paris
1994, 146, Scala coeli Nr. 105.

0 Tubach, Index (wie Anm. 12) Nr. 1467 aus «Exempla bona et moralia», 2. Halfte
des 14. Jahrhunderts.

"1 Elsidssische Predigten (wie Anm. 47) Bd. 2, 105-107: dumbe liite sprechen: war-
umb solte ich mines vatter sel und miner muoter sel helfen? ich enerbe doch von in
weder eigin noch erbe. waz ich han, daz han ich von min selbes arbeit.

187



verschlafen hatte, liess iiber eine Klausnerin seine Gattin und Kin-
der bitten, taglich eine Messe lesen zu lassen und nachts zur Friih-
messe zu gehen. Gattin und Kinder sollten um Gottes willen und
aus Pflicht seiner Seele helfen. Doch die Frau sprach, sie moge
eine solche Busse nicht erleiden. Wiirde sie der Seele Pfennig-
stiicke oder Silber ins Fegefeuer nachschicken, so verbrenne das
Geld doch nur darin. Sie wolle das Gut fiir sich und ihre Kinder
behalten.”? Hier wird der Nutzen guter Werke generell in Frage
gestellt und materielle Not gegen geistige Not aufgewogen.

Heilsgewinnung war nicht nur abhédngig von der Bussgesin-
nung, sondern zunichst von den wirtschaftlichen Mdglichkeiten.
Minderbemittelte mussten sich entscheiden, ob sie ihre kleinen
Giiter oder geringen Vermogen gegen immaterielle geistliche
Giiter eintauschen wollten. Sie mussten den Wert irdischer und
himmlischer Giiter gegeneinander aufrechnen, denn was sie fiir ihr
Seelenheil verwendeten, mangelte ihnen im Diesseits. In diesem
Dilemma steckte nach der Zeugenaussage ihrer ehemaligen Magd
eine kranke Frau in Basel 1424. In der Meinung, sie sterbe bald,
hatte sie ihr Testament und Seelgerite eingerichtet, doch als es ihr
besser ging, realisierte sie, dass sie nun die Giiter dringender fir
ihr Auskommen in der Welt brauchen wiirde. Die Magd berichtete
weiter, dass sie ihrer Herrin vorgehalten habe, es sei Unrecht, das
Gut wegzugeben. Sie solle bedenken, was sie fortgebe, das mangle
ihnen dann. Doch die Frau entgegnete nur, so tdricht sei sie nicht.
Auch der Testamentsvollstrecker der Frau, ein Augustinermdnch,
sagt aus, dass die Frau wider Erwarten noch lingere Zeit gelebt
habe und dass sie ihre Verfiigungen habe aufheben wollen, was er
ihr aber verwehrt habe.”

72 Elsissische Predigten (wie Anm. 47) Bd. 1, 64: Nuo bitt min husfrowen und mine
kint, daz sii mir helfent durch Got und durch die triiwe, der sii mir schuldig sind. Do
sprach die frowe zuo hant. [...] ich enmag solicher buossen niit geliden. Sante ich
ime denne pfennige oder silber in daz vegefiir, dz fiirbrannte doch do inne; dovon
wil ich dz guot behalten mir und minen kinden.

73 Staatsarchiv Basel-Stadt: Gerichtsarchiv D 1, Kundschaften 1420-1426, f. 118v u.
ff.: es sich aber darnach, ee daz si abgiengi, ettzwazz lang verzuge, daz si da eins
mal spreche: ich kum wideruf, so bedarff ich des minen selber wol. ich miiss ie
gedenken, daz jch umb das min werbe und wazz jr leid, daz sie es geheissen und
getan hat.

188



Das Zirkulationsmodell von gegenwirtigen materiellen Gltern
gegen kinftige immaterielle Giiter brach durch die Veranderungen
in der wirtschaftlichen Praxis mehrfach auf. Auf vielen Giitern und
Liegenschaften lasteten Ewigrenten und auf den jeweiligen Besit-
zern unabldsbare Rentenzahlungspflichten, ohne dass den Pflichti-
gen daraus religiose Gegenleistungen zustanden und ohne dass
diese irgendwelche Beziehungen zu den einstigen Stiftern hatten.
Mit dem allmaéhlich im 15. Jahrhundert durchgesetzten Zugestiand-
nis eines Wiederkaufsrechtes fiir den Rentenverkdufer und seine
Rechtsnachfolger und der Erstellung von Ablosungsgesetzen fir
Ewigrenten (also auch fiir Rentenverpflichtungen aus Jahrzeitstif-
tungen und anderen Seelgerdten) wurde der mehrschichtige Tausch
von Kapitalstiftung gegen ewige Liturgieleistung auf ein reines
Kreditverhiltnis zwischen Rentenschuldner und kirchlicher Insti-
tution als Rentenkdufer reduziert.”® Finanzgeschifte und Giiter-
transaktionen zugunsten der Geistlichkeit konnten in die rechtliche
Form eines Seelgerits, z.B. einer Jahrzeitstiftung, verpackt werden
und so die Massnahmen der stadtischen Obrigkeiten gegen die
Besitzakkumulation in der Toten Hand (Amortisationsgesetze)
unterlaufen.” In der sich verschirfenden Kritik an den Speziali-
sten des Todes, an den Bettelmonchen wie auch am Pfarrklerus, als
<Totenfresser> zeigt sich ebenfalls die Reduktion des Tauschmo-
dells auf seinen rein materiellen Charakter. In der <lemerlichen
clag uber die Todtenfresser> des Basler Buchdruckers Pamphilius
Gengenbach (ca. 1480-1525) wird die Hoffnung auf die Erlosung
der Verstorbenen mittels Seelgeréten als Glaube der alten Ménner
und Frauen verhohnt und die nutzlosen Aufwendungen fiir die
Toten als Finanzierung des tippigen und weltlichen Lebensstils der
Geistlichkeit entlarvt. Die Toten beklagen sich iiber die falsche

74 Dazu jiingst ausfiihrlich Hans-J6rg Gilomen, Grundbesitz und Renten in der Toten
Hand. Realwirtschaftliche Probleme der Jenseitskonomie, in: Jezler, Himmel
(wie Anm. 62) 135-148. Er betont den nur in einer Richtung verlaufenden Trans-
fer von wirtschaftlichen Giitern.

> Zum Verpacken eines finanzrechtlichen Geschiftes (Baurecht mit Heimfall des
Hauses und Bezug einer ewigen «Miete») in die Form eines Seelgerites siehe
Elsener, Seelgerat (wie Anm. 38) 93-97.

189



Verwendung ihrer Hinterlassenschaft.’é Als einzige berechtigte
Empfinger der Liebeswerke gelten die hilfsbediirftigen Armen.””
Immer haufiger ertonte der Vorwurf, der Klerus oder die Monche
wiirden sich als Erbschleicher betitigen und die Familien der Hin-
terbliebenen finanziell ausbeuten.’® Die sich im 15. Jahrhundert in
den Stidten verschidrfende Konkurrenz in der Totensorge zwischen
Pfarrklerus und Bettelmonchen forderte dabei wahrscheinlich den
Blick auf den wirtschaftlichen Kreislauf materieller irdischer
Giiter.

76 Pamphilius Gengenbach, Todtenfresser, in: Das Drama zur Reformationszeit, hg.
v. R. Froning, Stuttgart 1894, 1-10: Warumb gend ir das unser hyn, das ir von uns
haben ererbt, an ort, do mans schandtlich verert und hoffart treibt frue und spot?
Wissen ir nit, das geschriben stot: «Allmuosen tilcket ab die siind?» (v. 129-134).
Zur Auffithrung des Totenfresserspiels von Niklaus Manuel an der Herrenfast-
nacht (15.2.1523) in Bern siehe Peter Pfrunder, Pfaffen, Ketzer, Totenfresser. Fas-
nachtskultur der Reformationszeit. Die Berner Spiele des Niklaus Manuel, Ziirich
1989.

77 Dazu die Klage des Bettlers: Dess wir uns solten erneren: Tuond miinch pfaffen ietz
als verzeren!, Gengenbach, Todtenfresser (wie Anm. 76), v. 154-155.

8 Gilomen, Grundbesitz (wie Anm. 74) 139.

190



	Der Dank der Toten : zur Vorstellung von wechselseitigen Hilfeleistungen zwischen Lebenden und Verstorbenen im Spätmittelalter

