
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 92 (1998)

Artikel: Katholischer Antisemitismus und die "Freiburger Schule" : eine
Richtigstellung

Autor: Rölli-Alkemper, Lukas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-130284

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-130284
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Katholischer Antisemitismus und die
«Freiburger Schule»

Eine Richtigstellung

Lukas Rölli-Alkemper1

In der Dezembernummer 1996 der Halbjahreszeitschrift
«Widerspruch» veröffentlichte Josef Lang einen Artikel, in dem er
den katholisch-konservativen Antisemitismus thematisierte und
dabei die sogenannte «Freiburger Schule» von Professor Urs Altermatt

kritisierte. Der «Widerspruch» erscheint in Zürich mit dem
Untertitel «Beiträge zur sozialistischen Politik»; in deren Impressum

für Herausgeberschaft und Redaktion erscheint auch der Zürcher

Geschichtsprofessor Jakob Tanner. Der Autor Josef Lang war
bisher in links-alternativen Kreisen vor allem durch sein Engagement

für die Abschaffung der Schweizer Armee und seine Kritik
am Zuger Bundesrat Philipp Etter (1891-1977), den er als Antisemiten

bezeichnete, hervorgetreten. Lang wurde 1954 im aargauischen

Freiamt geboren und stammt aus einer katholisch-konservativen

Bauernfamilie. Er studierte in Zürich Geschichte, gehörte
lange Zeit der «Revolutionären Marxistischen Liga» an und ist als

Mitglied der «Sozialistisch-Grünen Alternative» Angehöriger des

Zuger Kantonsrats. Er arbeitet als Berufsschullehrer und ist mit

1 Ich habe an der Universität in Freiburg/Schweiz Zeitgeschichte studiert und in der
Publikationsreihe «Religion-Politik-Gesellschaft in der Schweiz», welche von
Urs Altermatt herausgegeben wird, eine Studie zur Schweizerischen Konservativen
Volkspartei (heute CVP) in den Jahren zwischen 1935 und 1943 publiziert. Als
Mitglied der «Freiburger Schule» widerspreche ich Langs Unterstellungen
entschieden. Vgl. Josef Lang, Katholisch-konservativer Antisemitismus in der
Schweizer Geschichte. Professor Altermatts «Freiburger Schule» - zwischen
Verdrängung und Verharmlosung, in: Widerspruch. Beiträge zur sozialistischen Politik

16 (1996) Heft 32, 89-98.

107



Artikeln in linken Zeitschriften wie der Zürcher «WochenZeitung»
oder dem Zürcher «Monatsmagazin für neue Politik» als Journalist
tätig.2

Langs Artikel hätte kaum öffentliches Interesse auf sich gezogen,

wenn er nicht als politisches Druckmittel bei der Wahl der
Unabhängigen Expertenkommission «Schweiz - Zweiter
Weltkrieg», der sogenannten «Bergier-Kommission», eingesetzt worden

wäre. In geschickter Regie brachte er seinen Artikel noch vor
dessen Publikation am Wochenende vor der Wahlsitzung des
Bundesrates in Umlauf. Gleichzeitig liess die «Sonntagszeitung» die
Meldung durchsickern, dass der Freiburger Geschichtsprofessor
Urs Altermatt vom Bundesrat als Kommissionspräsident vorgesehen

sei. In einer Bemerkung nahm die Zeitung auf den in der
Öffentlichkeit unbekannten und noch gar nicht publizierten Lang-
schen Artikel Bezug.

Wie Pressekommentaren zu entnehmen war, sprach sich die
bürgerliche Mehrheit des Bundesrates für den Freiburger Historiker
aus. Aus dem EDI wurde jedoch Widerspruch angemeldet mit dem
Argument, Altermatt sei kein Finanz- und Wirtschaftshistoriker.
Altermatt sagte dem für Vorabklärungen zuständigen EDA zu,
sofern ihm der Bundesrat einstimmig dieses heikle Amt antrage.
Am Mittag des Wahltages vom 18. Dezember 1996 erklärte der
Freiburger Historiker - übrigens auch Chefredaktor der
«Zeitschrift für schweizerische Kirchengeschichte» (ZSKG) - am
Radio überraschend seinen Verzicht mit der Begründung, dass
eben diese Einstimmigkeit nach den Einwänden von Ruth Dreifuss
nicht erreicht sei. Altermatt blieb bei seiner Haltung, als ihm gegen
Abend Bundespräsident Pascal Delamuraz mitteilte, der Bundesrat
stehe nun geschlossen hinter ihm. Nach Altermatts Ausstieg
begann die Suche nach einer Ersatzlösung, die schliesslich Jean-

François Bergier an die Spitze der Historikerkommission brachte.
Wie Altermatt in einem aufschlussreichen Interview im «Spectrum»,

der «Zeitung der Studierenden der Uni Freiburg», erklärte,
spielten bei seinem Entscheid verschiedene Faktoren eine Rolle:
«Persönlich wollte ich mich nicht unter Druck setzen lassen. In
meinem Leben war mein Unabhängigkeitsdrang immer grösser als
mein Ämterehrgeiz. [...] Ich will mich mit geschichtswissenschaft-

2 Vgl. forum, Pfarrblatt der katholischen Kirche im Kanton Zürich (1997) 8, 5.

108



liehen Themen befassen, ohne auf Ämter Rücksicht nehmen zu
müssen.»3 Was Langs Artikel anging, wies der Freiburger Historiker

den Vorwurf des Ausblendens entschieden zurück: «Es ist eine

verunglimpfende Unterstellung, denn ausblenden setzt in diesem

Zusammenhang eine bösartige Absicht voraus.» Ohne Zögern
erklärte er indessen, dass er dem Thema Antisemitismus in seinem
Standardwerk «Katholizismus und Moderne» (1989) zu wenig
Beachtung geschenkt habe. Wie die Grosszahl der nichtjüdischen
Schweizer Historiker, Theologen und Literaturwissenschafter hatte

Altermatt die jüdische Geschichte und die grausamen Verbrechen

der Shoah im Zusammenhang mit der Schweizer Geschichte
bisher nicht thematisiert. Er warf jedoch in einem Überblicksartikel
den Schweizer Bischöfen moralisches Versagen vor. In seinem
Porträt über den Basler Bischof Franz von Streng lesen wir:
«Weder von Streng noch die anderen Schweizer Bischöfe erliessen
Proteste gegen die Judenverfolgungen. Selbst noch auf der
Bischofskonferenz von 1944 waren diese kein Thema. Keiner der
Bischöfe kritisierte die von den Behörden gehandhabte restriktive
Flüchtlingspolitik. In die Flüchtlingsdebatte von 1942 mischten sie
sich nicht ein.»4 Altermatt meinte im erwähnten Gespräch in der
Freiburger Studierendenzeitschrift: «Wenn man die Freiburger
Schule [...] jetzt kritisiert, sollte man den gleichen Massstab überall
ansetzen. Das wäre Fairness. Wer nicht blind ist, weiss, dass es
neben dem katholischen Antisemitismus auch einen bürgerlichen,
einen freisinnigen, einen linken Antisemitismus usw. gegeben hat.

Vergangenheitsbewältigung beginnt zuallererst bei sich selbst.
Wenn man nur den weltanschaulichen oder parteipolitischen Gegner

anprangert, kommt der Verdacht auf, dass es weniger um die
Sache als vielmehr um politische Agitation und Polemik geht.»5

Die politische Schlagseite der Attacke lag offen auf der Hand,
auch wenn sie unter dem Deckmantel einer historiographischen

4 Urs Altermatt/Wolfgang Göldi, Franz von Streng (1937-1967) - Bischof in der
Umbruchszeit vor dem Konzil, in: Urban Fink/Stephan Leimgruber/Markus Ries
(Hg.), Die Bischöfe von Basel 1794-1995, Freiburg 1996, 277-302, hier: 294. Zu
einem ähnlichen Urteil kam das Autorenteam der Ökumenischen
Kirchengeschichte, an der Altermatt beteiligt war. Vgl. Lukas Vischer/Lukas
Schenker/Rudolf Dellsperger (Hg.), Ökumenische Kirchengeschichte der
Schweiz. Freiburg/Basel 1994, 277.
Spectrum 40 (Mai 1997) 7, 4-6.

109



Kritik daherkam. Der Luzerner Kirchenhistoriker Victor Conzemius

meinte in der katholischen Wochenzeitschrift «Sonntag»,
dass der Angriff auf Altermatt in erster Linie dem politischen
Katholizismus und der Christlichdemokratischen Volkspartei gelte;
er bezichtigte Lang der Heuchelei.6 Der stellvertretende Chefredaktor

der «Weltwoche», Felix E. Müller, selbst Historiker,
schrieb: «Das unter SP-Führung stehende Bundesarchiv [...] schien
schon früh Vorbehalte gegen den prominenten Historiker geäussert
zu haben: er sei zu 'politnahe'[...], was wohl bedeutet: zu CVP-
lastig. [...] In diese Situation hinein platzte der Linksaussenpolitiker
Jo Lang, der sich als Zuger Berufsoppositioneller schon seit
langem auf die CVP eingeschossen hat.»7

Aus der Rückschau erkennt man den Charakter des Vorgehens
gegen Altermatt deutlich. Das Ziel lag darin, den prominenten
Kopf der «Freiburger Schule» als Präsidenten der Historikerkommission

zu verhindern. Mit der Publikationsreihe
«Religion-Politik-Gesellschaft in der Schweiz» (21 Bände seit 1987) war es
diesem gelungen, internationale Aufmerksamkeit auf die Freiburger
Katholizismusforschung zu ziehen. Nicht auszuschliessen, dass
auch Jean-François Bergier bei Linken keine Gnade gefunden
hätte, wenn sie von seiner Nomination nicht überrascht worden
wären. Jedenfalls findet sich in der gleichen Nummer des «Wider-

Vgl. Victor Conzemius, Die Stunde der Heuchler, in: Wochenillustrierte «Sonntag»

Nr. 12, 20. März 1997; Zitat Victor Conzemius aus dem «Sonntag»: «...Wer
die Publikation des Zuger Historikers aufmerksam durchliest, findet heraus, dass
Professor Altermatt nur als Zielscheibe für einen gewichtigeren Abschuss herhalten

soll. Getroffen werden soll in plumpster Manier der «politische Katholizismus»,

aus dem die CVP hervorging. Unter Berufung auf einen verspielten christlichen

Sozialismus wird unterstellt, der Weg des politischen Katholizismus sei ein

Irrweg gewesen; zudem sei er totalitär gewesen!» Conzemius äusserte sich zum
Artikel Langs auch im forum, Pfarrblatt der katholischen Kirche im Kanton
Zürich, (1997) 11, 18: «Professor Altermatt, dessen Lehrauftrag in Freiburg
Zeitgeschichte und Schweizergeschichte und keineswegs Katholizismusgeschichte
ist, hat eine Pionierarbeit geleistet auf einem Gebiet, für das in der Schweiz kaum
Vorarbeiten bestanden haben. Weder konnte er alles abdecken, noch ist sein

sozialgeschichtlicher Ansatz der Behandlung von Fragen kirchengeschichtlicher und
theologischer Relevanz gegen methodische Verkürzungen gefeit. Gegen ihn den
Vorwurf systematischer Verdrängung erheben heisst allerdings, die Dinge völlig
auf den Kopf zu stellen.» Vgl. auch Urs C. Reinhardt, Editorial in: Kirchenblatt für
römisch-katholische Pfarreien im Kanton Solothurn, 27. April - 10. Mai 1997.

Weltwoche, 26. Dezember 1996.

110



Spruchs» auch eine Kritik an Bergiers Bankenverbindung, ein

Argument, das später da und dort wiederholt wurde.8
Nicht nur für viele Historiker, sondern auch für viele, die sich

mit dem schweizerischen Katholizismus befassen, kam die
Kampagne gegen Altermatt überraschend, da er zum liberalen Flügel
des Schweizer Katholizismus zählt und bisher mehr von integralistischen

Rechtskreisen kritisiert worden war. Auch die Co-Auto-
renschaft beim Rechtsextremismusbericht (1995) wies ihn als
kritischen Geist aus.9 Bemerkenswert ist ferner, dass linke Kritiker
sein im Herbst 1996 - also wenige Monate vorher - auf den Markt
gekommenes Buch «Das Fanal von Sarajevo» völlig ausblendeten,
obwohl Altermatt gerade darin die Zusammenhänge zwischen
Nationalismus und Rassismus einerseits und Antisemitismus und
Shoah andererseits aufzeigte und damit im Ausland auf grosse
Resonanz stiess.10 Nicht von ungefähr wurde er zum Mitglied des
wissenschaftlichen Beirates des «Centre Européen de Recherche et
d'Action sur le Racisme et l'Antisémitisme» (C.E.R.A.) in Paris

ernannt, das jährlich ein europäisches Referenzwerk zum Rassismus

und Antisemitismus herausgibt. Diese Institution wurde übrigens

vom europäischen jüdischen Kongress gegründet. Paradoxe
Situation: In der Schweiz verhindern Linke das Präsidium eines
liberalkatholischen Historikers, dessen Verdienste im Ausland für
den Kampf gegen Rassismus und Antisemitismus anerkannt werden,

mit dem Hinweis, dass er Motta, Etter und Co. nicht auf ihre
antisemitische Haltung überprüft habe.

Eine Debatte über Langs Kritik fand nicht statt.11 Ausser einigen
Scharmützeln, die in linksalternativen Kreisen und Zeitschriften
angestrengt wurden, erhob sich über der historischen Fachwelt der
Schweiz kein Pulverdampf. Man schaute wohl angesichts der
grobschlächtigen Vorwürfe entweder peinlich berührt beiseite,
wusste mangels aussagekräftiger Forschungsergebnisse nicht, wie

8 Gian Trepp, Schweizer Banken und wirtschaftliche Kollaboration mit Nazi-
Deutschland, in: Widerspruch 16 (Dezember 1996) Heft 32, 133-136, hier: 136.

9 Urs Altermatt/Hanspeter Kriesi, Rechtsextremismus in der Schweiz. Organisationen
und Radikalisierung in den 1980er und 1990er Jahren, Zürich 1995.

10 Urs Altermatt, Das Fanal von Sarajevo. Ethnonationalismus in Europa, Zürich
1996.

11 Zu diesem Urteil kommt auch Georg Kreis, Vier Debatten und wenig Dissens, in:
Schweizerische Zeitschrift für Geschichte 47 (1997) 4, 451-476, hier: 473.

111



man den Pauschalurteilen begegnen sollte, oder fragte sich, wer
bei diesem Verfahren der Nächste sein soll, wenn damit begonnen
wird, Historikerinnen und Historikern das vorzuwerfen, was sie
nicht geschrieben haben, anstatt sie an den tatsächlich geschriebenen

Texten zu messen.12 Der Basler Historiker Georg Kreis bedauerte

den Rückzug Altermatts, den er für bestens qualifiziert hielt.13

Langs zentrale These lautet, der politische Katholizismus sei
«die wichtigste, wenn auch nicht die schlimmste judenfeindliche
Kraft in der jüngeren Schweizer Geschichte» gewesen. Wie
antisemitisch war der schweizerische Katholizismus? Gehörten die
Katholisch-Konservativen sowohl in den 1860/70er Jahren
(Emanzipation und Kulturkampf) als auch in der Zwischenkriegszeit
(Aufschwung des Faschismus und der Fronten) tatsächlich «mit zu
den Hauptprotagonisten» und nutzten sie «die Judenfeindlichkeit
gegen den politischen Gegner und für ihre Ziele»? Lang behauptet,
dass der Kampf gegen die Judenemanzipation und der Antisemitismus

den katholischen Konservativismus «politisch stark beschäftigten,

ideologisch prägten und organisatorisch stärkten».14
Man fragt sich, wie der Zuger Historiker zu diesen Schlussfolgerungen

kommt. Zu diesen Fragen liegt bisher keine brauchbare
komparative Studie vor - was auch von ihm bis heute gar nicht erst
versucht wurde - noch sprechen die vorliegenden Untersuchungen
diesen Verdacht aus. Die bisher veröffentlichten Studien zum
Antisemitismus in der Schweiz beruhen zumeist auf der Auswertung
von Zeitungen, Zeitschriften und Broschüren, die für gewisse
politische oder soziale Gruppen als repräsentativ gelten. Alein schon
die sorgfältige Analyse dieser Forschungsarbeiten hätte Lang von
seinem pauschalen Urteil über den katholisch-konservativen
Antisemitismus abhalten müssen. Weder die Ergebnisse von Aaron
Kamis-Müller, noch jene von Friedrich Külling, Jacques Picard,
Oliver Zimmer, Eric Dreifuss oder etwa die Studien zur
Flüchtlingspolitik von Jürg Stadelmann oder von Hermann Kocher zur
protestantischen Flüchtlingshilfe rechtfertigen die ausgesprochene

12 Vgl. dazu auch Felix E. Müller in der Weltwoche vom 26. Dezember 1996.
13 Vgl. Interview mit Georg Kreis in: Basler Zeitung BaZ, 20. Dezember 1996; siehe

auch Georg Kreis, in: Gisela Blau, Kein Konflikt mit der Rassismus-Kommission,
in: Jüdische Rundschau, Nr. 52 vom 24. Dezember 1996.

14 Lang, Katholisch-konservativer Antisemitismus, 89, 92.

112



Sonderstellung, die Lang dem katholischen Antisemitismus bei-
misst.15 Der Antisemitismusspezialist Jacques Picard, Mitglied der
Bergier-Kommission, führt dazu etwa aus: «Die katholische
Judenfeindschaft vermochte aber keine tiefen Wurzeln auf dem
Feld der politischen Schweiz zu schlagen. Andererseits erhielt aus
den gleichen Gründen der Kampf gegen den Antisemitismus in der
Schweiz nie jene Schärfe, wie er in der deutschen Zentrumspartei
und in einzelnen Zeitschriften wie dem Hochland ausgefochten
wurde. [...] Doch blieb der politische Katholizismus in der
Schweiz hinsichtlich der «Judenfrage» gemildert durch den Willen
zur Integration der katholischen Bevölkerungsteile in den föderalistischen

Bundesstaat und die gesellschaftlichen Realitäten der
Moderne.»16

Langs Pauschalurteil würde Kenntnisse in der Geschichte des
schweizerischen Katholizismus und eine gehörige Portion
Quellenstudium voraussetzen. Beides leistete Lang bisher nicht. Als
Historiker des Schweizer Katholizismus trat er national bislang
nicht besonders hervor. Eine Zitatensammlung aus der Wochenzeitung

für den Klerus des Bistums Basel, der «Schweizerischen Kir-

15 Vgl. die Urteile dieser Historiker über die katholisch-konservative Haltung zur
Judenemanzipation bzw. zur «Judenfrage»: Friedrich Külling, Bei uns wie überall?
Antisemitismus in der Schweiz 1866-1900, Zürich o.J. [1977], 352-355; Aaron
Kamis-Müller, Antisemitismus in der Schweiz 1900-1930, Zürich 1990,
253-262; Oliver Zimmer, Zur Typisierung der Juden in der Schweizer Tagespresse

der Jahre 1933-1934: Aspekte eines Fremdbildes im Prozess nationaler
Identitätskonstruktionen, in: Kurt lmhof/Heinz Kleger/Gaetano Romano (Hg.),
Zwischen Konflikt und Konkordanz. Analyse von Medienereignissen in der Schweiz
der Vor- und Zwischenkriegszeit, Band 1, Zürich 1993, 247-288, dazu: 267-269,
284—288; Eric Dreifuss, Die Schweiz und das Dritte Reich. Vier deutschschweizerische

Zeitungen im Zeitalter des Faschismus 1933-1939, Frauenfeld/Stuttgart
1971, 136-162; Ursula Käser-Leisibach, Die begnadeten Sünder. Stimmen aus
den Schweizer Kirchen zum Nationalsozialismus 1933-1942, Winterthur 1994;

einzig Konrad Zollinger steht mit seinem Befund etwas quer zur Literatur, wenn er
schliesst: «Die Presse der Katholisch-Konservativen schliesslich zeigte sich fast
ausnahmslos penetrant judenfeindlich.» in: Konrad Zollinger, Frischer Wind oder
faschistische Reaktion? Die Haltung der Schweizer Presse zum Frontismus 1933,
Zürich 1991,419.

Ifl Jacques Picard, Die Schweiz und die Juden 1933-1945. Schweizerischer
Antisemitismus, jüdische Abwehr und internationale Migrations- und Flüchtlingspolitik,
Zürich 1994. 74-75.

113



chenzeitung»17, reicht nicht aus, um festzustellen, der Antisemitismus

sei «für die Katholisch-Konservativen auch auf Bundesebene
ein prioritäres Propagandamittel» gewesen.18 Eine solche
Forschungsmethode ist äusserst fragwürdig. Überblickt man das breite

Spektrum der Parteipresse und -publizistik der Zwischenkriegszeit,

so zeigt sich z.B., dass einerseits zahlreiche Stereotype des
Antisemitismus vorkommen, andererseits der Rassenantisemitismus,

wie er im nationalsozialistischen Herrschaftssystem nach
1933 zum Durchbruch kam, praktisch geschlossen abgelehnt
wird.19

Der Zuger Historiker und Lokalpolitiker Josef Lang liefert gleich
auch eine Erklärung: Der politische Katholizismus war offenbar
antisemitisch, weil er die «dominierende Kraft innerhalb des
antiliberalen und antisozialistischen Konservativismus», also politischer

Antipode der guten politischen Seite war.20 Wer sich am
«richtigen» politischen Ort befindet, dem gestattet er sogar
Antisemitismus: «Der Freisinn, selbst in seinen besten Zeiten, und auch
die Sozialdemokratie waren nicht frei von Antisemitismen. Aber
bei ihnen widersprach er dem laizistisch-aufklärerischen Programmen

und kam deswegen viel seltener vor. Die stark judenfeindlichen

protestantischen Konservativen (Jeremias Gotthelf!) waren
politisch ziemlich heimatlos.»21 Sind diese Sätze nicht eine
unstatthafte Verharmlosung von Antisemitismen nichtkatholischer
Observanz?

Seinen Standpunkt als Historiker hat Lang bereits in seiner
Dissertation (1983) offen gelegt: «Der Leser dieser Arbeit hat nicht
bloss das Recht zu wissen, wie ich gearbeitet habe, sondern auch,

17 Vgl. den einzigen originären Beitrag Josef Langs zum Antisemitismus im
schweizerischen Katholizismus: Josef Lang, Kein Platz für Juden neben dem «weissen
Kreuz im roten Feld». Die Schweizerische Kirchenzeitung und der Antisemitismus
(1832-1883), in: Neue Wege. Beiträge zu Christentum und Sozialismus, 91 (März
1997)3,84-90.

18 Lang, Katholisch-konservativer Antisemitismus, 90.
19 Vgl. Kamis-Müller, Antisemitismus in der Schweiz, 148, 265; Lukas Rölli-

Alkemper, Die Schweizerische Konservative Volkspartei 1935-1943. Politischer
Katholizismus zwischen Emanzipation und Integration, Freiburg i.Ue. 1993,
218-219.

20 Lang, Katholisch-konservativer Antisemitismus, 89.
21 Lang, Katholisch-konservativer Antisemitismus, 95, Fussnote 1.

114



welches mein persönlicher Standpunkt ist. Als Trotzkist stehe ich
grundsätzlich im Lager der Arbeiterbewegung, in der ich eine
klassenkämpferisch-internationalistische Linie verteidige.»22
Politische Standpunkte können Historikerinnen und Historiker nicht
verargt werden, aber immerhin darf man erwarten, dass sie ihren
Untersuchungsgegenstand, hier das katholische Milieu der letzten
150 Jahre, über die eigenen Vorurteile hinaus kritisch analysieren.

Die Vorwürfe Langs an den Schweizer Katholizismus und an
Vertreter der Katholizismusgeschichte in der Schweiz dürfen nicht
unwidersprochen bleiben, auch wenn sie in Historikerkreisen keinen

ernsthaften Widerhall gefunden haben. Langs kämpferisch
vorgetragene Positionen bedürfen einer sachlichen Entgegnung.
Stellte der Kampf gegen die Judenemanzipation oder gar die
Judenfeindschaft im letzten Drittel des 19. Jahrhunderts und auch
in der Zwischenkriegszeit wirklich ein konstitutives Element des

politischen Katholizismus in der Schweiz dar? War er «ein prio-
ritäres Propagandamittel»23 der Katholisch-Konservativen im
Kampf um ihre Emanzipation im liberalen Bundesstaat? Wie
verhielten sich konservative Kreise der evangelischen Schweiz
gegenüber der Frage der Judenemanzipation? Wie traten der politische

Liberalismus und später die Sozialdemokratie in dieser Frage
auf? Lassen sich die Haltungen konservativer Politiker des
19. Jahrhunderts so ohne weiteres auf das katholisch-konservative
Lager der Zwischenkriegszeit übertragen? Rechtfertigt es der
kirchliche Antijudaismus wirklich, von einer besonderen Neigung
der Katholiken zum Antisemitismus bis in die jüngste Vergangenheit

zu sprechen?
Langs selektive Wahrnehmung wird auch deutlich, wenn er von

ausländischen Beispielen spricht. So schreibt er etwa von der
«scharfen Judenfeindlichkeit der Zentrumspartei [Katholikenpartei

in Deutschland, L.R.], des politischen Katholizismus im
Kaiserreich».24 Bei einem Blick in die deutsche Forschung musste er
diese Behauptung korrigieren. Der deutsche Historiker Uwe

22 Josef Lang, Die nationale und soziale Bewegung im spanischen Baskenland unter
dem Franquismus (1937-1977), Dissertation Universität Zürich, Frankfurt am
Main 1983,16.

23 Lang, Katholisch-konservativer Antisemitismus, 90.
24 Lang, Katholisch-konservativer Antisemitismus, 94.

115



Mazura etwa fasst seine Untersuchung über das Zentrum so

zusammen, dass «die Judenfrage [...] weder im Kaiserreich noch in
der Weimarer Republik eine besondere Bedeutung hatte.»25 Und
der katholizismuskritische deutsche Antisemitismusforscher Olaf
Blaschke schreibt: «Das Zentrum im Deutschen Reichstag behauptete

sich gegen die judenfeindliche Versuchung dank der Toleranz
ihres Führers Ludwig Windthorst, der sich trotz der innerparteilichen

antisemitischen Majorität durchsetzen konnte.»26 Wer die
neuesten Standardwerke so wenig zur Kenntnis nimmt, dem bringt
man kein Vertrauen entgegen.

Geradezu fahrlässig erscheinen die einseitigen Vorwürfe in
Bezug auf den Schweizer Katholizismus, wenn man die Ergebnisse

der neueren Geschichtsschreibung in den Blick nimmt. Dass es
sich beim Aargauer Redaktor und kantonalen katholisch-konservativen

Wortführer Johann Nepomuk Schleuniger um einen Antisemiten

der gröberen Sorte gehandelt hat, bestreitet kein Mitglied
der «Freiburger Schule». In Freiburg arbeitet Linus Hüsser an
einer Dissertation über Schleuniger. Mindestens seit Augusta
Weldler-Steinbergs «Geschichte der Juden in der Schweiz» von
1970 ist dieser Sachverhalt bekannt.27 Manchmal verhält sich
jedoch Geschichte komplexer, als man es sich vielleicht wünscht,
und so hätte Lang selbenorts nachlesen können, dass auch der von
ihm als «Klosteraufheber und Jesuitenausweiser» gepriesene
freisinnige Aargauer Regierungsrat, dem zweifellos grosse Verdienste
für die Emanzipation der Juden im Kanton Aargau zukommen,
nicht frei von antijüdischen Vorurteilen war.28

Und kann es Lang entgangen sein, dass es nicht die Katholisch-
Konservativen waren, die 1848 in der Bundesverfassung den
jüdischen Schweizern die volle Gleichberechtigung verwehrt haben?

25 Uwe Mazura. Zentrumspartei und Judenfrage 1870/71 - 1933. Verfassungsstaat
und Minderheitenschutz, Mainz 1994, 217.

26 Olaf Blaschke, Wider die «Herrschaft des modern-jüdischen Geistes»: Der
Katholizismus zwischen traditionellem Antijudaismus und modernem Antisemitismus,
in: Wilfried Loth (Hg.), Deutscher Katholizismus im Umbruch zur Moderne,
Stuttgart 1991, 236-265, hier: 237: Vgl. auch Olaf Blaschke. Katholizismus und
Antisemitismus im Deutschen Kaiserreich. Göttingen 1997, 235-260.

27 Augusta Weldler-Steinberg. Geschichte der Juden in der Schweiz. Vom 16.
Jahrhundert bis nach der Emanzipation. Band II. Zürich 1970, 103-112.

28 Weldler-Steinberg, Geschichte der Juden in der Schweiz, 84.

116



Bei Lang liest sich das so: «Weil aber, wie auch andernorts, die
konservative Opposition gegen die Judenemanzipation (die übrigens

erst 1874 errungen war) unerwähnt bleibt, können die Leser
und Leserinnen den Eindruck gewinnen, das Haupthindernis
wären die freisinnigen Achtundvierziger gewesen.»29 Als die
Niederlassungsfreiheit am 23. Februar 1848 von der Revisionskommission

beraten wurde, war es der gemässigt liberale (katholische)
Solothurner Gesandte Josef Munzinger30 - ein Jesuitenschüler
nota bene - der gegen den Widerstand der (protestantischen)
Zürcher und Basler Gesandten die Niederlassungsfreiheit für Juden
forderte. In der Revisionskommission gehörten alle Mitglieder der

freisinnigen Richtung an.31 Die Diskussion über die Rechtsgleichheit

von Schweizern ohne Ausschluss gewisser Konfessionen wurde

hauptsächlich von Vertretern der mehrheitlich protestantischen
Kantone und Städte bestritten, wobei 1848 auch die katholischen
Stammlandkantone so kurz nach dem Sonderbundskrieg von 1847
von liberalen Deputierten vertreten wurden. Eine katholisch-konservative

Stimme ist nicht auszumachen und dennoch suggeriert
Lang deren Hauptschuld.

Wie vorsichtig politische Entscheidungen im Zusammenhang
mit der Judenemanzipation zu beurteilen sind, zeigt sich etwa am
Beispiel der eidgenössischen Volksabstimmung von 1893 über das

(antisemitische) Schächtverbot. Das Schema des antisemitischen
katholischen Konservativismus stimmt für den Kanton Aargau, wo
die katholisch-konservativen Gemeinden die Vorlage annahmen
und sie die freisinnigen und protestantischen ablehnten. Für den

freisinnig dominierten Kanton Solothurn kann man das Modell
jedoch nur noch konfessionell und nicht mehr parteipolitisch
anwenden. Der mehrheitlich freisinnig-katholische Kanton
votierte für das Schächtverbot. Wiederum ein anderes Bild ergibt
der Kanton Freiburg. Dort waren es gerade die protestantischen
und mehrheitlich freisinnigen Bezirke, welche die Abstimmung

29 Lang, Katholisch-konservativer Antisemitismus. 95.
30 Zu Josef Munzinger vgl. Eduard Studer. Josef Munzinger 1791-1855, in: Urs Altermatt

(Hg.). Die Schweizer Bundesräte. Ein biographisches Lexikon, Zürich/München

1991, 121-126: Hans Häfliger. Bundesrat Josef Munzinger. Solothurn 1953.
31 Erwin Bucher. Die Bundesverfassung von 1848. in: Handbuch der Schweizer

Geschichte. Band 2, Zürich 21980. 987-1018. hier: 990: Weldler-Steinberg,
Geschichte der Juden in der Schweiz. 25-27.

117



annahmen, währenddem die katholisch-konservativen Gebiete im
Einklang mit der katholisch-konservativen Bundeshausfraktion die
antisemitische Initiative verwarfen. Auch eine andere
katholischkonservative Hochburg, der Kanton Wallis, lehnte das Schächtverbot

deutlich ab.32 Die Schächtverbotsinitiative zeigt auf, dass

Komplexität nicht ausgeblendet und Schuld einseitig einer
konfessionellen Seite zugewiesen werden darf, wo es kein einseitiges
Verschulden gibt. Geschichte ist komplexer, als es Langs
Geschichtsbild entspricht.

Wie verhielt es sich in der Zwischenkriegs- und Kriegszeit?
1916 schlössen sich beispielsweise 23 % der katholisch-konservativen

National- und Ständeräte dem Manifest des Vereins «Pro
Causa Judaica» an, etwa gleichviel wie aus der freisinnigen Fraktion

(22%).33 Das «Israelitische Wochenblatt für die Schweiz», die
massgebliche Zeitung der jüdischen Gemeinde in der Schweiz,
hob zu Beginn der 1920er Jahre katholische Kräfte gegen den
Antisemitismus hervor, ohne die Ambivalenzen zu übersehen. Der
Schweizer Antisemitismusforscher Aaron Kamis-Müller stellte in
diesem Zusammenhang fest: «Die Katholische Partei sympathisierte

als Minorität oft mit jüdischen Bestrebungen, aber Antisemitismus

war auch in ihren Reihen zu finden.»34 Unter den
judenfreundlichen Repräsentanten des politischen Katholizismus nennt
er die christlichsozialen Politiker Ernst Feigenwinter aus Basel
und Georg Baumberger aus Zürich.35 Die Freiburger Professoren
Charles Journet und Benoît Lavaud unterzeichneten 1937 einen
internationalen Aufruf gegen den Rassenantisemitismus36, und der
ehemalige St.Galler Nationalrat Johannes Duft forderte die
Schweizer Bischöfe 1944 in einer Eingabe auf, offiziell gegen die
Judenverfolgungen in Ungarn zu protestieren.37 Diese längst
beschriebenen Fälle dürften eigentlich bei der Fülle an antisemiti-

32 Vgl. Külling, Bei uns wie überall?, 369-383.
34 Kamis-Müller, Antisemitismus in der Schweiz, 262-263.
35 Vgl. Kamis-Müller, Antisemitismus in der Schweiz, 265, 283, 487, Anmerkung

176.
36 Vgl. Rölli-Alkemper, Schweizerische Konservative Volkspartei, 224.
37 Vgl. Christoph Flury, Joseph Meile (1938-1957): Ein Diplomat auf dem St. Galler

Bischofsstuhl, in: Joachim Müller (Hg.), Die Bischöfe des Bistums St. Gallen.
Lebensbilder aus 150 Jahren, Freiburg i.Ue./Konstanz 1996, 159-183, hier
169-170.

118



sehen Zitaten und vor dem Hintergrund der weltgeschichtlichen
Katastrophe der Shoah kaum zur Verteidigung aufgeführt werden,
wenn nicht der Rundumschlag Langs gegen den politischen
Katholizismus aus Fairnessgründen gerade dazu auffordern würde.
Die wenigen Hinweise zeigen, dass die Behauptungen von Josef
Lang in ihrer pauschalen Weise schlicht unhaltbar sind.

Für die 1930/1940er Jahre wird deutlich, «dass viele Katholiken
sich von den Argumenten antisemitischer Propagandaschriften
beeindrucken Hessen und ohne die moralische Führung ihrer
Bischöfe allzu rasch bereit waren, ihre humanitären Gefühle
angesichts des Elends der Juden durch wirtschaftliche und staatspolitische

Überlegungen in den Hintergrund drängen zu lassen», wie ich
bereits in meiner Lizentiatsarbeit zur Schweizerischen Konservativen

Volkspartei zwischen 1935 und 1943 geschrieben habe.38 Eine
in der Schweizer Bevölkerung verbreitete fremdenfeindliche
Abneigung gegenüber Juden und antijüdische Traditionen in den
christlichen Kirchen dürften viel zu dieser Haltung beigetragen
haben. Zwischen kirchlichem Antijudaismus und moderner,
rassistischer Judenfeindschaft in der katholischen Bevölkerung einen
einfachen kausalen Zusammenhang zu konstruieren, ist angesichts
der sehr differenzierten Erklärungsmodelle, wie sie beispielsweise
die moderne Soziologie und Politikwissenschaft für den Rassismus

seit den 1880er Jahren liefert, schlichtweg naiv. Es wäre
allerdings ebenso falsch, eine gewisse Kontinuität vom traditionellen
christlichen Antijudaismus zum modernen Antisemitismus abstreiten

zu wollen. Auch wenn Nationalsozialisten kaum mehr christliche

Argumente verwendeten, ihr Rassismus vielmehr auf einer
laizistischen, pseudowissenschaftlichen Argumentation beruhte,
überlagerten sie damit nur schon vorhandene antisemitische
Stereotype. Der Erfolg der nationalsozialistischen Rassenideologie ist
auch auf die geschickte Aktivierung alter antijüdischer Ressentiments

in der Bevölkerung zurückzuführen. Gerade weil dies so ist,
muss jedoch die historische Betrachtung differenziert erfolgen.
Eine Pauschalverurteilung führt zu keinen schlüssigen Resultaten.

Über die Einstellungen der katholischen Bevölkerung in den
unterschiedlichen kantonalen und sozialen Milieus und ihr Verhalten

gegenüber den Juden lässt sich noch kein gesichertes Urteil bil-

38 Rölli-Alkemper, Schweizerische Konservative Volkspartei, 225.

119



den. Denn wir wissen schlicht zu wenig vom alltäglichen Umgang
der Bevölkerung mit Juden oder von ihrer Einstellung zur
Judenverfolgung. «Als gesellschaftliches Phänomen> ist der schweizerische

Antisemitismus der Neuzeit [...] noch weitgehend
unerforscht.»39 Hier muss erst historische Grundlagenarbeit geleistet
werden. Lokale und regionale ebenso wie milieuspezifische
Studien über das alltägliche Zusammenleben von Juden und Christen
in der Schweiz sind ein dringendes Desiderat. Wer allerdings
meint, er würde «Mentalitätsgeschichte» betreiben, wenn er fünfzig
Jahrgänge einer offiziellen Klerikerzeitung durchforstet, zeigt
wenig methodisches Verständnis. Auf diesem Weg lassen sich
bestenfalls Einblicke in die Haltung der führenden Kreise der
Amtskirche gewinnen. Um zu Erkenntnissen hinsichtlich der
Einstellungen breiter Bevölkerungskreise zu gelangen, müssen
vielmehr volkskundliche, sozialwissenschaftliche und
rechtsgeschichtliche Quellen, Zeitzeugenbefragungen und Tagebücher zu
Rat gezogen werden. Erst ein Vergleich verschiedener sozialer und
politischer Milieus und die Einbeziehung des historischen Kontextes

erlauben ein differenziertes Urteil über das Entstehungs- und
Bedingungsgeflecht von antisemitischen Strömungen in der
schweizerischen Gesellschaft und Politik.

Allein der Blick auf das Phänomen der Frontenbewegungen in
den dreissiger Jahren hätte Lang zur Vorsicht mahnen müssen. Der
offene, rabiate Antisemitismus der Fronten war in erster Linie ein
urbanes Phänomen, das sich hauptsächlich in mehrheitlich
protestantischen Städten wie Zürich, Schaffhausen oder Lausanne formte,

in mehrheitlich katholischen Städten wie Luzern oder Freiburg
aber praktisch inexistent war.40 Der Historiker Beat Glaus schrieb
in seiner Studie über die Nationale Front etwa: «Die
deutschschweizerische Erneuerungsbewegung der Dreissigerjahre ging zu
einem wesentlichen Teil von der Universität Zürich aus. Die
Herkunft der Studenten, die Tradition der Universität und ihre Abhängigkeit

von den kantonalen Behörden verliehen dieser Hochschule

39 Aram Mattioli, Juden und Judenfeindschaft in der schweizerischen Historiographie

- eine Replik auf Robert Uri Kaufmann, in: Traverse 4 (1997) 1, 155-163.
hier: 160.

411 Beat Glaus, Die Nationale Front. Eine Schweizer faschistische Bewegung
1930-1940, Zürich/Einsiedeln/Köln 1969, 32. Vgl. auch Hans Stutz, Frontïsten
und Nationalsozialisten in Luzern 1933-1945. Luzern 1997.

120



vornehmlich einen bürgerlichen, freisinnigen und reformierten
Anstrich.» Katholische Frontisten wie Wolf Wirz oder Franz Riedweg

mussten das katholisch-konservative Milieu verlassen, um
ihrer faschistischen Ideologie nachleben zu können. Dabei soll hier
keinesfalls behauptet werden, Frontismus sei einzig ein protestantisches

oder ein freisinniges Phänomen gewesen. Aber auf die
Relationen hinzuweisen, sei hier erlaubt. Auch dies wäre eigentlich

durch die Arbeiten von Walter Wolf, Beat Glaus und anderer in
der Schweizer Geschichtsschreibung längst bekannt.

In einer andern Generalanklage gegen den politischen Katholizismus

kommt Lang auf die katholische Flüchtlingshilfe zu
sprechen: «Natürlich gab es auch Katholikinnen, die sich aus dem
<katholischen Ghetto> emanzipiert hatten und innerhalb der
sozialistischen Bewegung überkonfessionelle Flüchtlingsarbeit
leisteten.»41 Man fragt sich an dieser Stelle, ob er die historische Literatur

zur Flüchtlingspolitik auch nur bruchstückhaft kennt. Warum
nimmt er sie nur selektiv zur Kenntnis? Wieviele Katholiken wurden

von den protestantischen Hilfswerken und wieviele
NichtSozialisten von den sozialistischen betreut? Praktisch keine, muss
die Antwort lauten, wenn man zum Beispiel die grundlegenden
Arbeiten von Hermann Kocher und Jürg Stadelmann gelesen hat.
Die sozialdemokratische Flüchtlingshilfe verteidigte zumindest in
den dreissiger Jahren treu den Kurs der behördlichen Asylpolitik.
Auf jeden Fall war für alle Beteiligten klar, dass die milieuspezifischen

Flüchtlingsorganisationen in erster Linie Hilfe für
Angehörige ihres Sozialmilieus anboten. Noch 1943 betonte das
Schweizerische Arbeiter-Hilfswerk in einem Rundschreiben, dass

nur «Mitglieder der sozialdemokratischen Partei, oder solche der
freien Gewerkschaften, die in der legalen Zeit eine wesentliche
Funktion erfüllen, oder in der illegalen Zeit nachweisbar noch
politisch oder gewerkschaftlich tätig waren. (Blosse Mitgliedschaft

macht niemanden zum politischen Flüchtling)» betreut wer-

41 Josef Lang, «Der Christ ist selbstverständlich dogmatischer Antisemit». Flüchtlinge
und christlicher Lernprozess, in : Monatsmagazin für neue Politik (1997) 9/10,

7-10, hier: 7.
42 Rundschreiben vom August 1943: «An die vom Schweiz. Arbeiter-Hilfswerk

betreuten Emigranten und Flüchtlinge», in: Schweizerisches Sozialarchiv Zürich.
Vgl. Angelus Eisinger/Nicole Schaad, Die Rolle der Gewerkschaften im Zweiten

121



den sollen.42 Die Aussage Langs, Katholiken hätten sich nur durch
eine Flucht aus dem katholischen Ghetto in «die sozialistische
Bewegung» vor einer ungerechten Flüchtlingspolitik retten können,

ist deshalb absurd.
Die Bilanz ist klar: Die bisherige ideen- und politikgeschichtlich

orientierte Antisemitismusforschung der Schweiz rechtfertigt die
Herausstellung der Katholisch-Konservativen als «Hauptprotagonisten»

des Antisemitismus in der Schweiz nicht. Konstitutiv war
für sie die Gegnerschaft zur Moderne, zum Liberalismus, Kapitalismus

und Sozialismus. Dies ist auch der Grund dafür, dass die
Freiburger Schule bisher den Antisemitismus nicht als zentrales
Thema aufgegriffen hat, und nicht etwa die Absicht, durch
Ausblendung eines düsteren Kapitels den politischen Katholizismus zu
rehabilitieren. Wenn auf sozialdemokratischer Seite die eigenen
dunklen Kapitel der Geschichte in gleicher Offenheit aufgearbeitet
werden, wie dies die Freiburger Schule tut, dürfen wir uns freuen.
Der Themen sind genug: denken wir nur an den Antisemitismus
gewisser Teile der Linken in den siebziger Jahren. Trotz manchen
Defiziten ist hier der politische Katholizismus weiter - wie übrigens

auch der Protestantismus - und stellt sich den historischen
Fragen.

Gerade angesichts dieser Sachlage bleibt eines festzuhalten: Es
sollte sowohl für Katholiken möglich sein, katholische Geschichte
aufzuarbeiten, wie für Sozialisten die sozialistische. Bezeichnenderweise

ist Josef Lang nicht in der Lage, das bekannte Altermatt-
sche Diktum von der «Rehabilitation der katholisch-konservativen
Schweiz»43 als historiographisch vernachlässigte konfessionelle
Minderheit in einer mehrheitlich protestantisch-liberal geprägten
schweizerischen Geschichtsschreibung zu verstehen.44 Wer die
Einführung von Urs Altermatt zu seinem Buch «Katholizismus
und Moderne» gründlich liest, erkennt, dass es der «Freiburger
Schule» weder um die «Rehabilitation» des katholischen Konser-

Weltkrieg. Arbeitsbericht im Auftrag des Schweizerischen Gewerkschaftsbundes
(überarbeitete und ergänzte Version), unveröffentlichtes Manuskript Zürich,
11.03.1998,42.

43 Vgl. Urs Altermatt, Katholizismus und Moderne. Zur Sozial- und Mentalitätsgeschichte

der Schweizer Katholiken, Zürich 1989, 60.
44 Lang, Katholisch-konservativer Antisemitismus, 89, 95.

122



vatismus noch um die Rechtfertigung autoritärer kirchlicher Strukturen

geht.45 Methodisch setzt sich Urs Altermatt mit seinen
Milieustudien deutlich von der traditionellen Presse- und
Vereinsgeschichte ab und zeigt mit seinen Beiträgen modellhaft die
Erkenntnismöglichkeiten einer modernen, auf Alltagsphänomenen
und Mentalitäten basierenden Mentalitäts- und Sozialgeschichte
auf. Diese von der internationalen Geschichtswissenschaft als
Pionierleistung gewürdigte Religions- und Sozialgeschichte dürfte am
ehesten Erkenntnisfortschritte für die Erklärung und Aufarbeitung
des Phänomens Antisemitismus ermöglichen.46 Es zeugt von
offensichtlicher ideologischer Verblendung, wenn Lang
ausgerechnet der Freiburger Schule die Fähigkeit abspricht, «diese
Aufarbeitung kritisch leisten» zu können.47 Kritische Geschichtsschreibung

ist für den professionellen Geschichtsschreiber und die
professionelle Geschichtsschreiberin selbstverständliche
Berufsauffassung.

45 Vgl. Altermatt, Katholizismus und Moderne, 23-95, Zitat: 60.
46 Vgl. auch Mattioli, Juden und Judenfeindschaft.
47 Lang, Katholisch-konservativer Antisemitismus, 95.

123


	Katholischer Antisemitismus und die "Freiburger Schule" : eine Richtigstellung

