
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 90 (1996)

Artikel: Regard sur la production francophone

Autor: Yerly, Frédéric

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-130267

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-130267
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Regard sur la production francophone

Frédéric Yerly

Anciennes et nouvelles préoccupations

En mai 1937, à l'occasion du deuxième Congrès d'histoire
ecclésiastique de France, Mgr Grente, évêque du Mans, apostrophait les
membres du clergé pour leur rappeler l'importance de l'histoire
religieuse, histoire dont il définit les enjeux comme suit:

«Qu'on le veuille ou non, Messieurs, la remarque de Joseph de

Maistre continuera de se vérifier: l'histoire reste une arme de combat

qu'un prêtre n'a le droit ni de sous-estimer ni de s'interdire;
[...] alors que des rationalistes, ou des ennemis de notre foi, y trouvent

du charme, et composent, sur ce sujet important, des ouvrages
qui assurent leur renommée, des ecclésiastiques pourvus de talent
[... ] resteraient inertes sans se douter que leur insensibilité trahit
leur devoir et qu'elle étonnera, ou scandalisera même, ceux qui ont
mission de préserver, de guider?».1

Banale charge cléricale lancée dans un contexte réputé hostile à

l'Eglise? Simple éloge circonstanciel adressé, à titre posthume, à

celui qui fut le héraut de la pensée contre-révolutionnaire? Qu'on y
prenne garde: si le thème n'est pas nouveau, la conception d'une
histoire servilement attachée à la cause de l'Eglise n'en était pas
moins prédominante au sein du clergé. L'idée était d'autant mieux
acceptée qu'elle trouvait à s'appuyer sur une histoire taillée sur
mesure, en France tout au moins. L'histoire ecclésiastique en effet,
telle qu'on la concevait et pratiquait alors, ne cachait pas ses visées

apologétiques, malgré la pression grandissante des conquêtes de la

1 «L'histoire locale et le clergé», in: Revue d'histoire de l'Eglise de France [ci-après
R.H.E.F.], 23 (1937), 384-385.

119



science historique2. Enseignée par des clercs et pour des clercs le
plus souvent, elle était conçue comme un simple outil mis au service

de la formation sacerdotale, pastorale ou religieuse.
Cette façon d'instrumentaliser l'histoire porta longtemps préjudice

à la vitalité intellectuelle d'une historiographie catholique
française restée à la traîne d'une Eglise, elle-même placée sur la
défensive. Ce n'est que tardivement, aux lendemains de la Deuxième

Guerre mondiale pour dire vrai, que cette historiographie
foncièrement conservatrice dans ses objets et ses méthodes commença
peu à peu à s'émanciper de la tutelle ecclésiale, gage d'un renouveau

qui ne s'est guère démenti depuis3. Si l'historique des
relations entre la République et l'Eglise explique pour partie ce choix
apologétique, l'apaisement progressif des conflits ne signifie pas
pour autant neutralisation définitive des partis pris. A y regarder de

près, il semble en effet que l'historiographie religieuse française,
sous ses acceptions successives (histoire ecclésiastique, histoire de

l'Eglise, histoire du christianisme), ne soit malgré tout pas parvenue

à s'affranchir totalement de certains a priori théologiques et
ecclésiaux en matière d'explication du fait religieux.

Qu'il soit devenu ou non une réalité, l'abandon par la recherche
universitaire de tout préjugé confessionnel apparaît comme le
point névralgique d'une introspection historienne qui4, avec un
temps de retard, a également touché notre historiographie religieuse

nationale. Signe des temps: en avril 1994, les membres du Groupe

de travail pour une histoire œcuménique de l'Eglise en Suisse
s'accordaient pour dire que jusqu'à une époque récente,

«l'histoire de l'Eglise était écrite presque exclusivement dans

une perspective confessionnelle, par conséquent d'une manière
quelque peu unilatérale; l'histoire des autres confessions servait
facilement de repoussoir à celle que valorisait l'historien; les
divisions au sein de l'Eglise étaient, en règle générale, imputées aux

2 Pour une évolution sur le long terme, on verra l'ouvrage fondamental de François
Laplanche. La Bible en France entre mythe et critique (XVIe -XIXe siècle), Paris,
A. Michel. 1994.

3 Synthèse récente: Francis Python, «D'une approche confessionnelle à une histoire
religieuse universitaire L'itinéraire de l'historiographie française^, in: Revue
d'histoire ecclésiastique suisse [ci-après RHES], 87 (1993), 33^47.

4 Jean Delumeau (s. la dir. de), L'historien et la foi, Paris, Fayard, 1996.

120



autres; les épisodes sombres du passé étaient souvent occultés et
l'on opposait à la faiblesse de l'autre Eglise la force de la sienne.

[...] Pour finir, l'histoire de sa propre Eglise ne correspondait pas à

la réalité et l'histoire des autres confessions s'en trouvait
déformée».5

Sécularisation de la recherche, perspective œcuménique,
renouvellement des problématiques, ouverture aux méthodes éprouvées
des sciences sociales: à l'évidence, les aspirations actuelles de

l'historiographie du catholicisme suisse répondent mieux que par le
passé aux exigences d'une pratique scientifique moderne digne de

ce nom6. Considéré dans son ensemble, le processus qui permit le

passage d'une historiographie confessionnelle et militante à une
historiographie largement sécularisée semble se conformer aux
grandes séquences chronologiques généralement adoptées pour le
catholicisme suisse. A cet égard, au même titre qu'elles furent
fatales à l'ensemble du système catholique qui prévalait depuis, en

gros, la création de l'Etat fédéral, les décennies 1950-1960 ont
précipité la marche à la déconfessionnalisation de l'histoire
religieuse en Suisse. Il n'y a donc pas matière à remettre en cause les

principales phases, aujourd'hui bien connues7, d'un mouvement
de sécularisation qui, par ailleurs, nous paraît lié moins à un
changement de paradigme qu'à une «simple» périodisation de
l'histoire.

Cela dit, bien des zones d'ombre subsistent encore qui ont trait
surtout aux modalités selon lesquelles s'est effectué ce processus.
On peut penser d'autre part, ne serait-ce qu'à titre d'hypothèse,
que nous nous trouvons en face d'une histoire faite d'aller et

5 Préface à l'ouvrage: Histoire du christianisme en Suisse. Une perspective œcuménique,

Genève/Fribourg, 1995 (pour l'édition française), 13.
6 Dans sa postface à l'édition française de l'ouvrage d'Urs Altermatt Katholizismus

und Moderne, Francis Python constate «la réjouissante vitalité d'une historiographie

religieuse [suisse] sans œillères et sans tabous, qui ose aborder les problèmes
du temps présent en tentant de les modéliser et en leur donnant une large profondeur

historique» (Le catholicisme au défi de la modernité. L'histoire sociale des

catholiques suisses aux XIXe et XXe siècles, Lausanne, Payot, 1994, 326).
7 Urs Altermatt; Catherine Bosshart-Pfluger; Francis Python, «Katholiken und

Katholizismus im 19. und 20. Jahrhundert», in: Revue d'histoire suisse [ci-après
R.H.S.], 41 (1991), 493-511; «Catholicisme, formes ecclésiales et religiosité -
nouveaux champs de recherches. Actes du colloque de Bellinzone, 8 mai 1993», in:
RHES, 87(1993), 7-82.

121



retour, d'intermittences, de discontinuités, d'hésitations aussi, fort
éloignée en tout cas du modèle linéaire habituellement pratiqué
lorsqu'il est question de modernité. Toujours dans cet ordre d'idée,
on ne manquera pas non plus de se demander jusqu'où les mutations

opérées durant ce siècle par l'historiographie religieuse suisse

l'ont été sous l'effet de contraintes extérieures, religieuses
autant que sociales et politiques au demeurant. Si l'Eglise, vue sa

nature, ne se distingue pas par ses capacités novatrices, si l'histoire
montre qu'elle est portée à la ré-action plutôt qu'à l'innovation, en
a-t-il été de même pour une historiographie qui, bon gré mal gré,
restait tributaire d'un environnement scientifique remuant?

A toutes ces questions, une étude de la RHES conduite sur le
long terme pourra fournir d'utiles renseignements. Notre analyse se
limitera toutefois aux contributeurs francophones qui, à un titre ou
à un autre, ont écrit dans la RHES de 1907 à nos jours8. Il s'agira
ici, sur la base d'une étude de contenu, d'esquisser à larges traits les
évolutions significatives d'une production francophone dont il sera
difficile d'apprécier l'originalité par rapport à l'ensemble des
contributions, le point de vue comparatiste nous faisant défaut. Si la
perspective choisie se veut moins quantitative que qualitative,
quelques données chiffrées, livrées par une statistique sommaire,
révèlent une présence francophone pour le moins discontinue9.

Mais le nombre ne doit pas faire illusion: la valeur, ou à l'inverse,

l'indigence d'une production scientifique donnée est moins une
affaire de pourcentages que de contenu, donc en définitive d'individus.

Partant de ce principe, nous avons choisi d'organiser notre
analyse en fonction des différents «rédacteurs» francophones qui
ont pris part à l'entreprise de la RHES depuis sa naissance10 Cette

manière de faire, outre qu'elle peut tenir lieu de périodisation,

8 La liste alphabétique complète est rapportée dans l'annexe I.
9 Voir annexe II.

10 Jusqu'à la fin des années 1970, on parlait volontiers de «rédacteur francophone» ou
de «responsable de la partie francophone» de la RHES Depuis lors, la fonction
porte le titre officieux de «membre (francophone) de la Commission de rédaction».

Par commodité de langage, nous utiliserons dans ces lignes l'expression de
«rédacteur francophone». Les personnes qui ont rempli cette fonction sont les
suivantes: Marius Besson (1907-1920). François Ducrest (1921-1925), Louis Waeber
(1926-1961), André Chèvre (1962-1967), André Chèvre et Oscar Gauye
(1968-1986) et Francis Python (depuis 1986).

122



présente l'avantage de mieux personnaliser une production francophone

qui, avec une continuité plus ou moins évidente, porte
l'empreinte de «ses» rédacteurs successifs. En effet, sans prétendre
ramener les attributs et les qualités, au sens neutre du terme, d'une
période à la personnalité de tel ou tel rédacteur en charge, il existe
cependant entre les deux composantes un rapport d'identité
certain, ainsi que la présente étude s'efforcera de le restituer.

Celle-ci s'ouvre avec le premier rédacteur francophone, par
ailleurs membre fondateur de la RHES, Marius Besson
(1876-1945). Son élection, en mai 1920, à la tête du diocèse de

Lausanne et Genève l'obligea à abandonner le poste de secrétaire
de rédaction qu'il occupait à la Revue. Malgré sa charge episcopale,

Marius Besson continua toutefois, par inclination personnelle, à

pratiquer l'histoire. Le premier ouvrage qu'il publia après sa
nomination montre d'ailleurs que l'ancien titulaire de la chaire d'histoire

générale du moyen âge à l'Université de Fribourg entendait bien
demeurer à la pointe du débat historiographique. Au vrai, par son
titre, ce travail condense les tenants et les aboutissants d'un problème

qui passionna toute une génération d'historiens au tournant du
siècle et auquel la RHES accordera une large place: l'implantation
et la diffusion du christianisme dans l'Occident romain.

«Nos origines chrétiennes»

«L'auteur de ce petit livre a voulu simplement y grouper, en les

mettant au point, les conclusions de divers travaux précédemment
parus sur l'histoire ancienne du christianisme dans la Suisse
romande. Il a recueilli ce que nous savons d'essentiel sur nos
paroisses, nos évêchés, nos abbayes, depuis leurs origines jusqu'à
la fondation du royaume de Bourgogne (888)».

Le ton relativement modeste de l'avant-popos traduit mal
l'ambition intellectuelle qui animait l'auteur. Avec Nos origines
chrétiennes11, Marius Besson rédigea en effet un ouvrage de vulgarisa-

11 Nos origines chrétiennes. Etudes sur les commencements du christianisme en
Suisse romande, Fribourg, éd. Fragnière; l'ouvrage a fait l'objet d'une réédition en
1979 (Lausanne, éd. de L'Aire), augmenté d'une préface de Georges Bavaud.

123



tion qui fait toujours autorité parmi les historiens du haut moyen
âge. Comme il le dit lui-même, cet ouvrage se voulait tout à la fois
une synthèse et une mise au point de diverses recherches menées
antérieurement. Autant que le thème abordé, c'est la démarche suivie

qui retiendra notre attention. Rédigé à l'adresse du grand
public, Nos origines chrétiennes permettait à l'historien Besson de
faire œuvre démystificatrice dans un domaine où le légendaire
prévalait:

«Certains ont voulu désaltérer la curiosité populaire par des

légendes. Quelques années à peine après la mort du Sauveur, sa

parole aurait été portée dans le pays d'Avenches par saint Béat,
dans le Valais par saint Barnabe, à Genève, par un autre disciple de
saint Pierre, voire l'apôtre lui-même. De pareils écrits n'ont aucune

consistance et c'est leur faire assez d'honneur que de les
mentionner».12

Auparavant, Marius Besson avait donné à la RHES plusieurs
articles, une dizaine environ, généralement dans l'intention de
présenter les résultats de recherches en cours13, parfois dans celle de

répondre à une objection ou de réfuter une opinion14. Il lui arriva
également, typiquement dans la tradition de l'histoire erudite, de

publier des documents souvent inédits, après les avoir passés au
crible d'une critique sévère15. Cette manière de faire, toute de

rigueur et de minutie, valut à l'ensemble de l'œuvre scientifique de
Besson une notoriété et une reconnaissance16, que les ans ne

12 «Nos origines chrétiennes...», op. cit., 14 (édition de 1979).
13 Par exemple: «Mémoire pour servir à l'histoire de Saint Aimé, moine à Saint-

Maurice et premier abbé de Remiremont», l (1907), 20-31; «Les evêques de

Genève d'Abélénus à Bernard (626-892)», 1 (1907), 241-248; «Les premiers
evêques de Bâle», 12 (1918), 217-225.

14 Par exemple: «Saint Séverin a-t-il été abbé de Saint-Maurice?» 5, (1911),
205-219; «Regula Tarnatensis», 5, (1911), 296-300.

15 Par exemple: «Privilèges accordés aux bienfaiteurs de l'hôpital d'Avenches», 1,

(1907), 224; «Une lettre de Jean d'Arenthon, évêque de Genève», 2 (1908),
229-230; «La donation d'Ayroenus à Saint-Maurice (8 octobre 765)». 3 (1909),
294-296.

16 Jean-Pierre Kirsch commenta la thèse de Marius Besson («Recherches sur les

origines...», op. cit.) en ces termes: «L'auteur a su réunir et discuter tout ce que peuvent

nous offrir les sources de provenance différente concernant ce qu'on peut
appeler les origines ecclésiastiques des trois cités romaines, englobées plus tard-
dans le royaume burgonde; et, disons-le tout de suite, à moins que des sources

124



paraissent pas avoir entamées. Fait remarquable, l'historien semblait

vouloir chez lui se démarquer clairement de l'apologiste. On
touche avec cette séparation des domaines au trait le plus original
de cette figure de prêtre-historien: loin de l'épopée lyrique ou du
récit édifiant, l'histoire à laquelle Marius Besson s'identifiait était
une histoire raisonnable, «positiviste», consciente de ses limites:
«En Suisse romande, tout le monde l'admet, le christianisme a, dès

le IVe siècle, des adeptes assez nombreux, au moins dans nos
villes; mais le terrain se dérobe, quand on veut préciser davantage»17.

L'influence des théories de l'école méthodique, qui
triomphaient alors en France, n'est certainement pas étrangère à cet état

d'esprit. Pour Besson en effet, l'effort heuristique et critique en
histoire devait primer toute autre considération: «On ne peut
raisonnablement s'obstiner à vouloir connaître ce que l'état des
documents ne permet pas de savoir»18. L'Eglise n'avait donc rien à

gagner à entretenir de pieuses et complaisantes légendes. Ce parti
pris épistémologique, qui supposait une lecture impartiale et détachée

du passé, était plutôt singulier, sinon audacieux en des temps
où la crise moderniste avivait les craintes des autorités religieuses et

encourageait tous les soupçons. En fait, la démarche prônée par
Besson le rapprochait d'un autre historien de l'Eglise connu pour
ses travaux critiques, Mgr Louis Duchesne (1843-1922).

A une époque où la science positive commençait à triompher du
miraculeux et du mythe, Mgr Duchesne tenta une histoire des
origines chrétiennes de l'ancienne Gaule qui tournait résolument le
dos aux vieilles légendes apostoliques. Ce «dénicheur de saints»,
ainsi le qualifiaient ses adversaires, fut, si l'on en croit René
Rémond, l'un des premiers ecclésiastiques à «introduire la rigueur
scientifique dans l'histoire religieuse et à appliquer au traitement de

nouvelles, inconnues jusqu'ici, ne viennent modifier l'un ou l'autre point de

détail, sur lequel nous ne sommes pas complètement renseignés, les résultats
auxquels [M. Besson] est parvenu doivent être considérés comme définitifs; [cet
ouvrage] est sans contredit l'étude la plus complète et la plus approfondie que
nous possédions sur les origines chrétiennes de la Suisse occidentale» (RHES, 1

(1907), 143).
17 «Nos origines chrétiennes...», op. cit., 14.
18 «Monasterium Acaunense», op. cit., 61.

125



ses sources les règles de la critique historique»19. Plusieurs de ses

publications, dont les fameux Fastes épiscopaux2®, furent l'enjeu
de vives controverses au sein de la hiérarchie, qui acceptait mal de

se voir amputer de ses légendes. Reste que la méthode développée
par Mgr Duchesne, qui recourait volontiers aux progrès de
l'archéologie chrétienne, inspira fortement le jeune Besson dans ses

premiers pas d'historien21. Diversement appréciés et commentés
par les spécialistes au moment de leur parution, les travaux de Mgr
Duchesne reçurent un écho favorable auprès des collaborateurs
francophones de la RHES22. Le fait mérite d'être signalé car c'était
là défendre une position plutôt atypique dans un contexte globalement

hostile23.

19 Dans sa préface à l'ouvrage de Brigitte Waché, Mgr Louis Duchesne
(1843-1922): historien de l'Eglise, directeur de l'Ecole française de Rome, Rome,
Ecole française de Rome, 1992, IX. Voir également: Mgr Duchesne et son temps.
Actes du colloque organisé par l'Ecole française de Rome (23-25 mai 1973),
Rome, Ecole française de Rome, 1976.

20 Fastes épiscopaux de l'ancienne Gaule, Paris, éd. Fontemoing, 1907-1915, 3 vol.
21 On pourrait même parler de dette intellectuelle à son propos: «Les Fastes Episcopaux

de Mgr Duchesne sont entre toutes les mains; sans faire ici l'éloge de cette
œuvre, ce qui serait naïf, il suffira de dire qu'il resterait bien peu de pages au
présent opuscule s'il fallait en retrancher ce qui fut au moins inspiré ou facilité beaucoup

par les travaux de l'éminent Directeur de l'Ecole française de Rome»
(Marius Besson, «Recherches sur les origines...», op. cit., II).

22 Lors de la réédition de l'ouvrage en 1907, Marius Besson commenta les Fastes

épiscopaux en ces termes: «Il est peut-être regrettable que dans l'examen des
traditions locales relatives aux origines des églises de Gaule, l'auteur n'ait pas tenu
compte davantage des objections que la première édition avait soulevées; [...] les

partisans des dites traditions lui reprocheront d'avoir gardé, sauf quelques petites
retouches, ses positions premières, sans répondre à leurs difficultés. Assurément
nous ne pensons pas que celles-ci aient jamais de chance de modifier dans leur
ensemble les conclusions admises par l'auteur des Fastes épiscopaux; [cet ouvrage]

compte parmi ces livres dont l'historien ne peut vraiment plus se passer, et qui
sont, dans toute la force du terme, des modèles du genre» (RHES, 1 (1907),
314-315); quant à Jacques Zeiller, il reçut les tomes 1 et 2 de l'Histoire ancienne
de l'Eglise de Mgr Duchesne comme suit: «La franchise de l'auteur déconcertera
peut-être les tenants d'une certaine apologétique historique, à la fois trop craintive
et trop naïvement audacieuse, qui a fait son temps; elle est du moins appréciée
comme il convient par les juges les plus compétents: les historiens de profession,
quelques réserves qu'ils aient pu marquer sur tel ou tel point, reconnaissent le rare
mérite de l'œuvre» (RHES, 2 (1908), 61-62).

23 Dans le collimateur de Rome depuis la publication de sa thèse soutenue en
Sorbonne (Etude sur le Liber Pontificalis, Paris, 1877), Mgr Duchesne vit son ouvrage

sur YHistoire ancienne de l'Eglise (Paris, Fontemoing, 1910-1925) mis à l'index

en septembre 1911 (Brigitte Waché, op. cit., 525-613).

126



Pareille exigence critique, qui n'impliquait pas nécessairement
l'abandon de tout arrière-pensée apologétique, illustre en fait le
retard pris chez les catholiques par la recherche historique. Celle-ci
souffrit longtemps des crispations anti-modernes de Rome qui
voyait dans l'examen critique du passé une menace au pouvoir de

l'Eglise. Outre qu'elle représentait un moyen de sortir d'un certain
sous-développement culturel face aux progrès de la science laïque,
l'élaboration d'une histoire raisonnable permit à une partie de l'élite

catholique d'asseoir une identité sur des bases autres que
simplement mythologiques. Cette fonction identitaire assignée à

l'histoire, qui comprenait parfois un fort versant régionaliste, trouva
dans un domaine où régnent «inquiétude, scrupule et méfiance»24,
à savoir l'implantation et la diffusion du christianisme, un terrain
d'expression sinon naturel, du moins à la hauteur du défi historio-
graphique à relever.

Au vrai, l'interrogation sur les origines et les premiers développements

de la vie ecclésiastique et religieuse en terres romandes
forme la trame de la plupart des contributions francophones de la
R.H.E.S. sous l'«ère» Besson25. Histoire essentiellement régionale
donc, qui cultive le prestige et le goût de la charte, du sceau, de

l'héraldique, du cartulaire. Au plan de la méthode, le travail d'érudition

s'y taille la part belle, souvent dans l'intention de distinguer
les documents authentiques des faux. Sous ce rapport, la critique
reste un passage incontournable, parfois en recourant aux
techniques des sciences auxiliaires de l'histoire (diplomatique,
paléographie, épigraphie, sigillographie). L'établissement et l'édition
systématiques de corpus documentaires apparaissent ainsi comme
les principales préoccupations d'une histoire où les ambitions
synthétiques sont plutôt rares.

Quant à la provenance des contributeurs, elle ne réserve guère de

surprise: les clercs y sont largement majoritaires, avec une forte

24 Henri-Irénée Marrou, De la connaissance historique, Paris, Seuil, coll. Points
Histoire, 1975 (1954 pour l'édition originale), 134.

25 Voir annexe III. Si l'historien, dans la pratique, ne peut se passer des périodes,
celles-ci ont pourtant mauvaise réputation dans la profession. Sans préjuger des

difficultés liées à leur utilisation, nous avons, pour les besoins de l'exercice, ventilé

l'ensemble des articles francophones à l'intérieur de trois grandes périodes
classiquement admises, soit «moyen âge», «Temps modernes» et «période contemporaine».

Celles-ci n'ont d'autre valeur qu'indicative.

127



proportion de réguliers26. La présence, dès les débuts de la RHES,
de contributeurs provenant du clergé régulier inaugure une tradition

qui, bon gré mal gré, s'est perpétuée jusqu'à nos jours. A
l'époque considérée, les études qu'ils livrent à la RHES s'attachent

pour l'essentiel à faire l'historique de leur établissement religieux
respectif. Ce travail, centré avant tout sur la mise en lumière des

origines27, s'accompagne parfois de la publication de pièces
justificatives ou de longues listes nominales de prieurs28. Austère
besogne dont on espérait qu'elle donnerait aux questions en litige
une solution définitive, en apportant des «preuves» historiques.

Mais le soupçon de partialité qui pèse sur certaines études n'est
pas toujours écarté, en attestent les controverses suscitées par les
recherches de dom Albert Courtray. Celui-ci, reprenant l'œuvre
inachevée de son confrère dom Zoël Gii audier, publia en 1914 une
Histoire de la Valsainte29 qui lui valut un compte rendu proprement
incendiaire de l'abbé François Ducrest30. Sans vouloir justifier en
tout point les décisions prises par l'ancien gouvernement patricien,
notamment lors de la fermeture du couvent en 1778, l'historien fri-
bourgeois dénonça 1'«odieux réquisitoire»31 que représentait à ses

yeux le livre de dorn Courtray à l'endroit du pouvoir civil.

26 Voir annexe IV.
27 Bernard Fleury, «Quelques notes sur la fondation et la suppression du couvent des

Cordeliers de Grandson», 1 (1907), 133-137; «Notes historiques sur le couvent
des Cordeliers de Grandson», 14 (1920), 260-270 et «Le couvent des Cordeliers de

Fribourg au moyen âge», 15 (1921), 26-44, 93-121, 193-206, 279-292; dom
Albert-Marie Courtray, «De qui dépendit la Chartreuse de la Valsainte au temporel,

dès l'instant de sa fondation?», 5 (1911), 261-288 et 8 (1914), 93-110,
181-200, 252-278 et chanoine M. Francey, «Le prieuré d'Etoy», 4 (1910),
98-115.

28 «Catalogue des prieurs et recteurs, suivi de mentions inédites sur le personnel et le

nécrologe de La Lance», in: RHES, 2 (1908), 241-265; dom Albert Courtray,
«Catalogue des prieurs et recteurs des chartreuses de La Valsainte et La Part-
Dieu», in: RHES, 7 (1913), 37-52, 81-95, 191-217, 248-281 et 9 (1915), 57-75;
du même auteur: «Catalogue des prieurs ou recteurs et des religieux de la
chartreuse d'Ittingen», 13 (1919), 33-54, 146-176, 209-236 et 14 (1920), 171-189;
dom Germain Morin, «Les catalogues du Moyen Age des Bibliothèques de

l'Allemagne et de la Suisse», 13 (1919), 85-91.
29 Fribourg, éd. Saint-Paul; pour les articles publiés par dorn Courtray dans la RHES,

voir supra.
30 «A propos de ['Histoire de La Valsainte de dom Courtray», in: Annales fribour-

geoises, 3(1915), 116-130.
31 Ibid.. 127.

128



Cela dit, c'est un historien laïc qui, avec Marius Besson, reste la
figure francophone dominante des premières années de la RHES:
Maxime Reymond (1872-1951). Membre influent de la minorité
catholique vaudoise, longtemps chroniqueur de politique étrangère
à la Feuille d'Avis de Lausanne, député au Grand Conseil de 1921
à 1945, M. Reymond acquit une formation historique sur le tard, en
parfait autodidacte32. Auteur particulièrement prolixe, il a laissé à la
RHES près d'une vingtaine d'articles, la plupart rédigés avant
1920. Les sujets que ce spécialiste du haut moyen âge y développe
sont multiples, quoique avouant une préférence pour la consolidation

du pouvoir episcopal en Pays vaudois33. Si l'œuvre historique
de M. Reymond n'est pas dépourvue d'intérêt, force est d'admettre
qu'à la différence d'un Besson par exemple, elle aura mal supporté
le verdict des années. Moins bien que ce dernier, avec qui il lui arriva

par ailleurs de polémiquer à propos de tel point d'histoire34, M.
Reymond sut faire le départ entre l'homme de science et le catholique

engagé.

«Après quatre cent ans»

Par bien des aspects, les quatre années durant lesquelles François
Ducrest (1870-1925)35 fonctionna comme rédacteur à la RHES,
soit de 1921 à 1925, peuvent être regardées comme une période de

32 Rappelons que M. Reymond compte également parmi les membres fondateurs de

la Fédération catholique romande et qu'il fonctionna longtemps comme secrétaire
de l'Association populaire catholique suisse.

33 Par exemple: «Un conflit ecclésiastique à Lausanne à la fin du XIIe siècle», 1

(1907), 98-111; «L'évêque de Lausanne, comte de Vaud», 5 (1911), 1-20,
105-121; «Les droits des evêques de Bâle et de Lausanne sur le vallon de Saint-
Imier», 8 (1914), 15-24; «Comment l'archevêque de Besançon est devenu

seigneur de Nyon», 9(1915), 241-249; «Aymon de Montfalcon. évêque de Lausanne,

1481-1517», 14(1920), 28-39, 99-111.
14 Notamment sur la réalité ou non du siège episcopal d'Avenches (Anzeiger für

schweizerische Geschichte, 9 (1902-1905), 15-29, 37^12, 75-83). A l'occasion de

cette querelle d'historiens, Marius Besson fit la remarque suivante: «S'il s'agit de

fouiller nos archives cantonales, M. Reymond se révèle un habile explorateur à la

main toujours heureuse. Lorsqu'on le rencontre sur le terrain de l'antiquité
chrétienne, dans les parages de l'évêché primitif, on devine qu'il se sent un peu moins
à l'aise, encore qu'il soit un compagnon fort agréable» (ibid., 15).

35 Natif de Promasens, F. Ducrest fut ordonné prêtre en juillet 1893. Professeur
d'histoire au Collège St-Michel, il entra en 1913 dans la direction de la Biblio-

129



transition. En premier lieu, les thèmes proposés aux lecteurs
délaissent progressivement la problématique des origines, au sens

large du terme, pour s'orienter vers des sujets d'étude situés en
aval du moyen âge36. Rarement abordée au cours des années Besson,

l'époque moderne constitue désormais, et pour plusieurs
décennies, le centre de gravité des contributions francophones,
avec en point de mire la Réforme protestante et ses conséquences,
réelles ou supposées. C'est un peu comme si la réflexion historique
avait été modulée en fonction des besoins de la controverse. En
effet, et c'est là un second élément à souligner, on assiste durant
ces années-là à un net durcissement de ton: les contributions
francophones changent quelque peu de style, pour prendre un tour plus
polémique. Dans les rangs catholiques, on semble affûter ses

armes au travers d'articles qui, plus ou moins consciemment, figurent

les contours de cette subculture catholique, exclusive et totalisante.

La tendance en effet, parmi l'élite catholique, est à la valorisation
des préceptes chrétiens, unique recours d'un Occident miné
moralement et socialement par les «erreurs» du monde moderne. La
dénonciation pêle-mêle du matérialisme athée, de l'individualisme,

du libéralisme, voire de la centralisation étatique s'effectue
dans une conjoncture où les mérites du Syllabus reviennent à

l'ordre du jour de certaines sphères vaticanes. En 1924, Gaston
Castella, alors jeune professeur d'histoire à l'Université de
Fribourg, publiait dans la RHES les conclusions d'un cours qu'il
venait d'achever sur la Révolution française. Il s'agissait pour lui,
en citant abondamment Jacques Maritain, celui d'Antimoderne, de
démontrer que la Renaissance était, via la Révolution française, à la
source de 1'«incroyance moderne»37. A l'honneur dans les cercles
néo-thomistes, la filiation Renaissance-Réforme-Esprit des Lu-

thèque cantonale et universitaire de Fribourg en qualité de sous-directeur, pour en
devenir, 4 ans plus tard, le directeur. Fondateur des Annales fribourgeoises, il
présida également depuis 1916 la Société d'histoire du canton de Fribourg (Semaine
catholique, 54 (1925), 539-540). Albert Buchi lui a consacré une courte nécrologie

dans la RHES (20 (1926), 69 -70).
36 Voir annexe III.
37 «L'esprit de la Révolution», 18 (1924), 200-204 (204 pour la citation).

130



mières-Irréligion permettait à l'historien fribourgeois de déplorer la

perte d'un monde chrétien, «disparu dans l'écroulement du moyen
âge»38.

Le souvenir d'une chrétienté médiévale magnifiée apparaît
également en filigrane d'un texte de Joseph Jordan paru la même
année39. Brossant à grands traits l'évolution des relations entre la
Confédération et l'Eglise, l'auteur prenait prétexte de ce rapide
historique pour laisser entendre qu'en ce domaine, une rupture
s'était opérée avec la Réforme:

«En somme, malgré quelques conflits, notre pays resta, durant
ce moyen âge, profondément attaché à l'Eglise, manifesta bien un
certain esprit laïque [sic], mais nullement antireligieux, voulut
toujours réformer le clergé, et enfin entretint à l'ordinaire d'excellents
rapports avec les evêques et les Papes. Les quelques conflits que
nous avons signalés étaient presque inévitables. [...] Aussi ces
luttes apparaissent-elles à leurs contemporains comme des débats
de compétences qui troublaient de temps en temps la solide union
entre la Confédération et l'Eglise».40

Mais la présence de deux catholiques au Conseil fédéral depuis
1919 et le rétablissement de la nonciature en juin 1920 n'ont-ils
pas eu justement pour effet de dépassionner sensiblement les

rapports entre l'Etat fédéral et la minorité confessionnelle? Si
Jeanne Niquille, dans un article rigoureux et bien documenté,
suggère que les catholiques furent des Confédérés plus loyaux qu'une
certaine historiographie protestante ne voudrait le faire croire41, la

38 Ibid., 202. «Logiquement, la renaissance de l'idéal païen aurait dû conduire l'Europe

au naturalisme radical. Mais les masses étaient encore profondément
chrétiennes; l'Eglise se ressaisit; on eut un humanisme chrétien. Le classicisme français
du XVIIe siècle fut, en un certain sens, une réaction catholique, monarchique et

nationale, contre la révolution humanitaire européenne. Mais la source naturaliste
et rationaliste n'était pas tarie: elle devint, au XVIIIe siècle, le courant voltairien et

encyclopédiste. Envisagée de ce point de vue, la Révolution française est donc un

renouveau du naturalisme païen du Quattrocento» (ibid., 202-203).
39 «L'Eglise et la Confédération jusqu'à la Réforme», 18 (1924), 109-135.
i0 Ibid., 135.
41 «La combourgeoisie des cantons catholiques et du Valais et son renouvellement en

1623», 16 (1922), 218-230; à propos de cette combourgeoisie, qui groupa à l'ori-,
gine les cantons et demi-cantons de Lucerne, Uri, Schwyz, Unterwald, Zoug et

Fribourg, l'auteure écrit: «C'était, en fait, un premier Sonderbund catholique;

131



difficulté pour une frange d'entre eux de résorber totalement la
double commotion du Sonderbund et du Kulturkampf traverse
l'étude de Mgr Eugène Folletête, curé doyen de Porrentruy, consacrée

à l'évêque jurassien Eugène Lâchât42. Autant que le cardinal
Mermillod, son cadet de six ans, Mgr Lâchât fut, selon son
hagiographie, la victime «des mêmes troubles religieux et du même
ostracisme de la patrie ingrate envers ses meilleurs fils»43. Les
épreuves du premier ne cédaient en rien à celles endurées par
l'évêque du diocèse de Bâle: alors que les catholiques suisses
commémoraient bruyamment le centenaire de la naissance de Gaspard
Mermillod, l'association des deux prélats dans un commun martyre

servait à rappeler que la restauration de la paix religieuse en
Suisse avait été payée au prix fort:

«Tous deux honnis, calomniés, livrés à la vindicte publique,
représentés comme des citoyens dangereux, ennemis de l'Etat,
seuls responsables des maux immenses qui s'abattaient sur le pays
[...]; tous deux affligés, dans l'amertume de leur exil, des coups
violents et répétés portés à leur diocèse: spoliation et profanation
des églises, introduction du schisme, persécution du clergé fidèle,
poursuivi à cause de sa fidélité même à l'évêque; tous deux errants
en quêteurs sur les chemins de l'étranger pour subvenir aux
besoins pressants de leur église et de leur clergé dépouillés; tous
deux enfin sacrifiés, l'un dans l'apothéose de la pourpre cardinalice,

l'autre dans l'éclat de la dignité archiépiscopale».44
Une analyse de contenu laisse dans l'ombre bien des interrogations,

par exemple les raisons qui ont motivé la publication
d'articles de ce type: pareille décision résulte-t-elle d'un changement

l'expression est de [Johannes] Dieraurer et elle se justifie pleinement. Mais en
l'occurrence, les catholiques n'avaient fait que suivre l'exemple donné par Zurich
et la combourgeoisie chrétienne; ils avaient adopté et réalisé la maxime de Zwingli:

Beatioresque sunt amicitiae, quae fide durant, quam ad quas instrumentis
cogimur. Et leur alliance, dont la teneur fut d'abord gardée secrète, résista au choc
des deux guerres de Cappel et fut respectée aussi bien par la première que par la
seconde paix nationale» (ibid., 219).

42 «Un évêque jurassien: Monseigneur Eugène Lâchât. Esquisse biographique», 19

(1925), 19-38. L'article reprend une conférence de l'auteur prononcée l'année
précédente devani la «Section historique» du Katholikentag de Bâle.

43 Ibid., 19.

"Ibid., 19-20.

132



général d'état d'esprit sous la pression de la conjoncture ou s'ex-
plique-t-elle d'abord par l'action volontaire d'un rédacteur, en
l'occurrence François Ducrest? Si le temps que ce dernier passa au
sein de la rédaction de la RHES fut trop bref pour déceler les

signes d'une possible influence de sa part, le problème se pose en
des termes différents avec son successeur, Mgr Louis Waeber
(1882-1961). La forte personnalité du chanoine45, sa longue activité

de rédacteur, près de 35 années, les très nombreux articles et

comptes rendus qu'il donna à la RHES jusqu'à sa mort forment les
soubassements d'une ligne rédactionnelle que l'on appréciera,
avec le recul, comme relativement homogène. Stables, les
principes qui la gouvernent reposent sur quelques recettes éprouvées
dont on attendait qu'elles ne bouleversent en rien l'édifice de cette
contre-société catholique alors à son apogée. En reproduisant
indéfiniment les cadres sociaux et physiques où la religion catholique
s'est prioritairement inscrite au cours des siècles (paroisse, diocèce,
abbaye, établissement hospitalier etc.), les études publiées n'ont pu
en effet que conforter, tout en les épousant, les vues d'une Eglise
tridentine soucieuse de stabilité, d'ordre et de tradition.

Considérées dans leur ensemble, les années Waeber ne sont
donc guère enclines à innover. Elles perpétuent massivement
l'idéal d'une pratique historienne enracinée dans le local et le

régional, ne s'ouvrant qu'occassionnellement à des horizons
géographiques et problématiques plus larges46. Cette historiographie,

45 Originaire de Tavel et Schmitten, Louis Waeber fut ordonné prêtre le 22 juillet
1906. En mai 1917, il devint membre du Chapitre de Saint-Nicolas, où, dès après
l'érection de l'église en cathédrale (1924), il fut élevé à la dignité de Grand
Chantre. Reprenant en 1920 l'enseignement de Mgr Besson au Grand Séminaire
(histoire ecclésiastique), celui-ci en fit son Vicaire général en 1934, charge qu'il
continua d'exercer sous l'épiscopat de Mgr Charrière. En tant qu'historien, Louis
Waeber doit sa réputation à l'ouvrage qu'il rédigea avec Aloys Schuwey: Eglises
et chapelles du canton de Fribourg, Fribourg, St-Paul, 1957; c'est du reste en
raison de cette publication que l'Université de Fribourg lui décerna le titre de docteur
honoris causa. On trouvera une liste des publications du chanoine dans les

Annales fribourgeoises, 43 (1958), 21-22. Voir également: Semaine catholique,
90 (1961), 315-317 et RHES, 55 (1961), 89-90.

46 Font exception les articles de Paul Rousset sur le phénomène des croisades

(«Deux expériences pluralistes dans l'Europe du XIIe siècle», 46 (1952), 113-129
et «A propos de l'Elucidarium d'Honorius Augustodunensis. Quelques problèmes
d'histoire ecclésiastique», 52 (1958), 223-230). Compilateur de sources

133



qui conserve une forte imprégnation territoriale certes, mais également

confessionnelle, demeure l'apanage d'historiens érudits,
dont les travaux par ailleurs ne manquent parfois pas de mérite ni
d'intérêt. Parmi eux, on recense un nombre appréciable de clercs
réguliers, au moins jusqu'au sortir de la Deuxième Guerre mondiale47.

Dans les années 1950 1960, leur présence se fait plus rare,
encore que l'histoire des monastères et abbayes continue d'avoir
ses adeptes48.

S'agissant des périodes couvertes, les XVIe et XVIIe siècles
constituent le champ d'investigation principal d'une historiographie

qui ne s'aventure guère dans les eaux contemporaines. L'histoire

des XIXe et XXe siècles lui reste toujours étrangère. A
l'évidence, la Révolution française, chargée des pires griefs par la
majorité du clergé, fonctionne ici comme une ligne Maginot, un

anciennes ou récemment mises à jour, P. Rousset a écrit sur les croisades plusieurs
ouvrages novateurs, qui sont très vite devenus des classiques du genre (notamment
son premier intitulé: Les origines et les caractères de la première croisade,
Neuchâtel, La Baconnière, 1945). La RHES publiera ultérieurement trois autres
articles de cet historien tenant d'une histoire des idées, voire des mentalités
(«Rutebeuf poète de la croisade», 60 (1966), 103-111; «La femme et la famille
dans l'Histoire ecclésiastique d'Orderic Vital», 63 (1969), 58-66 et «Un huguenot
propose une croisade: le projet de François de la Noue (1580-1585), 72 (1978),
333-344).

47 Outre les travaux de dorn Courtray («Essai de catalogue des Chartreux de La
Valsainte et de La Part-Dieu», 26 (1932), 59-66; 27 (1933), 19-34; 28 (1934), 40-50,
129-140, 214-223, 272-283; 29 (1935), 45-60,122-122), signalons ceux de dom
Germain Morin («Douze lettres inédites de personnages ecclésiastiques du XIIIe
siècle», 20 (1926), 127-138; «Le Missel de Payerne», 25 (1931), 102-111; «La
légende del'«Engelweihe» à Einsiedeln» 37 (1943), 1-7 et «Un bréviaire clunisien
du XIIe siècle à la Bibliothèque de Fribourg», 38 (1944), 209-213), de Léon Kern
(«Note pour servir à l'histoire des prieurés de bénédictins de Quartino et de Gior-
nico», 31 (1937), 387-391 et «Autour du procès d'Hugues Géraud, évêque de
Cahors», 32 (1938), 1-7) et de l'historien de la Maison du Grand-St-Bernard,
Lucien Quaglia («S. Bernard de Montjou d'après les documents liturgiques», 38

(1944), 1-32 et «L'habit des chanoines du Grand-Saint-Bemard», 39 (1945),
33^*6).

48 Paul Clément, «Nécrologe de la Maigrauge. Catalogue des fondations», 45
(1951), 293-313; Alfred Cordoliani, «Les manuscrits de comput ecclésiastique de

l'Abbaye de St-Gall du VIIIe au XIIe siècle», 49 (1955), 161-200; «L'évolution du

comput ecclésiastique à St-Gall du Ville au XIe siècle», 49 (1955), 288-323 et
«Les manuscrits de la bibliothèque de Berne provenant de l'abbaye de Fleury au
XIe siècle», 52 (1958), 135-150.

134



seuil psychologique qu'on n'ose franchir, moins par prudence
heuristique que par choix idéologique. Si on l'aborde, c'est uniquement

pour mieux en souligner les désastres:
«Comme partout où elle s'installa à demeure, la Révolution

française accumula, dans la principauté de l'Evêché de Bâle, les
mêmes ruines et poursuivit la même œuvre d'impiété, et partout
elle constitua une dure et longue épreuve, morale et matérielle,
pour le clergé de ce diocèse. [...] La vieille Suisse n'a connu les

coups de l'impiété révolutionnaire qu'en 1798; et si graves
qu'aient pu en être les dommages, l'invasion passa rapide comme
un torrent furieux».49

On notera cependant que par rapport aux années précédentes, il
est fait un usage plus systématique du compte rendu, tant sur le
plan quantitatif que qualitatif50. A cet égard, la parution des

volumes successifs de l'Histoire de l'Eglise5] d'Alcide-Mannès
Jacquin, professeur à l'Université de Fribourg, de la Geschichte
der Päpste52 de Ludwig von Pastor, de la Papstgeschichte der
neuesten Zeit53 de Joseph Schmidlin, de l'Histoire des Papes54 de

Gaston Castella, de la monumentale Histoire de l'Eglise55 dirigée
par Augustin Fliehe et Victor Martin ou de l'Histoire illustrée de

49 Eugène Folletête, «Le clergé de l'Ancien Evêché de Bâle durant la Révolution», 31

(1937), 301-310, 392-402 (301 et 402 pour la citation).
50 Voir annexe V.
5i Histoire de l'Eglise, Paris, Desclée, 1928 1948, 3 vol. (voir: RHES: 24 (1930), 254

et 31 (1937), 315-317).
52 Geschichte der Päpste seit dem Ausgang des Mittelalters, Freiburg i. Br., Herder,

1927-1933, 11 vol. (voir RHES: 21 (1927), 156-160, 316-319; 25 (1931),
299-302; 26 (1932), 214-216, 302-308; 27 (1933), 139-143, 299-303; 28

(1934), 150-155, 299-304; 29 (1935), 286-293 et 30 (1936), 142-148).
53 Papstgeschichte der neuesten Zeit, München, Verlag Kösel u. Pustet, 1933-1939,

4 vol. (voir RHES: 28 (1934), 304-308; 30 (1936), 75-80, 341-344 et 34 (1940),
71-75).

54 Histoire des Papes, Zurich, éd. du Fraumunster, 1944-1945, 3 vol. (voir RHES: 40

(1946), 61-67, 157).
55 Histoire de l'Eglise depuis les origines jusqu'à nos jours, Paris, Bloud et Gay,

1934-1951, 21 vol. (voir: 29 (1935), 317-320; 30 (1936), 90-91; 32 (1938),
309-313; 33 (1939), 262-266, 345-351; 41 (1947), 65-73, 236-247, 247-251; 43

(1949), 70-77; 44 (1950), 220-229, 297-309; 45 (1951), 314-318; 46 (1952),
151-153, 238-240; 47 (1953), 151-156; 48 (1954), 73-77 et 51 (1957), 59-61).

135



l'Eglise50 publiée sous la direction de Georges de Plinval et
Romain Pittet sera l'occasion, pour le chanoine Waeber, de produire

à chaque fois d'amples et méticuleux commentaires critiques,
où on lit la conception d'un catholicisme traditionnel, conservateur
quoique modérément ultramontain. Sans avoir livré un seul article
à la RHES, le Père Marie-Humbert Vicaire (1906-1993) rédigera
également, dès 1938, un nombre important de comptes rendus,
généralement d'ouvrages ou de travaux parus en Belgique57.

Cela dit, le trait distinctif des années Waeber est à chercher
ailleurs. Il réside, selon nous, dans la place qui fut réservée, côté

francophone, aux questions relatives à la Réforme protestante.
Quand bien même il n'apparaîtrait pas explicitement dans l'intitulé,

le sujet filtre à travers maintes études parues au cours de cette
période. Doit-on vraiment s'en étonner alors que l'entre-deux-
guerres est tout entier marqué par une nette reprise de la polémique
entre catholiques et protestants58? En 1925, Jacques Maritain,
récemment converti, lance un pamphlet acrimonieux: Trois
Réformateurs, Luther, Descartes, Rousseau (Paris, Pion). Dans cet

ouvrage, qui valut à Maritain de publiques inimitiés59, l'animateur

56 Histoire illustrée de l'Eglise, Genève, éd. de l'Echo illustré, 1946-1948, 2 vol.
(voir RHES: 39 (1945), 67-69, 302-307; 40 (1946), 150-153, 318-322; 41

(1947), 165-169, 335-338 et 42 (1948), 145-148, 323-326).
57 Notamment ceux de la collection des Analecta Vaticano-Belgica ou du Bulletin de

l'Institut historique belge de Rome; selon son necrologue, Guy Bedouelle, le Père
Vicaire a également «rendu compte des activités et des publications dans le domaine

de l'histoire ecclésiastique suisse dans la Revue d'histoire ecclésiastique de
Louvain» (RHES, 88 (1994), 198).

58 Guy Bedouelle, «Les historiens catholiques et la Réforme protestante», in: Revue
de Théologie et de Philosophie, 118 (1986), 131-144; Olivier Blanc et Bernard
Reymond, Catholiques et protestants dans le Pays de Vaud. Histoire et population
1536-1986, Genève, Labor et Fides, 1986, 9-131; Gérard Guisolan, La Broyé
vaudoise et fribourgeoise dans l'entre-deux-guerres. Histoire comparative,
Fribourg, éd. Universitaires, 1992, 93-139.

59 Philippe Chenaux, «La renaissance thomiste en Suisse romande dans les années
1920», in: Urs Altermatt (s. la dir. de), Schweizer Katholizismus zwischen den
Weltkriegen 1920-1940, Fribourg, éd. Universitaires, 1994, 27^t4; texte repris
dans: RHES, 85 (1991), 119-138; du même auteur: «Le milieu maritain», in:
Nicole Racine et Michel Trebitsch (s. ia dir. de), Sociabilités intellectuelles. Lieux,
milieux, réseaux, Paris, Cahiers de l'Institut d'histoire du temps présent, n° 20
(1992), 160-187 et «Jacques Maritain et la Suisse romande», in: Nova et Vetera. 68
(1994), 280-293.

136



du cercle de Meudon s'en prend violemment à ces fossoyeurs de la
civilisation occidentale que représentaient, à ses yeux, les trois
personnages précités. La même année, l'abbé Charles Journet
(1891-1975), alors vicaire à l'église du Sacré-Cœur à Genève, fait
paraître L'esprit du protestantisme en Suisse (Paris, Nouvelle
Librairie nationale), dans lequel il flétrit une croyance qui n'est,
selon lui, que «pseudo-évangélisme et pseudo-surnaturalisme».

Si elle tarda à se mettre en place, la réplique protestante finit par
trouver son porte-parole, en la personne d'Albert-Oscar Dubuis,
pasteur à Chardonne et auteur d'un libelle au succès retentissant, Le
Voile déchiré ou le génie du protestantisme60'. Mais le point culminant

de la polémique fut sans conteste atteint en 1933, date choisie

par Mgr Besson pour publier un ouvrage destiné à faire époque,
Après quatre cent ans (Genève, éd. Jacquemoud). Avec ce livre,
échange épistolaire fictif entre un curé et un pasteur, Marius Besson

asseyait définitivement sa réputation de controversiste, «aussi
aimable dans son allure que redoutable dans ses effets»61.

Ce retour à l'offensive, qui ne se départit pas d'un certain
conformisme doctrinal, fédère les catholiques derrière leurs chefs,
dans des passes d'armes idéologiques et historiques que les
besoins de la Défense spirituelle d* abord, de la Deuxième Guerre
mondiale ensuite n'atténueront en définitive qu'à peine. Attitude
résolument triomphaliste donc face à des protestants qu'inquiétait,
non sans raison d'ailleurs, le renouveau thomiste des années

1920-1930. Portés par un courant dont ils furent à la fois les

garants et le produit direct, plusieurs contributeurs francophones
de la RHES tentent d'apporter leur caution d'historien au débat, en
visitant et revisitant ces siècles qui consommèrent la rupture avec
les «frères séparés». A l'arrivée, le bilan de cette introspection
historique apparaît d'une valeur fort inégale, le bon alternant avec le
moins bon, voire l'anecdotique. Au vrai, on ne semble que
difficilement résister à la tentation du discours légitimant dans ce qui
ressemble, aujourd'hui, à un dialogue de sourds entre deux parties
décidées à ne rien se concéder l'une l'autre.

60 Lausanne, éd de La Concorde, 1929.
61 Bernard Reymond, «Catholiques et protestants: la grande controverse de 1933», in:

Gazette de Lausanne des 26 et 27 juillet 1986.

137



Les préoccupations affichées par les études ayant pour thème la
Réforme peuvent être classées en deux catégories. D'abord, on
tient à mettre en exergue l'esprit de résistance dont firent montre
certains cantons ou régions catholiques face au prosélytisme de la
religion adverse. Ainsi de la ville de Porrentruy et de sa population,
conjurant le «péril» protestant représenté ici par le réformateur
Guillaume Farei:

«Menacé [...] au sud, à l'est et à l'ouest par la marche en avant
de la nouvelle religion, Porrentruy ne serait-il pas aussi entraîné
dans le mouvement? La situation semblait d'ailleurs favorable aux
entreprises des novateurs. Le monde était en travail et les idées
d'indépendance et de rénovation dans tous les domaines fermentaient

dans la société, et si elles ne parvenaient pas à trouver leur
issue naturelle, elles risquaient de faire tout éclater. [...] Jusqu'ici,
il n'y a eu que des infiltrations souterraines de la nouvelle doctrine.
Avec Guillaume Farei, le fougueux réformateur dauphinois,
commencent les attaques directes [...]. Mais Porrentruy resta, au
milieu de tant de régions arrachées à l'Eglise, fidèle à la foi catholique

et ce sera toujours, à travers les siècles, un signe distinctif de

sa physionomie et le plus beau fleuron de sa couronne».62
L'Histoire et ses enseignements exigeaient donc des catholiques

de redoubler de vigilance face aux doctrines qui, de tout temps, ont
menacé leur religion. L'occasion n'était que trop propice alors

pour évoquer, en guise de rappel, le rôle et l'action de ceux grâce à

qui la cause du catholicisme avait fini par triompher, en amont et en
aval de la Réforme: les Jésuites et leurs collèges63, tel ou tel
ecclésiastique méritant64 et, bien sûr, l'autorité civile:

«Le problème posé un peu partout dans la première moitié du
XVIe par la crise religieuse fut tranché à Fribourg au cours des
années 1522 à 1530. Sans avoir été aussi grave qu'ailleurs, l'alerte
avait été chaude. [...] A Fribourg même, la cause du catholicisme

62 Eugène Folletête, «Les tentatives de la Réforme à Porrentruy, au XVIe siècle», 30

(1936), 25-36 (25-26 et 35 pour la citation).
63 Louis Waeber, «La première translation des reliques de saint Canisius (1625)», 36

(1942), 81-106 et surtout Joseph Jordan, «Le P. Jacques Gachoud, jésuite fribour-
geois (1657 1726)», 54 (1960), 282-302 et 55 (1961), 1-20, 168-190, 288-308.

64 Louis Waeber, «Un curé, le doyen Löubli de Berne, dont Fribourg eut de la peine
de se débarasser [sic]», 48 (1954), 1-16, 275-305 et 49 (1955), 34-42, 107-124.

138



est en somme gagnée dès la fin de 1530. Elle l'a été grâce à la
fermeté - d'aucuns diront l'intransigeance - du gouvernement, énergie

qui n'a d'égale que l'insistance mise par Berne à implanter la
Réforme chez lui, ainsi que dans les milieux où il estimait pouvoir
exercer son influence».65

Mais l'Eglise catholique, à lire certains articles, n'avait assuré sa

pérennité, dans les contrées qui lui seront restées fidèles, pas
uniquement grâce à l'intervention du bras séculier ou à l'action de

quelque expédient occasionnel: elle le devait avant toute chose à la

capacité qu'elle eut, dès le Concile de Trente en particulier, de

réformer ses structures en profondeur. L'attachement des populations

au catholicisme, l'ardeur religieuse d'une paroisse dépendaient

en grande partie du zèle du clergé, de l'impeccabilité de ses

mœurs, de la qualité aussi de sa formation intellectuelle et théologique.

On eut dès lors comme autre préoccupation majeure, celle de

mettre en valeur l'activité de l'Eglise tout au long de la réforme
tridentine:

«Que le succès d'une restauration religieuse dépendît au
premier chef de la réforme du clergé, c'était chose admise par les
intéressés eux-mêmes [...]. Après 1620, l'amélioration du clergé est
manifeste. En 1626 le brevet d'un nouvel officiai ne contient plus la
clause spéciale concernant le concubinat des prêtres et quelques
années plus tard, en 1630, le compte des concubinaires est supprimé.

[...] A ce moment aussi la guerre de Trente Ans commence ses

ravages dans le diocèse, et surtout dans les doyennés d'Alsace. La

65 Louis Waeber, «Le prédicateur de Fribourg et son conflit avec Berne au moment de

la Réformation», 45 (1951), 1-12, 115-145 (1-2 pour la citation); dans un autre
article pam quelques années après, L. Waeber redit tout le bien qu'il pensait du

gouvernement fribourgeois: «[Celui-ci] fut ferme, mais souple en même temps. Il
restait fidèle à la foi des ancêtres, entendant par-dessus tout demeurer dans la ligne
qu'ils avaient tracée. Soutenu, stimulé même par quelques membres du clergé,
aidé surtout par la protection d'En-Haut, objet de cette mystérieuse prédilection
dont fait œuvre la Providence [...], Fribourg, à une époque troublée, entouré de

puissants voisins qui s'étaient prononcés en sens contraire, sut tenir tête au danger,
esquiver la menace et conserver au pays le trésor de la foi» («La réaction du
gouvernement de Fribourg au début de la Réforme», 53 (1959), 105-124, 213-232,
290-318).

139



terrible catastrophe fera des coupes sombres dans le clergé bâlois
que ces événements, avec leur cortège d'horreur, achèveront de

purifier, en soumettant sa fidélité à la plus rude des épreuves».66

En finir avec le Kulturkampf?

En 1963, à l'occasion du centenaire de l'accession au siège episcopal

bâlois de Mgr Lâchât, l'abbé André Chèvre67, successeur du
chanoine Waeber au sein du Comité de la RHES, pouvait écrire:

«Le hasard veut que ce centenaire tombe sur l'année du deuxième

concile du Vatican. La coïncidence est curieuse. On sait en effet
que les événements qui ont valu à cet évêque de Bâle de passer
dans l'histoire comme champion de la foi et défenseur intrépide
des droits de l'Eglise sont étroitement liés au premier concile du
Vatican, auquel Mgr Lâchât assista et prit une part active. En effet,
la phase aiguë du Kulturkampf, la persécution religieuse, dont ce
prélat fut la victime, eut pour origine la décision conciliaire relative

au dogme de l'infaillibilité pontificale [...]. Mais les idées, les

partis et les hommes ont évolué depuis. [...] Aujourd'hui, et pour ne
parler que de nos pays, une Eglise catholique respectée, une papauté

au prestige immense sont généralement libres de leurs mouvements,

surtout sur le plan doctrinal. Les rapports entre les deux

66 André Chèvre, «Après le concile de Trente. L'évêque de Bâle réforme son clergé»,
45 (1950), 17-36, 111-137 (18 et 121-122 pour la citation); du même auteur: «La
première visite ad limino des evêques de Bâle après le concile de Trente», 40
(1946), 82-100; «A propos d'un échange de territoires entre l'évêque de Bâle et

l'archevêque de Besançon vers les années 1600», 41 (1947), 1-18, 101-121; «La
restauration religieuse tridentine dans le diocèse de Bâle - Le nonce à l'œuvre», 42
(1948), 11-22, 107-123.

67 Originaire de Mettemberg, près de Delémont, A. Chèvre est né en 1912. Après des

études menées à la Faculté de théologie de Lucerne et à l'Université grégorienne de

Rome, l'intéressé soutient sa thèse de doctorat à l'Université de Fribourg en 1944

(L'officialité du diocèse de Bâle à Altkirch à l'époque de la Contre-Réforme
1565-1630, Fribourg, éd. St-Paul, 1946). Il conservera son poste de co-rédacteur à

la RHES jusqu'en 1986 (Pierre-Olivier Walzer (s. la dir. de), Anthologie jurassienne,

Porrentruy, Société jurassienne d'Emulation, tome 2, 433^-36).

140



pouvoirs sont bons et les grandes assises de l'Eglise à Rome
n'éveillent qu'intérêt et sympathie, tout au plus de l'indifférence,
mais pas d'hostilité. Les confessions religieuses sont animées d'un
esprit œcuménique réel et prometteur».68

Une quinzaine d'années plus tard, le chanoine Georges Bavaud,
également porté par l'élan conciliaire, se proposait de mettre en

regard les écrits du chanoine Fontaine (1754-1834) sur la tolérance

religieuse et la déclaration de Vatican II Dignitatis humanae sur
la liberté religieuse:

«Le chanoine Fontaine [...] souhaitait ardemment que les chrétiens

soient attentifs à ce que le Ile Concile du Vatican appelle les

«signes des temps». Il avait vu sans regrets s'écrouler l'Ancien
Régime, et l'un des problèmes cruciaux de l'époque était celui de la
liberté religieuse. En 1800, il aborde cette question dans un petit
livre intitulé: Un mot sur la tolérance religieuse d'après les
lumières de la raison».69

Si l'optique problématique choisie par le chanoine Fontaine
l'obligea à dissocier d'une certaine manière orthodoxie et ortho-
praxie, «puisque catholiques et protestants s'accordent face à la
«morale» alors qu'ils divergent en présence du «dogme»», il en
allait différemment de Vatican II, qui évita «absolument cette
dissociation que le curé de Villaz-St-Pierre jugeait à juste titre fort
contestable»70. Les Pères conciliaires, en situant leurs propos dans

une perspective résolument universelle, auront donc placé la question

de la liberté religieuse et, subséquemment, de la tolérance aux
autres confessions, à un niveau plus élevé encore que celui du
chanoine Fontaine, «préoccupé par un problème pratique valable pour
la Suisse du début du XIXe siècle»71.

La remise à l'honneur de la pensée d'un ecclésiastique fribour-
geois ami des Lumières et préoccupé de tolérance religieuse
s'accordait bien avec les exigences du dialogue œcuménique instruit

68 «Mgr Eugène Lâchât, évêque de Bâle. A propos d'un centenaire 1863-1963», 58

(1964), 119-133 (119-120 pour la citation).
69 «Le chanoine Fontaine face au problème de la liberté religieuse», 72 (1978),

345-355 (345 pour la citation).
70 Ibid., 354.
7> Ibid.

141



par Vatican II72. Acteur engagé du rapprochement interconfessionnel,

le même chanoine Bavaud examinait, dans un autre article, la
désunion des catholiques et des protestants à la lumière des

réflexions du réformateur vaudois Pierre Viret (1511-1571) sur
son enfance catholique73. Ministère sacerdotal, dévotion aux
saints, vie liturgique, célébration du mariage, prière pour les morts,
piété populaire: l'analyse systématique des positions et de
l'enseignement de Pierre Viret par rapport à la théologie catholique
aiderait-elle à une meilleure intelligence des controverses passées et

présentes, partant à une réconciliation plus prompte entre catholiques

et protestants74? Plus largement, cette commune référence à

Vatican II, tant chez l'abbé Chèvre que chez le chanoine Bavaud,
postulait-t-elle une pacification des mémoires dans l'intention de
travailler à une lecture moins partielle et partiale du passé? Etait-
elle, en d'autres termes, purement circonstancielle ou impliquait-
elle l'exigence d'un véritable décentrement historiographique,
intégrant la vision de l'autre à la sienne propre?

Sur un terrain plus proprement historique, Francis Python relevait

en 1988 les nombreux mérites de l'ouvrage de Peter Stadler
sur le Kulturkampf5, lequel venait de signer à ses yeux, «avec une
sereine impartialité, [...] une étude monumentale et, à vues
humaines, définitive»76. Et l'historien fribourgeois, devenu
entretemps co-rédacteur de la RHES, d'indiquer la voie à suivre dans le
sillage de cette étude:

72 Sur le chanoine Fontaine: Jean-Pierre Uldry, Le chanoine Fontaine et son temps,
Fribourg, mém. de lie, Université de Fribourg, 1965; voir aussi: Annales fribour-
geoises,47 (1966), 111-142.

73 «Le regard critique de Viret sur son enfance catholique», 80 (1986), 99-116.
74 Cet article ne traite en fait qu'un court aspect d'une étude plus vaste menée par

Georges Bavaud et intitulée: Le Réformateur Pierre Viret (1511-1571). Sa théologie,

Genève, Labor et Fides, 1986. Dans le compte rendu qu'il fit de cet ouvrage.
Silvain Fattebert, théologien et pasteur protestant, notait ceci en conclusion: «On

peut se demander si le souci des discussions œcuméniques contemporaines n'a pas
pesé sur l'exposé du chanoine Bavaud, l'amenant à minimiser les conflits du XVIe
siècle pour favoriser les rapprochements d'aujourd'hui» (RHES, 81 (1987), 263).

75 Der Kulturkampf in der Schweiz. Eidgenossenschaft und Katholische Kirche im
europäischen Umkreis 1848-1888, Frauenfeld/Stuttgart, 1984.

76 «Une histoire générale de ce long et âpre conflit qui imprima sa marque à la difficile

intégration des catholiques à l'Etat fédéral restait à écrire. Après des ouvrages
rédigés à chaud ou des études partielles attentives à l'aspect juridique de l'affron-

142



«Ce renouvellement profond des connaissances et de la portée
du Kulturkampf sert en premier lieu l'historiographie du catholicisme

romain en Suisse. Il éclaire aussi, et plus qu'en contrepoint,
l'éclosion et les causes de la marginalisation du catholicisme chrétien.

Il suscite enfin de nouvelles interrogations sur le rôle des

réformés. Le temps n'est-il pas venu de tenter une histoire religieuse
de la Suisse prenant en compte toutes ses dimensions

confessionnelles? Elle devra nécessairement être à plusieurs voix. La
qualité et la probité de l'approche qu'a réalisée P. Stadler en
montre le chemin».77

Trois moments, trois historiens, trois coups de projecteur qui,
sans avoir forcément de filiation directe entre eux, laissent pressentir

les transformations opérées au cours de ces trois dernières
décennies. Certains indices ne trompent pas qui découvrent une
production francophone renouvelée, tant dans ses objets que dans la

façon de les appréhender. A cet égard, les années 1980 se signalent
par plusieurs innovations dont les effets induits ne sont pas tous
mesurables, vu qu'il s'agit là d'un processus toujours en cours. On
retiendra pour commencer une ouverture appréciable à l'histoire
immédiate ou contemporaine78, encore que les contributions
centrées sur le moyen âge demeurent majoritaires79. Celles-ci pérennisent

la tradition d'une histoire erudite nourrie de chartes et de car-
tulaires, qui s'éloigne cependant quelque peu du modèle classique
longtemps pratiqué par le clergé régulier. La vie des monastères ou
l'expérience érémitique, pour parler d'exemples emblématiques,
se comprennent désormais moins dans leurs attributions singulières

et, pour tout dire, hermétiques que dans la dynamique d'un
réseau relationnel aux configurations multiples (économique,
politique, culturelle, spirituelle etc.)80. On y découvre également l'uti-

tement ou à ses dimensions confessionnelles ou régionales, l'heure était venue de

cerner le conflit dans toute son étendue et dans toute sa profondeur» (RHES, 82
(1988), 239).

77 Ibid., 240-241.
78 Voir notamment le dossier consacré à «L'histoire du catholicisme suisse au XXe

siècle», 85(1991).
79 Voir annexe III.
80 Voir à cet égard l'intéressant dossier consacré aux «Echanges et réseaux monastiques

Franche-Comté - Pays de Vaud», 82 (1988), qui renferme plusieurs
contributions francophones (Catherine Santschi, Bernard de Vregille, René Locatelli,
Benoît Chauvin, Nicolas Morard, Jean-Daniel Morerod et Roger Stauffenegger).

143



lisation de procédures nouvelles d'analyse des textes, susceptible
de renouveler l'interprétation des pratiques ou discours religieux81.

Si l'équilibre entre les différentes périodes historiques souffre
de distorsions, les Temps modernes n'apparaissant peu ou plus,
l'horizon thématique et problématique des contributions
francophones s'est considérablement diversifié. Les thèmes autrefois
porteurs (origines chrétiennes, Réforme protestante, Contre-Réforme

etc.) ont aujourd'hui perdu de leur importance - de leur intérêt?

-, au profit de problèmes historiques tout autant mobilisateurs sur
le plan idéologique (doctrine sociale de l'Eglise82, rapport des

catholiques au fascisme83, renouveau thomiste84, jeunesse catholique

durant l'entre-deux-guerres85, catholicisme libéral86, Inquisition87

etc.). Cette historiographie, qui n'a pas encore fait sa place
aux phénomènes religieux dissidents ou aux autres religions abra-
hamiques88, semble défendre une approche qui intègre pleinement
le champ religieux à son contexte social et politique, refusant en
quelque sorte d'en faire une catégorie marginale ou à part. La
tendance est réjouissante, même si une curiosité plus grande pour
l'anthropologie historique ou la sociologie religieuse pourrait
avantageusement dynamiser une réflexion parfois redondante par-

81 Par exemple: Bernard Andenmatten, «Les Béguines à Lausanne au XIVe siècle»,
80 (1986), 3-29; Bernard Andenmatten et Kathrin Utz Tremp, «De l'hérésie à la
sorcellerie: l'inquisiteur Ulric de Torrente OP (vers 1420-1445) et l'affermissement

de l'inquisition en Suisse romande», 86 (1992), 69-119 ou Pierre Dubuis,
«Le prêtre et sa famille en Valais à la fin du Moyen Age. Quelques remarques», 89

(1995), 89-98.
82 Francis Python, «La doctrine sociale de l'église dans l'enseignement à l'Université

de Fribourg. Approche thématique et essai de périodisation, 1889-1956». 83

(1989)83-119.
83 Fabrizio Panzera, «Les catholiques tessinois face au fascisme (1922-1940)», 84

(1990), 83-94.
84 Philippe Chenaux, «La renaissance thomiste en Suisse romande...», art. cit.
85 Claude Hauser, «La jeunesse catholique du Jura au tournant des années 1930:

entre action catholique et action politique», 85 (1991), 157-170.
86 Isabelle de Vevey, «En marge du schisme vieux-catholique: le dialogue de l'abbé

Charles de Raemy avec Hyacinthe Loyson et ses remous dans le diocèse de

Lausanne (1873-1877), 81 (1987), 151-190.
87 Bernard Andenmatten et Kathrin Utz Tremp: «De l'hérésie à la sorcellerie...», art.

cit.
88 Christine Lauener, «La communauté juive d'Avenches entre 1826 et 1870:

développement et repli sur soi», 88 (1994), 111-130.

144



ce que trop compartimentée. Enfin, on observera que les laïcs,
surtout de jeunes universitaires, occupent désormais une place
prépondérante dans une histoire largement décléricalisée.

*
* *

Que peut-on retenir de ce tour d'horizon historiographique? Les
enseignements nous paraissent être de deux ordres et touchent aussi

bien à l'évolution de la RHES en soi qu'au statut de l'histoire
religieuse en général89. Sur le premier sujet, la croyance en la
valeur apologétique de l'histoire a longtemps stérilisé une pratique
historienne qui n'avait d'autre justification que d'être, en forçant à

peine le trait, un canton plus ou moins subalterne de la pastorale ou
de la théologie. A leur manière, certaines contributions francophones

expriment l'idéal souvent prôné d'une histoire devant
seconder les luttes présentes: le passé devient alors ce réservoir
commode où l'on puise complaisamment la légitimité de quelque
droit ou privilège actuel.

Partie prenante de cette subculture catholique dont elle fut, à

l'origine du moins, une émanation directe, la RHES découvre

pourtant, après examen, des conceptions divergentes de l'apologie.
Ici, les années Besson, dont la quête des origines aura constitué
l'élément moteur, ont valeur d'exemplarité. On y voit en effet à

l'œuvre des tentatives intéressantes visant à rendre compatibles
une recherche historique sérieuse et l'intérêt supérieur de l'Eglise,
la conformité aux exigences de la méthode critique et la fidélité au
dogme catholique. Faudrait-il alors parler d'une apologie raisonnable

ou mieux, constructive, pour la distinguer des libelles grossiers

généralement répandus? En des temps où l'histoire s'identifiait

massivement au positivisme, il n'était certainement pas facile,
pour un historien de l'Eglise membre du clergé, de pousser jusqu'à
son terme la logique critique, sans avoir pour cela à renier son

appartenance confessionnelle.

89 Signalons que cette évolution n'est pas sans présenter quelques traits de parenté
avec la Revue d'histoire de l'Eglise de France (à ce sujet: Claude Savart, «La
Revue d'histoire de l'Eglise de France. Analyse rétrospective», in: R.H.E.F., 68

(1982). 5-29 et Gabriel Le Bras, «La Société d'Histoire ecclésiastique de la France

de 1914 à 1939», in: R.H.E.F., 26 (1940), 5-13).

145



Le problème, particulièrement aigu au début du siècle, a-t-il
pour autant perdu de son actualité? Nous serions tenté de répondre
par la négative, si l'on songe aux réticences qui s'expriment lor-
qu'il s'agit d'appliquer à l'Eglise les mêmes critères scientifiques
qu'à n'importe quelle autre institution humaine. Certes, l'évolution

s'est faite dans le sens d'une distance critique et d'une
indépendance de jugement toujours mieux comprises. Le contenu des

contributions analysées dans ces lignes en fait foi: l'émancipation
de la gouverne ecclésiale ou de toute autre forme de régulation
externe représente, pour l'historiographie du catholicisme suisse,
l'acquis le plus visible et peut-être le plus précieux de ces vingt
dernière années. Pourtant, et là réside l'autre enseignement majeur,
la pratique historienne a été trop subordonnée, par le passé, aux
fluctuations du contexte ecclésial et politique pour considérer cet
acquis comme définitif. Aussi, plus que la satisfaction, c'est la
vigilance qui doit aujourd'hui nous habiter face à une reconfes-
sionnalisation toujours possible de l'histoire religieuse en Suisse.

146



Annexe I: liste des contributeurs francophones 1907-1995

Légendes:

- en caractères gras: nombre total d'articles) publiés) (avec année de parution)
- en caractères «standard»: nombre total de compte(s) rendu(s) publié(s) (idem)

- un astérisque accompagne les contributeurs appartenant au clergé

Aebischer, Paul

Amiet, Robert
Andenmatten, Bernard

Backmund, Norbert R.P*
Bavaud, Georges O.P.*

Beaud, Joseph*
Bedouelle, Guy O.P.*

Bender, Philippe
Benzerath, Michel
Besson, Marius*

Bernus, H.

Blondeau, Georges
Boson, Justin R.P*
Braun, P. M. O.P.*

Campiche, Raoul F.

Castella, Gaston

Chapuisat, Jean-Pierre

Chauvin, Benoît
Chenaux, Philippe
Chevalley, Eric

Chêne, Catherine
Chèvre, André*

Chiffoleau, Jacques
Clement, Paul

Collomb, Alfred*
Coppier, Louis
Cordoliani, Alfred

4
1

2

2

1

3

2

1

3

1

1

16

29

1

3
1

1

6

3
1

2

1

1

1

3

10

24

1926/1928/1931/1934
1983

1986/1992
1987 /1990
1952

1964/1978/1986
1953/1960
1908

1986/1988/1989
1991

1912
1907 / 1908 / 1909 / 1910 / 1911 / 1918 /

1925/1937/1941
1907 / 1908 / 1909 / 1910 /1911/ 1913 /
1943
1913

1927/1928/1929
1925
1941

1914/1921/1923/1928/1932
1924/1925/1927
1956
1988/1990
1991

1992
1991

1994/1995
1946 / 1947 / 1948 / 1949 / 1950 / 1953 /
1954/1962/1964/1969
1947 / 1948 / 1949 / 1951 / 1952 / 1956 /
1957 / 1962 / 1963 / 1964 / 1965 / 1967 /
1972/1973
1990
1951

1929
1924
1955/1957/1958

147



Courtray, Albert dom*

Cravatte, B. O.P.*
Cuenin, G. R.P.*
Dessemontet, Olivier
Donnet, André

Dubois, Frédéric Th.
Dubuis, Pierre

Ducrest, François*

Dupraz, E.*

Dupraz, Louis
Engammare, Max
Fattebert, Silvain*
Favre, Julien*
Favrod, Justin

Fleury, Bernard R.P*

Folletête, Eugène*

Francey, Marcel R.P*
Ghika, Grégoire
Haenni, Gérard R.P*
Hauser, Claude
Hayoz, Jean-Paul

Huot, François O.S.B.*

Jacquin, Alcide-M. O.P.*
Jordan, Joseph

Juret, Colombin O.S.B.*
Kern, Léon
Kirsch, Johann P.*

Labarthe, Olivier
Lauener, Christine

Locateli i, René

Marmier, Henri*
Marquis, André-Jean*

2
2

3

2

3
5

2
1

1

1

1

5

1911 /
1920/
1935
1941

1950
1960
1949
1949

1908/
1993/
1907/
1908/
1909/
1910/
1965/
1989
1987
1907

1992

1907/
1907 /
1926
1908 /
1950
1908/
1910

1948/
1956
1991

1951

1971 /
1971/
1921/
1924/
1924/
1914/
1937/
1908
1907
1972
1994

1988

1939

1972

1913 / 1914/ 1915 / 1916/ 1919/
1922/1932/1933/1934/1935

1909
1995

1908/1912
1923

1915/1916
1933/1936/1941
1976

1912/1920/1921/1930
1908 / 1910 / 1912 / 1914 / 1923 /

1918 / 1925 / 1935 / 1936 / 1937 /

1924/1944/1947

1949

1977

1973/1974/1975
1930/1932 /1933/1935/1936
1960/1961/1971
1926/1929/1933/1949
1917

1938

148



Morard, Nicolas 3 1981/1987/1988
Morenzoni, F. 1 1987

Morerod, Jean-Daniel 2 1988/1990
5 1986/1987/1991

Morin, Germain O.S.B.* 5 1919/1926/1931/1943/1944
Naef, Henri 6 1956/1957/1958/1959/1960
Niquille, Jeanne 12 1916 / 1922 / 1925 / 1926 / 1931 / 1933 /

1934 /1935 /1940 /1959 /1962 /1963
5 1923/1926/1940/1941/1942

Panzera, Fabrizio 1 1990

Paravicini, Agostino 20 1986 / 1987 / 1988 / 1989 / 1990 / 1991 /

1994/1995
Pasche, Véronique 2 1994

Perler, Othmar* 4 1943/1946/1960/1975
1 1949

Perrin, Jean 1 1966

Philipeau, H.-R. 1 1957

Pittet, Romain* 1 1940

Poudret, Jean-François 1 1992

Python, Francis 2 1989/1993
5 1986/1988/1992

Quaglia, Lucien R.P* 2 1944/1945
Radeff, Anne 1 1987

Rais, André 4 1932/1933/1934
Reymond, Maxime 18 1907 / 1909 / 1910 /1911/ 1912 / 1914 /

1915 / 1917 / 1918 / 1920 / 1923 / 1926 /
1935

1 1908

Rebetez-Paroz, Pierre 1 1943

Rieder, Joëlle 1 1989

Roussel, Alfred 3 1910/1911/1913
Rousset, Paul 5 1952/1958/1966/1969/1978
Ruffieux, Roland 3 1960/1961
Santschi, Catherine 3 1977/1985/1988
Serra, B. 1 1932

Stauffenegger, Roger 1988

Steiger, Augustin R.P* 1922

Stein, Ernst 1945

STELLiNG-Michaud, Sven 1939

Stubenvoll, Marianne 1992

Sugranyes de Franch, R 1958

Trezzini, Celestino* 1967

Tribolet, Maurice de 1982

Trisconi, Michela 1993

149



Valazza, Marie-Ange 1 1995

Veuthey, Léon R.P* 1 1933
1 1936

Vevey, Isabelle de 1 1987

Vicaire, Marie-H. O.P.* 78 1938 / 1945 / 1946 / 1947 / 1948 / 1949 /
1950 / 1951 / 1952 / 1954 / 1955 / 1956 /
1957 / 1958 / 1959 / 1960 / 1961 / 1962 /
1963 / 1964 / 1965 / 1966 / 1967 / 1983 /
1985

Vregille, Bernard de* 1 1988

Waeber, Louis* 20 1929 / 1936 / 1937 / 1938 / 1939 / 1940 /
1941 / 1942 / 1944 / 1945 / 1951 / 1953 /
1954/1955/1959

186 1927 / 1928 / 1930 / 1931 / 1932 / 1933 /
1934 / 1935 / 1936 / 1937 / 1938 / 1939 /
1940 / 1941 / 1942 / 1943 / 1944 / 1945 /
1946 / 1947 / 1948 / 1949 / 1950 / 1951 /
1952 / 1953 / 1954 / 1955 / 1956 / 1957 /
1958/1960/1961

Wagner, Peter 1 1915
1 1908

Weck, Marcel de 1 1931

Yerly, Frédéric 1 1992

Zeiller, Jacques 2 1908 /1922
Zeininger, Henri-C. de 10 1943 / 1945 / 1946 / 1947 / 1949 / 1951 /

1952/1953
3 1946/1952

Zufferey, Maurice 1 1983

Zurich, Pierre de 1 1924

150



Annexe II:contribution francophones
(exprimées en % du nombre total de pages)

60t

50 ¦¦

40-

30 •¦

20

1 0

W

111111111111111111111119999999999999999999999901 1 1 223334455566777889971593715937159371593715
ANNEES

151



Annexe III: répartition des contributions francophones par
période (tableau exprimé en %)

100t

MOYENAGE

100 i
90-
80-
70-
60 •

50-
40

30-
20-
1 0 •

Wt+« t+f« l+f
1 11 1111

9 9 9 9
8 8

ANNEES

ANNEES
TEMPS MODERNES

90 ¦¦

80

70-
60 ¦•

50 ¦

40 •

30

20

10--
FH+» «?f« I«

1 1111
9 9 9 9

1111 I 1 1 1

9 9

8 8

ANNEES

152



100 •¦

90-
80--
70--
60 •¦

50 •

40--
30

20

10 +

ANNEES
PERIODE CONTEMPORAINE

i m n i m 11111 m h rfmwwH m i11 m m tmrtnnn i n n 111111111111 Fi » n rfwWm»w Ai
1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1

9 9 9 9 9 9 9 9 9 9 9 9 9 9 9 9 9 9 9 9 9 9 9

0 1 1 1 2 2 3 3 3 4 4 5 5 5 6 6 7 7 7 8 8 9 9

7 1 5 9 3 7 1 5 9 3 7 1 5 9 3 7 1 5 9 3 7 1 5

ANNEES

153



Annexe IV: contributeurs membres du clergé
(tableau exprimé en %)

100 I0'
80

70-
60

50

40

30

20
10

mffffmwwwwwFWmmrmmmm n mrm mm m mwwmh

111111111111111111111119999999999999999999999901 1 1 223334455566777889971593715937159371593715
ANNEES

Annexe V: comptes rendus francophones
(exprimés en % du nombre total de comptes rendus)

80 t
70-

60-

50 ¦

40

30

111UlLku
w t*

111111111111111111111119999999999999999999999901 1 1 223334455566777889971593715937159371593715
ANNEES


	Regard sur la production francophone

