Zeitschrift: Zeitschrift fur schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung fur Schweizerische Kirchengeschichte
Band: 90 (1996)

Artikel: Regard sur la production francophone
Autor: Yerly, Frédéric
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-130267

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-130267
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Regard sur la production francophone

Frédéric Yerly

Anciennes et nouvelles préoccupations

En mai 1937, a I’occasion du deuxieme Congres d’histoire ecclé-
siastique de France, Mgr Grente, évéque du Mans, apostrophait les
membres du clergé pour leur rappeler I'importance de 1’histoire
religieuse, histoire dont il définit les enjeux comme suit:

«Qu’on le veuille ou non, Messieurs, la remarque de Joseph de
Maistre continuera de se vérifier: I’histoire reste une arme de com-
bat qu’un prétre n’a le droit ni de sous-estimer ni de s’interdire;
[...] alors que des rationalistes, ou des ennemis de notre foi, y trou-
vent du charme, et composent, sur ce sujet important, des ouvrages
qui assurent leur renommée, des ecclésiastiques pourvus de talent
[...] resteraient inertes sans se douter que leur insensibilité trahit
leur devoir et qu’elle étonnera, ou scandalisera méme, ceux qui ont
mission de préserver, de guider?».!

Banale charge cléricale lancée dans un contexte réputé hostile a
I’Eglise? Simple éloge circonstanciel adressé, a titre posthume, a
celui qui fut le héraut de la pensée contre-révolutionnaire? Qu’on y
prenne garde: si le theme n’est pas nouveau, la conception d’une
histoire servilement attachée a la cause de 1’Eglise n’en était pas
moins prédominante au sein du clergé. L’idée était d’autant mieux
acceptée qu’elle trouvait a s’appuyer sur une histoire taillée sur
mesure, en France tout au moins. L’histoire ecclésiastique en effet,
telle qu’on la concevait et pratiquait alors, ne cachait pas ses visées
apologétiques, malgré la pression grandissante des conquétes de la

I «L’histoire locale et le clergé», in: Revue d’histoire de 1'Eglise de France [ci-aprés
R.H.E.F], 23 (1937), 384-385.

119



science historique?. Enseignée par des clercs et pour des clercs le
plus souvent, elle était congue comme un simple outil mis au servi-
ce de la formation sacerdotale, pastorale ou religieuse.

Cette facon d’instrumentaliser I’histoire porta longtemps préju-
dice a la wvitalité intellectuelle d’une historiographie catholique
francaise restée a la traine d’une Eglise, elle-méme placée sur la
défensive. Ce n’est que tardivement, aux lendemains de la Deuxie-
me Guerre mondiale pour dire vrai, que cette historiographie fon-
cierement conservatrice dans ses objets et ses méthodes commenca
peu a peu a s’émanciper de la tutelle ecclésiale, gage d’un renou-
veau qui ne s’est guere démenti depuis?. Si I’historique des rela-
tions entre la République et I’Eglise explique pour partie ce choix
apologétique, 1’apaisement progressif des conflits ne signifie pas
pour autant neutralisation définitive des partis pris. A y regarder de
pres, il semble en effet que 1’historiographie religieuse francaise,
sous ses acceptions successives (histoire ecclésiastique, histoire de
I’Eglise, histoire du christianisme), ne soit malgré tout pas parve-
nue a s affranchir totalement de certains a priori théologiques et
ecclésiaux en matiere d’explication du fait religieux.

Qu’il soit devenu ou non une réalité, I’abandon par la recherche
universitaire de tout préjugé confessionnel apparait comme le
point névralgique d’une introspection historienne qui4, avec un
temps de retard, a également touch€ notre historiographie religieu-
se nationale. Signe des temps: en avril 1994, les membres du Grou-
pe de travail pour une histoire cecuménique de 1’Eglise en Suisse
s’accordaient pour dire que jusqu’a une époque récente,

«I’histoire de I’Eglise €tait écrite presque exclusivement dans
une perspective confessionnelle, par conséquent d’une maniére
quelque peu unilatérale; 1’histoire des autres confessions servait
facilement de repoussoir a celle que valorisait I’ historien; les divi-
sions au sein de I’Eglise €taient, en regle générale, imputées aux

2 Pour une évolution sur le long terme, on verra I’ouvrage fondamental de Frangois
Laplanche, La Bible en France entre mythe et critique (XVIe -XIXe siecle), Paris,
A. Michel, 1994.

3 Synthése récente: Francis Python, «D’une approche confessionnelle a une histoire
religieuse universitaire. L'itinéraire de |’historiographie frangaise», in: Revue
d’histoire ecclésiastique suisse [ci-apres RHES], 87 (1993), 33-47.

4 Jean Delumeau (s. la dir. de), L’historien et la foi, Paris, Fayard, 1996.

120



autres; les épisodes sombres du passé €taient souvent occultés et
I’on opposait a la faiblesse de 1’autre Eglise la force de la sienne.
[...] Pour finir, I’histoire de sa propre Eglise ne correspondait pas a
la réalité et I'histoire des autres confessions s’en trouvait défor-
mée».>

Sécularisation de la recherche, perspective cecuménique, renou-
vellement des problématiques, ouverture aux méthodes éprouvées
des sciences sociales: a 1’évidence, les aspirations actuelles de
I’historiographie du catholicisme suisse répondent mieux que par le
passé aux exigences d’une pratique scientifique moderne digne de
ce nom®. Considéré dans son ensemble, le processus qui permit le
passage d’une historiographie confessionnelle et militante a une
historiographie largement sé€cularisée semble se conformer aux
grandes séquences chronologiques généralement adoptées pour le
catholicisme suisse. A cet égard, au méme titre qu’elles furent
fatales a I’ensemble du systéme catholique qui prévalait depuis, en
gros, la création de I'Etat fédéral, les décennies 1950-1960 ont
précipité la marche a la déconfessionnalisation de 1’histoire reli-
gieuse en Suisse. Il n’y a donc pas matieére a remettre en cause les
principales phases, aujourd’hui bien connues’, d’un mouvement
de sécularisation qui, par ailleurs, nous parait 1i€ moins a un chan-
gement de paradigme qu’a une «simple» périodisation de 1’his-
toire.

Cela dit, bien des zones d’ombre subsistent encore qui ont trait
surtout aux modalités selon lesquelles s’est effectué ce processus.
On peut penser d’autre part, ne serait-ce qu’a titre d’hypothese,
que nous nous trouvons en face d’une histoire faite d’aller et

> Préface a I’ouvrage: Histoire du christianisme en Suisse. Une perspective cecumeé-
nique, Geneve/Fribourg, 1995 (pour I'édition francaise), 13.

¢ Dans sa postface a 1’édition francaise de I'ouvrage d’Urs Altermatt Katholizismus
und Moderne, Francis Python constate «la réjouissante vitalité d une historiogra-
phie religieuse [suisse] sans ceilléres et sans tabous, qui ose aborder les problémes
du temps présent en tentant de les modéliser et en leur donnant une large profon-
deur historique» (Le catholicisme au défi de la modernité. L'histoire sociale des
catholiques suisses aux XIXe et XX¢ siecles, Lausanne, Payot, 1994, 326).

7Urs Altermatt; Catherine Bosshart-Pfluger; Francis Python, «Katholiken und
Katholizismus im 19. und 20. Jahrhundert», in: Revue d’histoire suisse [ci-apres
R.H.S.], 41 (1991), 493-511; «Catholicisme, formes ecclésiales et religiosité —
nouveaux champs de recherches. Actes du colloque de Bellinzone, 8 mai 1993», in:
RHES, 87 (1993), 7-82.

121



retour, d’intermittences, de discontinuités, d’hésitations aussi, fort
€loignée en tout cas du modele linéaire habituellement pratiqué
lorsqu’il est question de modernité. Toujours dans cet ordre d’idée,
on ne manquera pas non plus de se demander jusqu’ol les muta-
tions opérées durant ce siécle par 1’historiographie religieuse suis-
se 'ont ét€ sous l’effet de contraintes extérieures, religieuses
autant que sociales et politiques au demeurant. Si I’Eglise, vue sa
nature, ne se distingue pas par ses capacités novatrices, si 1’histoire
montre qu’elle est portée a la ré-action plutdt qu’a I’innovation, en
a-t-11 ét€é de méme pour une historiographie qui, bon gré mal gré,
restait tributaire d’un environnement scientifique remuant?

A toutes ces questions, une étude de la RHES conduite sur le
long terme pourra fournir d’utiles renseignements. Notre analyse se
limitera toutefois aux contributeurs francephones qui, a un titre ou
a un autre, ont écrit dans la RHES de 1907 a nos jours8. Il s’agira
ici, sur la base d’une étude de contenu, d’esquisser a larges traits les
évolutions significatives d’une production francophone dont il sera
difficile d’apprécier 1’originalité par rapport a I’ensemble des
contributions, le point de vue comparatiste nous faisant défaut. Si la
perspective choisie se veut moins quantitative que qualitative,
quelques données chiffrées, livrées par une statistique sommaire,
révelent une présence francophone pour le moins discontinue®.

Mais le nombre ne doit pas faire illusion: la valeur, ou a 1’inver-
se, I'indigence d’une production scientifique donnée est moins une
affaire de pourcentages que de contenu, donc en définitive d’indi-
vidus. Partant de ce principe, nous avons choisi d’organiser notre
analyse en fonction des différents «rédacteurs» francophones qui
ont pris part a I’entreprise de la RHES depuis sa naissance!? . Cet-
te maniere de faire, outre qu’elle peut tenir lieu de périodisation,

8 La liste alphabétique complete est rapportée dans I’annexe 1.
? Voir annexe II.

10 Jusqu’a la fin des années 1970, on parlait volontiers de «rédacteur francophone» ou
de «responsable de la partie francophone» de la RHES Depuis lors, la fonction
porte le titre officieux de «membre (francophone) de la Commission de rédac-
tion». Par commodité de langage, nous utiliserons dans ces lignes 1’expression de
«rédacteur francophone». Les personnes qui ont rempli cette fonction sont les sui-
vantes: Marius Besson (1907-1920). Frangois Ducrest (1921-1925), L.ouis Waeber
(1926-1961), André Chevre (1962-1967), André Chévre et Oscar Gauye
(1968-1986) et Francis Python (depuis 1986).

122



présente 1’avantage de mieux personnaliser une production franco-
phone qui, avec une continuité plus ou moins évidente, porte 1’em-
preinte de «ses» rédacteurs successifs. En effet, sans prétendre
ramener les attributs et les qualités, au sens neutre du terme, d’une
période a la personnalité de tel ou tel rédacteur en charge, il existe
cependant entre les deux composantes un rapport d’identité cer-
tain, ainsi que la présente €tude s’efforcera de le restituer.

Celle-ci s’ouvre avec le premier rédacteur francophone, par
ailleurs membre fondateur de la RHES, Marius Besson
(1876-1945). Son élection, en mai 1920, a la téte du diocése de
Lausanne et Genéve 1’obligea a abandonner le poste de secrétaire
de rédaction qu’il occupait a la Revue. Malgré sa charge épiscopa—
le, Marius Besson continua toutefois, par inclination personnelle a
pratiquer I’histoire. Le premier ouvrage qu il publia apres sa nomi-
nation montre d’ailleurs que 1’ancien titulaire de la chaire d’histoi-
re générale du moyen age a 1’Université de Fribourg entendait bien
demeurer a la pointe du débat historiographique. Au vrai, par son
titre, ce travail condense les tenants et les aboutissants d’un proble-
me qui passionna toute une génération d’historiens au tournant du
siecle et auquel la RHES accordera une large place: I'implantation
et 1a diffusion du christianisme dans I’Occident romain.

«Nos origines chrétiennes»

«L’auteur de ce petit livre a voulu simplement y grouper, en les
mettant au point, les conclusions de divers travaux précédemment
parus sur I’histoire ancienne du christianisme dans la Suisse
romande. Il a recueilli ce que nous savons d’essentiel sur nos
paroisses, nos €évéchés, nos abbayes, depuis leurs origines jusqu’a
la fondation du royaume de Bourgogne (888)».

Le ton relativement modeste de 1’avant-popos traduit mal I’am-
bition intellectuelle qui animait 1’auteur. Avec Nos origines chré-
tiennes!l, Marius Besson rédigea en effet un ouvrage de vulgarisa-

' Nos origines chrétiennes. Etudes sur les commencements du christianisme en
Suisse romande, Fribourg, éd. Fragniére; I’ouvrage a fait I’objet d’une réédition en
1979 (Lausanne, éd. de L’ Aire), augmenté d’une préface de Georges Bavaud.

123



tion qui fait toujours autorité parmi les historiens du haut moyen
age. Comme il le dit lui-mé€me, cet ouvrage se voulait tout a la fois
une synthése et une mise au point de diverses recherches menées
antérieurement. Autant que le theme abordé, c’est 1a démarche sui-
vie qui retiendra notre attention. Rédigé a ’adresse du grand
public, Nos origines chrétiennes permettait a I’historien Besson de
faire ceuvre démystificatrice dans un domaine ot le 1égendaire pré-
valait:

«Certains ont voulu désaltérer la curiosité populaire par des
légendes. Quelques années a peine aprés la mort du Sauveur, sa
parole aurait été portée dans le pays d’Avenches par saint Béat,
dans le Valais par saint Barnab€, a Genéve, par un autre disciple de
saint Pierre, voire 1’apotre lui-méme. De pareils écrits n’ont aucu-
ne consistance et c’est leur faire assez d’honneur que de les men-
tionner».!2

Auparavant, Marius Besson avait donné a la RHES plusieurs
articles, une dizaine environ, généralement dans I’intention de pré-
senter les résultats de recherches en cours!3, parfois dans celle de
répondre a une objection ou de réfuter une opinion!4. Il lui arriva
également, typiquement dans la tradition de 1’histoire érudite, de
publier des documents souvent inédits, aprés les avoir passés au
crible d’une critique sévere!>. Cette maniere de faire, toute de
rigueur et de minutie, valut a I’ensemble de I’ ceuvre scientifique de
Besson une notoriété et une reconnaissance'®, que les ans ne

12 «Nos origines chrétiennes...», op. cit., 14 (édition de 1979).

13 Par exemple: «Mémoire pour servir a I’histoire de Saint Aimé, moine a Saint-
Maurice et premier abbé de Remiremont», 1 (1907), 20-31; «Les évéques de
Geneve d’Abélénus a Bernard (626-892)», 1 (1907), 241-248; «Les premiers
évéques de Bale», 12 (1918), 217-225.

14 Par exemple: «Saint Séverin a-t-il été abbé de Saint-Maurice?» 5, (1911),
205-219; «Regula Tarnatensis», 5, (1911), 296-300.

I5 Par exemple: «Priviléges accordés aux bienfaiteurs de 1"hopital d’ Avenches», 1,
(1967), 224; «Une lettre de Jean d’Arenthon, évéque de Genéve», 2 (1908),
229-230; «La donation d’ Ayroenus a Saint-Maurice (8 octobre 765)», 3 (1909),
294-296.

16 Jean-Pierre Kirsch commenta la thése de Marius Besson («Recherches sur les ori-
gines...», op. cit.) en ces termes: «Lauteur a su réunir et discuter tout ce que peu-
vent nous offrir les scurces de provenance différente concernant ce qu’on peut
appeler les origines ecclésiastiques des trois cités romaines, englobées plus tard-
dans le royaume burgonde; et, disons-le tout de suite, @ moins que des sources

124



paraissent pas avoir entamées. Fait remarquable, I’historien sem-
blait vouloir chez lui se démarquer clairement de 1’apologiste. On
touche avec cette séparation des domaines au trait le plus original
de cette figure de prétre-historien: loin de 1'épopée lyrique ou du
récit édifiant, I’histoire a laquelle Marius Besson s’identifiait était
une histoire raisonnable, «positiviste», consciente de ses limites:
«En Suisse romande, tout le monde I’admet, le christianisme a, dés
le TVe siecle, des adeptes assez nombreux, au moins dans nos
villes; mais le terrain se dérobe, quand on veut préciser davanta-
gex»ll,

L’influence des théories de 1’école méthodique, qui triom-
phaient alors en France, n’est certainement pas étrangere a cet €tat
d’esprit. Pour Besson en effet, I’effort heuristique et critique en
histoire devait primer toute autre considération: «On ne peut rai-
sonnablement s’obstiner a vouloir connaitre ce que 1’état des docu-
ments ne permet pas de savoir»!8. L’Eglise n’avait donc rien a
gagner a entretenir de pieuses et complaisantes légendes. Ce parti
pris épistémologique, qui supposait une lecture impartiale et déta-
chée du passé, €tait plutdt singulier, sinon audacieux en des temps
ou la crise moderniste avivait les craintes des autorités religieuses et
encourageait tous les soupcons. En fait, la démarche pronée par
Besson le rapprochait d’un autre historien de 1’Eglise connu pour
ses travaux critiques, Mgr Louis Duchesne (1843-1922).

A une époque ou la science positive commengait a triompher du
miraculeux et du mythe, Mgr Duchesne tenta une histoire des ori-
gines chrétiennes de 1’ancienne Gaule qui tournait résolument le
dos aux vieilles 1€gendes apostoliques. Ce «dénicheur de saints»,
ainsi le qualifiaient ses adversaires, fut, si ’on en croit René
Rémond, I'un des premiers ecclésiastiques a «introduire la rigueur
scientifique dans I’histoire religieuse et a appliquer au traitement de

nouvelles, inconnues jusqu’ici, ne viennent modifier I'un ou 1’autre point de
détail, sur lequel nous ne sommes pas complétement renseignés, les résultats aux-
quels [M. Besson] est parvenu doivent étre considérés comme définitifs; [cet
ouvrage]| est sans contredit 1'étude la plus compléte et la plus approfondie que
nous possédions sur les origines chrétiennes de la Suisse occidentale» (RHES, 1
(1907), 143).

17 «Nos origines chrétiennes...», op. cit., 14.

18 «Monasterium Acaunense», op. cit., 61.

125



ses sources les régles de la critique historique»!®. Plusieurs de ses
publications, dont les fameux Fastes épiscopaux?®, furent 1’enjeu
de vives controverses au sein de la hiérarchie, qui acceptait mal de
se voir amputer de ses légendes. Reste que 1a méthode développée
par Mgr Duchesne, qui recourait volontiers aux progrés de 1’ar-
chéologie chrétienne, inspira fortement le jeune Besson dans ses
premiers pas d’historien?!. Diversement appréciés et commentés
par les spécialistes au moment de leur parution, les travaux de Mgr
Duchesne recurent un écho favorable auprés des collaborateurs
francophones de la RHES?2. Le fait mérite d’€tre signalé car ¢’était
la défendre une position plutdt atypique dans un contexte globale-
ment hostile23.

Dans sa préface a l'ouvrage de Brigitte Waché, Mgr Louis Duchesne
(1843-1922): historien de 1'Eglise, directeur de I’Ecole frangaise de Rome, Rome,
Ecole frangaise de Rome, 1992, IX. Voir également: Mgr Duchesne et son temps.
Actes du colloque organisé par I’Ecole frangaise de Rome (23-25 mai 1973),
Rome, Ecole francgaise de Rome, 1976.

20 Fastes épiscopaux de I’ancienne Gaule, Paris, éd. Fontemoing, 1907-1915, 3 vol.

21 On pourrait méme parler de dette intellectuelle a son propos: «Les Fastes Episco-
paux de Mgr Duchesne sont entre toutes les mains; sans faire ici 1’éloge de cette
ceuvre, ce qui serait naif, il suffira de dire qu’il resterait bien peu de pages au pré-
sent opuscule s’1l fallait en retrancher ce qui fut au moins inspiré ou facilité beau-
coup par les travaux de 1’éminent Directeur de I'Ecole frangaise de Rome»
(Marius Besson, «Recherches sur les origines...», op. cit., II).

22 Lors de la réédition de I’ouvrage en 1907, Marius Besson commenta les Fastes
épiscopaux en ces termes: «Il est peut-étre regrettable que dans 1’examen des tra-
ditions locales relatives aux origines des églises de Gaule, 1’auteur n’ait pas tenu
compte davantage des objections que la premiéere édition avait soulevées; [...] les
partisans des dites traditions lui reprocheront d’avoir gardé, sauf quelques petites
retouches, ses positions premieres, sans répondre a leurs difficultés. Assurément
nous ne pensons pas que celles-ci aient jamais de chance de modifier dans leur
ensemble les conclusions admises par 1’auteur des Fastes épiscopaux; [cet ouvra-
ge] compte parmi ces livres dont I’historien ne peut vraiment plus se passer, et qui
sont, dans toute la force du terme, des modeles du genre» (RHES, 1 (1907),
314-315); quant a Jacques Zeiller, il recut les tomes 1 et 2 de 1’Histoire ancienne
de I’Eglise de Mgr Duchesne comme suit: «La franchise de 1'auteur déconcertera
peut-étre les tenants d’une certaine apologétique historique, a la fois trop craintive
et trop naivement audacieuse, qui a fait son temps; elle est du moins appréciée
comme il convient par les juges les plus compétents: les historiens de profession,
quelques réserves qu’ils aient pu marquer sur tel ou tel point, reconnaissent le rare
mérite de I’ceuvre» (RHES, 2 (1908), 61-62).

23 Dans le collimateur de Rome depuis la publication de sa thése soutenue en Sor-
bonne (Etude sur ie Liber Pontificalis, Paris, 1877), Mgr Duchesne vit son ouvra-
ge sur I’ Histoire ancienne de I'Eglise (Paris, Fontemoing, 1910-1925) mis a I’in-
dex en septembre 1911 (Brigitte Waché, op. cit., 525-613).

126



Pareille exigence critique, qui n’impliquait pas nécessairement
I’abandon de tout arriére-pensée apologétique, illustre en fait le
retard pris chez les catholiques par la recherche historique. Celle-ci
souffrit longtemps des crispations anti-modernes de Rome qui
voyait dans 1’examen critique du passé une menace au pouvoir de
I’Eglise. Outre qu’elle représentait un moyen de sortir d’un certain
sous-développement culturel face aux progres de la science laique,
I’élaboration d’une histoire raisonnable permit a une partie de I’ €li-
te catholique d’asseoir une identité sur des bases autres que sim-
plement mythologiques. Cette fonction identitaire assignée a 1’his-
toire, qui comprenait parfois un fort versant régionaliste, trouva
dans un domaine ou régnent «inquiétude, scrupule et méfiance»24,
a savoir I’implantation et la diffusion du christianisme, un terrain
d’expression sinon naturel, du moins a la hauteur du défi historio-
graphique a relever.

Au vrai, I’interrogation sur les origines et les premiers dévelop-
pements de la vie ecclésiastique et religieuse en terres romandes
forme la trame de la plupart des contributions francophones de la
R.H.E.S. sous I’«ere» Besson?. Histoire essentiellement régionale
donc, qui cultive le prestige et le goit de la charte, du sceau, de
I’héraldique, du cartulaire. Au plan de la méthode, le travail d’éru-
dition s’y taille la part belle, souvent dans 1’intention de distinguer
les documents authentiques des faux. Sous ce rapport, la critique
reste un passage incontournable, parfois en recourant aux tech-
niques des sciences auxiliaires de 1’histoire (diplomatique, paléo-
graphie, épigraphie, sigillographie). L'établissement et I’édition
systématiques de corpus documentaires apparaissent ainsi comme
les principales préoccupations d’une histoire ou les ambitions syn-
thétiques sont plutdt rares.

Quant a la provenance des contributeurs, elle ne réserve guere de
surprise: les clercs y sont largement majoritaires, avec une forte

24 Henri-Irénée Marrou, De la connaissance historique, Paris, Seuil, coll. Points His-
toire, 1975 (1954 pour I'édition originale), 134.

25 Voir annexe III. Si I’historien, dans la pratique, ne peut se passer des périodes,
celles-ci ont pourtant mauvaise réputation dans la profession. Sans préjuger des
difficultés liées a leur utilisation, nous avons, pour les besoins de 1’exercice, venti-
1€ I’ensemble des articles francophones a |’intérieur de trois grandes périodes clas-
siquement admises, soit «moyen age», «Temps modernes» et «période contempo-
raine». Celles-ci n’ont d’autre valeur qu’indicative.

127



proportion de réguliers2¢. La présence, dés les débuts de la RHES,
de contributeurs provenant du clergé régulier inaugure une tradi-
tion qui, bon gré mal gré, s’est perpétuée jusqu’a nos jours. A
I’époque considérée, les études qu’ils livrent a la RHES s’attachent
pour ’essentiel a faire I’historique de leur établissement religieux
respectif. Ce travail, centré avant tout sur la mise en lumiere des
origines?’, s’accompagne parfois de la publication de pieces justi-
ficatives ou de longues listes nominales de prieurs?8. Austére
besogne dont on espérait qu’elle donnerait aux questions en litige
une solution définitive, en apportant des «preuves» historiques.

Mais le soupgon de partialité qui peése sur certaines études n’est
pas toujours €carté, en attestent les controverses suscitées par les
recherches de dom Albert Courtray. Celui-ci, reprenant 1’ceuvre
inachevée de son confrere dom Zo€i Giraudier, publia en 1914 une
Histoire de la Valsainte?® qui lui valut un compte rendu proprement
incendiaire de 1’abbé Francgois Ducrest30. Sans vouloir justifier en
tout point les décisions prises par I’ancien gouvernement patricien,
notamment lors de la fermeture du couvent en 1778, 1’historien fri-
bourgeois dénonga I’ «odieux réquisitoire»3! que représentait a ses
yeux le livre de dom Courtray a 1’endroit du pouvoir civil.

26 Voir annexe IV.

27 Bernard Fleury, «Quelques notes sur la fondation et la suppression du couvent des
Cordeliers de Grandson», 1 (1907), 133-137; «Notes historiques sur le couvent
des Cordeliers de Grandson», 14 (1920), 260-270 et «Le couvent des Cordeliers de
Fribourg au moyen age», 15 (1921), 2644, 93-121, 193-206, 279-292; dom
Albert-Marie Courtray, «De qui dépendit la Chartreuse de la Valsainte au tempo-
rel, dés 'instant de sa fondation?», 5 (1911), 261-288 et 8 (1914), 93-110,
181-200, 252-278 et chanoine M. Francey, «Le prieuré d’Etoy», 4 (1910),
98-115.

28 «Catalogue des prieurs et recteurs, suivi de mentions inédites sur le personnel et le
nécrologe de La Lance», in: RHES, 2 (1908), 241-265; dom Albert Courtray,
«Catalogue des prieurs et recteurs des chartreuses de La Valsainte et La Part-
Dieu», in: RHES, 7 (1913), 37-52, 81-95, 191-217, 248-281 et 9 (1915), 57-75;
du méme auteur: «Catalogue des prieurs ou recteurs et des religieux de la char-
treuse d’Ittingen», 13 (1919), 33-54, 146-176, 209-236 et 14 (1920), 171-189;
dom Germain Morin, «Les catalogues du Moyen Age des Bibliothéques de I’ Alle-
magne et de la Suisse», 13 (1919), 85-91.

29 Fribourg, éd. Saint-Paul; pour les articles publiés par dom Courtray dans la RHES,
VOIT supra.

30 «A propos de I’ Histoire de La Valsainte de dom Courtray», in: Annales fribour-
geoises, 3 (1915), 116-130.

3 Ibid.; 127,

128



Cela dit, c’est un historien laic qui, avec Marius Besson, reste la
figure francophone dominante des premieres années de la RHES:
Maxime Reymond (1872-1951). Membre influent de la minorité
catholique vaudoise, longtemps chroniqueur de politique étrangere
a la Feuille d’Avis de Lausanne, député au Grand Conseil de 1921
a 1945, M. Reymond acquit une formation historique sur le tard, en
parfait autodidacte32. Auteur particulierement prolixe, il a laissé a la
RHES prés d’une vingtaine d’articles, la plupart rédigés avant
1920. Les sujets que ce spécialiste du haut moyen age y développe
sont multiples, quoique avouant une préférence pour la consolida-
tion du pouvoir épiscopal en Pays vaudois®3. Si1’ceuvre historique
de M. Reymond n’est pas dépourvue d’intérét, force est d’admettre
qu’a la différence d’un Besson par exemple, elle aura mal supporté
le verdict des années. Moins bien que ce dernier, avec qui il lui arri-
va par ailleurs de polémiquer a propos de tel point d’histoire34, M.
Reymond sut faire le départ entre I’homme de science et le catho-
lique engagé.

«Aprés quatre cent ans»

Par bien des aspects, les quatre années durant lesquelles Francois
Ducrest (1870-1925)3 fonctionna comme rédacteur a la RHES,
soit de 1921 a 1925, peuvent €tre regardées comme une période de

32 Rappelons que M. Reymond compte également parmi les membres fondateurs de
la Fédération catholique romande et qu’il fonctionna longtemps comme secrétaire
de I’ Association populaire catholique suisse.

33 Par exemple: «Un conflit ecclésiastique a Lausanne a la fin du XII¢ siecle», 1
(1907), 98-111; «L'évéque de Lausanne, comte de Vaud», 5 (1911), 1-20,
105-121; «Les droits des évéques de Bile et de Lausanne sur le vallon de Saint-
Imier», 8 (1914), 15-24; «Comment |'archevéque de Besancon est devenu sei-
gneur de Nyon», 9 (1915), 241-249; «Aymon de Montfalcon, évéque de Lausan-
ne, 1481-1517», 14 (1920), 28-39, 99-111.

3 Notamment sur la réalité ou non du siege épiscopal d’Avenches (Anzeiger fiir
schweizerische Geschichte, 9 (1902-1905), 15-29, 3742, 75-83). A l'occasion de
cette querelle d’historiens, Marius Besson fit la remarque suivante: «S’il s agit de
fouiller nos archives cantonales, M. Reymond se révéle un habile explorateur a la
main toujours heureuse. Lorsqu’on le rencontre sur le terrain de 1'antiquité chré-
tienne, dans les parages de I'évéché primitif, on devine qu’il se sent un peu moins
a I’aise, encore qu’il soit un compagnon fort agréable» (ibid., 15).

35 Natif de Promasens, F. Ducrest fut ordonné prétre en juillet 1893. Professeur
d’histoire au Collége St-Michel, il entra en 1913 dans la direction de la Biblio-

129



transition. En premier lieu, les thémes proposés aux lecteurs
délaissent progressivement la problématique des origines, au sens
large du terme, pour s’orienter vers des sujets d’étude situés en
aval du moyen age3¢. Rarement abordée au cours des années Bes-
son, I’époque moderne constitue désormais, et pour plusieurs
décennies, le centre de gravité des contributions francophones,
avec en point de mire la Réforme protestante et ses conséquences,
réelles ou supposées. C’est un peu comme si la réflexion historique
avait été¢ modulée en fonction des besoins de la controverse. En
effet, et c’est 1a un second élément a souligner, on assiste durant
ces années-1a a un net durcissement de ton: les contributions fran-
cophones changent quelque peu de style, pour prendre un tour plus
polémique. Dans les rangs catholiques, on semble affiiter ses
armes au travers d’articles qui, plus ou moins conscieminent, figu-
rent les contours de cette subculture catholique, exclusive et totali-
sante.

La tendance en effet, parmi I’élite catholique, est a 1a valorisation
des préceptes chrétiens, unique recours d’un Occident miné mora-
lement et socialement par les «erreurs» du monde modemne. La
dénonciation péle-méle du matérialisme athée, de 1’individualis-
me, du libéralisme, voire de la centralisation étatique s’effectue
dans une conjoncture ou les mérites du Syllabus reviennent a
I’ordre du jour de certaines spheres vaticanes. En 1924, Gaston
Castella, alors jeune professeur d’histoire a 1’Université de Fri-
bourg, publiait dans la RHES les conclusions d’un cours qu’il
venait d’achever sur la Révolution frangaise. Il s’agissait pour lui,
en citant abondamment Jacques Maritain, celui d’Antimoderne, de
démontrer que la Renaissance était, via la Révolution francaise, a la
source de I’ «incroyance moderne»3’7. A I’honneur dans les cercles
néo-thomistes, la filiation Renaissance-Réforme-Esprit des Lu-

théque cantonale et universitaire de Fribourg en qualité de sous-directeur, pour en
devenir, 4 ans plus tard, le directeur. Fondateur des Annales fribourgeoises, il pré-
sida également depuis 1916 la Société d’histoire du canton de Fribourg (Semaine
catholique, 54 (1925), 539-540). Albert Biichi lui a consacré une courte nécrolo-
gie dans la RHES (20 {1926), 69-70).

36 Voir annexe III.

37 «L’esprit de la Révolution», 18 (1924), 200-204 (204 pour la citation).

130



mieres-Irréligion permettait a 1’historien fribourgeois de déplorer la
perte d’un monde chrétien, «disparu dans I’écroulement du moyen
age»3s.

Le souvenir d’une chrétienté médiévale magnifiée apparait éga-
lement en filigrane d’un texte de Joseph Jordan paru la méme
année*. Brossant a grands traits 1’évolution des relations entre la
Confédération et I’Eglise, 1’auteur prenait prétexte de ce rapide
historique pour laisser entendre qu’en ce domaine, une rupture
s’était opérée avec la Réforme:

«En somme, malgré quelques conflits, notre pays resta, durant
ce moyen age, profondément attaché a 1I’Eglise, manifesta bien un
certain esprit laique [sic], mais nullement antireligieux, voulut tou-
jours réformer le clergé, et enfin entretint a I’ ordinaire d’excellents
rapports avec les évéques et les Papes. Les quelques conflits que
nous avons signalés étaient presque inévitables. [...] Aussi ces
luttes apparaissent-elles a leurs contemporains comme des débats
de compétences qui troublaient de temps en temps la solide union
entre la Confédération et I’Eglise».40

Mais la présence de deux catholiques au Conseil fédéral depuis
1919 et le rétablissement de la nonciature en juin 1920 n’ont-ils
pas eu justement pour effet de dépassionner sensiblement les
rapports entre 1’Etat fédéral et la minorité confessionnelle? Si
Jeanne Niquille, dans un article rigoureux et bien documenté, sug-
gére que les catholiques furent des Confédérés plus loyaux qu’une
certaine historiographie protestante ne voudrait le faire croire#!, la

38 [bid., 202. «Logiquement, la renaissance de 1'idéal paien aurait dii conduire 1'Eu-
rope au naturalisme radical. Mais les masses €taient encore profondément chré-
tiennes; I’Eglise se ressaisit; on eut un humanisme chrétien. Le classicisme francais
du XVIIe siecle fut, en un certain sens, une réaction catholique, monarchique et
nationale, contre la révolution humanitaire européenne. Mais la source naturaliste
et rationaliste n’était pas tarie: elle devint, au X VIII¢ siécle, le courant voltairien et
encyclopédiste. Envisagée de ce point de vue, la Révolution francaise est donc un
renouveau du naturalisme paien du Quattrocento» (ibid., 202-203).

39 «L’Eglise et la Confédération jusqu’a la Réforme», 18 (1924), 109-135.

4 Ibid., 135.

41 «La combourgeoisie des cantons catholiques et du Valais et son renouvellement en
1623», 16 (1922), 218-230; a propos de cette combourgeoisie, qui groupa a |’ori-
gine les cantons et demi-cantons de Lucerne, Uri, Schwyz, Unterwald, Zoug et
Fribourg, 1’auteure écrit: «C’était, en fait, un premier Sonderbund catholique;

131



difficulté pour une frange d’entre eux de résorber totalement la
double commotion du Sonderbund et du Kulturkampf traverse
I’étude de Mgr Eugene Folletéte, curé doyen de Porrentruy, consa-
crée a I’évéque jurassien Eugene Lachat*2. Autant que le cardinal
Mermillod, son cadet de six ans, Mgr Lachat fut, selon son hagio-
graphe, la victime «des mémes troubles religieux et du méme
ostracisme de la patrie ingrate envers ses meilleurs fils»43. Les
épreuves du premier ne cédaient en rien a celles endurées par
I’évéque du diocese de Bale: alors que les catholiques suisses com-
mémoraient bruyamment le centenaire de la naissance de Gaspard
Mermillod, 1’association des deux prélats dans un commun marty-
re servait a rappeler que la restauration de la paix religieuse en
Suisse avait ét€ payée au prix fort:

«Tous deux honnis, calomniés, livrés a la vindicte publique,
représentés comme des citoyens dangereux, ennemis de 1’Etat,
seuls responsables des maux immenses qui s’ abattaient sur le pays
[...]; tous deux affligé€s, dans I’amertume de leur exil, des coups
violents et répété€s portés a leur diocese: spoliation et profanation
des églises, introduction du schisme, persécution du clergé fidele,
poursuivi a cause de sa fidélité méme a I’évéque; tous deux errants
en quéteurs sur les chemins de |’étranger pour subvenir aux
besoins pressants de leur église et de leur clergé dépouillés; tous
deux enfin sacrifiés, I’un dans 1’apothéose de la pourpre cardinali-
ce, I’autre dans 1’éclat de la dignité archiépiscopale».

Une analyse de contenu laisse dans 1’ombre bien des interroga-
tions, par exemple les raisons qui ont motivé la publication d’ar-
ticles de ce type: pareille décision résulte-t-elle d’un changement

I’expression est de [Johannes] Dieraurer et elle se justifie pleinement. Mais en
I’occurrence, les catholiques n’avaient fait que suivre I’exemple donné par Zurich
et la combourgeoisie chrétienne; ils avaient adopté et réalisé la maxime de Zwin-
gli: Beatioresque sunt amicitiae, quae fide durant, quam ad quas instrumentis
cogimur. Et leur alliance, dont la teneur fut d’abord gardée secrete, résista au choc
des deux guerres de Cappel et fut respectée aussi bien par la premiére que par la
seconde paix nationale» (ibid., 219).

42 «Un évéque jurassien: Monseigneur Eugéne Lachat. Esquisse biographique», 19
(1925), 19-38. L'article reprend une conférence de 1'auteur prononcée 1'année
précédente devani la «Section historique» du Katholikentag de Bale.

4 Ibid., 19.

#“ Ibid., 19-20.

132



général d’état d’esprit sous la pression de la conjoncture ou s’ex-
plique-t-elle d’abord par 1’action volontaire d’un rédacteur, en
I’occurrence Frangois Ducrest? Si le temps que ce dernier passa au
sein de la rédaction de la RHES fut trop bref pour déceler les
signes d’une possible influence de sa part, le probléme se pose en
des termes différents avec son successeur, Mgr Louis Waeber
(1882-1961). La forte personnalité du chanoine*, sa longue activi-
té de rédacteur, preés de 35 années, les trés nombreux articles et
comptes rendus qu’il donna a la RHES jusqu’a sa mort forment les
soubassements d’une ligne rédactionnelle que 1’on appréciera,
avec le recul, comme relativement homogene. Stables, les prin-
cipes qui la gouvernent reposent sur quelques recettes éprouvées
dont on attendait qu’elles ne bouleversent en rien 1’édifice de cette
contre-société catholique alors a son apogée. En reproduisant indé-
finiment les cadres sociaux et physiques ou la religion catholique
s’est prioritairement inscrite au cours des siécles (paroisse, diocece,
abbaye, établissement hospitalier etc.), les études publiées n’ ont pu
en effet que conforter, tout en les épousant, les vues d’une Eglise
tridentine soucieuse de stabilité, d’ordre et de tradition.
Considérées dans leur ensemble, les années Waeber ne sont
donc guere enclines a innover. Elles perpétuent massivement
I’idéal d’une pratique historienne enracinée dans le local et le
régional, ne s’ouvrant qu’occassionnellement a des horizons géo-
graphiques et problématiques plus larges+6. Cette historiographie,

45 Originaire de Tavel et Schmitten, Louis Waeber fut ordonné prétre le 22 juillet
1906. En mai 1917, il devint membre du Chapitre de Saint-Nicolas, ou, des apres
1'érection de 1'église en cathédrale (1924), il fut élévé a la dignité de Grand
Chantre. Reprenant en 1920 I’enseignement de Mgr Besson au Grand Séminaire
(histoire ecclésiastique), celui-ci en fit son Vicaire général en 1934, charge qu’il
continua d’exercer sous 1’épiscopat de Mgr Charri¢ére. En tant qu’historien, Louis
Waeber doit sa réputation a 1’ouvrage qu’il rédigea avec Aloys Schuwey: Eglises
et chapelles du canton de Fribourg, Fribourg, St-Paul, 1957; c’est du reste en rai-
son de cette publication que |I’Université de Fribourg lui décerna le titre de docteur
honoris causa. On trouvera une liste des publications du chanoine dans les
Annales fribourgeoises, 43 (1958), 21-22. Voir également: Semaine catholique,
90 (1961), 315-317 et RHES, 55 (1961), 89-90.

4 Font exception les articles de Paul Rousset sur le phénomeéne des croisades
(«Deux expériences pluralistes dans 1'Europe du XII¢ siécle», 46 (1952), 113-129
et «A propos de |’ Elucidarium d’Honorius Augustodunensis. Quelques problémes
d’histoire ecclésiastique», 52 (1958), 223-230). Compilateur de sources

133



qui conserve une forte imprégnation territoriale certes, mais égale-
ment confessionnelle, demeure 1’apanage d’historiens érudits,
dont les travaux par ailleurs ne manquent parfois pas de mérite ni
d’intérét. Parmi eux, on recense un nombre appréciable de clercs
réguliers, au moins jusqu’au sortir de la Deuxieme Guerre mondia-
le4’. Dans les années 1950 1960, leur présence se fait plus rare,
encore que 1’histoire des monasteres et abbayes continue d’avoir
ses adeptes.

S’agissant des périodes couvertes, les XVIe et XVIIe siecles
constituent le champ d’investigation principal d’une historiogra-
phie qui ne s’aventure guere dans les eaux contemporaines. L’ his-
toire des XIXeet XXe siecles lui reste toujours étrangere. A 1I’évi-
dence, la Révolution frangaise, chargée des pires griefs par la
majorité du clergé, fonctionne ici comme une ligne Maginot, un

anciennes ou récemment mises a jour, P. Rousset a écrit sur les croisades plusieurs
ouvrages novateurs, qui sont trés vite devenus des classiques du genre (notamment
son premier intitulé: Les origines et les caracteéres de la premiére croisade, Neu-
chatel, La Baconniére, 1945). La RHES publiera ultérieurement trois autres
articles de cet historien tenant d’une histoire des idées, voire des mentalités
(«Rutebeuf poete de la croisade», 60 (1966), 103-111; «La femme et la famille
dans I’ Histoire ecclésiastique d’ Orderic Vital», 63 (1969), 58-66 et «Un huguenot
propose une croisade: le projet de Frangois de la Noue (1580-1585), 72 (1978),
333-344).

47 Qutre les travaux de dom Courtray («Essai de catalogue des Chartreux de La Val-
sainte et de La Part-Dieu», 26 (1932), 59-66; 27 (1933), 19-34; 28 (1934), 40-50,
129-140, 214-223, 272-283; 29 (1935), 45-60, 122-122), signalons ceux de dom
Germain Morin («Douze lettres inédites de personnages ecclésiastiques du XIIIe
siécle», 20 (1926), 127-138; «Le Missel de Payerne», 25 (1931), 102-111; «La
légende de I’ «<Engelweihe» a Einsiedeln» 37 (1943), 1-7 et «Un bréviaire clunisien
du XTI siecle a la Bibliothéque de Fribourg», 38 (1944), 209-213), de Léon Kern
(«Note pour servir a I’histoire des prieurés de bénédictins de Quartino et de Gior-
nico», 31 (1937), 387-391 et «Autour du proces d’Hugues Géraud, évéque de
Cahors», 32 (1938), 1-7) et de I'historien de la Maison du Grand-St-Bernard,
Lucien Quaglia («S. Bernard de Montjou d’aprés les documents liturgiques», 38
(1944), 1--32 et «L’habit des chanoines du Grand-Saint-Bernard», 39 (1945),
33-46).

48 Paul Clément, «Nécrologe de la Maigrauge. Catalogue des fondations», 45
(1951), 293-313; Alfred Cordoliani, «Les manuscrits de comput ecclésiastique de
|’ Abbaye de St-Gall du VIIIe au XIIesiécle», 49 (1955), 161-200; «L'évolution du
comput ecclésiastique i St-Gall du VIIIe au XI¢ siecle», 49 (1955), 288-323 et
«Les manuscrits de la bibliothéque de Berne provenant de 1’abbaye de Fleury au
XIe siecle», 52 (1958), 135-150.

134



seuil psychologique qu’on n’ose franchir, moins par prudence heu-
ristique que par choix idéologique. Si on I’aborde, c’est unique-
ment pour mieux en souligner les désastres:

«Comme partout ou elle s’installa a demeure, la Révolution
francaise accumula, dans la principauté de I’Evéché de Bile, les
mémes ruines et poursuivit la méme ceuvre d’impiété, et partout
elle constitua une dure et longue épreuve, morale et matérielle,
pour le clergé de ce diocese. [...] La vieille Suisse n’a connu les
coups de l'impiété révolutionnaire qu’en 1798; et s1 graves
qu’aient pu en étre les dommages, 1’invasion passa rapide comme
un torrent furieux».4°

On notera cependant que par rapport aux années précédentes, il
est fait un usage plus systématique du compte rendu, tant sur le
plan quantitatif que qualitatif>>. A cet égard, la parution des
volumes successifs de 1I’Histoire de I’Eglise>! d’ Alcide-Mannes
Jacquin, professeur a 1I’Université de Fribourg, de la Geschichte
der Pdpste5? de Ludwig von Pastor, de la Papstgeschichte der
neuesten Zeit53 de Joseph Schmidlin, de 1’ Histoire des Papes* de
Gaston Castella, de la monumentale Histoire de I’Eglise” dirigée
par Augustin Fliche et Victor Martin ou de 1’ Histoire illustrée de

49 Eugéne Folletéte, «Le clergé de I’ Ancien Evéché de Béle durant la Révolution», 31
(1937), 301-310, 392-402 (301 et 402 pour la citation).

30 Voir annexe V.

51 Histoire de I'Eglise, Paris, Desclée, 1928 1948, 3 vol. (voir: RHES: 24 (1930), 254
et 31 (1937), 315-317).

52 Geschichte der Pipste seit dem Ausgang des Mittelalters, Freiburg i. Br., Herder,
1927-1933, 11 vol. (voir RHES: 21 (1927), 156-160, 316-319; 25 (1931),
299-302; 26 (1932), 214-216, 302-308; 27 (1933), 139-143, 299-303; 28
(1934), 150-155, 299-304; 29 (1935), 286-293 et 30 (1936), 142-148).

53 Papstgeschichte der neuesten Zeit, Miinchen, Verlag Kosel u. Pustet, 1933-19309,
4 vol. (voir RHES: 28 (1934), 304-308; 30 (1936), 75-80, 341-344 et 34 (1940),
71-75).

54 Histoire des Papes, Zurich, éd. du Fraumunster, 1944-1945, 3 vol. (voir RHES: 40
(1946), 61-67, 157).

55 Histoire de 1’Eglise depuis les origines jusqu’a nos jours, Paris, Bloud et Gay,
1934-1951, 21 vol. (voir: 29 (1935), 317-320; 30 (1936), 90-91; 32 (1938),
309-313; 33 (1939), 262-266, 345-351; 41 (1947), 65-73, 236-247,247-251; 43
(1949), 70-77; 44 (1950), 220-229, 297-309; 45 (1951), 314-318; 46 (1952),
151-153, 238-240; 47 (1953), 151-156; 48 (1954), 73-77 et 51 (1957), 59-61).

135



I’Eglise’® publiée sous la direction de Georges de Plinval et
Romain Pittet sera 1’occasion, pour le chanoine Waeber, de produi-
re a chaque fois d’amples et méticuleux commentaires critiques,
ou on lit 1a conception d’un catholicisme traditionnel, conservateur
quoique modérément ultramontain. Sans avoir livré un seul article
a la RHES, le Pére Marie-Humbert Vicaire (1906—1993) rédigera
également, dés 1938, un nombre important de comptes rendus,
généralement d’ouvrages ou de travaux parus en Belgique>’.

Cela dit, le trait distinctif des années Waeber est a chercher
ailleurs. Il réside, selon nous, dans la place qui fut réservée, coté
francophone, aux questions relatives a la Réforme protestante.
Quand bien méme il n’apparaitrait pas explicitement dans 1’ intitu-
1€, le sujet filtre a travers maintes €tudes parues au cours de cette
période. Doit-on vraiment s’en étonner alors que 1’entre-aeux-
guerres est tout entier marqué par une nette reprise de la polémique
entre catholiques et protestants*8? En 1925, Jacques Maritain,
récemment converti, lance un pamphlet acrimonieux: Trois Réfor-
mateurs, Luther, Descartes, Rousseau (Paris, Plon). Dans cet
ouvrage, qui valut a Maritain de publiques inimiti€s>?, 1’animateur

6 Histoire illustrée de 1’'Eglise, Geneve, éd. de 1I'Echo illustré, 1946-1948, 2 vol.
(voir RHES: 39 (1945), 67-69, 302-307; 40 (1946), 150-153, 318-322; 41
(1947), 165-169, 335-338 et 42 (1948), 145-148, 323-326).

7 Notamment ceux de la collection des Analecta Vaticano-Belgica ou du Bulletin de
I'Institut historique belge de Rome; selon son nécrologue, Guy Bedouelle, le Pere
Vicaire a également «rendu compte des activités et des publications dans le domai-
ne de I'histoire ecclésiastique suisse dans la Revue d’histoire ecclésiastique de
Louvain» (RHES, 88 (1994), 198).

3% Guy Bedouelle, «Les historiens catholiques et la Réforme protestante», in: Revue
de Théologie et de Philosophie, 118 (1986), 131-144; Olivier Blanc et Bernard
Reymond, Catholiques et protestants dans le Pays de Vaud. Histoire et population
1536-1986, Geneve, Labor et Fides, 1986, 9-131; Gérard Guisolan, La Broye
vaudoise et fribourgeoise dans I’entre-deux-guerres. Histoire comparative, Fri-
bourg, éd. Universitaires, 1992, 93—139.

9 Philippe Chenaux, «La renaissance thomiste en Suisse romande dans les années
1920», in: Urs Altermatt (s. la dir. de), Schweizer Katholizismus zwischen den
Weltkriegen 1920-1940, Fribourg, éd. Universitaires, 1994, 27-44; texte repris
dans: RHES, 85 (1991), 119-138; du méme auteur: «Le milieu maritain», in:
Nicole Racine et Michel Trebitsch (s. la dir. de), Sociabilités intellectuelles. Lieux,
milieux, réseaux, Paris, Cahiers de I'Institut d’histoire du temps présent, n° 20
(1992), 160-187 et «Jacques Maritain et la Suisse romande», in: Nova et Vetera, 68
(1994), 280--293.

136



du cercle de Meudon s’en prend violemment a ces fossoyeurs de la
civilisation occidentale que représentaient, a ses yeux, les trois per-
sonnages précités. La méme année, 1’abbé Charles Journet
(1891-1975), alors vicaire a I’église du Sacré-Ceeur a Geneve, fait
paraitre L’esprit du protestantisme en Suisse (Paris, Nouvelle
Librairie naticnale), dans lequel il flétrit une croyance qui n'est,
selon lui, que «pseudo-évangélisme et pseudo-surnaturalisme»-.

Si elle tarda a se mettre en place, la réplique protestante finit par
trouver son porte-parole, en la personne d’Albert-Oscar Dubuis,
pasteur a Chardonne et auteur d’un libelle au succes retentissant, Le
Voile déchiré ou le génie du protestantisme®0. Mais le point culmi-
nant de la polémique fut sans conteste atteint en 1933, date choisie
par Mgr Besson pour publier un ouvrage destiné a faire époque,
Apres quatre cent ans (Geneve, éd. Jacquemoud). Avec ce livre,
échange épistolaire fictif entre un curé et un pasteur, Marius Besson
asseyait définitivement sa réputation de controversiste, «aussi
aimable dans son allure que redoutable dans ses effets»6!.

Ce retour a l’offensive, qui ne se départit pas d’un certain
conformisme doctrinal, fédére les catholiques derriére leurs chefs,
dans des passes d’armes idéologiques et historiques que les
besoins de la Défense spirituelle d’abord, de la Deuxiéme Guerre
mondiale ensuite n’atténueront en définitive qu’a peine. Attitude
résolument triomphaliste donc face a des protestants qu’inquiétait,
non sans raison d’ailleurs, le renouveau thomiste des années
1920-1930. Portés par un courant dont ils furent a la fois les
garants et le produit direct, plusieurs contributeurs francophones
de la RHES tentent d’apporter leur caution d’historien au débat, en
visitant et revisitant ces siécles qui consommerent la rupture avec
les «freres séparés». A 1’arrivée, le bilan de cette introspection his-
torique apparait d’une valeur fort inégale, le bon alternant avec le
moins bon, voire I’anecdotique. Au vrai, on ne semble que diffici-
lement résister a la tentation du discours légitimant dans ce qui res-
semble, aujourd’hui, 2 un dialogue de sourds entre deux parties
décidées a ne rien se concéder I'une 1’ autre.

60 Lausanne, éd de La Concorde, 1929.
61 Bernard Reymond, «Catholiques et protestants: la grande controverse de 1933», 1n:
Gazette de Lausanne des 26 et 27 juillet 1986.

137



Les préoccupations affichées par les études ayant pour théeme la
Réforme peuvent étre classées en deux catégories. D’abord, on
tient 2 mettre en exergue 1’esprit de résistance dont firent montre
certains cantons ou régions catholiques face au prosélytisme de la
religion adverse. Ainsi de la ville de Porrentruy et de sa population,
conjurant le «péril» protestant représenté ici par le réformateur
Guillaume Farel:

«Menacé [...] au sud, a I’est et a I’ouest par la marche en avant
de la nouvelle religion, Porrentruy ne serait-il pas aussi entrainé
dans le mouvement? La situation semblait d’ailleurs favorable aux
entreprises des novateurs. Le monde était en travail et les idées
d’indépendance et de rénovation dans tous les domaines fermen-
taient dans la société, et si elles ne parvenaient pas a trouver leur
issue naturelle, elles risquaient de faire tout éclater. [...] Jusqu’ici,
il n’y a eu que des infiltrations souterraines de la nouvelle doctrine.
Avec Guillaume Farel, le fougueux réformateur dauphinois, com-
mencent les attaques directes [...]. Mais Porrentruy resta, au
milieu de tant de régions arrachées a 1’Eglise, fidele a la foi catho-
lique et ce sera toujours, a travers les siécles, un signe distinctif de
sa physionomie et le plus beau fleuron de sa couronne».%?

L’Histoire et ses enseignements exigeaient donc des catholiques
de redoubler de vigilance face aux doctrines qui, de tout temps, ont
menacé leur religion. L’occasion n’était que trop propice alors
pour évoquer, en guise de rappel, le role et I’action de ceux grace a
qui la cause du catholicisme avait fini par triompher, en amont et en
aval de 1a Réforme: les Jésuites et leurs colleges®3, tel ou tel ecclé-
siastique méritant®* et, bien siir, I’autorité civile:

«Le probléme posé un peu partout dans la premiére moitié du
XVIe par la crise religieuse fut tranché a Fribourg au cours des
années 1522 a 1530. Sans avoir été aussi grave qu’ailleurs, 1’alerte
avait ét€ chaude. [...] A Fribourg méme, la cause du catholicisme

62 Eugéne Folletéte, «Les tentatives de la Réforme & Porrentruy, au XVIe siecle», 30
(1936), 25-36 (25-26 et 35 pour la citation).

63 Louis Waeber, «La premiére translation des reliques de saint Canisius (1625)», 36
(1942), 81-106 et surtout Joseph Jordan, «Le P. Jacques Gachoud, jésuite fribour-
geois (1657 1726)», 54 (1960), 282-302 et 55 (1961), 1-20, 168-190, 288-308.

64 Louis Waeber, «Un curé, le doyen Loubli de Berne, dont Fribourg eut de la peine
de se débarasser [sic]», 48 (1954), 1-16, 275-305 et 49 (1955), 3442, 107-124.

138



est en somme gagnée des la fin de 1530. Elle 1’a été grace a la fer-
meté — d’aucuns diront 1’intransigeance — du gouvernement, éner-
gie qui n’a d’égale que I'insistance mise par Berne a implanter la
Réforme chez lui, ainsi que dans les milieux ot il estimait pouvoir
exercer son influence».

Mais I’Eglise catholique, a lire certains articles, n’avait assuré sa
pérennité, dans les contrées qui lui seront restées fideles, pas uni-
quement griace a I’intervention du bras séculier ou a 1’action de
quelque expédient occasionnel: elle le devait avant toute chose a la
capacité qu’elle eut, deés le Concile de Trente en particulier, de
réformer ses structures en profondeur. L’attachement des popula-
tions au catholicisme, 1’ardeur religieuse d’une paroisse dépen-
daient en grande partie du zéle du clergé, de I'impeccabilité de ses
meeurs, de la qualité aussi de sa formation intellectuelle et théolo-
gique. On eut dés lors comme autre préoccupation majeure, celle de
mettre en valeur 1’activité de I’Eglise tout au long de la réforme tri-
dentine:

«Que le succes d’une restauration religieuse dépendit au pre-
mier chef de la réforme du clergé, c’était chose admise par les inté-
ressés eux-mémes [...]. Aprés 1620, I’amélioration du clergé est
manifeste. En 1626 le brevet d’un nouvel official ne contient plus la
clause spéciale concernant le concubinat des prétres et quelques
années plus tard, en 1630, le compte des concubinaires est suppri-
mé. [...] A ce moment aussi la guerre de Trente Ans commence ses
ravages dans le diocese, et surtout dans les doyennés d’ Alsace. La

65 Louis Waeber, «Le prédicateur de Fribourg et son conflit avec Berne au moment de
la Réformation», 45 (1951), 1-12, 115-145 (1-2 pour la citation); dans un autre
article paru quelques années apres, L. Waeber redit tout le bien qu’il pensait du
gouvernement fribourgeois: «[Celui-ci] fut ferme, mais souple en méme temps. Il
restait fidéle a la foi des ancétres, entendant par-dessus tout demeurer dans la ligne
qu’ils avaient tracée. Soutenu, stimulé méme par quelques membres du clergé,
aidé surtout par la protection d’En-Haut, objet de cette mystérieuse prédilection
dont fait ceuvre la Providence [...], Fribourg, a une époque troublée, entouré de
puissants voisins qui s’étaient prononcés en sens contraire, sut tenir téte au danger,
esquiver la menace et conserver au pays le trésor de la foi» («La réaction du gou-
vernement de Fribourg au début de la Réforme», 53 (1959), 105-124, 213-232,
290-318).

139



terrible catastrophe fera des coupes sombres dans le clergé balois
que ces événements, avec leur cortege d’horreur, achéveront de
purifier, en soumettant sa fidélité a la plus rude des épreuves» .66

En finir avec le Kulturkampf?

En 1963, a I’occasion du centenaire de I’accession au siege €pisco-
pal balois de Mgr Lachat, 1’abbé André Chevre®’, successeur du
chanoine Waeber au sein du Comité de la RHES, pouvait écrire:
«Le hasard veut que ce centenaire tombe sur 1’année du deuxie-
me concile du Vatican. La coincidence est curieuse. On sait en effet
que les événements qui ont valu a cet évéque de Béle de passer
dans I’histoire comme champion de la foi et défenseur intrépide
des droits de I’Eglise sont étroitement li€s au premier concile du
Vatican, auquel Mgr Lachat assista et prit une part active. En effet,
la phase aigu€ du Kulturkampf, la persécution religieuse, dont ce
prélat fut la victime, eut pour origine la décision conciliaire relati-
ve au dogme de I'infaillibilité pontificale [...]. Mais les idées, les
partis et les hommes ont évolué depuis. [...] Aujourd’hui, et pour ne
parler que de nos pays, une Eglise catholique respectée, une papau-
té€ au prestige immense sont généralement libres de leurs mouve-
ments, surtout sur le plan doctrinal. Les rapports entre les deux

¢ André Chevre, «Apres le concile de Trente. L’évéque de Bale réforme son clergé»,
45 (1950), 17-36, 111-137 (18 et 121-122 pour la citation); du méme auteur: «La
premiére visite ad limina des évéques de Bile apres le concile de Trente», 40
(1946), 82-100; «A propos d’un échange de territoires entre 1’évéque de Bale et
I’archevéque de Besangon vers les années 1600», 41 (1947), 1-18, 101-121; «La
restauration religieuse tridentine dans le diocése de Bile — Le nonce a I’ceuvre», 42
(1948), 11-22, 107-123.

67 Originaire de Mettemberg, prés de Delémont, A. Chévre est né en 1912. Aprés des
études menées a la Faculté de théologie de Lucerne et a I'Université grégorienne de
Rome, I'intéressé soutient sa thése de doctorat a 1’Université de Fribourg en 1944
(L' officialité du diocese de Bale a Altkirch a I'époque de la Contre-Réforme
1565-1630, Fribourg, éd. St-Paul, 1946). Il ccnservera son poste de co-rédacteur &
la RHES jusqu’en 1986 (Pierre-Olivier Walzer (s. la dir. de), Anthologie jurassien-
ne, Porrentruy, Société jurassienne d'Emulation, tome 2, 433-436).

140



pouvoirs sont bons et les grandes assises de 1’Eglise a Rome
n’éveillent qu’intérét et sympathie, tout au plus de I'indifférence,
mais pas d’hostilité. Les confessions religieuses sont animées d’un
esprit cecuménique réel et prometteur». 68

Une quinzaine d’années plus tard, le chanoine Georges Bavaud,
€galement porté par I'élan conciliaire, se proposait de mettre en
regard les écrits du chanoine Fontaine (1754—1834) sur la toléran-
ce religieuse et la déclaration de Vatican Il Dignitatis humanae sur
la libert€ religieuse:

«Le chanoine Fontaine [...] souhaitait ardemment que les chré-
tiens soient attentifs a ce que le Ile Concile du Vatican appelle les
«signes des temps». Il avait vu sans regrets s’écrouler 1’Ancien
Régime, et I'un des probléemes cruciaux de I’époque était celui de la
liberté religieuse. En 1800, il aborde cette question dans un petit
livre intitulé: Un mot sur la tolérance religieuse d’apres les
lumieres de la raison».%

Si 'optique problématique choisie par le chanoine Fontaine
I’obligea a dissocier d’une certaine maniere orthodoxie et ortho-
praxie, «puisque catholiques et protestants s’accordent face a la
«morale» alors qu’ils divergent en présence du «dogme»», il en
allait difftéremment de Vatican [I, qui évita «absolument cette dis-
sociation que le curé de Villaz-St-Pierre jugeait a juste titre fort
contestable»70. Les Peres conciliaires, en situant leurs propos dans
une perspective résolument universelle, auront donc placé€ la ques-
tion de la liberté religieuse et, subs€équemment, de la tolérance aux
autres confessions, a un niveau plus élevé encore que celui du cha-
noine Fontaine, «préoccupé par un probléme pratique valable pour
la Suisse du début du XIXe siecle»’!.

La remise a I’honneur de la pensée d’un ecclésiastique fribour-
geois ami des Lumieres et préoccupé de tolérance religieuse s’ ac-
cordait bien avec les exigences du dialogue cecuménique instruit

68 «Mgr Eugene Lachat, évéque de Bale. A propos d’un centenaire 1863-1963», 58
(1964), 119-133 (119-120 pour la citation).

6 «Le chanoine Fontaine face au probléme de la liberté religieuse», 72 (1978),
345-355 (345 pour la citation).

0 Jbid., 354.

1 Ibid.

141



par Vatican I172. Acteur engagé du rapprochement interconfession-
nel, le méme chanoine Bavaud examinait, dans un autre article, la
désunion des catholiques et des protestants a la lumiere des
réflexions du réformateur vaudois Pierre Viret (1511-1571) sur
son enfance catholique’3. Ministére sacerdotal, dévotion aux
saints, vie liturgique, célébration du mariage, priere pour les morts,
piété populaire: I’analyse systématique des positions et de 1’ensei-
gnement de Pierre Viret par rapport a la théologie catholique aide-
rait-elle 2 une meilleure intelligence des controverses passées et
présentes, partant a une réconciliation plus prompte entre catho-
liques et protestants’4? Plus largement, cette commune référence a
Vatican II, tant chez 1’abbé Cheévre que chez le chanoine Bavaud,
postulait-t-elle une pacification des mémoires dans 1’intention de
travailler a2 une lecture moins partielle et partiale du passé? Etait-
elle, en d’autres termes, purement circonstancielle ou impliquait-
elle I’exigence d’un véritable décentrement historiographique,
intégrant la vision de ’autre a la sienne propre?

Sur un terrain plus proprement historique, Francis Python rele-
vait en 1988 les nombreux mérites de 1’ouvrage de Peter Stadler
sur le Kulturkampf's, lequel venait de signer a ses yeux, «avec une
sereine impartialité, [...] une étude monumentale et, a vues
humaines, définitive»76. Et I’historien fribourgeois, devenu entre-
temps co-rédacteur de la RHES, d’indiquer la voie a suivre dans le
sillage de cette étude:

72 Sur le chanoine Fontaine: Jean-Pierre Uldry, Le chanoine Fontaine et son temps,
Fribourg, mém. de lic., Université de Fribourg, 1965; voir aussi: Annales fribour-
geoises, 47 (1966), 111-142.

3 «Le regard critique de Viret sur son enfance catholique», 80 (1986), 99-116.

74 Cet article ne traite en fait qu'un court aspect d’une étude plus vaste menée par
Georges Bavaud et intitulée: Le Réformateur Pierre Viret (1511-1571). Sa théolo-
gie, Genéve, Labor et Fides, 1986. Dans le compte rendu qu’il fit de cet ouvrage,
Silvain Fattebert, théologien et pasteur protestant, notait ceci en conclusion: «On
peut se demander si le souci des discussions cecuméniques contemporaines n’a pas
pesé sur ’exposé du chanoine Bavaud, I’amenant 2 minimiser les conflits du XVIe
siecle pour favoriser les rapprochements d’aujourd’hui» (RHES, 81 (1987), 263).

75 Der Kulturkampf in der Schweiz. Eidgenossenschaft und Katholische Kirche im
europdischen Umkreis 1848-1888, Frauenfeld/Stuttgart, 1984.

6 «Une histoire générale de ce long et apre conflit qui imprima sa marque a la diffi-
cile intégration des catholiques a I’Etat fédéral restait a écrire. Apres des ouvrages
rédigés a chaud ou des études partielles attentives a 1’aspect juridique de 1’affron-

142



«Ce renouvellement profond des connaissances et de la portée
du Kulturkampf sert en premier lieu 1’historiographie du catholi-
cisme romain en Suisse. Il éclaire aussi, et plus qu’en contrepoint,
I’éclosion et les causes de la marginalisation du catholicisme chré-
tien. Il suscite enfin de nouvelles interrogations sur le réle des
réformés. Le temps n’est-il pas venu de tenter une histoire religieu-
se de la Suisse prenant en compte toutes ses dimensions confes-
sionnelles? Elle devra nécessairement €tre a plusieurs voix. La
qualité et la probité de 1’approche qu’a réalisée P. Stadler en
montre le chemin».”’

Trois moments, trois historiens, trois coups de projecteur qui,
sans avoir forcément de filiation directe entre eux, laissent pressen-
tir les transformations opérées au cours de ces trois dernieres
décennies. Certains indices ne trompent pas qui découvrent une
production francophone renouvelée, tant dans ses objets que dans la
fagon de les appréhender. A cet égard, les années 1980 se signalent
par plusieurs innovations dont les effets induits ne sont pas tous
mesurables, vu qu’il s’agit 1a d’un processus toujours en cours. On
retiendra pour commencer une ouverture appréciable a I’histoire
immédiate ou contemporaine’®, encore que les contributions cen-
trées sur le moyen age demeurent majoritaires’®. Celles-c1 pérenni-
sent la tradition d’une histoire érudite nourrie de chartes et de car-
tulaires, qui s’éloigne cependant quelque peu du modele classique
longtemps pratiqué par le clergé régulier. La vie des monastéres ou
I’expérience érémitique, pour parler d’exemples emblématiques,
se comprennent désormais moins dans leurs attributions singu-
lieres et, pour tout dire, hermétiques que dans la dynamique d’un
réseau relationnel aux configurations multiples (économique, poli-
tique, culturelle, spirituelle etc.)8%. On y découvre également 1’uti-

tement ou a ses dimensions confessionnelles ou régionales, 1’heure était venue de
cerner le conflit dans toute son étendue et dans toute sa profondeur» (RHES, 82
(1988), 239).

71 Ibid., 240-241.

78 Voir notamment le dossier consacré a «L’ histoire du catholicisme suisse au XX¢
siecle», 85 (1991).

79 Voir annexe III.

80 Voir a cet égard ’intéressant dossier consacré aux «Echanges et réseaux monas-
tiques Franche-Comté — Pays de Vaud», 82 (1988), qui renferme plusieurs contri-
butions francophones (Catherine Santschi, Bernard de Vregille, René Locatelli,
Benoit Chauvin, Nicolas Morard, Jean-Daniel Morerod et Roger Stauffenegger).

143



lisation de procédures nouvelles d’analyse des textes, susceptible
de renouveler I’interprétation des pratiques ou discours religieuxs!,

Si I’équilibre entre les différentes périodes historiques souffre
de distorsions, les Temps modernes n’apparaissant peu ou plus,
I’horizon thématique et problématique des contributions franco-
phones s’est considérablement diversifié. Les thémes autrefois
porteurs (origines chrétiennes, Réforme protestante, Contre-Réfor-
me etc.) ont aujourd’hui perdu de leur importance — de leur intérét?
—, au profit de problémes historiques tout autant mobilisateurs sur
le plan idéologique (doctrine sociale de 1’Eglise®2, rapport des
catholiques au fascisme?3, renouveau thomiste34, jeunesse catho-
lique durant I’entre-deux-guerres®, catholicisme libéral3¢, Inquisi-
tion®7 etc.). Cette historiographie, qui n’a pas encore fait sa place
aux phénomenes religieux dissidenis ou aux autres religions abra-
hamiques38, semble défendre une approche qui intégre pleinement
le champ religieux a son contexte social et politique, refusant en
quelque sorte d’en faire une catégorie marginale ou a part. La ten-
dance est réjouissante, méme si une curiosité plus grande pour
I’anthropologie historique ou la sociologie religieuse pourrait
avantageusement dynamiser une réflexion parfois redondante par-

81 Par exemple: Bernard Andenmatten, «Les Béguines a Lausanne au XIVe siecle»,
80 (1986), 3-29; Bernard Andenmatten et Kathrin Utz Tremp, «De 1’hérésie a la
sorcellerie: 1'inquisiteur Ulric de Torrenté OP (vers 1420-1445) et |’affermisse-
ment de 1'inquisition en Suisse romande», 86 (1992), 69-119 ou Pierre Dubuis,
«Le prétre et sa famille en Valais a la fin du Moyen Age. Quelques remarques», 89
(1995), 89-98.

82 Francis Python, «La doctrine sociale de I’église dans 1’enseignement a I’ Universi-
té de Fribourg. Approche thématique et essai de périodisation, 1889-1956», 83
(1989) 83-119.

83 Fabrizio Panzera, «Les catholiques tessinois face au fascisme (1922-1940)», 84
(1990), 83-94.

84 Philippe Chenaux, «La renaissance thomiste en Suisse romande...», art. cit.

85 Claude Hauser, «La jeunesse catholique du Jura au tournant des années 1930:
entre action catholique et action politique», 85 (1991), 157-170.

8 Jsabelle de Vevey, «En marge du schisme vieux-catholique: le dialogue de 1’abbé
Charles de Raemy avec Hyacinthe Loyson et ses remous dans le diocése de Lau-
sanne (1873-1877), 81 (1987), 151-190.

87 Bernard Andenmatten et Kathrin Utz Tremp: «De I"hérésie a la sorcellerie...», art.
cir.

88 Christine Lauener, «L.a communauté juive d’ Avenches entre 1826 et 1870: déve-
loppement et repli sur soi», 88 (1994), 111-130.

144



ce que trop compartimentée. Enfin, on observera que les laics, sur-
tout de jeunes universitaires, occupent désormais une place pré-
pondérante dans une histoire largement décléricalisée.

*
* ¥

Que peut-on retenir de ce tour d’horizon historiographique? Les
enseignements nous paraissent étre de deux ordres et touchent aus-
si bien a I'évolution de la RHES en so1 qu’au statut de ['histoire
religieuse en général®”. Sur le premier sujet, la croyance en la
valeur apologétique de I'histoire a longtemps stérilisé une pratique
historienne qui n’avait d’autre justification que d’étre, en forcant a
peine le trait, un canton plus ou moins subalterne de la pastorale ou
de la théologie. A leur maniere, certaines contributions franco-
phones expriment 1’idéal souvent proné d’une histoire devant
seconder les luttes présentes: le passé€ devient alors ce réservoir
commode ou 1’on puise complaisamment la 1€gitimité de quelque
droit ou privilége actuel.

Partie prenante de cette subculture catholique dont elle fut, a
I’origine du moins, une €manation directe, la RHES découvre
pourtant, apres examen, des conceptions divergentes de 1’apologie.
Ici, les années Besson, dont la quéte des origines aura constitué
I’élément moteur, ont valeur d’exemplarité. On y voit en effet a
I’ceuvre des tentatives intéressantes visant a rendre compatibles
une recherche historique sérieuse et 1’intérét supérieur de I’Eglise,
la conformité aux exigences de la méthode critique et la fidélité au
dogme catholique. Faudrait-il alors parler d’une apologie raison-
nable ou mieux, constructive, pour la distinguer des libelles gros-
siers généralement répandus? En des temps ou I’histoire s’identi-
fiait massivement au positivisme, il n’€tait certainement pas facile,
pour un historien de I’Eglise membre du clergé, de pousser jusqu’a
son terme la logique critique, sans avoir pour cela a renier son
appartenance confessionnelle.

§ Signalons que cette évolution n’est pas sans présenter quelques traits de parenté
avec la Revue d’histoire de I'Eglise de France (a ce sujet: Claude Savart, «La
Revue d’histoire de I’Eglise de France. Analyse rétrospective», in: RH.E.F., 68
(1982), 5-29 et Gabriel Le Bras, «La Société d'Histoire ecclésiastique de la Fran-
cede 1914 4 1939», in: R.H.E.F,, 26 (1940), 5-13).

145



Le probléme, particulierement aigu au début du siecle, a-t-il
pour autant perdu de son actualité? Nous serions tenté de répondre
par la négative, si I’on songe aux réticences qui s’expriment lor-
qu’il s’agit d’appliquer a I’Eglise les mémes critéres scientifiques
qu’a n’importe quelle autre institution humaine. Certes, 1’évolu-
tion s’est faite dans le sens d’une distance critique et d’une indé-
pendance de jugement toujours mieux comprises. Le contenu des
contributions analysées dans ces lignes en fait foi: I’émancipation
de la gouverne ecclésiale ou de toute autre forme de régulation
externe représente, pour 1’historiographie du catholicisme suisse,
I’acquis le plus visible et peut-étre le plus précieux de ces vingt
derni¢re années. Pourtant, et 1a réside 1’ autre enseignement majeur,
la pratique historienne a été trop subordonnée, par le passé, aux
fluctuations du contexte ecclésial et politique pour considérer cet
acquis comme définitif. Aussi, plus que la satisfaction, c’est la
vigilance qui doit aujourd’hui nous habiter face a une reconfes-
sionnalisation toujours possible de I’ histoire religieuse en Suisse.

146



Annexe I: liste des contributeurs francophones 1907-1995

Légendes:

— en caractéres gras: nombre total d’articles) publiés) (avec année de parution)
— en caracteres «standard»: nombre total de compte(s) rendu(s) publié(s) (idem)
— un astérisque accompagne les contributeurs appartenant au clergé

AEBISCHER, Paul
AMIET, Robert
ANDENMATTEN, Bermnard

BAackMuND, Norbert R.P.*

Bavaup, Georges O.P.*

BEauD, Joseph*
BEDOUELLE, Guy O.P.*
BENDER, Philippe
BENZERATH, Michel
BEssoN, Marius*

Bernus, H.
BLONDEAU, Geoiges
Boson, Justin R.P.*
BrauN, P. M. O.P*
CAMPICHE, Raoul F.
CASTELLA, Gaston
CHAPUISAT, Jean-Pierre
CHAUVIN, Benoit
CHENAUX, Philippe
CHEVALLEY, Eric

CHENE, Catherine
CHEVRE, André*

CHIFFOLEAU, Jacques
CLEMENT, Paul
CoLLOMB, Alfred*
CoPPIER, Louis
CorpoLI1ANI, Alfred

b ) e ek e B b () QN ek (D = g et ek () ek B 9 = PO B =

)
N

S e e

1926 /1928 /1931/ 1934

1983

1986/ 1992

1987 /1990

1952

1964 /1978 / 1986

1953 /1960

1908

1986 / 1988 / 1989

1991

1412

1907 / 1908 / 1909 / 1910 / 1911 / 1918 /
192571937/ 1941

1907 / 1908 / 1909 / 1910 / 1911 / 1913 /
1943

1913

192771928/ 1929

1925

1941

1914/1921/1923 /1928 /1932

1924 /1925 /1927

1956

1988 / 1990

1991

1992

1991

1994 /1995

1946 / 1947 / 1948 / 1949 / 1950 / 1953 /
1954 /1962 /1964 / 1969

1947 / 1948 / 1949 / 1951 / 1952 / 1956 /
1957 / 1962 / 1963 / 1964 / 1965 / 1967 /
1972 { 1975

1990

1951

1929

1924

195571957/ 1958

147



COURTRAY, Albert dom*

CRAVATTE, B. O.P.*
CuEeNIN, G. R.P.*
DESSEMONTET, Olivier
DoNNET, André

Dusois, Frédéric Th.
Dusuis, Pierre
DucresT, Frangois*

Dupraz, E.*

Dupraz, Louis
ENGAMMARE, Max
FATTEBERT, Silvain*
FAVRE, Julien*
FavropD, Justin
FLEURY, Bernard R.P.*

FOLLETETE, Eugéne*

FrRANCEY, Marcel R.P.*
GHIkA, Grégoire
HAENNI, Gérard R.P.*
HAUSER, Claude
Hayoz, Jean-Paul
Hvuor, Frangois O.S.B.*

JACQUIN, Alcide-M. O.P.*
JORDAN, Joseph

JURET, Colombin O.S.B.*
KERN, Léon
KirscH, Johann P.*

LABARTHE, Olivier
LAUENER, Christine
LocATELLI, René
MARMIER, Henri*
MARrQuis, André-Jean*

148

~3 OO0 UN ket — — kd BN N W DD W NN — e e e l':.)

ek ik ek ek e ek DO B LN B N B B — bk e b e UN

1911 /1913 /1914 / 1915 / 1916 / 1919 /
1920/ 1922/1932 /1933 /1934 /1935
1935

1941

1950

1960

1949

1949

1908 / 1909

1993 /1995

1907/ 1908 / 1912

1908 / 1923

1909/ 1915/ 1916

1910/ 1933/ 1936/ 1941

1965/ 1976

1989

1987

1907

1992

1907/ 1912/ 1920/ 1921 /1930

1907 / 1908 / 1910 / 1912 / 1914 / 1923 /
1926

1908 / 1918 / 1925 / 1935 / 1936 / 1937 /
1950

1908 / 1924 / 1944 / 1947

1910

1948 / 1949

1956

1991

1951

1971/ 1977

197171973 /1974 /1975

1921/1930/ 1932 /1933 /1935/1936
1924 /1960 /1961 / 1971

1924 /1926 /1929 /1933 /1949

1914 /1917

- 1937/1938

1908
1907
1972
1994
1988
1939
1972



MORARD, Nicolas
MoORENZONI, F.
MOREROD, Jean-Daniel

MorinN, Germain O.S.B.*

NAEF, Henri
NIQUILLE, Jeanne

PANZERA, Fabrizio
PARAVICINI, Agostino

PASCHE, Véronique
PERLER, Othmar*

PERRIN, Jean
PHILIPEAU, H.-R.
PrtTET, Romain*
POUDRET, Jean-Frangois
PyTHON, Francis

QuacLia, Lucien R.P.*
RADEFF, Anne

Rals, André
REYMOND, Maxime

REBETEZ-PAROZ, Pierre
RIEDER, Joélle
RoussEL, Alfred
RousseT, Paul
RuFrFIEUX, Roland
SaNTscHI, Catherine
SERRA, B.
STAUFFENEGGER, Roger
STEIGER, Augustin R.P.*
STEIN, Ernst

STELLING-Michaud, Sven

STUBENVOLL, Marianne

SUGRANYES DE FRANCH, R.

Trezzini, Celestino*
TrRIBOLET, Maurice DE
Trisconi, Michela

N N LN — W

DD et LN
o

- B N R e — o — g O

— e ek e e ek b ek e — (00 LD Y ) ek ek —

1981 /1987 /1988

1987

1988 /1990

1986/ 1987/ 1991
1919/1926/1931/1943 / 1944

1956 /1957 / 1958 / 1959 / 1960
1916 / 1922 / 1925 / 1926 / 1931 / 1933 /
1934 / 1935/ 1940/ 1959/ 1962 / 1963
1923 /1926/ 1940/ 1941/ 1942

1990

1986 / 1987 / 1988 / 1989 / 1990 / 1991 /
1994 /1995

1994

1943 /1946 / 1960/ 1975

1949

1966

1957

1940

1992

1989/ 1993

1986 /1988 / 1992

1944 /1945

1987

1932 /1933 /1934

1907 / 1909 / 1910 / 1911 / 1912 / 1914 /
1915 /1917 / 1918 / 1920 / 1923 / 1926 /
1935

1908

1943

1989

1910/1911/1913

1952/ 1958 /1966 /1969 / 1978
1960/ 1961

1977/ 1985/ 1988

1932

1988

1922

1945

1939

1992

1958

1967

1982

1993

149



VAaLAzzA, Marie-Ange
VEUTHEY, Léon R.P.*

VEVEY, Isabelle DE
VICAIRE, Marie-H. O.P.*

VREGILLE, Bernard DE*
WAEBER, Louis*

W AGNER, Peter

WECK, Marcel DE
YERLY, Frédéric
ZEILLER, Jacques
ZEININGER, Henri-C. DE

ZUFFEREY, Maurice
ZURICH, Pierre DE

150

] e = e ek

186

kB ek ek ek

(U]

[

1995

1933

1936

1987

1938 / 1945 / 1946 / 1947 / 1948 / 1949 /
1950 / 1951 / 1952 / 1954 / 1955 / 1956 /
1957 / 1958 / 1959 / 1960 / 1961 / 1962 /
1963 / 1964 / 1965 / 1966 / 1967 / 1983 /
1985

1988

1929 / 1936 / 1937 / 1938 / 1939 / 1940 /
1941 / 1942 / 1944 / 1945 / 1951 / 1953 /
1954/ 1955/ 1959

1927 / 1928 / 1930 / 1931 / 1932 / 1933 /
1934 / 1935/ 1936 / 1937 / 1938 / 1939 /
1940 / 1941 / 1942 / 1943 / 1944 / 1945 /
1946 / 1947 / 1948 / 1949 / 1950 / 1951 /
1952 / 1953 / 1954 / 1955 / 1956 / 1957 /
1958/ 1960/ 1961

1915

1908

193]

1992

1908 /1922

1943 /1945 / 1946 / 19547 / 1949 / 1951 /
1952 /1953

1946 /1952

1983

1924



francophones

contribution

Annexe I1

% du nombre total de pages)

*

rimeées en

(exp

60T

50

40

30

20

10

9 9 9 9 99 999 99 99 9 9 9 9 9 98 9 9 99

2 2 3 3 3 4 4 555 66 7 7 7 8 8 99

1

1

5

59 3715937 159 3715 9 371
ANNEES

1

7

151



T
<
o,
w
%]
=)
)
=
e
)
[P
= o~
SR
G
w
ne
S ‘W
S E
u.n
= a
g
- QL
g =
O &
g2
TR
mﬂ\
(«P]
-
£ .2
S 3
)
=
-
]
]
=P]
>
=P}
=
=
<«

MOYEN AGE

1|

il

LS

]

100

90

80

o 1t

70 1
60 1
50
401
30 1
20 1
10 1

g 99 9 9999 9 9 9 9 9 9 9 9 9 9 9 9 9 9 9

2 2 3 3 3 4 4 5 5566 7 7 7 8 8 9 9

1

5 9 3 7

5

1 6§ 9 3 7 1

5 9 3 7

ANNEES

5§ 9 3 7 1

1

1

7

ANNEES
TEMPS MODERNES

TITSTY

100 T

90 1

80 +

70..

60 £

50 +

40+

30t

201

0

9 99 9 999 9 9 9 9 9 9 9 9 9 9 9 9 9 9 9 9

2 23 33 4 4 5 556 6 7 7 7 88 9 9

1

5 9 3 7

5

$ ¢ 3 7 1

1

7

5 8§ 3 7

1

1

7

ANNEES

152



ANNEES
PERIODE CONTEMPORAINE

9 9 9 9 9 9 9 9 9 9 9 99 9 99 9 9 9 9 9 9 9

2 2 3 33 4 4 55566 7 7 7 8 8 9 9

1

5 9 3 7

5

5§59 37 15 937 1 5 9 3 71

1

7

ANNEES

153



Annexe IV: contributeurs membres du clergé
(tableau exprimé en %)

100

9 9 99 9999 99 9 9 9 99 99 9 99 9 9 9

2 2 3 3 3 4 4 5556866 7 7 7 88 9 9

1

1

5

5 9 3715937 15937159 371
ANNEES

1

7

comptes rendus francophones

(exprimés en % du nombre total de comptes rendus)

Annexe V

80

70
60

50

40

30

20

10

- O 3D\

- O v~
- O oM~
— O om
- OOMNO®
OO MNLW
— O~
- O O~
- Om
- wmwo
- O WnLw
- O Wmw
- T~
- T M
——OOMmo
- OO MW
- M~
- OO N M~
-ONM
- -0
- O v~ 0
- N -
- O O M~

ANNEES



	Regard sur la production francophone

