
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 89 (1995)

Buchbesprechung: Rezensionen = Comptes rendus

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rezensionen - Comptes rendus

Heirici Autissiodorensis Homiliae per circulum anni [II: pars aestiva,
1-50]. Cura et studio Richard! Quadri, iuvamen praestante Rolando Demeu-
lenaere. Turnholti, Brepols, 1994 (Corpus Christianorum, Continuatio me-
diaevalis CXVI B), 570 pagine.

Colla pubblicazione del terzo volume si conclude l'impresa filologica di p.
Quadri che con il sostegno del redattore del Corpus Christianorum Roland
Demeulenaere ha dato alle stampe la prima edizione critica dell'omeliario di
Eirico di Auxerre. L'importanza di quest'opera è conosciuta da circa
trent'anni, da quando cioè Henri Barré (alla cui memoria Q. ha dedicato la
sua edizione) se ne occupò nel suo fondamentale studio sugli omeliari di
Auxerre (Les homéliaires carolingiens de l'école d'Auxerre. Authenticité -
inventaire - tableaux comparatifs - initia, Roma, 1962 [Studi e testi 225]).
L'omeliario di Eirico è il più ampio e il più interessante di quelli scritti ad
Auxerre. 1115 testi che lo compongono (65 per la parte invernale e 50 per la
parte estiva) non sono concepiti per essere recitati in pubblico ma sono
piuttosto piccoli trattati destinati alla meditazione personale, alla ruminano
del monaco benedettino. Il loro intento è esegetico: Eirico interpreta le
pericopi evangeliche per mettere in evidenza il senso profondo e nascosto
della Parola Divina. Parlare di omelie in un caso come questo è ancora
giustificato? La risposta è positiva se si tien conto di un certo numero di
fattori: la predicazione si rivolge qui non alla comunità ma al singolo e non
passa attraverso l'espressione orale ma si fonda sulla comunicazione scritta.
Le omelie di Eirico sono una riflessione sulle implicazioni allegoriche e
morali della scriptura, che l'autore paragona arditamente alla greppia di
Betlemme affidata alle cure della Chiesa e dell'orafo praedicalorum: «Et
uenerunt festinantes et inuenerunt Mariana et Ioseph et infantem positum in
praesepio [Le 2,16]. Sic est agendum omnibus qui tendunt ad Bethlehem, id
est ad patriam caelestem; non eundum uidelicet cum desidia et torpore
uitiorum, sed propere concurrendum ; nam isti pastures significant spiritali

ter eos qui de errore infidelitatis ad patriam caelestem, de diabolo ad Deum
tendere uolunt. Qui uenientes inueniunt Mariani, hoc est sanctam ecclesiam,

131



et Ioseph, ordinem scilicet praedicatorum, infantem quoque in praesepio
positum reperiunt. Iure ergo sacra scriptura per praesepium intelligitur quia
sicut iuxta praesepia stabulantur animalia ibique pascuntur, ita animae fide-
lium pabulo Dei reficiuntur» (I, 9, CC CM 116, p. 78). (Si potrebbe qui
pensare addirittura ad una interpolazione domenicana, ma il codice più
antico dell'omelie è del 1163-1184.) Brani come questo illustrano perfettamente

il metodo di lavoro di Eirico che commenta frase per frase e talora
parola per parola il testo della pericope. I suoi testi non si discostano quindi
molto dai commentari biblici, e in ciò risiede una delle novità messe in luce
da Barré per gli omeliari carolingi e, in particolare, per quelli di Auxerre (cfr.
op. cit. p. 5 e p. 140). Non è la sola. Nel IX secolo un'omelia era costituita
generalmente di estratti dei patres, mentre ad Auxerre si scrissero in
maggioranza testi ex novo. Gli excursus e le osservazioni critiche colle quali Eirico
condisce le disquisizioni esegetiche sono fra gli elementi di maggiore
interesse delle sue omelie. È il caso, per esempio, di passaggi nei quali Eirico
riflette sul valore della tradizione manoscritta, come nella prima omelia della
pars aestiva («At Mariam Salome Origenes et Iohannes Crisostomus arbi-
trantur matrem fuisse filiorum Zebedaei, Iacobi scilicet maioris et Iohanis
euangelistae; unde et in quibusdam codicibus ita refertur inveniri: Incipit
liber Apocalypsis Iohannis apostoli, hoc est liber Iohannis qui est filius
Salome», II, 1, p. 3-4) o nell'omelia per l'Assunzione di Maria («Ferunt
autem quidam codices quod hodierna die a filio suo domino Ihesu Christo in
caeli fuerit prouecta palatiis; quod quia a beato Hieronymo in epistola quam
ad Paulam scripsit apocryphum asseueratur, minus fidenter a catholico
sensu recipitur», II, 33, p. 308; per questo passo Q. rinvia a Pascasio Rad-
berto, CC CM 56 C, p. 111 -112). Q. ha messo in evidenza un altro passo, nel
quale Eirico espone la propria convinzione che la fine del mondo sia vicina
(cfr. «L'omeliario di Eirico di Auxerre», in: L'école carolingienne d'Auxerre
de Murethach à Remi [vedi oltre], p. 275-295, qui p. 275-277).

Per capire questa nuova libertà d'espressione bisogna collocare l'opera di
Eirico nel proprio contesto intellettuale che è quello della cosiddetta «scuola
di Auxerre». Denominazioni di questo tipo per i centri monastici medievali
sono spesso anacronismi fuorvianti, come sottolinea giustamente Louis
Holtz («L'école d'Auxerre», in: L'école carolingienne d'Auxerre de
Murethach à Remi [vedi oltre], p. 131-146). Nel caso di Auxerre, però, l'uso
del termine è giustificato, perché possiamo ricostruire la successione di
maestri e allievi per un periodo di quasi un secolo: Eirico fu allievo sia di
Lupo di Ferrières (morto dopo l'862), che ebbe come maestro il dotto
Rabano Mauro (t 856), discepolo di Alcuino (t 804), sia di Aimone (morto
nell'865/875 ca.), il cui maestro fu l'Irlandese Murethach (morto verso la
metà del IX secolo). Eirico fu a sua volta mentore di Remigio di Auxerre
(t 908). Ciò che più conta: non conosciamo solo i nomi di questi autori, come
purtroppo è il caso per altri centri, ma disponiamo pure delle loro opere, alla
cui analisi ed edizione si è dedicato un numero crescente di studi negli ultimi
decenni. Segnalo a questo proposito una raccolta di articoli apparsa
recentemente: L'école carolingienne d'Auxerre de Murethach à Remi (830-908),
Entretiens d'Auxerre 1989 publiés par Dominique Iogna-Prat, Colette Jeudy,

132



Guy Lobrichon. Préface de Georges Duby, Paris, Beauchesne, 1991. Per
Eirico si vedano in particolare i contributi di Raymond Etaix, Riccardo
Quadri. David Ganz, Jean-Yves Tilliette, Peter Christian Jacobsen e

Edouard Jeauneau. Ad Auxerre l'esegesi in forma di omelia e di commentario

di stampo più tradizionale venne coltivata assiduamente. È significativo

il fatto che fu con Remigio che si chiuse un'intera stagione di studi
biblici, cui fece seguito un silenzio lungo più di un secolo (cfr. B. Smalley, The
Study of the Bible in the Middle Ages. Oxford. 21952. p. 44).

Auxerre è dunque uno degli ultimi grandi centri di cultura carolingia ed
Eirico un suo degno rappresentante. Nonostante il suo omeliario sia stato
diffuso in misura molto minore rispetto a quello del suo maestro Aimone (da
cui Eirico cita spesso e volentieri), la tradizione non è sempre limpida. In
parte ciò è dovuto al fatto che Eirico scrisse le omelie in più strati, come ha
dimostrato Q. (si veda il primo volume dell'edizione, CC CM 116, p. XLIV-
XLVI), in parte la causa è da ricercare nella lunghezza dell'opera che
provocò elaborazioni, interpolazioni e abbreviazioni (cfr. CC CM 116,

p. XXXVIsqq.). Per la constitittio textus sono dunque necessari sia
conoscenze approfondite dello stile dell'autore sia coraggio nelle scelte. Le
decisioni di Q. sono generalmente corrette, anche perché l'editore ha deciso di
seguire fedelmente la tradizione manoscritta rinunciando ad interventi inutili.

Ciò vale anche per la composizione della raccolta. Così Q. pubblica fide
codicum l'omelia per l'Assunzione della Vergine nella pars aestiva (II, 33,

p. 305-308) e non, come proposto da Barré, nella prima parte dell'omeliario
tra la quarta e la quinta domenica dopo l'Epifania (cfr. CC CM 116, p. XII-
XIII). Il risultato è un testo affidabile e leggibile, per il quale Q. ha adottato
una «prudente normalizzazione grafica» (CC CM 116, p. L). Gli ampi indici
pubblicati in questo terzo volume dell'omeliario (index locorum s. scripturae.
p. 477-515; index auctorum, p. 516-564) fanno stato delle approfondite
ricerche di testimonia e ài fontes. Quest'ultime sono per la verità nella loro
stragrande maggioranza di carattere esegetico o omiletico. Si sarebbe forse

potuto tenere conto in maggior misura di testi di altro genere. Q. stesso
sottolinea p. es. che Eirico ricorre molto spesso all'etimologia («L'omeliario
di Eirico di Auxerre». cit., p. 278; CC CM 116, p. XVI). Così un passo come
«prodigia vero quasi porrodicia eo quod porro, id est longe, praetendant
aliquid» (II, 42, p. 411) richiama alla mente Isidoro (Etym. 11,3,3: «prodigia
quod porro dicant id est futura praedicant»), ma l'autore spagnolo non viene
citato neppure una volta nell'apparato delle fonti.

Questa osservazione non sminuisce l'importanza del lavoro svolto da Q. I

tre volumi dell'omeliario eiriciano credo anzi che possano essere considerati
il coronamento dei suoi studi autissiodorensi iniziati una trentina d'anni fa
coll'edizione dei Collectanea di Eirico (Friburgo, 1966 [Spicilegium fribur-
gense 11]). Recentemente Paul Gerhard Schmidt ha sottolineato come le
omelie siano un genere tuttora poco apprezzato dagli studiosi di letteratura
(mi riferisco ad una sua conferenza pubblicata negli atti del congresso dal
titolo Non recedei memoria eins. Beiträge zur lateinischen Philologie des
Mittelalters im Gedenken an Jakob Werner [1861-1944]. Bern, Lang, 1995

[Lateinische Sprache und Literatur des Mittelalters 28]). Schmidt ha lanciato

133



un appello per una nuova valutazione dell'omiletica latina medievale, un
continente sommerso nel quale si possono scoprire perle rare di stile. Grazie
all'edizione di Q. ci viene ora restituito uno di questi stilisti degni di essere
riscoperti.

Zürich Michele Camillo Ferrari

Le origini dell'Abbazia di Moggio e i suoi rapporti con l'Abbazia svizzera di
San Gallo. Atti del convegno internazionale (Moggio 5 dicembre 1992), Udine,

Deputazione di Storia Patria per il Friuli, 1994 Pubblicazioni della
Deputazione di Storia Patria per il Friuli, 21 204 p., numerose illustrazioni
in bianco e nero e due a colori.

L'importanza dell'abbazia di San Gallo a livello artistico e letterario per la
cultura medievale dell'Occidente è risaputa. Il nome di San Gallo si diffuse
specialmente grazie alla poesia liturgica di Notkero Balbulo (f 912), alunno e

poi maestro della scuola monastica sangallese. Il convento non pare invece
aver perseguito una politica attiva nella diffusione del culto del proprio
patrono al di là dei confini delle regioni limitrofe. L'eccezione, come
d'abitudine, conferma la regola ed è un'eccezione notevole, anche se forse poco
nota al di fuori della cerchia degli specialisti.

In Friuli esiste infatti un'istituzione monastica posta a partire dalla sua
fondazione sotto la protezione di San Gallo. Si tratta dell'abbazia di Moggio,
che la tradizione vuole essere stata fondata da Ulrico di Eppenstein, abate di
San Gallo e, a partire dal 1086, patriarca di Aquileia. Ulrico avrebbe agito nel
1072 da esecutore testamentario del conte palatino Cacellino, la cui donazione

venne compiuta nell'imminenza di un pellegrinaggio in Terra Santa
(1070).

Gli storici faticano a discernere il nucleo storico di una narrazione che sa di
leggenda. Le date indicate, infatti, non collimano. Ulrico non potè per esempio

fondare Moggio nel 1072, ben quattordici anni prima della sua nomina a
patriarca. Il 1090 venne proposto da più parti, e il congresso moggese, i cui
atti vengono ora pubblicati con grande cura dalla Deputazione di Storia
Patria del Friuli, fu organizzato proprio per i novecento anni della fondazione

dell'abbazia. In realtà è molto difficile fissare una data precisa. La
prima notizia certa è del 1119 (consacrazione dell'abbaziale) e gli studiosi
sembrano propendere per quest'anno quale probabile data di nascita di
Moggio. Il dibattito è tutt'ora in corso. Una buona panoramica sulle
controversie e sulle richerche recenti sull'argomento è offerta in apertura di
volume da Gian Carlo Menis, il cui contributo serve da introduzione generale
ed è particolarmente utile a chi si avvicina per la prima volta alla storia
moggese («Le origini dell'abbazia di Moggio», p. 7-15).

Reinhard Härtel si è occupato approfonditamente delle fonti moggesi
medievali, come dimostrano le sue ricerche date alle stampe una decina di
anni or sono (Die älteren Urkunden des Klosters Moggio fbis 1250], Vienna.

134



1985 [= Publikationen des Historischen Instituts beim Österreichischen
Kulturinstitut in Rom II.6.1]). A giusta ragione spetta quindi a lui tirare le
somme delle conoscenze fin qui acquisite sul valore storico delle notizie
moggesi più antiche («Le fonti diplomatiche e la fondazione dell'abbazia di
Moggio», p. 17-44). Del presunto atto di donazione di Ulrico del 10 novembre

1072 ci è stata trasmessa solo una copia del 1263. Härtel illustra le ragioni
che lo spingono a supporre che la donazione di Ulrico altro non sia che una
falsificazione stesa tra il 1136 (data di un privilegio patriarcale di cui si

conserva l'originale) e il 1184, e forse prima del 1166. (Härtel pubblica
opportunamente il testo della donazione accanto a quello dell'atto del 1136,
p. 37-44.) Il falso contiene verosimilmente dati risalenti a fonti contemporanee

alla fondazione: «è lecito pensare non ad un atto di fondazione
unico, ma ad una serie di atti che furono anche, almeno in parte, documentati
separatamente» (p. 35). Il falso datato 1072 è insomma una compilazione,
«un documento per così dire cumulativo su tutta la donazione» (p. 35),
tramite il quale si supplì alla mancanza di un atto unico di fondazione.

È comunque fuori di dubbio che Ulrico di Eppenstein sia all'origine di
Moggio. Werner Vogler tratta delle origini e della carriera di Ulrico
collocando le sue attività nell'ambito più generale della storia sangallese e europea
del suo tempo («Ulrico di Eppenstein e l'abbazia di San Gallo di Moggio»,
p. 45-64). Il secondo relatore sangallese, Peter Ochsenbein, dedica il suo
intervento alle «Tracce della liturgia sangallese nei codici moggesi di Oxford
e Udine» (p. 65-78). L'analisi dei codici provenienti dalla biblioteca di
Moggio rivela che nessun manoscritto conservato fu prodotto a San Gallo.
Ciò non significa che si possa mettere in dubbio la venerazione moggese per
San Gallo, visto che il suo culto nell'abbazia friulana è bene attestato. Nelle
fonti liturgiche moggesi di cui disponiamo mancano però i santi sangallesi
più recenti, quelli il cui culto venne stabilito verso la metà dell'XI secolo.
Ochsenbein spiega questo fatto con un'influenza liturgica su Moggio non da
parte di San Gallo, bensì di Hirsau. Il monastero di San Gallo, in effetti,
rimase estraneo alla riforma hirsaugiense, sviluppatasi nel tardo XI secolo.
Per Ochsenbein esistono «indizi secondo i quali l'abbazia di Moggio entrò in
contatto con Hirsau fin dalla sua fondazione» (p. 74), mentre i rapporti con
San Gallo sembrano essere stati «alquanto marginali» (p. 77).

Walter Berschin dà una lista di ventidue manoscritti finora poco conosciuti

della Vita S. Galli di Walafrido Strabone («La <Vita S. Galli>», p. 79-
84, vedi specialmente p. 84). Due contributi riguardano invece la biblioteca e

lo scrittorio di Moggio. Giuseppe Bergamini presenta un'interessante
documentazione dei codici moggesi illustrati di Udine, di cui pubblica 55 immagini

in bianco e nero («Codici miniati dell'abbazia di Moggio», p. 85-103). Si
tratta di ventuno manoscritti della Biblioteca Arcivescovile di Udine (ms.
n. 2, 4, 7, 31 -34, 36, 38-39, 43-47, 72-75 e 77-78), databili tra il IX e il XIV
secolo. Nessuno di essi, a quanto sembra, venne copiato a Moggio. È quanto
afferma anche Cesare Scalon che illustra nel suo intervento natura e storia
della biblioteca medievale dell'abbazia friulana, di cui ci sono pervenuti una
cinquantina di codici completi o frammentari («Moggio nella circolazione
libraria del Friuli patriarcale», p. 105-120). I testi sono esclusivamente di

135



natura liturgica e religiosa. Mancano del tutto i Classici, tanto aborriti in
determinate cerchie monastiche, ma anche i Padri della Chiesa sono poco
rappresentati. Con ogni probabilità l'abbazia non disponeva di uno scrittorio
proprio e i manoscritti dovettero dunque essere importati (p. 111-113).
L'analisi conferma anche per quest'ambito i rapporti con l'area bavarese e

salisburghese sottolineati a più riprese da altri relatori (Härtel, Vogler,
Ochsenbein). Scalon pubblica infine l'inventario dei beni mobili (compresi i
manoscritti) conservati a Moggio nel 1500 (p. 116-120: Udine, Archivio di
Stato, Fondo notarile antico, b. 4679, sub anno 1499-1500), un documento
prezioso scritto secondo le abitudini del tempo in un latino colorito e a tratti
avventuroso («Duas tunicellas de raso rubeo cum suis frisis auratis et flocis
fodratus tela gialida», p. 116, col. 1-2).

Monografie come questa dedicata a Moggio possono servire a fare il punto
non solo dello stato della ricerca, ma anche dei fondi documentari che sono
spesso poco conosciuti perché non repertoriati. Gli studiosi saluteranno
perciò con piacere la pubblicazione a cura di Flavia De Vitt di un utile
inventario sommario dei fondi moggesi nell'Archivio arcivescovile udinese
(«Il fondo <Moggio> dell'Ardi, arciv. di Udine», p. 121-136). Gli atti più
antichi risalgono al XIV secolo e i fondi giungono fino al 1776, anno in cui
l'abbazia venne soppressa.

Paolo Goi propone un «contributo all'iconografia di San Gallo in Friuli»
(p. 137-156), soprattutto per quanto riguarda il gallo, simbolo tipicamente
italiano del santo. Lo studioso si concentra in particolare sulla Pieve dei
SS. Pietro e Paolo di Dignano al Tagliamento (p. 141-147) e pubblica due
contratti del 1564 tra il pittore di Udine Bernardino Blaceo e le confraternite
di San Giovanni e San Sebastiano (p. 155-156). Novella Cantarutti mette da
parte sua in evidenza le poche e sparse tracce di una tradizione popolare su
San Gallo, proponendo anche qualche nota iconografica («Spunti nella
tradizione moggese intorno a San Gallo», p. 157-166). La sua analisi conferma
l'impatto molto modesto del culto di San Gallo sulle tradizioni popolari
locali, in cui non vi è traccia delle dotte viiae sangallesi medievali.

Il volume si chiude con due ricerche archeologiche. Vinicio Tomadin
espone in forma rigorosa e con molte illustrazioni i risultati delle analisi dei
reperti provenienti da una cisterna moggese adoperata come discarica nel
XIV-XV secolo («Testimonianze archeologiche dalla torre dell'abbazia di
Moggio», p. 167-196). L'importanza di tali ritrovamenti non è da sottovalutare.

Come è noto le discariche e le latrine sono una fonte umile ma
preziosa per la ricostruzione della vita quotidiana delle comunità urbane
(vedi per un esempio recente il catalogo della mostra di Zurigo e Stoccarda
Stadtluft, Hirsebrei und Bettelmönch. Die Stadt um 1300. Stoccarda 1992). È

auspicabile che la pubblicazione dei materiali preluda ad un tentativo di
ricostruzione dell'ambiente di vita abbaziale dell'epoca. Infine Bruno Lucci e
Mirta Faleschini individuano con ricerche sul terreno un tratto della strada
che nel Medio Evo conduceva all'abbazia («La <strade dai fraris>: ipotesi di
una antica strada», p. 197-204).

Gli atti del Congresso moggese sono una vera e propria monografia sulle
vicende storiche e artistiche dell'abbazia di San Gallo nel Medio Evo, arric-

136



chita dalla pubblicazione di fonti inedite e da un apparato di immagini di
grande qualità. (L'unico neo è l'assenza di un indice dei nomi e dei
manoscritti.) È importante sottolineare ancora una volta che nel volume non
vengono taciuti gli aspetti oscuri e controversi delle origini di Moggio, ma che
essi vengono esaminati con spirito critico alla luce delle ricerche più attuali.
Al di là degli intenti celebrativi, gli organizzatori non hanno insomma ceduto
alle lusinghe delle sirene di campanile. Gli studiosi ma anche il pubblico non
specialistico, al quale il volume può legittimamente aspirare a rivolgersi, non
mancheranno di esserne loro grati.

Zürich Michele Camillo Ferrari

GangoljfSchrìmpjf(Hg.). Mittelalterliche Bücherverzeichnisse des Klosters
Fulda und andere Beiträge zur Geschichte der Bibliothek des Klosters Fulda
im Mittelalter, Josef Knecht-Verlag. Frankfurt a.M.. 1992, 246 S., ill. (Fuldaer

Studien Bd. 4).

Fulda war ohne Zweifel eines der bedeutendsten Klöster des Frühmittelalters.

Von ausserordentlicher Bedeutung und Wichtigkeit war vor allem
auch seine Bibliothek, die im Gegensatz zu St. Gallen nicht mehr in Fulda
geschlossen erhalten, sondern in alle Winde zerstreut ist. Immerhin geben im
13. Jahrhundert angelegte Bücherverzeichnisse und zwei Fragmente aus dem
9. Jahrhundert, das Verzeichnis von Abt Hraban (822-842) und weitere
Teilinventare Einblick in die Bestände dieser fränkischen Abtei. In der Basler
Universitätsbibliothek liegt zudem unter der Signatur FUI 42 ein bisher
kaum beachtetes Verzeichnis der Bonifatius-Abtei aus dem späten 15.
Jahrhundert. In der sorgfältig erarbeiteten Publikation wird dieses Verzeichnis
erstmals vollständig ediert. Daneben werden in der vorliegenden Publikation
die Bücherverzeichnisse im Vaticanus Palatinus Latinus 1877 ediert und
ausgewertet. Die weiteren Bücherverzeichnisse der hessischen Landesbibliothek

Fulda (B I) und der Basler Handschriften F III 15b und F II 42 finden
ebenfalls Berücksichtigung. Das Basler Verzeichnis umfasst im ganzen 1072
Titel aus der ehemaligen Fuldaer Klosterbibliothek. Ein zweiter Teil bringt
Beiträge zu Fuldaer Handschriften aus verschiedenen Bibliotheken und zu
ihrer Benützung. Im Anhang werden Hermann Degerings Bemühungen um
das Bücherverzeichnis A geschildert. Ausser Gangolf Schrimpf haben der
verstorbene Josef Leinweber sowie Thomas Martin an der Publikation
mitgewirkt. FUI 15a war 1924 von Paul Lehmann entdeckt worden, der es auch
bereits 1925 erstmals edierte. Nach E. A. Lowe ist die in Basel aufbewahrte
Sammelhandschrift in Fulda geschrieben worden.

St. Gallen Werner Vogler

137



Les cartulaires. Actes de la Table ronde, organisée par l'Ecole nationale
des Chartes et le G.D.R. 121 du CN.R.S. (Paris, 5-7 décembre 1991) réunis
par Olivier Guyotjeannin, Laurent Morelle et Michel Parisse, Paris, Ecole
des Chartes 1993 (Mémoires et Documents de l'Ecole des Chartes 39),
516 S.

Die Chartulare gehören bekanntlich zu den wichtigsten Grundlagen der
Wirtschafts- und Gütergeschichte und waren in Europa weitverbreitet. Noch
immer ist ihre Auswertung nicht in allen Belangen optimal. Es kann nur
begrüsst werden, dass sich eine grössere Forschergruppe wieder einmal in
einem Kolloquium mit diesem Thema beschäftigt hat. Bei der vorliegenden
Edition handelt es sich um überarbeitete Vorträge eines von der Ecole des
Chartes organisierten und in Paris abgehaltenen Kolloquiums, die das
Thema anhand verschiedener wichtiger ausgewählter Beispiele behandeln.
So werden etwa die Chartulare des Klosters Marmoutier in der Touraine aus
dem 11. Jahrhundert behandelt, aber auch jenes von San demente a Casau-
ria. Die wichtige Abtei St-Denis bei Paris ist mit dem 13. und 14. Jahrhundert

vertreten. Nicht unerwähnt und unbehandelt bleiben die bretonischen,
die nordfranzösischen und englischen Chartulare. Robert-Henri Bautier
etwa vergleicht die Chartulare weltlicher und geistlicher Grundherrschaften.
Der deutsche Sprachraum ist mit einem Artikel von Joseph Morsel über ein
Chartular Sigmunds I. von Thüngen in Franken vertreten, das dem 15.
Jahrhundert entstammt. Daneben werden auch die Universitäts-Chartularien
und die Grundbücher der Ritterorden aufgrund einzelner Beispiele vorgestellt.

Eine Zusammenfassung von Michel Parisse rundet das Buch ab.

St. Gallen Werner Vogler

Armin Kohnle, Abt Hugo von Cluny (1049-1109), Sigmaringen, Jan Thor-
becke, 1993 Beiheifte der Francia 32, 394 p.

Hugues de Sémur, descendant d'une famille de l'aristocratie de Bourgogne,

a été le sixième abbé de Cluny. Son long abbatiat, qui avait commencé en
1049, s'étendit sur 60 ans, c'est-à-dire la période de la Réforme grégorienne et
de la Querelle des Investitures. Filleul d'Henri IV, il put jouer un rôle de
médiation importante entre le pape Grégoire VII et le roi germanique à
Canossa. Constructeur de Cluny III, la plus grande église de son temps,
Hugues Ier de Cluny fut sans doute l'un des tout grands protagonistes de la
scène politique et ecclésiale de l'Europe du XIe siècle. Nul doute qu'Hugues
de Sémur méritait qu'une monographie précise et détaillée réexamine à

nouveau l'entière documentation, à la lumière des grands travaux historiques
qui ont eu lieu ces dernières décennies sur la Bourgogne, le mouvement
clunisien et l'histoire de l'Eglise à une époque charnière pour l'évolution
toute entière de l'Occident latin. Hugues de Sémur fut moine, abbé, fonda-

138



teur de monastères et réformateur. L'historiographie avait surtout privilégié
ses contacts avec les grands de ce monde (papes, empereurs, rois de France,
prélats). Le présent ouvrage met l'accent également sur les traces laissées par
l'abbé dans l'histoire même de Cluny et dans l'histoire du monachisme
occidental. Plusieurs chapitres passent en revue la période antérieure à l'accès

à l'abbatiat. son activité au sein de l'abbaye, ainsi que la législation
monastique. Ne pouvant se fonder sur des sources personnelles et
individuelles, l'auteur insère l'activité du célèbre abbé de Cluny dans les grands
contextes européens de l'époque, qu'il s'agisse de l'Eglise universelle ou du
monachisme clunisien. Des recherches approfondies permettent à l'auteur
de présenter un tableau complet de l'itinéraire d'Hugues de Sémur (pp. 268-
336). Une place tout à fait importante a été réservée aux fondations monastiques

en France, dans l'Empire, en Italie, en Angleterre et en Espagne, ainsi
qu'aux documents hagiographiques qui ont été composés à l'occasion de la
canonisation du grand abbé. L'ouvrage, présenté comme dissertation à
l'Université de Heidelberg 1991 -1992), sous la direction du professeur Hermann
Jakobs, constitue dans l'ensemble une mise au point extrêmement précieuse
sur l'un des plus grands (et longèves) abbés de Cluny.

Lausanne Agostino Paravicini Bagliani

Petrus de Ebulo, Liber ad honorem Augusti sive de rebus Siculis. Codex
120II der Burgerbibliothek Bern. Eine Bilderchronik der Stauferzeit, hg. und
komm, von Theo Kölzer und Marlis Stähli. Text revidiert und übersetzt von
Gereon Becht-Jördens. Mit einem Beitrag von Robert Fuchs, Ralf Mrusek
und Doris Oltrogge, Sigmaringen, Jan Thorbecke, 304 p., 106 pi., 32 ill.

Le Liber ad honorem Augusti, de l'extrême fin du XIIe siècle, est l'un des

joyaux de la Bibliothèque des Bourgeois de Berne (cod. 120), qui en devint
propriétaire au moment où la célèbre collection de manuscrits de l'humaniste

Jacques Bongars (1554-1612) fut donnée aux bourgeois de Berne par
son héritier Jacob Graviseth. Le manuscrit avait été publié entièrement au
début de ce siècle, par Ettore Rota (1904) et par Gian Battista Siragusa
(1905-1906). Les reproductions en noir et blanc qui accompagnaient ces

éditions, encore aujourd'hui tout à fait exemplaires, ne peuvent plus satisfaire

l'œil des chercheurs d'aujourd'hui. L'idée de proposer une nouvelle
réédition complète des illustrations en couleurs des superbes miniatures du
Liber ad honorem Augusti se justifie amplement. A noter que l'éditeur a
réussi à le faire à un prix tout à fait raisonnable et que l'entreprise a abouti
dans l'année même de la naissance du fils (Frédéric II) de l'empereur
(augusto (Henri VI), destinataire du poème.

Cette série de miniatures constitue un cas unique en son genre: le Liber ad
honorem Augusti est, en effet, avec la tapisserie de Bayeux, la seule série
médiévale d'images qui est entièrement consacrée à des événements contemporains.

Elle a d'ailleurs été provoquée par un événement de portée histori-

139



que: la réunion du royaume de Sicile à l'Empire (1194). Un contemporain,
maître Pierre d'Eboli, clerc, poète et médecin, décrit le passage de l'«époque
normande» à l'«époque souabe» dans un poème épique de 1670 distiques,
distribués en 53 particules et trois livres. Les deux premiers nous parlent de la
préhistoire de la conquête souabe; le troisième, postérieur, est un panégyrique

en l'honneur du protagoniste de la conquête, Henri VI de Hohenstaufen,
le fils de Frédéric Ier Barberousse. Les miniatures sont disposées en pleine
page tout au long du manuscrit. Il s'agit de dessins coloriés servant à
compléter et à illustrer le texte, qui constituent dans leur ensemble un exemple
impressionnant de propagande politique. Henri VI était alors au sommet de

sa gloire et ses gestes vainqueurs sont insérés dans une perspective de
dramatisation épique : Henri VI est en effet constamment comparé à son rival, le

roi de Sicile Tancred, que le poète et l'illustrateur traitent avec mépris.
Au-delà d'une reproduction complète des miniatures, ce beau livre offre

aux chercheurs et au public cultivé le texte latin du poème, entièrement
révisé, une traduction allemande en prose, ainsi qu'une introduction historique

et une nouvelle analyse codicologique du manuscrit.

Lausanne Agostino Paravicini Bagliani

Gottfried Kerscher (Hg.), Hagiographie und Kunst. Der Heiligenkult in
Schrift, Bild und Architektur. Berlin, Dietrich Reimer Verlag, 1993, 400 S.,

zahlreiche Abbildungen.

Unter den sinnvollen Maßnahmen, die in der Bundesrepublik zur universitären

Nachwuchsförderung eingeführt wurden, gehören die sog.
Graduiertenkollegs. Begabte Jungakademiker, die ihren ersten Abschluß (Magister
oder Staatsexamen) hinter sich haben, können Stipendien beziehen, die im
Rahmen eines größeren Projekts vergeben werden. Beim Marburger
Kunsthistorischen Institut läuft ein solches Graduiertenkolleg unter dem Titel
«Kunst im Kontext». Im Oktober 1992 stellten die Mitglieder ihre Forschungen

der Öffentlichkeit vor, wobei für die Tagung ein spezielles, für die jungen
Graduierten neues Thema auserkoren wurde, nämlich das mannigfaltige
Verhältnis zwischen Heiligenkult und Kunst. Der Band, den es in der Folge
anzuzeigen gilt, enthält sowohl die überarbeiteten Fassungen der Referate
und den Abendvortrag von Cynthia Hahn wie auch externe, zumeist von
etablierten Forschern beigesteuerte Aufsätze. Neben der Einführung des
Herausgebers Gottfried Kerscher («Die Mentalität des mittelalterlichen
Hagiographen und das Gegensatzpaar Hagiographie und Kunst», S. 11-21)
enthält der Band 20 Artikel von 21 Autoren. Sie wurden wohl aus praktischen,

aber inhaltlich nicht ganz gerechtfertigten Gründen in vier Sektionen
eingeteilt.

Die erste Sektion trägt den Titel «Hagiographie und Topik». Günter Bernt
(«Hagiographie», S. 25-31) bietet einen notgedrungen knappen Abriß der

140



hagiographischen Literatur bis ins 12. Jh. Gerhard Weilandt («Ansichten
über das Mittelalter. Zur Bewegung hagiographischer Texte in der neuzeitlichen

Geschichtsforschung», S. 32-40) beschäftigt sich mit der modernen
Erschließung hagiographischer Quellen (Acta Sanctorum. Mauriner
Unternehmen. MGH). Es folgt eine Bibliographie, die von Markus Hörsch
zusammengestellt wurde (S. 41-49). Ihre Zielsetzung ist unklar. Der lobenswerte
Versuch, einen bibliographischen Überblick über die Themen der Tagung zu
geben, ist zum Scheitern verurteilt, wenn er sich in der Wiedergabe einer
lückenhaften Liste von Publikationen erschöpft. Ein Forschungsbericht oder
eine kommentierte Auswahl wäre sinnvoller gewesen als etwa die gebotene,
höchstens für propädeutische Universitätsübungen zweckmäßige Auflistung
von Lexika und Quelleneditionen (S. 41-43). Oder wird durch diese
Bibliographie der Anspruch erhoben, aus den erweiterten Tagungsakten eine
handbuchartige Veröffentlichung zu machen? In diesem Fall wäre es notwendig
gewesen, nicht nur ein Register hinzuzufügen, sondern vor allem mehr
auswärtige Beitrage über grundsatzliche Fragen einzubeziehen.

Andreas Köstler («Topik als Beschreibung. Zum Quellenwert verschiedener

Textsorten am Beispiel Montecassinos». S. 50-64) untersucht (und
druckt ab. S. 58-61 zwei Kapitel der Chronica des Leo Marsicanus (t 1115)
und zwei Gedichte des Alfanus von Salerno (t 1085), in denen von Desiderius

und seiner Bautätigkeit die Rede ist. Er entwirft eine Typologie der
Topoi, die er aufgrund ihres jeweiligen «Wahrheitsgehalt(es)» (S. 54) in drei
Kategorien einteilt. Was seine Quellen angeht, sei an dieser Stelle etwas
nachgetragen, was für die gestellte Frage nicht unbedeutend ist. Beide titilli.
die Leo Marsicanus überliefert (Chron. 3,28), sind keine Originalkompositionen

fur Montecassino. sondern wurden aus Rom übernommen. Man hat
mich nämlich darauf aufmerksam gemacht, daß der Vierzeiler (ine. «Haec
domus est similis Synai sacra iura ferentis», MGH Poet. lai. 4/3, S. 1017:
Nr. 9) in der 1291 abgebrochenen Apsis der Lateranbasilika angebracht war.
Nach Joseph Wilpert gehört er in die Zeit von Papst Sergius III. (904-911)
(vgl. Die römischen Mosaiken und Malereien der kirchlichen Bauten vom 1V.
bisXIII. Jh.. Bd. 2: Text, zweite Hälfte, Freiburg, 1916, S. 1199-1200).
Ähnliches gilt aber auch für den anderen, zweizeiligen titulus, der auf Konstantin
den Großen zurückgeht und den Triumphbogen der Petersbasilika zierte
(vgl. J. Wilpert, Die römischen Mosaiken.... Bd. 1, S. 359, und Bd. 2,
S. 1200). Das römische Zitat ist natürlich kein Zufall für einen Bauherrn wie
Desiderius, der danach strebte, «seine Kräfte an Rom zu messen» (Beat
Brenk, Das Lektionar des Desiderius von Montecassino Cod. Val. lat. 1202.
Ein Meisterwerk italienischer Buchmalerei des IL Jahrhunderts. Zürich,
1987, S. 37). Am Ende der ersten Abteilung liefert Gottfried Kerscher («Topoi

und neuronale Strukturen», S. 65-71 einen Beitrag zu einer «rezeptionsästhetischen

Topik» (S. 65).
Die zweite Sektion («Die Zeichen der Heiligen») eröffnet Gereon Bccht-

Jördens («Text, Bild und Architektur als Träger einer ekklesiologischen
Konzeption von Klostergeschichte. Die karolingische Vita Aegil des Brun
Candidus von Fulda [ca. 840]», S. 75-106). Er bespricht ein opus geminum
aus dem IX. Jh., dessen kritische Ausgabe er kürzlich vorgelegt hat (Vita

141



Aegil abbatis Fuldensis a Candido ad Modestum edita prosa et versibus. Ein
Opus geminum des IX. Jahrhunderts, Marburg, Selbstverlag, 1994). Arnold
Angenendt («Figur und Bildnis», S. 107-119) geht es vor allem um die
Beziehung zwischen Reliquienkult und Bild im Mittelalter. Für seine
Erörterungen greift er zurück auf einige Resultate seiner seit kurzem auch in
Buchform vorliegenden Forschungen über die mittelalterliche Heiligenverehrung

(Heilige und Reliquien. Die Geschichte ihres Kultes vom frühen
Christentum bis zur Gegenwart, München, Beck, 1994). Zu Thomas Lentes («Die
Gewänder der Heiligen. Ein Diskussionsbeitrag zum Verhältnis von Gebet,
Bild und Imagination», S. 120-151) siehe unten. Cynthia Hahn («Absent no
longer. The Saint and the Saint [sic] in Late Medieval Pictorial Hagiograp-
hy», S. 152-175) analysiert anhand von zwei Beispielen (Matthaeus Paris,
Vie de Seint Auban [Dublin, University College MS 177]; Stigmatisierung
von Franziskus), wie man durch die mittelalterliche hagiographische
Illustration mit einem grundsätzlichen Problem des christlichen Diskurses fertig
wurde. Das Leben der Heiligen ist bekannterweise signum für die Gegenwart
Christi. Als Zeichen steht es aber stellvertretend für die Abwesenheit Christi
(S. 152): «It is the genius of the hagiographie pictorial narrative of the later
Middle Ages that it was in some sense able to supercede the alienation of the
sign and recover this power of the presence of Christ while at the same time
giving the sign a <face>».

Die umfangreichste Abteilung ist die dritte, die mit der Überschrift
«Hagiographie und Architektur» versehen ist. Christine Jakobi-Mirwald («<Edi-
ficium s. marie... omni labore et sumptu quo potui edificavi...). Der Heilige
Karl der Große und seine Aachener Marienkirche», S. 179-194) gibt eine
Übersicht über die mittelalterlichen Quellen, welche die Marienkirche
ansatzweise beschreiben, und bringt vier Textbeispiele mit Übersetzung. Uta
Schölten («<Zu Ach hab ich gesehen die proportionirten seulen, die Carolus
von Rom dahin hat bringen lassen... >. Die Aachener Marienkirche im Spiegel
der Heiligtumsfahrten», S. 195-212) bespricht ein Zeugnis aus dem frühen
16 Jh. für die Aachener Wallfahrt, das Gedenkbuch von Philipp de Vigneul-
les aus Metz, woraus sie die Aachen betreffenden Passagen wiedergibt
(S. 205-208). Christine Sauer («Theoderichs <Libellus de locis sanctis> [ca.
1169-1174]. Architekturbeschreibungen eines Pilgers», S. 213-239) setzt
sich mit Theoderichs Beschreibung der Jerusalemer Grabeskirche auseinander

und arbeitet die Aufbauprinzipien und religionsgeschichtliche Grundlagen

dieses Textes heraus. Gottfried Kerscher («Santo Stefano in Bologna und
die Legende des Heiligen Petronius - Die Wirklichkeit der Topoi», S. 240-
254) behandelt die Funktion einer städtischen Legende für die Epoche ihrer
Entstehung und bietet einige Beobachtungen über die Deutung historischer
und hagiographischer Traditionen sowie über die Rolle, die den Topoi darin
zukommt. Frank Druffner («Hagiographie und Sakraltopographie in
Canterbury», S. 255-272) widmet sich den «Eingriffen in die Sakraltopographie»

in Canterbury und deren Niederschlag in hagiographischen Texten
(Goscclin von St. Bertin, Eadmer und Gervasius von Canterbury). Verena
Fuchß («Das Grab des heiligen Gebhard in der Klosterkirche von
Petershausen bei Konstanz im 10. Jahrhundert», S. 273-300) untersucht die die

142



Petershausener Klosterkirche betreffenden Texte und versucht eine
Rekonstruktion der ursprünglichen Raumgliederung, u.a. unter Heranziehung der
confessio von St. Servatius in Quedlinburg. Wolfgang Schenkluhn («Zum
Verhältnis von Heiligsprechung und Kirchenbau im 13. Jahrhundert»,
S. 301-315) arbeitet die politischen und religiös-institutionellen (Kanonisa-
tionsverfahren) Grundlagen mittelalterlicher Architektur an ausgewählten
Beispielen heraus (Assisi / Franziskus, Bologna / Dominikus, Padua / Antonius,

Marburg / Elisabeth). (Es sei in diesem Zusammenhang auf eine neuere
Publikation hingewiesen, die spezifisch dem geschichtlich-politischen Kontext

des Heiligenkultes gewidmet ist: Politik und Heiligenverehrung im
Mittelalter, hg. Jürgen Petersohn, Sigmaringen, Thorbecke, 1993 [Vorträge und
Forschungen 42]).

Die letzte Sektion enthält fünf Studien. Gerhard Wolf («Nichtzyklische
narrative Bilder im italienischen Kirchenraum des Mittelalters: Überlegungen

zu Zeit- und Bildstruktur der Fresken in der Unterkirche von S.

demente [Rom] aus dem späten 11. Jahrhundert», S. 319-339) analysiert die
Struktur der Fresken von San demente (Klemensmesse und Wunder von
Cherson) und stellt einige Überlegungen über die Rolle der Stifter an. Albert
Dietl («Der Geminianuszyklus am Modeneser Dom. Bild- und Textentwurf
für einen Stadtpatron im Zeitalter der Kommunebildung», S. 340-356) weist
auf die Funktion einer an exponierter Stelle angebrachten Heiligenlegende
als aussagekräftiger Spiegel sozialer und politischer Spannungen. (Der
Berichterstatter muß hier auf einen Streich hinweisen, welchen der inzwischen
EDV-erfahrene Titivillus Dietl gespielt hat: Der Haupttext enthält 30
Anmerkungen, der Apparat aber 34. Ab Fußnote 23 entsprechen sich beide
Reihen nicht mehr.) Bernd Mohnhaupt («Typologisch strukturierte
Heiligenzyklen: Die Adalbertsviten der Gnesener Bronzetür», S. 357-368) verteidigt

die Anwendung der typologischen Kategorien biblischer Prägung auch
in außerbiblischen Kontexten (konkret: der Heilige als Antitypus Christi).
Im Adalbertszyklus möchte er darüber hinaus eine «Binnentypologie»
(S. 363) erkennen, wonach der Heilige in einer späteren Lebensphase als
Antitypus von sich selbst dargestellt wird. Werner Telesko («Imitatio Christi
und Christoformitas. Heilsgeschichte und Heiligengeschichte in den
Programmen hochmittelalterlicher Reliquienschreine», S. 369-384) schlägt
dagegen vor, von «Analogiebildungen zum Alten und Neuen Testament»
(S. 373) zu sprechen, wie sie seiner Meinung nach in den von ihm
untersuchten Reliquienschreinen vorkommen. Zu Ruth Wolff («Dicitur allegoria
quasi alieniloquium. Das erste Bild der Franziskuslegende in der Oberkirche
von San Francesco d'Assisi», S. 385-400) siehe hier unten.

Der reich bebilderte Band hinterläßt einen zwiespältigen Eindruck. Die
Buntheit von Ansätzen und Fragestellungen, die darin vertreten sind, ist
insofern willkommen, als sie die notwendige Voraussetzung für eine lebendige

wissenschaftliche Debatte ist. Andererseits stößt man auf kaum ausgereifte

Beiträge und auf solche, die kaum über das Niveau handwerklich
solider Seminararbeiten hinausgehen - wobei letzeres nicht unbedingt nur
auf die unerfahrenen Graduierten zutrifft. Es seien keine Namen genannt,
und zwar nicht pro bono pacis, sondern weil ich in dieser kurzen Anzeige

143



keine Möglichkeit sehe, die weniger überzeugenden Teile mit der gebührenden

Sorgfalt zu besprechen. Aus demselben Grund muß ich auch auf eine
eingehende Würdigung aller erfolgreichen Beiträge verzichten. Ich möchte
lediglich drei Artikel hervorheben, die m.E. besondere Aufmerksamkeit
verdienen.

Zuerst sind die sehr interessanten Ausführungen von T. Lentes (S. 120-
151) über die Gewänder der Heiligen zu nennen. Es geht ihm um die Praxis
von frommen Andachtsübungen des Spätmittelalters, in deren Mittelpunkt
sich das Bekleiden von Heiligen findet. Lentes nennt sie «Imaginationsübungen»,

«weil er [dieser Begriff] weniger auf das literarische Verfahren achtet,
das bei solchen Übungen zum Zuge kommt, als vielmehr die Art des
Gebetsvorganges in den Vordergrund rückt. Überdies isoliert er die Gebete bzw.
Gebetsübungen, die in allegorischem Kontext stehen, nicht so sehr von
anderen Übungen, die ebenfalls die Imagination des Beters anregen wollen»
(Anm. 10, S. 145). Imaginatio ist aber kein neutraler Begriff, sondern wurde
im Mittelalter intensiv erörtert und besitzt ausgeprägte philosophische
Konnotationen (vgl. Phantasia - Imaginatio. V° Colloquio internazionale, Roma
9-11 gennaio 1986. Ed. M. Fattori e M. Bianchi, Roma, 1988 [Lessico intel-
letuale europeo 46]). Es ist daher zu hoffen, daß der Verfasser gegebenenfalls
die Wahl der Bezeichnung ausführlicher begründen wird. Bei den
«Imaginationsübungen» erfolgt die Ausschmückung von Bildern und Statuen durch
Gebete, welche Blumen, Kränzen und konkreten Gegenständen (den Windeln

für das Jesuskind etwa) gleichgesetzt werden. Lentes weist somit auf
einen Prozeß der Verinnerlichung des Bildes hin, welche die Hierarchie von
sprachlichem Ausdruck und Bildbetrachtung neu definiert: «Die Darbringung

der Gebete war nicht als Gespräch mit den Heiligen gedacht; das
Sprechen der Gebete war kein Sprechakt, sondern ganz im Gegenteil war es
ein bildschaffender Akt» (S. 144). Lentes' aufschlußreichem Aufsatz kommt
das Verdienst zu, eine Gruppe von Quellen hervorgehoben zu haben, die für
das Verständnis der Rolle des Bildes im Spätmittelalter von allererster
Bedeutung sind. Auf seine angekündigte Dissertation (Funktion und
Religiosität spätmittelalterlicher Gebetbuchliteratur, vgl. Anm. 1. S. 145) darf
man gespannt sein.

G. Becht-Jördens (S. 75-106) bietet in seinem Beitrag eine Gesamtinterpretation

der Vita Aegil. Darin bleibt seine Forderung nach einem die
verschiedensten Formen mittelalterlichen Denkens gleichmäßig berücksichtigenden

Ansatz kein leeres Versprechen. Er erläutert eingehend und feinfühlig
den politischen, religiösen und kulturellen Kontext der Vita und trägt
dadurch - etwa in der Behandlung des in der Vita dargelegten und zugleich
interpretierten Bauprogramms der Michaelsrotunde - der Komplexität
mittelalterlicher Wirklichkeitswahrnehmung gebührend Rechnung.

Letzeres gilt auch für Ruth Wolff (S. 385-400), welche die berühmte Szene
der Huldigung auf der Piazza in der Oberkirche von Assisi interpretiert. Die
Forschung habe immer wieder den frappierenden Realismus der Darstellung
betont. Wolff möchte nun das Bild sub specie allegoriae lesen. Zu diesem
Zweck arbeitet sie mit den damals üblichen Definitionen der Allegorie. Es sei
demnach nicht lediglich darum gegangen, eine nicht reale Sinnebene erfahr-

144



bar zu machen, die hisloria sei vielmehr als unverzichtbare Komponente der
Allegorisierung mit einbezogen worden. Man habe festgestellt, daß die
Parallelität von «Bildrealismus» und Allegorisierung sich auch anderswo finde,
etwa in Ambrogio Lorenzettis Fresko im Sieneser Palazzo pubblico. Wolffs
Schlußfolgerung lautet: «Wie im Falle der <Huldigung auf der Piazza>
war es in Siena der modus dicendi der Allegorie, der es erlaubte, zeitgenössische

Realität realistisch und wiedererkennbar darzustellen» (S. 396).
Insgesamt betrachtet, leidet der Band unter einer inhaltlichen

Unausgeglichenheit, die eine durchgreifendere Überarbeitung der Referate und eine
stärkere Berücksichtigung der teilweise sehr lebendigen Diskussionen gefordert

hätte. Doch auch in ihren weniger gelungenen Teilen weisen diese
Tagungsakten manche Anregungen auf, die nicht nur Kunsthistoriker zu
weiteren Überlegungen anstacheln werden. Das ist nicht wenig.

Zurich Michele Camillo Ferrari

Helvetia Sacra, Abt. I, Bd. 2 : Das Bistum Konstanz, das Erzbistum Mainz,
das Bistum St. Gallen, bearb. von Franz Xaver Bischof. Josef Brülisauer.
Brigitte Degler-Spengler. Johannes Duft. Hermann Grosser. Werner Kunden.
Peter Thaddäus Lang. Helmut Maurer. Alois Odermalt. Bernd Oltnad,
RudolfReinhardt, Hermann Tüchle. Georg Wieland. Petra Zimmer, red. von
Brigitte Degler-Spengler. Erster und Zweiter Teil (durchnumeriert),
Basel/Frankfurt a.M., Helbing & Lichtenhahn, 1993, 1143 S., 2 Karten.

Itinera Fase. 16: Der schweizerische Teil der ehemaligen Diözese
Konstanz. Referate gehalten an der Tagung der Helvetia Sacra in Fischin-
gen/Thurgau vom 16.-18. September 1993, red. von Brigitte Degler-Spengler.

hg. von der Allgemeinen Geschichtsforschenden Gesellschaft der
Schweiz, Basel, Schwabe & Co., 1994, 136 S.. 3 Karten.

Mit dem hier anzuzeigenden, der Diözese Konstanz gewidmeten Band hat
die Helvetia Sacra ein wichtiges Etappenziel erreicht, es handelt sich nämlich
bereits um den zweitletzten Band der Abteilung Erzbistümer und Bistümer;
der letzte (Bd. 5) wird dem Bistum Sitten und dem Erzbistum Tarentaise
gewidmet sein. Der vorliegende Band ist wie gesagt dem Bistum Konstanz,
dem ihm übergeordneten Erzbistum Mainz sowie dem Bistum St. Gallen
gewidmet, welches letztere nur eine von vielen Nachfolgeorganisationen der
1803 säkularisierten Diözese Konstanz war. In der mühseligen Geschichte
des Bandes, dessen Anfänge dreissig Jahre zurückliegen, spiegelt sich
wahrscheinlich die mühsame und widersprüchliche Geschichte der Diözese, für
welche nicht zuletzt die aussergewöhnliche Grösse des Bistums verantwortlich

war. Entsprechend zerstreut liegen nach Ausweis des Artikels über die
Archive die das Bistum betreffenden Archivalien heute in drei Ländern
(Deutschland, Schweiz und Österreich). Laut dem «Liber decimationis»

145



(von 1275) umfasste die Diözese im 13. Jahrhundert fast 2000 Pfarreien,
zusammengefasst in 10 Archidiakonaten und 64 Landdekanaten. Diesem
grossen «geistlichen» Umfang stand ein ausgesprochen kleiner «weltlicher»
entgegen; das Hochstift konnte sich im Frühmittelalter zwischen den
Abteien St. Gallen und Reichenau kaum entfalten, und im Spätmittelalter
(1461) ging der Thurgau, das Zentrum des bischöflichen Besitzes, an die
Eidgenossen verloren. Dazu kam im Spätmittelalter eine chronische
Verschuldung des Bistums, welche nicht zuletzt auf das päpstliche Provisionenwesen

zurückzuführen ist.
Die Reformation bedeutete einen kräftigen Aderlass auch im «Geistlichen»:

von den 1436 nachgewiesenen 1700 Pfarreien gingen 658 verloren.
Am Ende des Ancien Régimes betrugen die Einnahmen aus der geistlichen
Verwaltung nur mehr gerade 1 Prozent der Gesamteinnahmen. Durch die
Reformation wurden der Bischof und das Domkapitel aus der Bischofsstadt
Konstanz vertrieben ; während das Kapitel in der zweiten Hälfte des 16.

Jahrhunderts, als Konstanz österreichische Landstadt geworden war, dahin
zurückkehrte, blieben die Bischöfe bis zur Säkularisation in Meersburg. Die
Eidgenossen aber versuchten, die Schweizerische Quart des Bistums zu einer
eigenen Diözese mit Zentrum in Einsiedeln erheben zu lassen, ein Versuch,
der nicht zuletzt deshalb scheiterte, weil die katholischen Orte sich nicht
einigen konnten (und wohl auch nicht wollten). Stattdessen ergriffLuzern die
Initiative, und es gelang ihm zu Beginn des 17. Jahrhunderts einen Geistlichen

am Ort, einen sog. Kommissar, mit einem Grossteil der bischöflichen
Jurisdiktionsgewalt ausstatten zu lassen. Andere Orte folgten, so die Urkan-
tone 1634), Rapperswil (um 1670), Glarus 1678), Zug 1678, 1815), Schwyz
(1688), Nidwaiden (1723), Baden-Freiamt (1761), Solothurn (1797), Thurgau

(1804), Appenzell (1806).
Eine ähnliche helvetische Sonderentwicklung sehen wir nach der

Säkularisation von 1803. Dabei ist besonders auffällig, dass der Name der Diözese
nicht wie anderswo transferiert, sondern von der Kurie unterdrückt wurde.
An ihrer Stelle wurde 1824 das Bistum St. Gallen-Chur geschaffen, die
schwyzerischen Pfarreien wurden 1825 dem Bistum Chur unterstellt, und
weitere 1828 dem neu umschriebenen Bistum Basel. Die Pfarreien der Kantone

Uri, Ob- und Nidwaiden, Glarus und Zürich aber wurden dem Bistum
Chur (1847 wieder von St. Gallen abgetrennt) nur provisorisch zugeschlagen,
in der sog. «Administratio Constantiensis», welcher hier, im Konstanzer
Band, ein eigener Anhang gewidmet ist, zu welchem der Entschluss erst 1991,
also kurz vor Redaktionsschluss, gefasst wurde: so aktuell kann Bistumgeschichte

sein!
Der Konstanzer Band betritt aber auch insofern Neuland, als er

Bistumsgeschichte vermehrt institutionell und gerade für die Schweizerische Quart
(etwa mit den Kommissariaten) sozusagen «flächendeckend» zu betreiben
versucht. Er rückt von der Gleichung Bistumsgeschichte Bischofsgeschichte
ab und fasst erstere als «Teil der allgemeinen Geschichte (Landesgeschichte),
als diistoria patriae») (S. 9) auf. Das hindert ihn aber nicht daran, die
personengeschichtlichen Teile reicher, als dies bei den vorangegangenen Bänden
der Fall war, auszustatten. Neben den Bischöfen (102 Viten!), Weihbischö-

146



fen, Generalvikaren und Offizialen werden neu auch die Insigler und Fiskale,
die Präsidenten des geistlichen Rats, die Generalvisitatoren, die Kommissare

sowie die Kanzler berücksichtigt, beim Domkapitel neben den
Dompröpsten und -dekanen auch die Domkustoden, -kantoren und -scholaster.
Die Verzeichnisse der Dekanate und Pfarreien sowie der Stifte und Klöster
(mit Karten) beschlagen - aus verständlichen Gründen - wiederum nur den
schweizerischen Teil des Bistums Konstanz. So bietet der Konstanzer Band
nicht nur reiches prosopographisches Material, welches die Sozialgeschichte
beleben wird, sondern hat ausserdem Modellcharakter für die Bistumsgeschichte

allgemein.
Als der Konstanzer Band im Herbst 1993 endlich aus der Taufe gehoben

werden konnte, wurde dieses Erscheinen mit einer Tagung gefeiert, welche
vom 16. bis 18. September 1993 im Kloster Fischingen im Thurgau stattfand
und welche insbesondere dem schweizerischen Teil der ehemaligen Diözese
Konstanz gewidmet war. Die Referate dieser Tagung sind inzwischen schon
publiziert, und zwar in Fase. 16 der von der Allgemeinen Geschichtsfor-
schenden Gesellschaft der Schweiz herausgegebenen Itinera. Dabei fällt auf,
dass sich zu den Autoren des Konstanzer Bandes recht viele neue (Beat
Buhler, Brigitte Hotz, Guy P. Marchai, Markus Ries, Hubertus Seibert,
Stefanie Uhler, Detlev Zimpel) gesellt haben; abhängig und unahhängig davon
ist also bereits neue Forschung im Gang. Vertieft wurden schon angesprochene

Themen wie das Verhältnis des Bistums zur Abtei St. Gallen und zu
den Eidgenossen, das Hochstift und sein schweizerischer Besitz sowie die
helvetischen Sonderentwicklungen nach Reformation und Säkularisation.
Dazu kam, ganz im Sinn des flächendeckenden Arbeitens, eine Diskussion
der vorhandenen Karten (wovon die beste merkwürdigerweise im französischen

Dictionnaire d'histoire et de géographie ecclésiastiques, Bd. 13, 1956,
S. 527-530, im vorliegenden Bändchen reproduziert auf S. 14f., zu finden
ist).

Freiburg Kathrin Utz Tremp

Robert E. Lerner/Christine Morerod-Fatlebert, Johannes de Rupescissa,
Liber secretorum eventuum, éd. critique, traduction et introduction historique,

Fribourg, 1994 (Spicilegium friburgense, 36), 326 p.

Le présent ouvrage propose une édition critique d'une œuvre importante
pour l'histoire du prophétisme médiéval en Occident, le Liber secretorum
eventuum du franciscain Jean de Roquetaillade (vers 1310-1366). Présentée

par Christine Morerod-Fattebert, cette édition est accompagnée d'une
introduction historique que l'on doit à Robert E. Lerner; à travers l'évocation de
la carrière de Jean de Roquetaillade et l'analyse de cet écrit prophétique,
l'historien anglais s'est attaché à montrer l'importance d'une œuvre qu'il
considère comme l'un des points culminants de la tradition eschatologique
franciscaine.

147



Hors du commun, la carrière de Jean de Roquetaillade l'est à plus d'un
titre. Né à Marcolès (Auvergne) d'une famille de chevaliers, il étudie de 1327
à 1332 à l'Université de Toulouse. A cette date, âgé d'environ 19 ans, il entre
dans l'Ordre des franciscains et, vers 1337, après avoir achevé son cursus, il
est assigné à résidence au Couvent d'Aurillac. Habité dès 1332 par des visions
concernant l'avènement de l'antéchrist, il les fait connaître dès 1335 à
l'intérieur, mais aussi à l'extérieur du couvent. C'est probablement en raison de
cette attitude visionnaire qu'en 1344, le provincial d'Aquitaine Guillaume
Farinier le fait arrêter et emprisonner dans le couvent de Figeac. Jugé une
première fois en 1346 à Toulouse comme hérétique, il est libéré, avant que
son supérieur ne le refasse enfermer dans les couvents de l'Ordre. En août
1349, il peut se rendre à Avignon pour plaider sa cause devant Clément VI.
Incarcéré dans les prisons papales, il est jugé en octobre «plus fou qu'hérétique»

et n'a pas besoin d'adjurer; toutefois, il n'est pas libéré, et jusqu'en
1364, il restera emprisonné à Avignon. Durant cette longue détention, il va
produire une œuvre prophétique abondante, tout en ayant de fréquents
contacts avec les princes de l'Eglise qui le tiendront au courant des faits
marquants agitant la chrétienté.

Le Liber secretorum eventuum, achevé en novembre 1349, fut rédigé par
Roquetaillade sur la demande du cardinal Guillaume Court, chef de la
commission chargée d'examiner son cas, qui désirait disposer d'un exposé de
ses visions. Il rend compte des événements entourant l'avènement et la chute
de l'antéchrist dans le cadre d'un scénario minutieusement daté et qui
s'organise autour de trois périodes. La première, couvrant les années 1349-1366,
relate la crise qui précédera le règne de l'antéchrist que l'auteur identifie avec
Louis de Bavière (né en 1338, élu roi de Sicile en 1342): marquée par les

premiers crimes de ce dernier, cette période se conclut par un schisme,
l'élection d'un saint pape auquel sera opposé un pseudo-pape qui s'alliera à
l'antéchrist. Suit, entre 1366 et 1370, le règne de l'Antéchrist, contre qui
s'opposera une minorité de franciscains présentée comme l'âme de la
résistance. Après la défaite de l'antéchrist, et précédant le Jugement dernier, vient
finalement un millenium de paix (1370-2370), où régneront conjointement
un saint empereur et un saint pape et où tous seront illuminés par le Saint-
Esprit; les franciscains se multiplieront et la majorité des laïcs adhérera à la
troisième règle de l'Ordre de Saint-Francois.

Dans le cadre de son traité, Jean de Roquetaillade se défendit d'avoir
utilisé d'autres sources que les Ecritures pour déchiffrer le futur, aidé il est
vrai par «l'esprit de compréhension» (intelligencia spiritualis) qu'il dit avoir
reçu de Dieu. Dans les faits, comme le montre Lerner, il s'inspira des écrits
prophétiques du franciscain Pierre Jean Olieu, condamnés pour hérésie en
1326, et d'Arnaud de Villeneuve, eux-mêmes héritiers de Joachim de Flore.
Ainsi, la notion même d'intelligentia spiritualis renvoie à un aspect central de
la pensée eschatologique d'Olieu, qui postulait l'avènement prochain, au sein
des franciscains, d'hommes «spirituels», dotés du don de vision, et qui
seraient amenés à jouer un rôle héroïque dans la lutte contre l'antéchrist: ce
dernier point, à côté d'autres éléments empruntés à ces prédécesseurs, constitue

par ailleurs un des thèmes marquants du scénario proposé dans le Liber

148



secretorum eventuiim. Jean de Roquetaillade s'inscrit ainsi dans une longue
tradition dont il se démarque toutefois par la richesse, la cohérence, mais
aussi l'originalité de son discours prophétique. Lerner a par exemple souligné
l'intérêt que représente la description de la société du Millenium, premier
essai d'utopie franciscaine.

Les écrits d'Olieu étaient bien connus à la cour papale d'Avignon: malgré
cela, Jean de Roquetaillade fut autorisé à écrire et vit son œuvre rapidement
diffusée à l'extérieur de sa prison. Cette situation paradoxale s'explique
vraisemblablement par l'incertitude de sesjuges face à l'origine divine de son
inspiration, mais aussi par la curiosité que suscita l'œuvre du «prophète
emmuré».

La traduction manuscrite, étudiée dans son ensemble par Christine More-
rod-Fattebert, rend également compte du succès du Liber secretorum even-
tuum. Elle montre également que le texte relativement ordonné de
Roquetaillade a progressivement été obscurci, au point de devenir parfois
incompréhensible. Ce phénomène, lié peut-être à l'idée que l'on se faisait, au
XVe siècle, d'un texte prophétique, souligne ainsi l'importance de cette
édition qui restitue le message original de Jean de Roquetaillade.

Lausanne Catherine Chêne

Nadia Pollini. La mort du Prince. Rituels funéraires de la Maison de
Savoie (1343-1451), Lausanne, Fondation Humbert II et Marie-José de
Savoie / Cahiers lausannois d'histoire médiévale 9, 1994, 286 p.

Etape fondamentale dans la vie du chrétien, la mort au Moyen Age constitue

un phénomène dont l'intérêt est bien connu des historiens, notamment
par les différents rites qu'elle a suscités; témoins importants pour l'histoire
de la spiritualité, ces rites renvoient également à l'histoire politique: pour les

grandes familles nobiliaires, les pratiques funéraires furent en effet un des
lieux privilégiés où s'exprimèrent leurs prétentions dynastiques et l'image
qu'elles se faisaient d'elles-mêmes.

Qu'en fut-il pour la Maison de Savoie? C'est sur cette question que s'est
penchée Nadia Pollini, en s'intéressant, à partir de registres comptables
conservés aux Archives de l'Etat de Turin, aux rites mortuaires développés à

l'occasion de la disparition de quatre de ses représentants Aymon (m. 1451

Amédée VI (t 1383), Amédée VII (t 1391) et Amédée VIII (t 1451). Un tel
choix chronologique est justifié d'une part par la pauvreté documentaire
pour ce qui est de la période antérieure et d'autre part par l'élément de

rupture que constitua la carrière d'Amédée VIII, premier de sa lignée à

obtenir le titre de duc.

149



Organisant sa réflexion autour de quatre temps, les pratiques entourant
l'agonie, les premières dispositions suivant le trépas, le convoi funèbre et les
funérailles, i'auteure s'est notamment interrogée sur la manière dont la
conscience dynastique savoyarde s'est exprimée dans le cérémonial funèbre,
dont une partie importante se déroulait à l'abbaye cistercienne de Haute-
combe, devenue au XIVe siècle une véritable nécropole familiale.

L'image qui ressort de cette analyse est tout d'abord celle d'une famille
pour qui la conscience dynastique passait en premier lieu par la valorisation
du lignage, glorifié pratiquement à chaque étape du rituel; on a notamment
l'exemple dans le soin apporté aux décorations des lieux où étaient déposés
les corps des défunts : ainsi, dans le cas d'Aymon, les chapelles du château de
Chambéry et de Hautecombe furent ornées de près de 450 écussons frappés
aux armes de la Savoie, auxquels s'ajoutèrent différents symboles de prestige,
comme les draps d'or utilisés pour recouvrir le cercueil.

Fiers de leur lignage, les princes de Savoie, lors de leurs obsèques,
cherchaient également à mettre en valeur leur attachement à l'idéal chevaleresque:

ce deuxième point se remarque plus particulièrement dans le rite organisé

lors des secondes funérailles d'Amédée VI et d'Amédée VII. Ce rite, qui
prenait place lors de la grand'messe, consistait à offrir dans le cadre d'un
cortège les pièces d'honneur du défunt, soit ses équipements de guerre et de
tournoi. Dans le cas de ces deux princes, il prit la forme d'un somptueux
cortège placé sous la protection de la Vierge, de saint Maurice et de Saint
Georges, durant lequel était notamment offerte l'épée de guerre, tenue par la
pointe en signe de deuil.

S'il rend ainsi compte d'une forte conscience lignagère, marquée du sceau
de la chevalerie, le rituel funéraire savoyard est en revanche relativement
pauvre en ce qui concerne l'utilisation de symboles du pouvoir; de fait, pour
le XIVe siècle, on ne dispose que d'un exemple: lors de l'offrande d'Amédée
VI, un écuyer présenta, mais sans l'offrir, une deuxième épée dite «de raison
et de justice», qu'il tenait par la poignée. Opposée à l'épée de guerre personnelle,

cette deuxième arme aurait été utilisée pour symboliser l'Etat et par là
la pérennité de la dynastie. A ce premier exemple s'ajoute, dans le testament
d'Amédée VIII, l'ordre de transmettre à son héritier la couronne ducale et
l'anneau de saint Maurice, qui apparut sous son règne comme nouvel insigne
de pouvoir. Par rapport à d'autres grandes familles, qui dès le XIVe siècle
avaient pris l'habitude de présenter, lors du convoi funèbre, différents emblèmes

représentant l'autorité de l'Etat (épée, main de justice), ou qui, au XVe
siècle, utilisèrent les funérailles pour affirmer leurs prétentions souveraines,
par exemple, dans le cas des ducs de Bretagne en exibant des insignes royaux,
les princes de Savoie semblent avoir fait preuve de modestie. Une telle
attitude s'expliquerait par le fait qu'ils vivaient dans une relative indépendance

de l'Empire, impliquant qu'ils ne ressentirent pas le besoin d'affirmer
leur souveraineté; mais à cet égard, l'analyse des rites développés lors des
funérailles des successeurs d'Amédée VIII - ce qui renvoie au choix
chronologique de l'auteur, qui peut prêter à discussion - permettra sans doute de
mieux comprendre cet aspect: les instructions de ce dernier à propos de la
transmission des insignes du pouvoir rendent en effet compte de l'émer-

150



geance d'une réflexion nouvelle sur l'importance de ces emblèmes pour la

légitimité dynastique, qu'on aurait aimé voir un peu plus développée.

Cette réserve n'enlève toutefois rien à la qualité et à l'intérêt de cette
étude.

Lausanne Catherine Chêne

Elisabeth Lopez. Culture et sainteté, Colette de Corbie (1381-1447),
Publications de l'Université de Saint-Etienne, 1994 (Centre européen de recherches

sur les Congrégations et Ordres religieux. Travaux et Recherches V),
502 p.

Parmi les mouvements de réforme de la vie spirituelle et de l'Eglise au XVe
siècle, celui qui porte le nom de Colette de Corbie (la «réforme colettine») a
sans aucun doute été l'un des plus importants, notamment dans le monde des
religieuses. Cette réforme, qui a eu lieu au sein de l'Ordre franciscain, a
maintenu sa vitalité jusqu'au milieu du XXe siècle. Colette a créé une branche

autonome de clarisses, aidée de frères dits colettins, qui, les uns et les

autres, échappèrent au contrôle des frères réformés. Les principaux artisans
de la réforme ont été Colette de Corbie et Frère Henry de Baume. Le point de
départ du présent ouvrage est constitué par les deux Vitae de Colette, les plus
anciennes écrites par des contemporains. Pour ses dix-sept monastères,
Colette a en outre élaboré des Constitutions. Ce texte fondateur n'a pas
manqué d'engendrer, au sein de l'Ordre et jusqu'à nos jours, une certaine
conception de la femme consacrée. L'espace géographique et culturel dans
lequel s'inscrit la réforme de Colette s'étend de la France du Nord à la
Bourgogne. Pour l'histoire religieuse de la Suisse romande, cet ouvrage
mérite attention. Les couvents des clarisses d'Orbe et de Vevey ont porté, en
effet, la marque de Colette; en outre, ce livre retrace avec soin la biographie
spirituelle de la bienheureuse Louise de Savoie (1462-1503).

Ce livre est important parce qu'il réussit à créer un va-et-vient constant
entre la lecture de textes «hagiographiques», où silences et accents doivent
être analysés avec soin, si l'on veut appréhender une vérité historique souvent
dissimulée avec force; c'est pour cette raison que nous tenons là une excellente

contribution à l'étude des réformes spirituelles du XVe siècle. A noter
que la perspective de longue durée permet à E. Lopez de poser des questions

fondamentales sur l'évolution historique du rôle de la religieuse dans
l'Eglise.

Lausanne Agostino Paravicini Bagliani

151



André Schnyder (Hg.), Malleus maleficarum von Heinrich Institoris (alias
Kramer) unter Mithilfe Jakob Sprengers aufgrund der dämonologischen
Tradition zusammengestellt. Wiedergabe des Erstdrucks von 1487 (Hain
9238) und Kommentar zur Wiedergabe des Erstdrucks von 1487 (Hain 9238),
Göppingen, Kümmerle Verlag, 1991 und 1993 (Litterae. Göppinger Beiträge
zur Textgeschichte, Nr. 113 und 116).

So erstaunlich es klingt: von dem berühmtesten Werk über und gegen die
Hexen, dem «Hexenhammer», gibt es keine kritische Ausgabe, obwohl es

nun schon über fünfhundert Jahre alt ist. Es wird auch nicht so bald eine
geben, denn das Werk erschien von 1487 bis 1669 in 28 verschiedenen
Drucken. Dagegen existieren wohl Übersetzungen, ins Deutsche, ins Englische,

ins Französische und ins Italienische, die jedoch nicht über alle Zweifel
erhaben sind (insbesondere die deutsche Übersetzung von J.W. R. Schmidt,
welche seit 1982 auch als Taschenbuch kursiert). Um der Forschung, die sich
wieder vermehrt mit den Hexenverfolgungen befasst, innert nützlicher Frist
einen direkten Zugang zum lateinischen Originaltext zu verschaffen, hat
André Schnyder den Erstdruck des «Hexenhammers» einerseits in einer
Faksimileausgabe (erschienen 1991) zugänglich gemacht und andererseits
mit einem Kommentarband (erschienen 1993) erschlossen. Mit dieser
Kombination ist der Forschung vielleicht zunächst sogar besser gedient als mit
einer kritischen Ausgabe. Der «Hexenhammer» liest sich nämlich in der im
Kommentarband gebotenen «strukturierten, quellenerschliessenden
Inhaltsangabe» wesentlich rascher als etwa in der (guten!) französischen
Übersetzung von Armand Danet. Der Kommentarband bietet aber noch viel
mehr, nämlich eine Übersicht über die Drucke des «Hexenhammers», eine
vollständige Sammlung von Nachrichten über Lebenslauf und Werk der
beiden Autoren, ein Repertorium der im «Hexenhammer» vorkommenden
Exempla und nicht zuletzt einen Überblick über die Forschungsperspektiven.

Dieser geht auf die Fragen der Autorschaft (Schnyder neigt wieder
vermehrt zur These einer richtigen Ko-produktion der beiden Dominikaner
Heinrich Krämer und Jakob Sprenger), der Echtheit eines vorangestellten
Gutachtens von Kölner Theologen und vor allem auch aufden Charakter des
Werkes (eine «Aberglaubenssumme») ein. Eine (pointiert!) kommentierte
Bibliographie beschliesst den äusserst nützlichen Band.

Freiburg Kathrin Utz Tremp

Hansgeorg Molitor/Heribert Smolinsky (Hg.). Volksfrömmigkeit in der
Frühen Neuzeit, Münster, Aschendorff-Verlag, 1994 Katholisches Leben
und Kirchenreform im Zeitalter der Glaubensspaltung 54), 138 S.

Das vorliegende Heft der bekannten Reihe befasst sich mit dem Thema
Volksfrömmigkeit, dem die neuere Forschung, zum Teil interdisziplinär.

152



besonderes Augenmerk geschenkt hat. Diesem Gesichtspunkt wird in
verschiedenen Artikeln und vor allem im einleitenden Beitrag von Heribert
Smolinsky Rechnung getragen, in dem über die Forschungsentwicklung
berichtet wird. Natürlich war für die Entfaltung der Volksfrömmigkeit im
Barock das Konzil von Trient entscheidend, wie Klaus Ganzer berichtet.
Smolinsky informiert in einem zweiten Artikel über die Volksfrömmigkeit
im Zeitalter der Konfessionalisierung. Nicht vergessen wird das Luthertum
deutschsprachiger Länder, ein Aspekt, den der Strassburger Neuzeithistoriker

Bernard Vogler behandelt. Nicht fehlen können selbstverständlich auch
Überlegungen über die Bedeutung der Visitationsberichte, von Peter Thaddäus

Lang verfasst. Dem dynamischen Aspekt des Wandels von den
Bruderschaften des Spätmittelalters zu den neuen Formen der Frömmigkeit
widmet Bernhard Schneider seine Aufmerksamkeit. Fallbeispiele aus Köln
sowie Jülich und Berg führt Hansgeorg Molitor vor. Während Paul Munch
den Strukturwandel der Volksfrömmigkeit im Zeitalter der Aufklärung
thematisiert, stellt der abschliessende Beitrag des bekannten Historikers Robert
W. Scribner die Begriffe und die Historiographie über Volksglaube und
Volksfrommigkeit in den Gesamtzusammenhang der Geschichtsforschung.
Allgemeine Literaturangaben am Schluss der Artikel vermögen dem
Interessenten weitere Forschungsarbeiten zum Thema zu vermitteln.

St. Gallen Werner Vogler

Manfred Rudersdorf, Ludwig der IV. Landgraf von Hessen-Marburg
1537-1604. Landesteilung und Luthertum in Hessen, Mainz, 1991
Veröffentlichungen des Instituts fur Europäische Geschichte Mainz, Abt.
Universalgeschichte 144), VIII u. 321 S., Abbildungen. 1 Karte.

Die geschichtswissenschaftliche Dissertation (Tübingen 1988) ist einem
oft angesprochenen Desiderat der historischen Forschung, der Konsolidierungsphase

der reformatorischen Bewegung bis zum Vorabend des
Dreißigjährigen Krieges, gewidmet.

Im Mittelpunkt der Untersuchung von Manfred Rudersdorf steht das nur
kurzzeitig existierende Territorium Hessen-Marburg (1567-1604) unter
seinem Landesherren Landgraf Ludwig IV. In einer anspruchsvollen Verbindung

von biographischen und strukturellen Entwicklungslinien, mit verwal-
tungs-, kirchen- und mentalitätsgeschichtlichen Aspekten, untersucht der
Verfasser den Kontext dynastischer und territorialer Tendenzen am Beispiel
Hessens im Zeitalter der Konfessionalisierung.

Vom Forschungsstand über die Methodendiskussion sowie die Archiv-
und Quellenlage im 1. Kapitel ausgehend, behandelt der folgende Abschnitt
die Landesherrschaft unter Philipp dem Großmütigen und den sich entwik-
kelnden Verwerfungen, «... dessen Kirche unter dem Druck der inneren
Spannungen auseinanderbrach und damit zugleich die Spaltung des ganzen
Landes besiegelte» (S. 37). Die Kapitel 3 und 4 beleuchten die Jugend und

153



Erziehung des jungen Landgrafen, wobei die komplizierten Verhältnisse der
Doppelehe seines Vaters Beachtung finden und im Folgenden der Aufenthalt
wie auch der konfessionellen Erziehung am Stuttgarter Hof besondere
Aufmerksamkeit gewidmet wird. Breiten Raum findet die territoriale Entwicklung

Hessens von 1562 bis zum Regierungsantritt der Söhne Philipps sowie
eine Analyse bezüglich deren Intentionen «... die Bewahrung der territorialen
Einheit trotz der Teilung der HErrschaft ...zu erhalten» (S. 153). Der Ausbau
der Landesherrschaft unter dem Landgrafen Ludwig IV. in Hessen-Marburg,
die Administration des Landes und die Herausbildung Marburgs zum
institutionellen Zentrum (Hof, Universität, Hofgericht) widmet sich der Autor
im 6. Kapitel, wobei es ihm zugleich gelingt, die interhessischen Verbindungen

und Bemühungen des Beamtentums um eine einheitliche Politik
überzeugend darzustellen. Die im Anschluß untersuchte konfessionelle Entwicklung

aller hessischen Territorien, die eine «... Verdichtung des kirchlichen
Lebens ...» (S. 220) konstatieren kann und entscheidend die Abwendung von
einer genuin konfessionell offenen hin zu einer dogmatisch geprägten
Religionspolitik des Marburger Landgrafen aufzeigt, reicht von dem durch Philipp

von Hessen angestauten Konfliktpotential bis zur konfessionellen
Differenzierung der Landeskirche. Mit Betrachtungen über das Lebenswerk
Ludwigs und die Auswirkungen seiner Regierungstätigkeit auf die folgende
Generation hessischer Landesherren im 17. Jahrhundert endet der
landesgeschichtliche Exkurs in das konfessionelle Zeitalter.

Dem Verfasser ist es in dieser Monographie gelungen, den Extrakt seiner
umfangreichen Literatur- und Quellenstudien in eine gut lesbare Form zu
bringen und in eine facettenreiche Biographie eines typischen patriarchalischen

Landesherren umzusetzen, die allen Anforderungen einer
wissenschaftlichen Darstellung gerecht wird.

Greifswald Thomas Höth

Max Müller / Rudolf Reinhardt / Wilfried Schöntag (Hg.), Marchtal.
Prämonstratenserabtei, Fürstliches Schloss, Kirchliche Akademie, Ulm,
Süddeutsche Verlagsgesellschaft, 1992, 480 S., ill.

Dieser prachtvoll ausgestattete Band ist eine «Festgabe zum 300jährigen
Bestehen der Stiftskirche St. Peterund Paul (1692 bis 1992)» und enthält 19

Beiträge und 2 Grussworte. Damit ist auch klar, dass es sich nicht um eine
umfassende Geschichte des Klosters in Obermarchtal handelt, aber die
verschiedenen Beiträge decken die Zeit von den Anfängen bis heute ab und
bringen interessante Einblicke in die Geschichte des Stiftes, in ihre
inkorporierten Pfarreien, in das Leben des Konventes und einzelner Chorherren.
Die Gründung der Propstei geht auf das Jahr 1171 zurück. Zuvor war dort
seit etwa 776 eine Zelle des Klosters St. Gallen, die aber bald wieder dem
Steinachkloster verloren ging. Vor 993 stifteten die Herzöge von Schwaben

154



daselbst ein Kanonikerstift, das offenbar die Prämonstratenser übernehmen
konnten. 1441 wurde das Stift zur Abtei erhoben. Es erlebte in seiner
Geschichte Höhen und Tiefen. Im Barock erlebte sie eine Blütezeit. 1802
wurde das Stift säkularisiert und kam an die Fürsten von Thurn und Taxis,
die es als Schloss einrichteten. Ab 1850 verhandelte der Rottenburger Bischof
mit dem Fürstenhaus in der Absicht, sein Ordinariat samt Priesterseminar
dorthin zu verlegen. Von 1919-1991 pachteten die aus Chotieschau (Böhmen)

vertriebenen deutschsprachigen Salesianerinnen einen Teil des
Klostergebäudes. 1973 verkaufte der Fürst die Klosteranlage der Diözese
Rottenburg; die ehemalige Stiftskirche blieb aber Pfarrkirche von Obermarchtal.
die auf das Baujubiläum hin einer gründlichen Sanierung unterzogen wurde.
Die Diözese richtete in den ehemaligen Klostergebäulichkeiten eine Kirchliche

Akademie der Lehrerfortbildung ein, die heute einen guten Namen hat.
Auch diese neuzeitlichen Begebenheiten sind durch interessante Beiträge in
diesem Band dokumentiert. Die relative Nähe des Stiftes zur Schweiz bringt
es mit sich, dass, wenn auch selten, schweizerische Belange gestreift werden,
z. B. Beziehungen zur Prämonstratenserabtei St. Luzi in Chur. Ein gutes
Register erschliesst den Band über dieses oberschwabische Stift, das auch
wegen seiner Stellung in der barocken Kunstgeschichte (Ch. Thumb, F. Beer,
J. Schmutzer. J.M. Kager) überregionale Bedeutung hat.

Mariastein Lukas Schenker OSB

Peter Dinzelbacher (Hg.), Europäische Mentalitätsgeschichte. Hauptthemen
in Einzeldarstellungen, Stuttgart, Alfred Kröner, 1993, 664 S.

(Taschenbuchausgabe Band 469).

Seit wenigen Jahrzehnten hat die Mentalitätsgeschichte auf den Flügeln
der Annales ihren Siegeszug durch die historischen Seminarien und die
Literatur angetreten. Mit einer Verspätung hat sie auch die deutschsprachige
Forschung eingeholt, und bereits sind beachtliche Resultate dieser
Bemühungen erzielt worden. In einer verdienstvollen Zusammenstellung, die
Peter Dinzelbacher mit einer Reihe von Mitarbeitern unternommen hat, ist
es erstmals möglich, über die europäische Mentalitätsgeschichte der Antike,
des Mittelalters und der Neuzeit einen Überblick zu gewinnen. In knappen
Beiträgen werden Themen der Mentalitätsgeschichte abgehandelt und
vorgestellt. Eng verwandt mit der Mentalitätsgeschichte ist die ein bisschen
jüngere Alltagsgeschichte, die sich zur Zeit im deutschen Sprachraum ebenfalls

besonderer Beliebtheit erfreut und sich in viele Nischen, Sonderthemen
und gar Kuriositäten aufgesplittert hat. Dabei gibt es ungezählte, ja beinahe
unendlich viele «Wohnungen». In der vorliegenden Publikation werden die
einzelnen Beiträge bibliographisch erschlossen und weitergeführt. Es kom-
ken so unterschiedliche Themen wie Individuum, Familie und Gesellschaft,
Sexualität und Liebe, Religiosität, Körper und Seele, Krankheit, Lebensalter,
Sterben und Tod, Ängste und Hoffnungen, Freud, Leid und Glück, Arbeit

155



und Fest, Kommunikation, das fremde und das eigene Herrschaftsrecht,
Natur und Umwelt, Raum, Zeit und Geschichte zur Behandlung. Man
erblickt beliebige und auch zwingende Themen; dies macht auch den Reiz
dieser bunten, aufgefächerten Zusammenstellung aus, wobei beim einzelnen
Stichwort die Unterkapitel streng chronologisch in Mittelalter und Neuzeit
aufgeteilt sind und normalerweise auch eigene Autoren haben. Nicht nur
Vertreter der deutschen Forschung, sondern auch der bekannte französische
Mediävist Jacques LeGoff sind mit einem Beitrag vertreten. Indes wird der
grösste Teil der Beiträge von deutschsprachigen Autoren bestritten. Ohne
Zweifel hat die Mentalitätsgeschichte in den einzelnen grossen Epochen der
Antike, des Mittelalters und der Neuzeit je wieder eine andere methodische
und inhaltliche Struktur. Aufgrund der Quellenlage und der Fragestellungen
müssen andere Wege gegangen und andere Resultate erzielt werden, so dass
die grosse Vielfalt der Ergebnisse und Untersuchungen ein Charakteristikum
dieser Forschungsrichtung und dieses historiographischen Blickwinkels
ist.

St. Gallen Werner Vogler

Barbara Braun-Bucher, Der Berner Schultheiss Samuel Frisching 1605-
1683. Schrifttum, Bildung, Verfassung und Politik des 17. Jahrhunderts auf
Grund einer Biographie, Bern, Stämpfli, 1991 Schriften der Berner
Burgerbibliothek), 588 S., Abb.

Diese Darstellung, die kulturelle, politische und soziale Aspekte der Berner

Geschichte im 17. Jahrhundert anhand einer Biographie beleuchtet,
zeichnet sich vor allem durch eine minutiöse Quellenarbeit aus; die umfangreiche

Beschreibung der Quellenlage und der beeindruckende Anhang sind
bestechend. Der rote Faden, der sich durch diese Arbeit zieht, die ursprünglich

als Monographie angelegt war, jedoch aus methodischen Gründen weiter
gefasst werden musste, wird von einigen biographischen Kapiteln (Jugend,
Ämterkarriere, Schultheissenzeit, Persönlichkeit) gebildet. Diese Abschnitte,
die Frischings Entwicklung und Werdegang chronologisch darbieten, sind
eingebettet in Darstellungen, welche die historische Wirklichkeit sowie die
sozialen und politischen Verhältnisse aufzeigen, mit denen man im Bern des
17. Jahrhunderts rechnen muss. So folgt nach der Beschreibung der Jugendzeit

(und Ausbildung) Frischings eine ausgesprochen detaillierte Darstellung
der «Bildung und Erziehung im Rahmen des Jahrhunderts»: hier analysiert
die Autorin einmal die «ideellen Grundlagen der Schulordnung von 1616»
im allgemeinen (Ziel und Zweck), zum anderen wird der bei den
Standesgenossen Frischings, den Patriziern Berns jener Zeit, übliche Bildungsweg
sowie Werdegang mittels prosopographischen Methoden rekonstruiert.
Nach der anschliessenden Betrachtung von Frischings Ämterkarriere wird
ein Blick auf die Entwicklung der Berner Verfassung (Gesetzgebung.
Reglementierung. Strukturierung, Anpassungen usw.) im 17. Jahrhundert, das

156



sich in dieser Hinsicht als besonders dynamisch und innovativ erweist,
geworfen. Dem Abschnitt, der Frischings Lebenshöhepunkt, seine 15 Jahre
als Berner Schultheiss. beschreibt, lasst die Autorin «zwei Beispiele bernischer

Politik» folgen: einmal «die bernische Mediationstätigkeit im Corsin-
ger Handel 1666-1668». zum andern die «Affäre Moutier-Grandval» (1671-
1672). In einem abschliessenden Kapitel wird Frisching schliesslich als
Mensch und Staatsmann gebührend gewürdigt.

Naters/Freiburg Thomas Riva

Johannes Duft. Die Abtei St. Gallen, Bd. 3: Beiträge zum Barockzeitalter.
Ausgewählte Aufsätze in überarbeiteter Fassung. Sigmaringen. Thorbecke.
1994. 308 S.

Im dritten Band seiner ausgewählten Aufsätze befasst sich der Autor, von
1948 bis 1981 Vorsteher und Leiter der Stiftsbibliothek von St. Gallen und in
dieser Funktion weitsichtiger Huter und vorbildlicher Erschliesser der
bedeutenden Handschriftenschätze, mit Institutionen und Persönlichkeiten
aus dem barocken Kloster St. Gallen, das bekanntlich 1805 den Wirren im
Gefolge der französischen Revolution und der Neuordnung der Eidgenossenschaft

zum Opfer fiel. Nachdem sich die ersten beiden Bände seiner
Aufsatzsammlung fast ausschliesslich mit dem frühmittelalterlichen Kloster
im Steinachtal befasst hatten (1990: Bd. 1 : Beiträge zur Erforschung ihrer
Manuskripte: 1991 : Bd. 2: Beiträge zur Erforschung ihrer Persönlichkeiten;
beide ebenfalls bei Thorbecke erschienen), wendet sich der Verfasser in einer
bunten Vielfalt von 15 Beiträgen diesmal der zweiten grossen Blütezeit des
Galluskonvents im Steinachtal zu, der Barockteit. St. Gallen war im 17. und
18. Jahrhundert das bedeutendste und grösste Kloster der Eidgenossenschaft
und übte als mächtige Furstabei - etwa auch innerhalb der Helvetischen
Benediktinerkongregation - eine Vorreiterrolle aus.

Die profunden Quellen- und Literaturkenntnisse des Verfassers zeigen
sich beispielsweise in den Lebensbildern von vier Stifsbibliothekaren (und
damit Amtsvorgängern), der Patres Pius Kolb (1712-1762), Johann Nepo-
muk Hauntinger (1756-1823), Ildefons von Arx (1755-1833) und Franz
Weidmann (1774-1843), die er in ihrer Arbeit im Interesse der Bibliothek
charakterisiert und deren Verdienste um die Erschliessung, Mehrung und
Rettung der Handschriften- und Bücherschätze er eingehend würdigt.
Ebenso widmet der Autor zwei tatkräftigen Abtspersönlichkeiten (Gallus Alt
1654-1687; Cölestin Gugger 1740-1767) wie auch zwei Baufachleuten aus
dem St. Galler Konvent (Pater Gabriel Hecht 1664-1745; Bruder Gabriel
Loser 1701-1785) inhaltsreiche Studien. Zeitlich über den im Titel vermerkten

Zeitraum blendet Johannes Duft in seinem Aufsatz über Kardinal Karl
Borromäus und seine Beziehungen zum Kloster St. Gallen zurück, die in
einem Besuch des Mailänder Kardinals im Sommer 1570 in der Gallusabtei
gipfelten.

157



Die barocke Stiftskirche, erbaut 1755-1766, und die Stiftsbibliothek,
geschaffen zwischen 1758 und 1767 und damit ebenfalls ein Werk des
Spätbarocks, waren während der langen Jahre des fruchtbaren Schaffens von
Johannes Duft immer wieder Gegenstand seines wissenschaftlich-historischen

Forschens : Seine diesbezüglichen Erkenntnisse hat er im vorliegenden
Band in zwei grossen Aufsätzen zusammengefasst. Darin ist erstmals auch
eine Zusammenstellung der Stiftsbibliothekare nach der Klosteraufhebung
enthalten. Über den durch den Titel vorgegebenen geographischen Rahmen
blickt der Verfasser in seinem Aufsatz über (Schweizer Klosterbibliotheken
im 17. und 18. Jahrhundert) hinaus, in dem er die damals schon wegen ihrer
frühmittelalterlichen Handschriften berühmte und häufig besuchte Kloster-
bibliothek von St. Gallen in die monastische Bibliothekslandschaft jener
Epoche einzuordnen versucht. Weitere Beiträge befassen sich überblicksartig
mit der staatsbildenden Funktion der Abtei St. Gallen, mit barocken
Gemäldezyklen als Heiligen-Historien sowie mit barocker Dichtkunst zu Ehren des
zweiten St. Galler Klostergründers, des heiligen Otmar.

Einzelne Aufsätze sind in den letzten 30 Jahren in verschiedenen
Publikationen erschienen, andere sind im vorliegenden Band erstmals veröffentlicht

oder aber in gekürzter, revidierter oder erweiterter Form neu gefasst.
Johannes Duft hat sämtliche Beiträge sorgfältig überarbeitet, auf den aktuellen

Forschungsstand gebracht und mit den neuesten Literaturhinweisen
versehen. Der vorliegende Band ist mit 56 Abbildungen illustriert, die -
gleich wie in den Bänden 1 und 2 - der Dokumentierung der Textbeiträge
dienen und die in einem separaten Teil näher erläutert werden. Für den
Forscher stets von grossem Wert ist - neben dem sorgfältig ausgearbeiteten
Orts- und Personenregister - das Verzeichnis der zitierten Handschriften
sowie das ergänzende Verzeichnis der Schriften des Verfassers.

Die dreibändige Aufsatzsammlung von Johannes Duft - das lässt sich
nach deren Abschluss sagen - ist für den häufigen, aber auch für den
gelegentlichen Benutzer der Stiftsbibliothek St. Gallen zu einem unentbehrlichen

Nachschlagewerk geworden. Die einzelnen Aufsätze, in gewohnt
meisterhaft-anschaulicher Sprache abgefasst, stellen aber auch sowohl für den
Kenner der St. Galler Klostergeschichte als auch für den interessierten Laien
ein Lesevergnügen der besonderen Art dar.

St. Gallen Karl Schmuki

Gabriel Imboden / Gregor Zenhäusern /Alma Treyer (Hg.), Kaspar Jodok
von Stockalper: Handels- und Rechnungsbücher, Brig, Rotten-Verlag, 1994,
4°, Band 9, XI S. + 376 Sp.

Band 9 der Handels- und Rechnungsbücher von Kaspar Jodok von Stockalper,

der «Liber vadens» (L-14), ist eine Fortsetzung und Ergänzung von
Band 2 (Liber secundus computorum ; siehe Besprechung in ZSKG Band 84,
1990, S. 209-210). Diesen letzteren wollte Stockalper nicht auf seine Reisen

158



mitnehmen («ne ille periculis itinerum subjaceat»). So führte er den Liber
vadens (L-14) vom 19. November 1649 an im Reisegepäck mit sich. Er
notierte darin die auf den Reisen anfallenden Geschäfte «ausserhalb des
Zendens Brig», vor allem im Mittel- und Unterwallis, Genfund Frankreich.
Der Band ergänzt das 5. und 6. Buch der Handels- und Rechnungsbücher in
den 50er und 60er Jahren.

Stockalpers grosse Fähigkeit und Neigung, mit dem Kaufund Verkaufvon
Immobilien umzugehen, kommt im erschienenen Band anschaulich zur
Geltung. Es handelt sich um den umfangreichen Erwerb von Rebgütern im
Mittelwallis zwischen Siders und Sitten. Stockalpers Agenten, öfter «lhen-
man» genannt, verwalten die Güter.

Da die folgenden Bände der Rechnungsbücher nicht mehr eigentliche
buchhalterische Tageseintragungen Stockalpers enthalten, sind in Band 9

Fragmente von Buchhaltungsjournalen, und zwar nur zusammenhängende
Kontoführungen, in einem mit A bis C gegliederten Textanhang
abgedruckt.

Anhang A enthält wichtige Handwerkerrechnungen und Konten von
Bediensteten Stockalpers. Gerade das vielfältige handwerkliche Gewerbe der
Stockalperzeit wird lebendig, wenn der Leser in den Notizen Wagnern,
Karrern, Hafnern, Kellnern, Glasern, Metzgern, Schneidern, einem
Goldschmied und anderen mehr begegnet. Erwähnenswert sind ferner die Notizen
zu den Erben des Orgelbauers Johannes Chrysostomus Schönbüel (Sp. 215-
216) und die kritischen, aber sehr eigenwilligen Bemerkungen Stockalpers
zum Bau der Orgel in Glis.

Zur Baugeschichte des Jesuitenkollegs in Brig vermittelt Anhang C
Fortsetzungen der in Band 8 enthaltenen Zendenrechnungen aus den Jahren
1662 bis 1677.

Unter den wie immer sehr sorgfältig redigierten Registern verdient das

Sachregister ein besonderes Lob. Die darin enthaltenen lateinischen
Ausdrücke sind aufschlussreich für das Humanistenlatein der Zeit Stockalpers,
während viele deutsche Wörter, wie biki (Steinpflaster), bitscher (Petschaft),
stürz (Bedachungsmaterial) und anderes mehr die Germanisten interessieren
werden.

Mit der Publikation von Band 9 der Handels- und Rechnungsbücher K.J.
von Stockalpers sind bereits 9 der insgesamt 14 Originalfolianten dieser
Rechnungsbücher durch die vorzügliche Editionsarbeit der Herausgeber für
die Forschung erschlossen. Die Historiker sehen mit Spannung dem nächsten

Band entgegen, der, gemäss den Angaben von Dr. G. Imboden im
Vorwort von Band 9, den Text von drei der noch zu bearbeitenden fünf
Originalbücher enthalten wird.

Solothurn Helmut Gutzwiller

[59



Georges Descœudres/Kathrin Utz Tremp, Bern, Französische Kirche,
ehemaliges Predigerkloster: archäologische und historische Untersuchungen
1988-1990 zu Kirche und ehemaligen Konventgebäuden. Mit Beiträgen von
Gabriele Keck, Susi Ulich-Bochsler, Franz E. Koenig und Werner Stöckli,
Bern, 1993 Schriftenreihe der Erziehungsdirektion des Kantons Bern),
224 S„ ill.

Die Kirche des ehemaligen Predigerkonvents in Bern teilt das Schicksal
der Zürcher Predigerkirche: In der Reformationszeit wurden Langhaus und
Chor getrennt, letzterer mit Zwischenböden versehen und als Kornscheuer
genutzt, während das Langhaus als Spitalkapelle und seit 1623 als Kirche der
französisch sprechenden Protestanten Verwendung fand und 1753/54 im
barocken Sinne umgebaut wurde. Anders als in Zürich befinden sich jedoch
Chor und Langhaus seit 1875 im Besitz der Gesamtkirchengemeinde Bern,
so dass es dieser anlässlich der letzten Restaurierung 1988-1991 ohne grossen

«Kulturkampf» möglich war, den hochgotischen Bettelordenschor von
störenden Einbauten zu befreien und in einen stimmungsvollen Konzertraum

umzuwandeln. Im Auftrag des Archäologischen Dienstes des Kantons
Bern wurden bei dieser Gelegenheit zugleich umfangreiche Untersuchungen
vorgenommen, für die Georges Descœudres vom Atelier d'archéologie Mou-
don verantwortlich zeichnete. Sein Bericht liegt nun zusammen mit einem
Inventar der Kleinfunde und zwei historischen Beiträgen von Kathrin Utz
Tremp in einer reich illustrierten Publikation vor, die hervorragend geeignet
ist, die Anliegen der Denkmalpflege einem breiteren Leserkreis nahezubringen.

Gegenüber dem älteren Forschungsstand, den Luc Mojon in Band V der
Kunstdenkmäler des Kantons Bern 1969) festgehalten hat, erbrachten die
Untersuchungen von Descœudres einige neue Erkenntnisse. Die imposante
Dachwerkkonstruktion konnte durch dendrochronologische Abklärungen
der ersten um 1310 abgeschlossenen Bauperiode zugewiesen werden. Die
Balken dazu stammten vermutlich aus dem Berner Stadtwald. Der offene
Dachstuhl im Mittelschiff, der Wechsel von Okuli und Spitzbogen im Ober-
gaden, die Situierung des Lettners im Langhaus sowie die sich an einen
Quergang unter der Lettnerbühne anschliessenden Nebenkapellen seitlich
des Chores stellen Eigenheiten innerhalb der oberrheinischen Bettelordensarchitektur

dar. Einzigartig ist die Entdeckung einer Messstrecke an der
Rückwand des Lettners. Sie deutet daraufhin, dass die Prediger, die ihre
Bauten ja aus Spenden der Bürgerschaft finanzierten, offenbar mit langen
Bauperioden und wechselnden Bauequipen rechnen mussten und aus
diesem Grund ein Muttermass als Norm für die Bauleute in Stein schlagen
liessen. Über den praktischen Zweck hinaus ist diese Messstrecke nach
Ansicht des Autors als Teil des ikonographischen Programms der Kirche
aufzufassen, wie es in den sieben Schlusssteinen der Lettnergewölbe
umschrieben wird: Die Kirche als Abbild des Kosmos, angedeutet durch eine
Darstellung der Maiestas Domini über dem Marienaltar, die flankiert wird
von den vier Evangelistensymbolen und den Heilssymbolen Lamm und
Pelikan, die Messstrecke als Kategorie der Ordnung, die der dominikanische

160



Architekt als dem Schöpfergott zur Seite gestellter Homo creator seinem
Bauwerk zugrundelegt (S. 118). Nun könnte man das gleiche Programm, das
im übrigen überraschende Parallelen zum Bildprogramm des Graduale von
Katharinenthal aufweist, auch anders lesen: Die Ewigkeit des Wortes, das
Maria horte und das Johannes, der zweite Patron des Altars, niederschrieb,
die Zeugenschaft der Evangelisten, Inkarnation und Passion sowie das Bildnis

des unbekannten Dominikaners auf der Rückseite der Maiestas Domini
als Imago Dei und unsichtbare Stütze der Kirche.

Wichtige Bausteine für eine noch zu schreibende Geschichte des
Predigerklosters liefert der Beitrag von Kathrin Utz Tremp. Im Zentrum steht das
Verhältnis zur Stadt, die Frage nach den öffentlichen Funktionen und nach
den Auswirkungen der Einführung der Observanz im Jahre 1419. Der
städtische Rat unterstützte die Bemühungen um eine Intensivierung von
Seelsorge und Predigt, scheint damit aber auch das Konkurrenzdenken unter der
stadtbernischen Geistlichkeit gefördert zu haben. Ein böses Licht auf die
Realität der dominikanischen Reform wirft jedenfalls der berüchtigte
Jetzerhandel (1507-1509), dem die Autorin in ihrem zweiten Beitrag mit
kriminalistischer Akribie und schriftstellerischer Brillanz nachgeht. Durch die
minutiöse Aufarbeitung des Einzelfalles aus den Akten gelingt es ihr, die
Ergebnisse der Bodenforschung zu präzisieren und die ganze Topographie
des Klosters als Schauplatz des Verbrechens zum Leben zu erwecken. Selbst
wenn in Bern keine direkte Linie vom Jetzerhandel zur Reformation führt,
das vorreformatorische Klima ist hier in seltener Weise fassbar geworden.

Pfaffhausen Martina Wehrli-Johns

Otto Carisch: Rückblick auf mein Leben. Autobiographie eines Pfarrers,
Schulmanns und Lexikographen (1789-1858), bearbeitet und herausgegeben
von Ursus Brunold, mit einer Einführung von Ursula Brunold-Bigler, Chur,
Bündner Monatsblatt, 1994 Quellen und Forschungen zur Bündner
Geschichte, Bd. 4), XVII + 328 S., ill.

Vor knapp 50 Jahren lehnte der Bündner Lokalhistoriker Benedict
Hartmann eine Publikation dieser Autobiographie «aus Gründen des Taktes» ab
und veröffentlichte stattdessen einen allgemeinen Überblick über Leben und
religiöse Grundlagen Carischs (JHGG 77, Chur 1947). Inzwischen hegt die
sozialgeschichtliche Forschung keine Hemmungen mehr, auch Privatissima
wissenschaftlich auszuwerten und zu edieren. Ausdrücklich wird in der
Einführung zu den vorliegenden Erinnerungen dieser Wandlungsprozeß
vermerkt und zugleich das eigene Interesse unumwunden bekundet,
«Geschichtsschreibung in der Region nicht zum Symbol des ewiggestrigen,
verspäteten (Hinkenden Boten> werden zu lassen.»

161



Carischs Rückblick aufsein Leben überschreitet die Schwelle des Privaten.
Der Leser nimmt Anteil an den Gefühlen, Hoffnungen und Wünschen der
Menschen des ausgehenden 18. und des beginnenden 19. Jahrhunderts. Er
erfährt eine Fülle von Einzelheiten über den bürgerlichen, weniger den
bäuerlichen Alltag in Bünden, über die gesellschaftlichen, vor allem sozialen und
kulturgeschichtlichen Bedingungen jener Zeit, zumal auch diverse Beziehungen

zur übrigen Schweiz und nach Deutschland Carischs Leben beeinfluss-
ten.

Der Biograph geht chronologisch vor, wenngleich er auch zwischendurch
thematische Einschübe - u.a. über Frauen und die Ehe, über Bildung und
gesellschaftliche Konventionen seiner Zeit - anbringt. Carisch, selbst aus
einer «ziemlich unbemittelten» Bauernfamilie herkommend, fand Anschluß
an das Bildungsbürgertum Bündens und darüber hinaus an deutsche Kultur.
Seine zweite Frau entstammte einer protestantischen Gelehrtenfamilie aus
Thüringen. Der Autor schildert seine Kindheit und Jugend wie auch die
seiner eigenen Söhne und Töchter ausführlich. Seine Eltern wollten aus ihm
einen Pfarrer formen. Er jedoch wurde zunehmend von Zweifeln über Gott
und die Religon umhergetrieben, wehrte sich schließlich gegen den Pfarrberuf

und beschäftigte sich viel lieber mit philosophischen und ethischen Fragen.

Studienreisen nach Italien und Deutschland weiteten seinen Blick für
die geistige Welt. Erst die Beschäftigung mit dem Theologen Schleiermacher
bahnte dem jungen Kirchen- und Religionskritiker wieder den Weg zur
Theologie und ins Pfarramt seiner Heimatkirche. Nach mehreren Jahren als
Lehrer an der Churer (evangelischen) Kantonsschule nahm er einen Ruf auf
die Pfarrstelle in der italienischsprachigen Gemeinde Poschiavo an.

Im geistlichen Amt wurde Carisch für Bünden zu seiner Zeit ein Initiant
und Mitbegründer zahlreicher kirchlich-sozialer Einrichtungen. Er galt
zudem als literarischer Feingeist. Die Dichterin vom Heizenberg, Nina Came-
nisch, vertraute ihm ihre ersten Gedichte an, die dieser wohlwollend
aufnahm und schließlich publizierte. Gegen Ende seines Lebens legte er noch
eine romanische Übersetzung des Neuen Testaments vor. Ein rätoromanisches

Lexikon hatte er bereits früher fertiggestellt. Die Autobiographie wurde
ergänzt durch Aufzeichnungen von Carischs zweiter Frau über die letzten
Lebenstage ihres Mannes.

Die vorliegende Ausgabe zieht die beiden im Churer Staatsarchiv liegenden

Korrespondenzbände Carischs ausführlich zu Rate und stützt damit
zahlreiche Angaben der Erinnerungen. Zudem verhilft ein umfangreicher
Anmerkungsapparat zu teils erhellenden Hintergrundinformationen. Allerdings

kommt dabei der «Pfarrer» Carisch etwas zu kurz. Denn der Autor
selbst schildert die Fragen eines Theologiestudenten sowie die Freuden und
Leiden eines Dorfgeistlichen. Er gibt einen vertieften Einblick in seine
Vorstellungen über das Amt eines evangelischen Predigers, Seelsorgers und
Erziehers. Ein Geistlicher habe zuerst für seine Gemeinde dazusein. Die
Predigt dürfte beispielsweise «nicht die Gemeinde zur Anhörung von
wissenschaftlichen oder rhetorischen Redeproben» mißbrauchen.

Carischs Erinnerungen sind eine Fundgrube für Volkskundler und
Sozialforscher. Sie verdienen das Interesse nicht nur der Bündner Historiker.

162



Theologen erhalten die gar nicht so häufige Gelegenheit, den persönlichen
Weg eines ihrer Kollegen vom Zweifler und Kritiker zum verantwortlichen
Seelsorger und überzeugten Pfarrer «liberaler Schule» mitzuerleben.

Jenins J. Jürgen Seidel

Emmanuel von Severus (Hg.), Ecclesia Lacensis. Beiträge aus Anlass der
Wiederbesiedlung der Abtei Maria Laach durch Benediktiner aus Beuron vor
100 Jahren am 25. November 1892 und der Gründung des Klosters durch
Pfalzgraf Heinrich II. von Laach vor 900 Jahren 1093, Münster, Aschen-
dorff, 1993 Beiträge zur Geschichte des alten Mönchtums und des Bene-
diktinertums, Supplementbd. 6), IX, 611 S., ill.

Auf Anlass des im Untertitel angegebenen Doppeljubiläums erschien dieser

gewichtige Sammelband, der - seiner Art entsprechend - vielfältige
Beiträge von der Urzeit bis in die Gegenwart enthält. Da gleichzeitig in der
Monographien-Reihe Germania Sacra (NF 31/7, 1993) eine umfassende
Geschichte der Laacher Benediktinerabtei von B. Resmini erschien, konnte
der Jubiläumsband in Teil I (Aus dem Erbe der Vergangenheit) einige
interessante Spezialthemen aus der Klostergeschichte herausgreifen. Hervorgehoben

seien hier der baugeschichtliche Beitrag (M. Backes) und die Aufsätze
über den Humanistenkreis des Priors Johann Butzbach (B. Resmini) und
über die Jesuiten in Maria Laach in der Zeit zwischen Syllabus und Vatica-
num I mit ihrer Zeitschrift «Stimmen aus Maria Laach (heute «Stimmen der
Zeit»). Der II. Teil (Aus der Chronik der Hundert Jahre) zeigt Einblicke in
die Geschichte des neuen benediktinischen Laach und in das Wirken und
Forschen seiner Mönche. Erwähnt seien hier nur der Beitrag über die
Philosophische Hochschule der Abtei, - symptomatisch ist, dass aus den
Schweizer Benediktinerklöstern nie jemand diese Schule besuchte - und der
Aufsatz über die beiden Laacher Historiker Paulus Volk, den Erforscher der
benediktinischen Bursfelder Kongregation, und Stephan Hilpisch, bekannt
durch seine «Geschichte des benediktinischen Mönchtums». Teil III ist der
Gegenwart und Zukunft gewidmet. Im ganzen gesehen eine gefreute
Festschrift, die Historikern, Liturgiewissenschaftlern und allgemein an
Ordensgeschichte Interessierten neue Einsichten bietet.

Mariastein Lukas Schenker OSB

163



Rottenburger Jahrbuch für Kirchengeschichte. Organ des Geschichtsvereins

der Diözese Rottenburg-Stuttgart, hgg. vom Geschichtsverein der
Diözese Rottenburg-Stuttgart, Sigmaringen, Thorbecke, 10/1991 und
11/1992, 428 S. und 435 S.

Das Rottenburger Jahrbuch erscheint seit 1982 und enthält neben den
Vereinsnachrichten des Geschichtsvereins vor allem Artikel zu den verschiedensten

Bereichen des kirchlichen Lebens. Thematisch ziemlich geschlossen
präsentiert sich Band 10 von 1991. Er macht die Beiträge einer Studientagung

des Geschichtsvereins der Diözese Rottenburg-Stuttgart in Weingarten
vom 26.-30. September 1990 zum Thema «Emanzipationsbewegungen im
deutschen Katholizismus. Zur Geschichte kirchlicher Vereine und Verbände
im 19. Jahrhundert» einer breiten Öffentlichkeit zugänglich. Angereichert
werden diese Aufsätze durch einen Artikel von Otto Weiss über die Situation
des katholischen Wiens und des Wiener Katholikenvereins in den Jahren
1848 und 1850. Heinz Hurten leitet die Reihe der Beiträge mit einem
Übersichtsartikel über die Situation des Katholizismus in Deutschland im
19. Jahrhundert ein. Im Gegensatz zur Entwicklung in Belgien und in Frankreich

gab es in Deutschland kein Zusammengehen von Katholiken mit
Liberalen. Im deutschsprachigen Raum ist auch eine zeitliche Verschiebung
in der Entwicklung der katholischen Bewegung feststellbar. Hurten sieht die
Gründe dafür u.a. darin, dass ihr bis 1837 eine führende Persönlichkeit
abging, wie sie z. B. Frankreich in Félicité de Lamennais (1782-1854) besass.
Auch die starke polizeiliche Kontrolle in den deutschen Staaten war einer
freien Aktion der Katholiken abträglich. Erst das «Kölner Ereignis» 1837
zeigte, dass auch in Deutschland ein «aktionsfähiger Katholizismus»
herangewachsen war. Als Laienbewegung war er eine «Emanzipationsbewegung
für die Kirche, aber nicht für eine Emanzipation der Laien in der Kirche»,
wie Hurten festhält. Alois Steiner zeigt in seinem Beitrag über die
«Entwicklungslinien des Schweizerischen Katholizismus von 1848 bis 1914» auf, wie
sehr sich die Niederlage der Katholiken im Sonderbundskrieg 1847 als
retardierendes Moment auf die Heranbildung eines schweizerischen
Vereinskatholizismus auswirkte. Im Gegensatz zu Deutschland wurde der schweizerische

Piusverein erst 1857 gegründet.
Wie Clemens Rehm in seinem Aufsatz «Petitionen und Verein: Instrumente

der badischen Katholiken» darlegt, scheiterte in Baden der Versuch,
in den 1840er Jahren ein aktionsfähiges katholisches Vereinsnetz
aufzubauen. Die Aufgabe der Katholischen Vereine beschränkte sich auf die
Versendung von Petitionen. Es gelang nur kurzfristig, das Volk für einen
bestimmten Zweck aufzubieten und seinen Willen zu äussern. Auf lange
Sicht gesehen war nicht einmal ein Zusammenschluss der Führer des
badischen Katholizismus möglich.

Andreas Holzem stellt unter dem Titel «Emanzipation als Opposition.
Zum Deutschkatholizismus in der Diözese Rottenburg» einen Arbeitsbericht

zu seiner im Entstehen begriffenen Dissertation über den
Deutschkatholizismus in der oberrheinischen Kirchenprovinz vor. Diese Bewegung
stellte eine Gegenströmung gegen die Erneuerungsbewegungen der katholi-

164



sehen Kirche dar und wurde von dem suspendierten schlesischen Priester
J. Ronge anlässlich der Ausstellung des «Heiligen Rockes» in Trier 1844
ausgelöst. Unter Emanzipation der Deutschkatholiken hat man sich keinen
langsamen Prozess vorzustellen. Sie ist im Gegenteil als ein plötzliches
Ereignis zu verstehen, als Form einer «demonstrativen Selbstbefreiung» von
der katholischen Kirche. Ein bemerkenswertes Phänomen der im
Deutschkatholizismus zum Ausdruck kommenden Religiosität ist die Tatsache, dass
sie Gesellschaftsschranken überwindet und sowohl die «kleinen Leute» als
auch das gehobene Bürgertum erfasst. In dieser sozialgeschichtlichen
Perspektive kann von Emanzipation gesprochen werden.

Hubert Wolf behandelt unter dem Titel «Emanzipation von der
Staatsuniversität oder Emanzipation an der Staatsuniversität?» den Streit um die
Gründung einer Katholischen Universität für Deutschland. Die Opposition
gegen eine Katholische Universität kam in Deutschland vor allem aus den
eigenen Reihen innerhalb der katholischen Kirche. Wolf sieht darin Maurice
Blondel's These von der Existenz zweier völlig verschiedener Mentalitäten
im Katholizismus des 19. Jahrhundert bestätigt. Diese Bipolarität drückt
sich nach Wolf- um nur ein Beispiel zu nennen-auch im Menschenbild aus,
das die Gegner und Befürworter einer Katholischen Hochschule pflegen. Die
Gegner glauben in optimistischer Sicht, dass der Studienanfänger mündig
und reif genug ist. kritisch zu arbeiten und sittlich verantwortungsvoll zu
leben. Die Protagonisten einer Katholischen Hochschule sind der pessimistischen

Auffassung, der Studienanfänger bedürfe, was die wissenschaftliche
Erkenntnis angeht, der Führung durch die Kirche.

Mit Gisela Breuer und ihrem Arbeitsbericht «Zwischen Emanzipation
und Anpassung: Der Katholische Frauenbund im Kaiserreich» finden die
Tagungsbeiträge ihren Abschluss. Breuer bearbeitet obiges Thema im Rahmen

einer Dissertation und hält als vorläufiges Ergebnis fest, dass das Handeln

des Katholischen Frauenbundes im Vergleich zu überkonfessionellen
Frauenbewegungen als vorsichtig und reaktiv eingestuft werden muss. Im
binnenkatholischen Raum stellt sie aber gerade bei führenden Frauen ein
ansatzweises Hinterfragen des «tradierten Autoritätsgefüges» und den
Versuch fest, soziale und politische Handlungsspielräume zu erweitern.

Neben andern interessanten Beiträgen, die nicht in unmittelbarem
Zusammenhang mit der Tagung stehen, ist der Aufsatz von Peter Thaddäus
Lang über «Die Pfarrvisitationsakten des Bistums Konstanz im Diözesanarchiv

Rottenburg» zu erwähnen. Lang stellt neben einer ausführlichen
Einleitung die Visitationsfragen von Generalvikar Wessenberg von 1805 vor und
fügt diesen ein ausführliches Verzeichnis der Visitationsakten der einzelnen
Landkapitel bei. Ein wertvolles Instrument für jeden Historiker, der sich mit
der Geschichte dieser Region befasst.

Band 11/1992 des Rottenburger Jahrbuches für Kirchengeschichte steht
unter dem thematischen Schwerpunkt der kirchlichen Reformbewegungen.
Reformerisches Gedankengut des Weltklerus sowie monastischer Institutionen

werden gleichermassen berücksichtigt, wobei der zeitliche Rahmen auf
das 15. Jahrhundert beschränkt ist. So behandelt Dieter Mertens den
Zusammenhang zwischen Humanismus und der Reform des Weltklerus im deut-

165



sehen Südwesten. Georg Kreuzer widmet seinen Beitrag der konziliaren Idee.
Johannes Helmrath setzt sich mit Theorie und Praxis der Kirchenreform im
Spätmittelalter auseinander. Ulrich Köpf, Dieter Stievermann, Petrus Bek-
ker, Bernhard Neidiger, Wilfried Schöntag und Jürgen Sydow stellen
Klosterreformen des 15. Jahrhunderts und deren Auswirkungen in das Zentrum
ihrer Darstellungen. Andrea Löther befasst sich mit den «Grenzen und
Möglichkeiten weiblichen Handelns im 13. Jahrhundert», und Rudolf Reinhardt

schliesst den Aufsatzteil ab mit einem Beitrag «Zur württembergischen
Kirchenpolitik im frühen 19. Jahrhundert, oder: Der katholische Landesbischof-

Sektionschef im Kultusministerium?»

Freiburg Catherine Bosshart-Pfluger

Iso Baumer (unter Mitarbeit v. Hans Cichon), Max von Sachsen, Prinz
und Prophet. Jugend und Ausbildung. Einsatz für Frieden, Gerechtigkeit und
Schöpfung, Freiburg/Schweiz, Universitätsverlag, 1992, 387 S., ill.

Dies ist der 2. Band der auf drei Bände konzipierten Monographie über
den Prinzen Max. Der 1. Band (vgl. Besprechung in ZSKG 85,1991, S. 304f.)
umfasste im besonderen seine Lehrtätigkeit in Freiburg, Lemberg und Köln
(1900-1914, 1921-1951) und war der Universität Freiburg zum 100-Jahr-
Jubiläum gewidmet. Der vorliegende 2. Band holt nun das Fehlende der
Biographie nach: seine Erziehung und Ausbildung, sein Studium der Theologie

samt Priesterweihe und seine erste Seelsorgetätigkeit (1870-1900);
dann sein Wirken als Feldgeistlicher im 1. Weltkrieg, wo der jedoch wegen
seiner pazifistischen Ansichten bald ausbebootet wird. Um so mehr setzte er
sich dann für Alternativen wie Alkoholabstinenz, Vegetarismus, Lebensreform,

Friedensbewegung, Ökumene ein und schrieb gegen Vivisektion und
die Todesstrafe. In Waidenburg BL betreute er eine vegetarische religiöse
Frauenkongregation, die aber keinen Bestand hatte. Sein umfangreiches
Schrifttum in diesen Angelegenheiten konnte er in verschiedenen Organen
unterbringen. Seine hochadelige Herkunft öffnete ihm manche Türe. Dafür
sass er aber bald an der Universität, in der Kirche und in der Gesellschaft
zwischen Stuhl und Bank. Aber das entmutigte den Prinzen nicht. Er ging
seinen Weg, den er als seine Berufung erkannt hatte. Der Autor schildert
dieses Wirken sehr detailreich, gegenüber dem 1. Band gibt es natürlich
etwelche Überschneidungen, was bei der Konzeption dieser Biographie
unvermeidlich war. Eindrücklich ist der Deutungsversuch am Schluss: «Prophet

- oder doch (Narr in Christo?» Als Nachtrag werden zwei unabhängige
graphologische Gutachten vorgeglegt. Gerade sein Einsatz für Frieden,
Gerechtigkeit und Schöpfung, die der Autor in die Diskussion und Problematik

der damaligen Zeit hineinstellt, machen den Sachsen-Prinzen zu einer
prophetischen Persönlichkeit, die der heutigen Zeit gewiss etwas zu sagen
hat. - Corrigenda: Subdiakonat und Diakonat gehören zu den höheren Weihen

(S. 95).

Mariastein Lukas Schenker OSB

166



Louis Carlen (Hg.). Neue Bistumsgrenzen. Neue Bistümer,
Freiburg/Schweiz, Universitätsverlag, 1992 Freiburger Veröffentlichungen aus
dem Gebiet von Kirche und Staat, Bd. 37), 132 S.

Der vorliegende Band umfasst die Referate der Tagung 1992 des Instituts
fur Kirchenrecht und Staatskirchenrecht der Universität Freiburg i.Ü. Die
detaillierten Ausführungen zu den Problemen bei der Errichtung neuer
Bistümer und Veränderungen von Bistumsgrenzen lassen das Buch für den
Interessierten zu einem unentbehrlichen Nachschlagewerk werden. Der Beitrag

von Joseph Listi «Die Neufestlegung der Diözesanzirkumskription im
wiedervereinten Deutschland» (S. 13-34, mit Karte der Bistümer S. 35) zeigt
u.a. die konkordatären Befugnisse der Bundesregierung und der Bundesländer

bei der Neufestlegung der Bistümer und Bistumsgrenzen in Deutschland
auf. Die Situation der Bistumsgebiete während der 40 Jahre DDR und ihre
heutige Neugestaltung bilden einen weiteren Hauptteil. Bemerkenswert hebt
der Autor hervor, dass der Tod Papst Paul VI. den bereits vorbereiteten
Erlass zur Errichtung selbständiger Diözesen in der DDR, wie es die Regierung

der DDR vehement anstrebte, vereitelte. Papst Johannes Paul II. schlug
dann einen anderen Weg in der Ostpolitik des Heiligen Stuhls ein. Erst nach
der Wiedervereinigung wurde die Neueinteilung der Bistümer wieder an die
Hand genommen (Vorschlag für neue Bistümer Erfurt, Magdeburg und
Görlitz sowie Hamburg).

Beispiele verschiedener nach rein kirchlichen Kriterien ablaufender
Bistumsneueinteilungen stellt der umfassende Beitrag von Yves le Roy «La
Circonspcription des diocèses en France» (S. 37-79, mit Karte der Bistümer
S. 51) dar. Dabei ragt die Neuaufteilung der Pariser Diözesen im Jahre 1966
heraus. Eine staatliche Mitwirkung gibt es in Frankreich seit dem Gesetz vom
9. Dezember 1905 über die Trennung von Kirche und Staat nicht mehr - mit
Ausnahme für Elsass-Lothringen, wo noch immer das Konkordat von 1801

Anwendung findet.
Giorgio Feliciani zeigt in seinem Beitrag «Il riordinamento delle diocesi

italiene»(S. 81-85, mit deutscher Zusammenfassung S. 96 f.), dass in Italien
seit Jahrzehnten das Hauptaugenmerk auf die Reduzierung der Anzahl der
Diözesen und auf der Anpassung der Grenzen der Diözesen an diejenigen der
staatlichen Provinzen liegt. Mit der Änderung des Lateran-Konkordates
1984 ist eine staatliche Mitwirkung nun ausgeschlossen. 1986 setzte die
italienische Bischofskonferenz die Anzahl der Diözesen von 325 auf 230
herab, was aber nach Ansicht des Autors noch lange nicht die befriedigende
Reorganisation bedeutet, die in Italien vonnöten ist.

Den Zusammenhang des Schicksals der Diözesen auf polnischem Gebiet
und der Wechselvollen Geschichte des polnischen Staates zeigt Jan Kopiec im
Beitrag «Diözesanorganisation in Polen als Beispiel für die Problematik im
Osten» auf (S. 99-108). Die Neueinteilung und -errichtung von Bistümern
konnte der jetzige Papst 1992 realisieren, nachdem Polen mit Gesetz von
17. Juni 1989 die Supprematie des Staates über die Kirche aufgehoben hatte.

Mit Ausnahme der Neuerrichtung der Diözese Lugano 1968 hat sich in
schweizerischen Diözesangebieten nach der teils definitiven, teils provisori-

167



sehen Zuteilung der ehemals konstanzischen Kantone zu den Bistümern
Basel und Chur (mit nachfolgender Neuerrichtung des Bistums St. Gallen
1823/1845) nichts Wesentliches verändert, wie Urs J. Cavelti im Beitrag
«Die Neueinteilung der Bistümer in der Schweiz - historische, Staats- und
Kirchenrechtliche Aspekte» (S. 109-129) aufzeigt. Die Darlegung der
staatlichen und staatskirchenrechtlichen Grundlagen in der Schweiz verbindet
der Autor mit einem Plädoyer für eine demokratisch -landeskirchliche
Kirchenstruktur, die Wesen und Tradition der römisch-katholischen Kirche nur
wenig miteinbezieht. Seine Verquickung der Problematik der Bistumseinteilung

und der verschiedenenorts bestehenden Bischofswahlrechte führt dazu,
dass der Autor keine eindeutige Stellung zum Bistumsartikel in der
Bundesverfassung abgeben kann, welche für die Errichtung und Grenzveränderung
von Diözesen nach wie vor die Bundesgenehmigung vorsieht. Mit dem Autor
ist die Auffassung zu teilen, dass in den nächsten Jahren am ehesten die Frage
neuer Bistümer für Genf und vor allem für Zürich im Brennpunkt stehen
dürfte.

Die Beiträge werden umrahmt von der konzisen Einführung des Direktors
des Instituts und Herausgebers des Bandes, Louis Carlen (S. 9-12), und vom
zweisprachigen Schlusswort des Erziehungsdirektors des Kantons Freiburg,
Augustin Macheret.

Lachen Franz Xaver von Weber

St. Urban 1194-1994. Ein ehemaliges Zisterzienserkloster. Herausgegeben
im Auftrag des Regierungsrates des Kantons Luzern, Bern, Benteli Verlag,

1994, 252 S., reich illustriert.

1994 jährte sich die Gründung des Klosters St. Urban zum 800. Male.
Jahrhundertelang war das Kloster «religiöses und geistiges, herrschaftliches
und wirtschaftliches Zentrum» eines Raumes im Schnittpunkt von Bern,
Solothurn, Aargau und Luzern. Während 650 Jahren erfüllte zisterziensi-
sches Leben die Abtei. 1848, mitten im kirchenfeindlichen 19. Jahrhundert,
fand das klösterliche Leben ein abruptes Ende.

Der Regierungsrat des Kantons Luzern beauftragte eine Arbeitsgruppe
unter der Leitung von Alois Häfliger, ein Jubiläumsbuch herauszugeben,
dem ein Konzept von Staatsarchivar Fritz Glauser zugrunde liegt. Es galt,
sowohl die Bedeutung der einstigen Abtei hervorzuheben als auch die
Vollendung der neuen Klinikgebäude (1977-1987) samt Restauration der
Klosterkirche und der Klostergebäude (1985-1994) einer weitern Öffentlichkeit
vor Augen zu führen. Ein gutes Dutzend Aufsätze beleuchtet die verschiedenen

Aspekte der Kloster-, Bau- und Kunstgeschichte. P. Alberich Martin
Altermatt O. Cist. geht von der Gründung des Mutterklosters Citeaux aus
und führt die Leserinnen und Leser in die Spiritualität der Zisterzienser ein.
Waltraud Hörsch zeichnet ein lebendiges Bild der Klostergeschichte von der
Gründung 1194 bis ins zweite Drittel des 18. Jahrhunderts, während Alois

168



Häfliger die turbulenten letzten Jahrzehnte bis zur Auflösung des Konvents
1848 und der Liquidation des Klosterbesitzes schildert. Jörg Goll geht dem
mittelalterlichen Klosterbau nach, und Karl Grunder beschäftigt sich mit
dem Kloster- und Kirchenneubau des beginnenden 18. Jahrhunderts unter
Abt Malachias Glutz und widmet dem Barockraum der Bibliothek eine
ausfuhrliche Studie. Georg Karlen stellt die Maler, die Bilder und das

Bildprogramm der Klosterkirche vor. während Peter H. Kamber der kostbaren
Büchersammlung der Abtei seit der Gründung nachgeht und den heutigen
Forschungsstand aufzeigt. Dieter Ruckstuhl weist auf die grosse Tradition
des Musik- und Theaterlebens der Abtei im 18. und 19. Jahrhundert hin:
Werner Endner befasst sich mit der Bedeutung des Baarer Orgelbauers Josef
Bossard. der mit der Orgel in St. Urban in den Jahren 1716-1721 ein Werk
geschaffen hat. das er in der Folge nicht mehr überbieten sollte. Joseph Jung
erwähnt ein unerfreuliches Kapitel: die Verschleuderung des St. Urbaner
Kulturgutes nach der Aufhebung von 1848 und die Wiedererwerbung des
berühmten Chorgestuhls. das bis nach Schottland gelangte und längere Zeit
als verschollen galt. Mathilde Tobler ist für die vorzugliche Bildbeschaffung
und -redaktion verantwortlich. Urs-Peter Müller schildert in seinem Beitrag
die seit 1873 neue Funktion der aufgehobenen Abtei St. Urban: die Pflege
von Psychischkranken. Dienten in den ersten Jahrzehnten vorwiegend die
eigentlichen Klostergebäude dieser Aufgabe, so entstanden ab 1977 sukzessive

neue, modern konzipierte Klinikneubauten, in denen die Patienten
gepflegt und betreut werden, während die eigentlichen Klosterbauten Schu-
lungs- und Büroraume. Ärztezimmer und ein Wohnheim für Geistigbehinderte

enthalten. Parallel zu den baulichen Erneuerungen der vergangenen
Jahrzehnte sind in der Psychiatrie gewaltige Fortschritte erzielt worden.

Zum Schluss sei eine Frage aufgeworfen, die sich im Kanton Luzern
immer wieder stellt: Wird St. Urban wieder eine Stätte religiösen Lebens
werden? Der kantonale Baudirektor. Regierungsrat Josef Egli, deutet in
seinem Geleitwort an. St. Urban möge dereinst zu seiner zisterziensischen
Tradition zurückfinden.

Meggen Alois Steiner

Allgemeine Geschichtsforschende Gesellschaft der Schweiz (Hg.). Ignaz
Heinrich Reichsfreiherr von Wessenberg. Briefwechsel mit dem Luzerner
Stadtpfarrer und bischöflichen Kommissar Thaddäus Müller in den Jahren
1801 bis 1821, Basel, Kommissionsverlag G. Krebs AG. 1994 Quellen zur
Schweizer Geschichte, Neue Folge III.. Abteilung Briefe und Denkwürdigkeiten

Bd. XI. Bearbeitet von Manfred Weitlauff'm Zusammenarbeit mit
Markus Ries) Teil I, S. 1-508. Teil II. S. 509-944.

Eine fast fünfzigjährige Vorgeschichte geht der vorliegenden Edition voraus.

Johann Baptist Villiger. Ordinarius füs Kirchengeschichte an der
Theologischen Fakultät Luzern. fand während des Zweiten Weltkrieges zufällig

169



im Staatsarchiv Luzern ein Bündel Briefe von der Hand Wessenbergs an
Stadtpfarrer Thaddäus Müller (1763-1826). Im Laufe der Zeit kamen weitere

Briefe zum Vorschein, die Wessenbergs Tätigkeit als geistlichen Hirten
beleuchteten. Insgesamt konnten in verschiedenen Archiven 582 Briefe
aufgefunden werden. Anfänglich plante Villiger selber die Herausgabe des
Briefwechsels. Später führte Rudolf Herzog-Kissling (t 1985) die Bearbeitung
dieser Korrespondenz fort. Da dessen Auftrag im Laufe der Jahre jedoch
erweitert wurde, ergaben sich weitere Verzögerungen. Es kam nämlich die
Korrespondenz zwischen Ignaz Heinrich Wessenberg und Heinrich
Zschokke 1806-1848 hinzu, bearbeitet von Rudolf Herzog (f) und Othmar
Pfyl (Quellen zur Schweizer Geschichte, NF III Abt. Briefe und Denkwürdigkeiten

X) Basel 1990. Ab 1983 übernahm Manfred Weitlauff, damals
Ordinarius für Kirchengeschichte an der Theologischen Fakultät Luzern,
diese Aufgabe, unterstützt durch Markus Ries, heute selber aufdem gleichen
Lehrstuhl der Hochschule Luzern tätig.

Dieser Briefwechsel dokumentiert die turbulenten Verhältnisse in Luzern
und der Innerschweiz zu Beginn des 19. Jahrhunderts. Noch gab es das
Bistum Konstanz, zu dem weite Teile der deutschsprachigen Schweiz gehörten.

Schon früh tauchten vor allem in den Innern Orten Bestrebungen nach
einem landeseigenen Bischof auf, die bald auf andere Kantone übergriffen
und schliesslich zur Ablösung von Konstanz führten. In Luzern kam es zur
umstrittenen «Übereinkunft in geistlichen Dingen» von 1806 zwischen
Bischof und Regierung, die ohne Mitwirkung der Nuntiatur abgeschlossen
wurde und lange Zeit Quelle von Missverständnissen war. Die Frage einer
eigenen Priesterausbildungsstätte in Luzern drängte sich auf, wobei Müller
hier eine führende Rolle spielte. Spannungen zwischen ihm und den Professoren

der Theologischen Lehranstalt, namentlich Alois Gügler 1782-1827)
und Joseph Widmer 1779-1844), erschwerten ein Zusammenleben der
Kleriker in Luzern, wobei der damalige Nuntius Fabrizio Sceberras Testaferrata
nicht immer geschickt vorging. Der Handel um Johann Anton Dereser
(1757-1827), der 1811 als Regens nach Luzern ans Priesterseminar berufen,
drei Jahre später jedoch abgesetzt wurde, beeinträchtigte auch Müllers
Stellung.

Der Staatsstreich vom 16. Februar 1814 in Luzern änderte die Verhältnisse.
Auch die Regierung wünschte jetzt die Abtretung der Schweizer Quart.

1815 erfolgte die Einsetzung von Propst Göldlin von Beromünster als
Apostolischer Vikar, dem die Verwaltung des von Konstanz abgelösten Gebietes
anvertraut wurde. Müller war damit von seiner bisherigen Tätigkeit als
bischöflicher Kommissar entbunden; dafür wurde er zum Custos des Stiftes
St. Leodegar gewählt. Bereits 1818 spricht Müller in einem Brief an Wessenberg

von der Absicht der Luzerner Regierung, vier Stipendien für besonders
begabte Studenten auszusetzen, um sie auf ausländischen Hochschulen für
eine spätere Professur in Luzern ausbilden zu lassen; dadurch sollte dem
Vordringen der Jesuiten gewehrt werden, deren Orden 1814 wieder eingeführt

worden war.
Die Korrespondenz belegt den grossen Einsatz der beiden Briefpartner für

das Wohl der Seelsorge in der Zentralschweiz. Die Publikation bildet eine

170



gelungene Rehabilitation dieser beiden fortschrittlich gesinnten Persönlichkeiten,

die das Unglück hatten, in Nuntius Testaferrata auf einen Gegenspieler

zu stossen, der nicht gewillt war, ihre Absichten zu unterstützen.

Meggen Alois Steiner

Lukas Vischer / Lukas Schenker / RudolfDellsperger (Hg.), Ökumenische
Kirchengeschichte der Schweiz, Freiburg/Schweiz, Paulusverlag und Basel,
Friedrich Reinhardt Verlag, 1994, 374 S.

In den frühen fünfziger Jahren tauchte erstmals der Gedanke auf, die
Geschichte der Kirchen der Schweiz aus ökumenischer Sicht darzustellen.
Die Zeit war dazu noch nicht reif. Erst 1981 fiel der Vorschlag anlässlich
einer Tagung zum 550. Jubiläum des Basler Konzils auf fruchtbaren Boden.
Lukas Vischer vom Ökumenischen Rat der Kirchen ergriff die Initiative.
Durch sein Amt ist er wie kein zweiter mit den diffizilen Problemen der
Ökumene vertraut - nicht allein unter den nichtromischen Kirchen, sondern
auch - seit seiner Zeit als Beobachter am Zweiten Vatikanum - in der
katholischen Kirche. In der Überzeugung, dass die Aufarbeitung der
Geschichte für das gegenseitige Verständnis unverzichtbar ist. hat sich 1989
unter der Leitung des Herausgebers eine Arbeitsgemeinschaft von 25 Autoren

und neun Beratern gebildet. Ihr Ziel bestand in der Publikation einer
weitere Kreise ansprechenden Kirchengeschichte der Schweiz auf der
Grundlage des heutigen Forschungsstandes. Das äusserst erfreuliche Resultat

ist ein von zahlreichen Institutionen mitfinanzierter, prächtig ausgestatteter

Band.
Wie schon RudolfPfisters zwischen 1964 und 1984 erschienene

«Kirchengeschichte der Schweiz» gliedert sich das vorliegende Werk in drei Hauptteile:

Anfänge und Mittelalter- Reformation und katholische Reform bis zur
Aufklärung - Neuzeit (von 1880 bis zur Gegenwart). Für jeden Hauptteil
wurde eine konfessionell gemischte Untergruppe zusammengestellt, die
Manuskripte zirkulierten unter den Mitgliedern und mussten die Zustimmung

aller erfahren. Konfessionell bedingte Missverständnisse galt es sorgsam

zu vermeiden, und dieses Ziel ist in allen Teilen erreicht. Bei diesem
Verfahren gelang es dagegen weniger gut, eine gedankliche und stilistische
Einheit durchzuhalten. L. Vischer spricht zu Recht von einem «Mosaik»,
dessen Mängel die Herausgeber dadurch zu mildern versuchten, dass sie die
einzelnen Autoren nur am Kopfjedes Hauptteils nennen und deren Beiträge
gelegentlich ineinander verwoben haben. Um die Lesbarkeit zu erleichtern,
wird auf Anmerkungen im Text verzichtet, dagegen bietet ein Anhang zu
jedem Teil, bzw. Kapitel eine vorzügliche Auswahlbibliographie sowie eine
informative Forschungsgeschichte.

In der strikten Vermeidung jeglicher Apologetik bestand die
Grundvoraussetzung für das Gelingen. Kirchengeschichte muss sich denselben
methodischen Prinzipien unterwerfen, die in der Profangeschichte verbindlich

171



sind. Diesem Postulat nachzuleben fiel am leichtesten in der Darstellung der
christlichen Spätantike und des frühen und hohen Mittelalters. In der
Interpretation schriftlicher und archäologischer Quellen gibt es da keine
Divergenzen, höchstens in der Einschätzung der legendären Überlieferung wären
noch Nuancen denkbar. Gut herausgearbeitet sind die Etappen der
mittelalterlichen Entwicklung: Die episkopal verfasste Kirche der frühen Zeit, die
sich lokal als Kult- und Liturgiegemeinde mit einer Reihe früher Kultorte als

Brennpunkte ausbildete und dem Laien seinen Platz «zwischen Geboten und
Zeremonien» anwies, um ihn so wohl meist nur oberflächlich zu christianisieren.

Im hohen Mittelalter vermittelten Kirchenreform und Investiturstreit
den hohen Geistlichen und Mönchen ein von der Laienwelt sich scharf
abgrenzendes klerikales Bewusstsein sowie eigene Rechtsvorstellungen, die
auf die katholische Kirche prägend wirkten. Der Bau der bischöflichen
Kathedralen in Basel, Genf, Lausanne und Chur geben noch heute davon
Zeugnis ab. Auch die Differenzierung im Ordenswesen, das laikale
Frömmigkeitsideal der Kreuzzugszeit, das Auftreten der ersten «Ketzer» sowie der
populären Judenfeindschaft werden sinnvollerweise in diesen Zusammenhang

eingeordnet. Bis vor wenigen Jahrzehnten wäre es hingegen schwer
gefallen, einen interkonfessionellen Konsens in bezug aufdie Darstellung der
spätmittelalterlichen Geschichte zu erreichen. Die Frage nach sogenannten
«Ursachen» der Reformation und das Suchen nach angeblichen «Vorläufern»

verstellten oft den Blick auf die Wesenszüge einer freilich uneinheitlichen

Epoche. Die erste Frage wird hier gar nicht mehr gestellt, die zweite
reduziert sich auf den ja nicht unberechtigten Hinweis auf die «devotio
moderna». Unter dem Einfluss der «nouvelle histoire» hat sich das historische

Interesse am späten Mittelalter von der politischen und Institutionengeschichte

weg auf die «histoire religieuse» verlagert. Neue Frömmigkeitsformen,

religiöse Frauenbewegungen (wobei die Dominikanerinnenmystik
allerdings kaum behandelt wird), Waldenser, Hexenprozesse, der Glaube an
das Fegefeuer stehen im Vordergrund, so dass die Funktionsweise der
Institutionen, die Ausildung des Papalismus, die Auswirkungen des
Machtkampfes zwischen Kaiser und Papst, staatskirchliche Tendenzen in der
Eidgenossenschaft usw. - mit Ausnahme des Grossen Schismas und der
Reformkonzilien - allzu sehr zurücktreten müssen. Ausserdem erfahren die
beiden weitaus wichtigsten kirchlichen und religiösen Zentren der Zeit, Genf
und Basel, nicht die ihnen gebührende Beachtung, was wohl auch dazu führt,
dass die dort gepflegte theologische Diskussion der Zeit übersehen wird.

Der zweite Hauptteil setzt mit dem heiklen Kapitel über die Reformation
ein, das ebenso behutsam wie sachlich informativ gemeistert wird. Mehr als
in den anderen Kapiteln erhalten hier die führenden Gestalten den ihnen
zukommenden Platz. Deren unterschiedliche Charaktere, theologische
Lehrmeinungen und politische Konzeptionen werden in treffsicheren Strichen
umrissen. In der Darstellung der dramatischen Ereignisse tritt die entscheidende

Rolle der Obrigkeit in den einzelnen Orten hervor, ohne dass
allerdings die diese leitenden Faktoren deutlich genug erkennbar würden. So
bleibt es dem Leser überlassen, die Frage zu beantworten, warum sich die
einzelnen Stände der Eidgenossenschaft für oder wider die Reformation

172



entschlossen haben. An dieser Stelle wäre es auch nützlich gewesen, Peter
Blickles These von der «Gemeindereformation» nicht nur im Anhang zu
referieren, sondern im Text zu thematisieren.

Im Kapitel «Barock als gemeinsames Lebensgefühl des konfessionellen
Zeitalters» verhindert es das an sich gerechtfertigte Streben, die trotz zementierter

Spaltung vorhandenen Parallelen in den beiden Konfessionen
aufzuzeigen, die zumal für die katholische Kirche so bezeichnende und lange
nachwirkende reiche, ja grossartige Barockkultur angemessen zur Sprache zu
bringen. Freilich stehen wir heute diesem barocken Lebensgefühl und
römischen «Triumphalismus» recht fremd gegenüber, doch kann dies für den
Historiker kein Grund sein, vor lauter Scham die Leistungen dieses Zeitalters
beinahe zu verschweigen (überhaupt wird die Kunst nicht gemäss ihrem
einschlägigen Quellenwerk behandelt, trotz der schönen Illustrationen im
Anhang). Umgekehrt erfahren die viel mehr zur Moderne hin tendierenden
Entwicklungen des gleichzeitigen Protestantismus eine ausgezeichnete
Darstellung. Die Kapitel über Pietismus und Aufklärung und deren Einfluss auf
Theologie, Kirche und Gesellschaft des späten 17. und frühen 18. Jahrhunderts

gehören zu den dichtesten Partien des ganzen Buches. Es leuchtet ein,
dass der Pietismus mit seiner Absage an die Zwangsjacke der orthodoxen
Staatskirche und seinem Streben nach subjektiver Überzeugung und persönlicher

Glaubenserfahrung ebenso wie die ausgesprochen intellektuelle Bewegung

der «vernünftigen Orthodoxie» in Basel, Neuenburg und Genf dafür
verantwortlich sind, wenn die Aufklärung in der Schweiz nie die radikalen
Formen annahm wie im benachbarten Frankreich.

In einer ökumenischen Kirchengeschichte muss der dritte Hauptteil (von
der Helvetik bis heute) unzweifelhaft der schwierigste sein, denn es ist sicher
so, dass weit weniger die Kämpfe der Zeit der Reformation und der
Gegenreformation das Verhältnis der Konfessionen bis tief ins 20. Jahrhundert
belasteten, als vielmehr das unterschiedliche Verhalten des jeweils überwiegenden

Teils der Protestanten und der Katholiken zum säkularen Staat. Den
Protestanten fiel es leichter, die Postulate des modernen, nationalen Staates
zu bejahen oder aber im Rahmen der romantischen Erweckungsbewegung so
viel Distanz zum Staat zu gewinnen, dass erstmals die Idee von der Trennung
von Kirche und Staat aufkeimen und bedeutende missionarische und soziale
Werke - wie die Basler Mission - entstehen konnten. Der liberal oder radikal
gesinnte, die autonome Vernunft bejahende Protestant galt im allgemeinen
als Ideal des Staatsbürgers, dem man allein zutraute, ein verlässlicher Staatsbürger

zu sein. Eindrucksvoll gelangt das Dilemma zur Darstellung, in
welches sich die Katholiken gedrängt sahen. Erst suchten viele - auch zahlreiche
Priester - einen Ausgleich mit dem aufgeklärt-liberalen Staat, während bald
seit dem Pontifikat Gregors XVI. die Gläubigen zur Frontstellung gegen
diesen genötigt wurden. In steigendem Mass erschien eine gegenüber allen
feindlichen Einflüssen abgeschirmte katholische Gesellschaft das einzige
Mittel des Widerstandes. Rationalismus, Liberalismus. Sozialismus füllten
das Feindbild. Priesterbildung in geschlossenen Seminarien, der Papst als
Identifikationsfigur, Bekenntnis zu den Dogmen der Unfehlbarkeit, der
Unbefleckten Empfängnis, der Syllabus von 1864 galten als die übrigens sehr

173



populären Kennmarken des Katholischen. Dies alles Jahrzehnte nachdem
die protestantische Kirche begonnen hatte, auf Bekenntniszwang zu verzichten.

Im Kulturkampfmit seinen Verwerfungen und Verletzungen der
katholischen Minderheit spielte die dermassen zugespitzte konfessionelle Frage
zum letzten Mal in der Schweizergeschichte eine entscheidende Rolle.
Zugleich aber setzte diese ultramontane Kirche namentlich in den auf soziales

Wirken und Mission ausgerichteten Frauenkongregationen ganz erstaunliche

Kräfte frei.
In dem Kapitel «Von 1880 bis zum Zweiten Weltkrieg» kommt die Zeit

des straff organisierten «Verbandskatholizismus» und der «grossen
Heerschauen» (Katholikentage) zur Sprache. Damit gewann die katholische Kirche

zwar kein hinlängliches Mittel, um die Arbeiterschaft in den Industriezentren

mit ihren im ersten Weltkrieg angestauten sozialen Problemen
zurückzugewinnen. Doch bot der gemeinsame Abwehrkampf gegen den
Sozialismus die Gelegenheit zur Versöhnung mit dem Freisinn und zur
Rückkehr der Katholiken an die politische Macht. Die bedeutsame Rolle, die
in dieser Zeit die Universität Freiburg als katholische Kaderschmiede spielte,
wird allerdings nicht deutlich genug. Die dort von den Dominikanern
vertretene päpstlich sanktionierte Neuscholastik verhinderte zwar Neuansätze
wie etwa in Tübingen, sie bewahrte aber auch die Hochschule vor dem
Abgleiten in einen helvetischen Provinzialismus. Katholische Schweizer
Theologen, die sich in ihrem geistigen Profil mit den Vertretern der
dialektischen Theologie (K. Barth, A. Köchlin, E. Brunner) hätten messen können,
gab es noch nicht - vielleicht mit der Ausnahme von Ch. Journet, dessen
beharrlicher Kampf gegen nationalistische Verirrungen aber in der
deutschen Schweiz kaum wahrgenommen wurde; der schweizerische Massstäbe
bei weitem sprengende H. U. von Balthasar trat erst seit den vierziger Jahren
hervor.

Von besonderem Interesse ist natürlich das Verhalten der beiden
Grosskirchen gegenüber dem Nationalsozialismus und dem Faschismus. Die
Sympathien für autoritäre Regime gewisser katholischer Kreise ist ja bekannt,
deren klare Ablehnung durch die bekennende Kirche oder L. Ragaz auf der
protestantischen Seite ebenso. Befremdlich wirkt das gewisse Verständnis
staatsverbundener liberaler Theologen für die «deutschen Christen». Die
Zurückhaltung der beiden Landeskirchen in den Fragen von Zensur und
Flüchtlingswesen erstaunt um so weniger. Auch die katholischen Bischöfe
übten keine Kritik an der fragwürdigen Politik des Bundes, dagegen förderten

sie nach Kräften die patriotische Gesinnung und räumten die letzten
Zweifel an der Verlässlichkeit der katholischen Staatsbürger aus.

Als der äussere Druck nach dem Ende des Krieges aufgehört hatte, traten
alte Spannungen auf nationaler und internationaler Ebene nochmals hervor.
Der Ökumenische Rat richtete sein Bemühen lange nur auf die nichtrömischen

Kirchen, während Rom mit Misstrauen auf Genf blickte. Der verheis-
sungsvolle Durchbruch gelang erst mit dem zweiten Vatikanum, das nicht
nur in der Ökumene, sondern auf fast allen Gebieten des kirchlichen und
sozialen Lebens Hoffnungen weckte, die in der Folge nur zum geringen Teil
oder gar nicht eingelöst werden konnten. Die seitherige rasante Veränderung

174



der Welt lässt im Rückblick das Konzil mehr als Abschluss einer Epoche
denn als Aufbruch zu einer neuen verstehen. In der berechtigten Sorge, die
christliche Botschaft überhaupt noch an die säkularisierte Gesellschaft der
westlichen Industrienationen weitertradieren zu können, gerieten Rom und
grosse Teile der Hierarchie wieder in die altbekannte Erstarrung, die es kaum
erlaubt, an dem Ringen um die grossen Probleme der Zeit offen und
glaubwürdig teilzunehmen. Über die Auswirkungen dieser Situation auf unser
Land wird am Schluss des Bandes mit einer unverhohlenen Bitterkeit
referiert, die vielleicht allzusehr die noch so verständlichen persönlichen
Enttäuschungen des Autors widerspiegeln. Der Blick auf die Gegenwart stimmt
freilich auch den Protestanten nicht eben hoffnungsfroh. Die Erwartungen,
die in die ökumenische Versammlung «Friede in Gerechtigkeit» (1989 in
Basel) gesetzt wurden, erfüllten sich nicht. Das Buch schliesst für beide
Konfessionen in der Überzeugung, es müsse ein Neuanfang gewagt werden,
wollten die Kirchen überleben. Ein Aufbruch könne aber nur gelingen, wenn
sich die Kirchen zu «einer Gemeinschaft des Zeugnisses und des Dienstes
zusammenfinden».

Wenn bisher nur von den beiden Landeskirchen die Rede war, so ist hier
noch ein Nachtrag anzufügen. Die Autoren haben sich bemüht, auch den
christlichen Randgruppen, den zahlreichen Denominationen (der Begriff
Sekte wird vermieden) und Abspaltungen historische Gerechtigkeit
widerfahren zu lassen, stellen sie doch fast immer bestimmte Antworten auf
Mängel der offiziellen Kirche dar. und schliesslich wird das meist
problematische Verhältnis der Christen zu den Juden nicht verschwiegen. Dies
beweist noch einmal, wie sehr es den Herausgebern und Autoren darum ging,
die Kirchengeschichte der Schweiz ohne Scheuklappen oder unangebrachte
Beschöningungsversuche anzugehen. Sie haben damit den Kirchen und dem
ökumenischen Gedanken in der denkbar besten Weise gedient und vielleicht
einen Grundstein gelegt für den erhofften Neubeginn.

Freiburg Carl Pfaff

Dieter Holenstein. Die Christlichsozialen der Schweiz im Ersten
Weltkrieg. Entwicklung der christlichsozialen Organisationen und ihre Stellung
in der schweizerischen Arbeiterbewegung und der katholischen Sondergesellschaft

1914-1920, Freiburg/Schweiz, Universitätsverlag, 1993 Religion

- Politik - Gesellschaft in der Schweiz, hg. von Urs Altermatt, Bd. 12),
436 S.

Die faktenreiche und gut strukturierte Freiburger Dissertation untersucht
die Entwicklung der christlichsozialen (es) Organisationen der Schweiz -
Standesvereine, Gewerkschaften, Genossenschaften und politische Gruppierungen

- während des Ersten Weltkrieges.
Was die Quellen angeht, verarbeitete der Verfasser Protokolle und

Jahresberichte es Organisationen auf nationaler und lokaler Ebene, zeitgenössi-

175



sehe Publikationen, den Nachlass des langjährigen Bewegungsleaders Josef
Scherrer und die zahlreichen es Bewegungsblätter. Zudem führte er Interviews

mit Personen, die den Landesstreik selbst miterlebt haben. Um die
Beziehungen der Christlichsozialen zu den Sozialdemokraten genau analysieren

zu können, verwendete er auch umfangreiche Quellen sozialdemokratischer

Organisationen.
Im ersten der sechs Teile umfassenden Studie wird die Entwicklung der

katholisch geprägten Arbeiterbewegung beschrieben. Die ersten es
Organisationen entstanden 1899 in der Stadt St. Gallen. Bis 1914 gelang der
zielstrebige Ausbau zu einem gesamtschweizerischen Netz, dessen Schwerpunkte

die Kantone St. Gallen, Zürich und Solothurn bildeten. Während die
Arbeitervereine 1913 rund 10 000 Mitglieder und die Arbeiterinnenvereine
deren 13 500 zählten, gehörten dem 1907 gegründeten Christlichsozialen
Gewerkschaftsbund der Schweiz (heute: CNG) gut 3 300 Arbeiter an. Der
zweite Teil beschreibt minutiös die Entwicklung der es Organisationen in
den Jahren 1914 bis 1918. Die Generalmobilmachung in der Schweiz und die
Einberufung vieler aktiver ausländischer Werktätiger hatten 1914 eine
empfindliche Krise der christlichen Gewerkschaften zur Folge, während die
Standesvereine, die einen kleineren Ausländeranteil als die christlichen
Gewerkschaften zählten, ihre Mitgliederzahl relativ stabil halten konnten.
Auch die es Selbsthilfe-Institutionen behaupteten sich. 1916 trat für die
Gewerkschaften eine Wende ein: In erster Linie die wirtschaftliche
Verschlechterung brachte einen starken Zulauf von Schweizer Arbeitern. Ende
1918 hatte sich der Mitgliederbestand der es Gewerkschaften im Vergleich zu
1914 auf 8 158 vervierfacht. Im gleichen Zeitraum stieg auch die Mitgliederzahl

des SGB auf 177 000. Die Mitgliederentwicklung der es Standesvereine
verlief weniger spektakulär. Die es Selbsthilfe-Institutionen - vor allem die
Konsumgenossenschaft «Konkordia» und die es Krankenkassen - erlebten
hingegen eine erfreuliche Entwicklung. In der Westschweiz konnte sich der
Genossenschafts- und Gewerkschaftsgedanke etablieren, es Hochburg blieb
aber St. Gallen.

Neben lokalen, in erster Linie aus wirtschaftlichen Interessen bedingten
Widerständen katholischkonservativer Kreise erwuchs den es Organisationen

und insbesondere den christlichen Gewerkschaften durch die von Otto
Walter und Ferdinand Rüegg redigierte Zeitung «Die Schildwache» erbitterte

Gegenwehr. Bis 1919 lehnte das Blatt, Sprachrohr der katholischen
Fundamentalisten, das jede interkonfessionelle Öffnung ablehnte und einen
aggressiven intransigenten Ultramontanismus vertrat, kompromisslos den
interkonfessionellen Charakter der es Arbeiterorganisationen ab.

Die Christlichsozialen erbrachten während der Kriegsjahre auf
gewerkschaftlichem Gebiet eindrückliche und mit den Sozialdemokraten durchaus
vergleichbare Leistungen. Die Unterstützungsleistungen der es Kassen
bewegten sich im Rahmen jener der sozialdemokratischen Gewerkschaften.
Holenstein kommt zum Schluss, dass die es Gewerkschaften «auch in bezug
auf die Verbesserung der Lohn- und Arbeitsverhältnisse eine ernstzunehmende,

aktive Rolle spielten» (S. 160-161). Die Lohnbewegung der Bauarbeiter

am Diepoldsauer Rheindurchstich 1916, der Streik der Metallarbeiter

176



in Chippis 1917 und andere Fallbeispiele illustrieren die These eindrücklich.
Einen wichtigen Beitrag zur Linderung der Not der Arbeiterschaft leisteten
auch die Konsumgenossenschaften durch die verbilligte Abgabe von Ver-
brauchsgutern.

Besonders wertvoll und originell ist der vierte Teil von Holensteins Arbeit,
wo die Gegensätze zwischen es und sozialdemokratischer Arbeiterbewegung
verglichen werden. Seit ihrer Radikalisierung um die Jahrhundertwende
neigten die Sozialdemokraten immer mehr dazu, sich demonstrativ als
Alleinvertreter der Arbeiterschaft darzustellen. Die Christlichsozialen - für
das sozialdemokratische Lager ein marginales Phänomen - betonten hingegen

vehement ihre Handlungsfähigkeit und ihr eigenständiges Profil, das

programmatisch auf der christlichen Soziallehre und damit der Ständeversöhnung

basierte. Zudem standen sie unter Druck der katholischen
Glaubensgenossen, denen sie ihre Zuverlässigkeit und Lagertreue beweisen mussten.

Trotz aller ideologischer Gegensätze und propagandistischer Anfeindungen

kam es jedoch wiederholt zu einer pragmatischen Zusammenarbeit
der beiden Gewerkschaftsbewegungen. Sogar 1918. als sich die ideologische
Polarisierung zuspitzte, lassen sich Lohnbewegungen und Streiks nachweisen,

bei denen eine mehr oder weniger enge Zusammenarbeit stattfand.
Der fünfte Teil untersucht die Haltung der es Arbeiterbewegung gegenüber

dem von sozialdemokratischer Seite ausgerufenen Landesstreik vom
November 1918. Die es Führung verurteilte den Generalstreik kompromisslos.
Die Christlichsozialen beeinflussten aber weder Verlauf noch Ergebnis des
Landesstreiks, vermochten sie doch nicht einmal in ihrer Verbandsdruckerei
«Konkordia» in Winterthur den Arbeitsbetrieb aufrechtzuerhalten. Mit
einem vom es Aktionskomitee lancierten Flugblatt mit zehn Postulaten, von
denen sich fünf mit sozialdemokratischen Forderungen deckten, versuchte
man. den Sozialdemokraten Wind aus den Segeln zu nehmen. Im wesentlichen

folgte die es Arbeiterschaft den Weisungen ihrer Bewegungsführung,
wobei allerdings mindestens für Herisau ein aktives Mitstreiken es Arbeiter
nachgewiesen werden kann.

Das ergebnislose Ende des Generalstreiks nützten die Christlichsozialen
propagandistisch aus. Der folgende Mitgliederzuwachs war allerdings - wie
Holenstein detailliert nachweist - eindeutig konjunkturbedingt. Trotzdem
etablierten sich die Christlichsozialen neben der sozialistischen Arbeiterschaft

definitiv als zweitstärkste Kraft der schweizerischen Arbeiterbewegung.

Innerhalb des katholischen Lagers trieben sie ihre Emanzipation weiter
voran und sie standen unter anderem stramm zur prononciert antisozialistischen

Politik der konservativen Mutterpartei. Die Nationalratswahlen
von 1919 brachten fünf Christlichsoziale ins Parlament.

Der letzte Teil der Studie widmet sich ausfuhrlich der Verankerung der
Christlichsozialen in der katholischen Sondergesellschaft. Der Landesstreik
bedeutete für die Christlichsozialen eine Wendezeit und führte zu ihrem
eigentlichen Aufstieg. Sie fassten nun auch Fuss im Tessin und mit der
Gründung des Christlichsozialen Arbeiterbundes (CAB) 1919 wurde das
Organisationsnetz vervollständigt. Mit dem Bettagsmandat von 1920
erfolgte die definitive Beilegung des gewerkschaftlichen Richtungsstreites: Die

177



interkonfessionellen Gewerkschaften wurden nun von den Bischöfen
anerkannt und unterstützt.

Ohne Zweifel stellt die materialreiche und bestechende Analyse einen
bemerkenswerten Beitrag zur Geschichte der katholischen Arbeiterbewegung

und zum Generalstreik dar. Mit seiner Arbeit korrigiert Holenstein die
bisherige nationale Geschichtsschreibung, die die ideologische Gegenüberstellung

von Sozialdemokraten und Christlichsozialen zu stark betonte und
die pragmatische Zusammenarbeit auf unteren Ebenen übersah. Wertvoll
sind auch die zahlreichen Fallbeispiele zur von der Arbeitergeschichte lange
Zeit vernachlässigten Regionalgeschichte.

Rorschach Wolfgang Göldi

Louis Carlen (Hg.), Geschichte und Recht geistlicher Ritterorden besonders

in der Schweiz. Vorträge an einer Tagung an der Universität Freiburg
Schweiz, Freiburg/Schweiz, Universitätsverlag, 1990 Freiburger
Veröffentlichungen aus dem Gebiete von Kirche und Staat, Bd. 30), 108 S.

Der Band über die geistlichen Ritterorden enthät die Vorträge einer
Veranstaltung an der Universität Freiburg vom Frebuar 1990. Géraud Marie
Michel de Pierredon setzt sich mit dem ältesten der Ritterorden auseinander,
den Maltesern, auch Johanniter genannt. In diesem übersichtlich aufgebauten

Artikel vermittelt der Autor einen geschichtlichen Einblick in Entstehung
und Entwicklung dieses Ordens, dessen Zweck der Dienst an kranken Armen
und der Kampf gegen die Ungläubigen bzw. die Verteidigung des katholischen

Glaubens war. Zwei weitere Abschnitte behandeln die rechtliche Seite
des Ordens und seine Stellung als Souverän. In verdankenswerter Weise geht
Louis Carlen in der Einleitung auf die Malteserritterniederlassungen in der
Schweiz ein. Die Frage, warum es heute keine Niederlassungen der Malteser
aufschweizerischem Gebiet mehr gibt, sieht er einerseits in der Reformation.
Andererseits hat auch die Weigerung des Ordens, schweizerische Kandidaten

aufzunehmen, zu ihrem Verschwinden in der Schweiz beigetragen. Mit
einer Fülle von Literaturhinweisen zu den Schweizer Niederlassungen rundet

Louis Carlen seinen Artikel ab. Im folgenden Beitrag stellt Axel von
Campenhausen den Johanniter-Orden (Balley Brandenburg) vor, bei dem es
sich um den evangelischen Zweig des bereits erwähnten ersten Rittordens
handelt. Neben den geschichtlichen setzt sich der Autor auch mit den
rechtlichen Aspekten des Ordens auseinander. Louis Carlen stellt in einem
umfangreichen Artikel den Ritterorden vom Heiligen Grab zu Jerusalem
dar. Der Zweck des Ordens ist in erster Linie die Förderung und Unterstützung

der «religiösen, wohltätigen, kulturellen und sozialen Aktivitäten und
Einrichtungen», die Erhaltung und Verbreitung des Glaubens und die
Verteidigung der Rechte der katholischen Kirche im Heiligen Land. Louis Carlen

geht ausführlich auf die Beziehungen des Ordens zur Schweiz ein. Im
letzten Beitrag setzt sich Franz-Heinz von Hye mit dem deutschen Orden
auseinander.

178



Die Geschichte der Ritterorden ist relativ gut erforscht. Für das Gebiet der
Schweiz ist eine Fülle von Artikeln auszumachen, die sich aber häufig
vorwiegend mit der Geschichte einzelner Niederlassungen befassen. Das
Verdienst dieser Publikation liegt gerade darin, in einer Übersicht die Bedeutung
der Ritterorden zusammenfassend dargelegt und dem Leser durch zahlreiche
Literaturhinweise leichten Zugang zu diesem Themenbereich verschafft zu
haben.

Freiburg Catherine Bosshart-Pfluger

Dieter Kraus / René Pahud de Morlanges. Bibliographie des schweizerischen

Staatskirchenrechts, Universitätsverlag, Freiburg/Schweiz, 1990
Freiburger Veröffentlichungen aus dem Gebiete von Kirche und Staat,

Bd. 31), 186 S.

In dieser Bibliographie wurden erstmals rund 1000 weit verstreute Buch-
und Zeitschriftenartikel aus dem Gebiet des schweizerischen Staatskirchenrechts

zusammengetragen. Das Werk ist in zwei Teile gegliedert: In einem
ersten Abschnitt wird die Literatur zum Staatskirchenrecht der einzelnen
Kantone zusammengefasst, während ein zweiter Teil Literatur zu Sonderfragen

des Staatskirchenrechts enthält, wie z. B. zu den Stichworten religiöse
Freiheitsrechte, Bistumsangelegenheiten, Kirchenfinanzierung. Der Leser
findet im Anhang eine Zusammenstellung der wichtigsten staatskirchen-
rechtlichen Erlasse in den einzelnen Kantonen. Auch ältere Veröffentlichungen

aus dem Bereich der Kirchengeschichte haben in der Bibliographie
Aufnahme gefunden. Ein detailliertes Autorenregister erschliesst die Fülle der
aufgenommenen Veröffentlichungen.

Etwas ungewohnt erweist sich der Gebrauch des Registers. Die den
Autorennamen beigefügten Nummern beziehen sich weder auf Seitenzahlen
noch auf Buchnummern, sondern auf die Gliederungsnummern der
Sachunterteilung des Werkes. Dieser Umstand vermindert allerdings die Nützlichkeit

dieses Werks in keiner Weise.

Freiburg Catherine Bosshart-Pfluger

179


	Rezensionen = Comptes rendus

