
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 89 (1995)

Artikel: Le prêtre et sa famille en Valais à la fin du Moyen Age : quelques
remarques

Autor: Dubuis, Pierre

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-130259

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-130259
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Le prêtre et sa famille en Valais
à la fin du Moyen Age

Quelques remarques

Pierre Dubuis

Durant les derniers siècles du Moyen Age, la hiérarchie ecclésiastique
rappelle aux prêtres, avec une monotone régularité, qu'ils doivent
mener une vie chaste, c'est-à-dire demeurer célibataires et se garder
de tout contact inutile avec les femmes. Ce problème est bien connu,
mais l'aspect moral et normatif de la question me semble avoir fait
oublier quelque peu son aspect social et individuel. Qu'une partie du
clergé européen ne se soit guère souciée de chasteté ne signifie pas
nécessairement que ces hommes aient été de mauvais pasteurs. De
même, que ces prêtres n'aient pas cherché à dissimuler leur comportement

n'implique pas une ambiance de dépravation générale.
Comme toujours, il faut se garder de confondre le discours de

l'Eglise sur ce qu'elle entend combattre avec ce qui se vit réellement.
De même, il serait faux de confondre les prêtres vivant ouvertement
un concubinage fidèle, durable et productif d'enfants assumés, et les

prêtres paillards, butinant de femme en femme et de taverne en
bordel, semant à tous vents des enfants bien vite oubliés. Ces
délinquants banals, propres aussi bien à leur siècle qu'au nôtre, ne m'ont
pas intéressé. La première catégorie pose en revanche un problème
intrigant, qu'on ne peut éliminer en affirmant que la chair a ses
faiblesses. Leurs ouailles les tolèrent manifestement et il ne me semble

pas nécessaire de beaucoup torturer les législations diocésaines

pour entrevoir que ces prêtres ne choquent guère leurs
supérieurs

Pour la Suisse, le travail de référence demeure, à ma connaissance. Oscar Vasella,
Über das Konkubinat des Klerus im Spätmittelalter, in: Mélanges d'histoire et de
littérature offerts à M.Charles Gillard. Lausanne 1944. 268-283. Données et
réflexions utiles dans Louis Binz, Vie religieuse et réforme ecclésiastique dans le

89



A côté des sources normatives et judiciaires qui servent habituellement

à l'étude du concubinat ecclésiastique, les archives valaisan-
nes proposent beaucoup d'actes notariés relatifs aux prêtres chefs de
famille et à la gestion de leurs affaires privées. On y découvre des
hommes qui, s'ils ne satisfont pas aux exigences de l'Eglise en matière
de chasteté, ne sont pas pour autant des débauchés. Ces textes apportent

quelque chose à la discussion en montrant que ces fidèles concubins

et ces pères honnêtes mènent leurs stratégies familiales selon les
valeurs et les habitudes de leur milieu social d'origine. Cette attitude
leur vaut manifestement le respect.

1. La législation diocésaine sur la chasteté cléricale

Le synode diocésain représente le moyen le plus efficace de diffuser
auprès du clergé les consignes émises par la hiérarchie2; de ce fait, les

«statuts synodaux» constituent une source d'information très utile.

Vers 1219, il est rappelé aux prêtres, diacres et sous-diacres du
diocèse de Sion «qu'ils ne doivent pas s'entretenir avec des femmes
publiquement et dans les rues, parce que ce comportement porte
préjudice à l'honneur de l'Eglise et scandalise souvent les laïcs»3;
quant aux confesseurs, ils «ne doivent pas regarder le visage de ceux

diocèse de Genève pendant le grand schisme et la crise conciliaire (1378-1450),
Genève 1973, 357-388; Carl Pfaff, Pfarrei und Pfarreileben. Ein Beitrag zur spät-
mittealterlichen Kirchengeschichte, Innerschweiz und frühe Eidgenossenschaft.
Jubiläumsschrift 700 Jahre Eidgenossenschaft, Bd. 1, Verfassung, Kirche, Kunst»,
Ölten 1990, 203-282, aux p. 246-248. A propos des enfants du clergé sédunois,
quelques indications dans Gregor Zenhäusern, Zeitliches Wohl und ewiges Heil.
Studie zu mittelalterlichen Testamenten aus der Diözese Sitten, Sion 1992, 210-
212. Voir également les articles de Christian Frachette, Marguerite Gonon et Jean
Verdon dans Papauté, monachisme et théories politiques. Etudes d'histoire médiévales

offertes à Marcel Pacaut, t. II, Les Eglises locales, Lyon, 1994, p. 485-502,
503-509 et 621-634.
Vue d'ensemble sommaire sur cette législation dans Odette Pontal, Clercs et laïcs au
Moyen Age d'après les statuts synodaux, Paris 1990, 46-49.
Gremaud, Documents, t. I, n° 282, p. 221. Texte repris tel quel dans des statuts
concernant, vers 1300, le clergé de Sion (ibidem, t. III, n° 1154, p. 10).

90



qui se confessent, et plus que tout celui des femmes» 4 ; d'une manière
générale, ceux qui ont la «cure d'âmes» (cura animarum) et ceux qui
sont dans les ordres ne doivent pas provoquer le scandale en tenant,
dans leur maison ou ailleurs, des «femmes suspectes» (midieres
suspecte)5. En 1262, lors de son essai de réforme du Chapitre de Sion,
l'archevêque de Tarentaise rappelle que, dans sa province, tous les

prêtres séculiers et réguliers doivent, sous peine d'excommunication,
quitter les concubines ou les épouses d'autrui qu'ils entretiennent
publiquement et auxquelles ils remettent des biens d'Eglise; ils
doivent les renvoyer dans les huit jours6. Les statuts synodaux de 1300

environ sonnent de la même manière7. Ceux de 1323 recommandent
aux prêtres de s'écarter des débits de vin; ils peuvent boire en bonne
compagnie, mais dans des locaux séparés de la taverne et à condition
qu'il ne s'y trouve pas de femmes suspectes, «afin que soient évités
déshonnêtetés et prétextes à mauvais soupçons»8. Dans le premier
article des statuts de 1370, l'évêque Guichard Tavel ordonne, en se

fondant sur les mesures prises par ses devanciers «contre ceux qui
entretiennent des femmes suspectes», que tous les bénéficiers du
diocèse «qui tiennent une femme suspecte, dans leur maison ou
ailleurs, en lui procurant nourriture et vêtement, la chassent et l'éloi-
gnent d'eux, afin que le mauvais exemple du péché ne soit pas donné
aux laïcs des paroisses, et pour que Dieu soit servi avec plus de

pureté» ; il prévoit d'excommunier les insoumis au bout d'une semaine,

puis, après un mois, de les priver de leur bénéfice9. De telles
prescriptions figurent bien sûr également dans les textes relatifs aux
couvents. La charte de fondation de la chartreuse de Géronde, en
1331, précise par exemple «qu'aucune femme ne devra pénétrer dans
les limites de ce monastère depuis la chapelle Saint-Félix»10.

Vers 1480, alors qu'il tente, comme bien des prélats de son temps,
de réformer son diocèse, l'évêque Walter Supersaxo écrit au curé de
Sion à propos du mauvais exemple donné par les prêtres et les clercs

4 «... non respiciant faciem confitentis, maxime mulieris» (Gremaud, Documents,
t. I, n°282. p. 211).

5 Gremaud, Documents, 1.1, n° 282, p. 219.
6 Gremaud, Documents, t. II, n° 684, p. 69-70; aussi dans les statuts de 1320 (ibidem,

t. III, n° 1417, p. 306-307).
7 Gremaud, Documents, t. III, n° 1154, p. 12; voir aussi p. 7 et 8.
8 Gremaud. Documents, t. III, n° 1482, p. 436.
9 Gremaud, Documents, t. V. n° 2145, p. 371.

io Gremaud, Documents, t. IV, n° 1623, p. 14.

91



de la ville episcopale, qui se comportent en séducteurs plutôt qu'en
guides. Il veut que les chanoines de Sion «éloignent les femmes
suspectes qui entrent et sortent publiquement de chez eux»11. Ce
souci demoralisation finira par gagner les paroisses rurales: en 1561,
le nouveau curé de Sembrancher s'engage, avant de prendre son
poste, à respecter le cahier des charges proposé par ses futurs paroissiens.

Or la première des exigences exprimées est que leur prêtre
mène une vie chaste12.

Au XVe siècle, le pouvoir laïc s'associe à l'Eglise dans ses tentatives
de moralisation de la vie publique et privée. Ainsi voit-on la chasteté
des prêtres évoquée dans les Statuta Sabaudiae promulgués par le
duc Amédée VIII en 1430, dans un chapitre consacré à leurs concubines.

Les officiers doivent arrêter ces femmes et les punir sévèrement:

sept jours de prison au pain et à l'eau; trois heures quotidiennes
de pilori durant trois jours; ensuite, promenade de la coupable au

son de la trompe dans la rue principale, fustigation et bannissement

pour sept ans. Les officiers ducaux ne peuvent évidemment pas
arrêter les prêtres concubinaires, mais ils doivent les dénoncer à leur
évêque, afin qu'il fasse justice13. Ces belles intentions ne semblent
cependant pas plus efficaces que la législation de l'Eglise. En 1390 ou
1391, dorn Antoine, curé de Saint-Gingolph, demande au comte de
Savoie de légitimer ses bâtards. Il y parvient, puisque les comptes de
la Chancellerie enregistrent l'émolument de sceau versé par ce prêtre
pour la lettre de légitimation14. En 1442 ou 1443, en un temps où les

Statuta Sabaudiae ont encore quelque écho, les bourgeois de

Conthey accueillent dans leur corporation dorn Amédée Mottier,
curé du lieu, avec ses enfants Rolet et Antoinette15.

11 AEV, fonds Gremaud, Registrum W. Supersaxo, fol. 54-56.
12 Archives communales de Bovernier, parchemin 17.
13 AEV, Bibliothèque Supersaxo. Ms 100, fol. 164r (De concubinis virorum ecclesia-

sticorum). La rubrique judiciaire (amendes) des comptes des châtelains montre
souvent la concubine de prêtre, mais dans des contextes délinquants sans rapport
avec ce lien (Dubuis, Documents, n° 66, 140. 154, 160, 180, 182). Les choses
changent un peu depuis les années 1410: quelques amendes punissent des lemmes
pour leurs relations avec des prêtres (Dubuis, Documents, n° 146, 158, 163, 168,
189, 203).

14 Dubuis, Documents, n° 75. Dans le même esprit, un autre exemple, certes un peu
moins clair: en 1349-1351, la servante d'un défunt prêtre de la Porte-Saint-Ours, à

Aoste, reçoit du bailli comtal l'avouerie des enfants dudit prêtre; elle est probablement

leur mère (Dubuis, Documents, n° 147).
15 Dubuis, Documents, n° 128.

92



Ces textes, en particulier ceux des XIIIe et XIVe siècles, mettent
essentiellement l'accent sur les liens publics entre prêtres et «femmes
suspectes». Une telle préoccupation n'est certes pas sans fondement.
Les comptes des châtelains savoyards le montrent en Valais et dans
les régions voisines, à leur manière sommaire mais variée. Certains
prêtres ont une réputation douteuse, comme Pierre Murgod, curé de
Saint-Maurice à la fin du XIVe siècle: Isabelle Cridoda est punie en
1382-1384 pour avoir raconté en plusieurs lieux que Pierre a connu
charnellement une certaine Agnès16. Le seul fait avéré est que ce curé
a un fils, Richard, mentionné en 1396-139717. D'autres bruits sont
plus vagues: en 1389-1390, un homme de Saint-Maurice salit la
réputation de l'épouse d'un combourgeois en racontant «que
plusieurs prêtres l'ont connue charnellement»18. Tel prêtre est surpris
avec une femme dans «un lieu suspect»19 ou plus explicitement au
bordel20, tel autre menace de viol une femme rencontrée dans une
église2 '. Des prêtres du val d'Aoste, comme le curé de Saint-Oyens en
1342-1343, le prieur du Mont-Joux en 1351-1353 ou un prêtre de
Bard en 1434-1435, chargent des hommes de mains de leur amener
des femmes, par la force s'il le faut22.

Ce qui est en jeu, finalement, dans les prescriptions diffusées par
les synodes, c'est l'exemple que les prêtres doivent donner au peuple
chrétien. Louis Binz a soigneusement étudié les prêtres concubinai-
res à travers les visites pastorales des evêques de Genève à la fin du
Moyen Age. Il rencontre nombre de prêtres fidèles durant des décennies

à la même concubine et soucieux de l'avenir de leurs enfants: des
«maris» en somme plus exemplaires que certains de leurs paroissiens.

Ces derniers d'ailleurs ne s'y trompent pas: ils ne se plaignent à

l'évêque de leurs prêtres que s'ils papillonnent d'une femme à l'autre,
maltraitent leur maîtresse ou leurs bâtards, détournent en leur faveur
les biens d'Eglise ou associent de trop près leur famille à leur activité
proprement sacerdotale23.

16 Dubuis, Documents, n° 68.
17 Dubuis, Documents, n° 88.
'8 Dubuis, Documents, n° 74.

i' Dubuis, Documents, n° 137 et 202.
-° Dubuis, Documents, n° 198 et 199.
21 Dubuis, Documents, n° 197.
22 Dubuis, Documents, n° 144, 149 et 171.
23 Louis Binz, Vie religieuse, 357-388.

93



En somme, la consigne synodale pourrait se traduire ainsi:
«Abstenez-vous de fréquenter des femmes de mauvaise vie; et si la femme
vous est inévitable, soyez discrets, honnêtes conjoints et bons pères».
Dans ces conditions, le contraste s'atténue beaucoup entre les consignes

ecclésiales et la pratique familiale quotidienne que révèlent les

actes instrumentés par les notaires valaisans à la demande de certains
prêtres du diocèse. On y trouve toutes sortes d'exemples illustrant,
hors de la sphère normative ou répressive, le versant conjugal et
parental de la vie de ces hommes d'Eglise.

2. D'honnêtes pères de famille

Le lien d'affection durable entre un prêtre et sa concubine, ainsi que
le souci des enfants procréés ensemble, apparaissent en pleine
lumière dans un petit dossier de trois textes relatifs à la même famille
sacerdotale. En 1496 à Sion, Guillaumette Marchand de Mase désire
témoigner à Antoine Aymonet de Vex, prêtre, vicaire de Mase, sa
reconnaissance pour les services qu'il lui a rendus. Ils ont eu ensemble

plusieurs enfants, pour lesquels elle dit éprouver de l'amour. Elle
décide donc de donner entre vifs le tiers de ses biens aux enfants

«conçus et à concevoir» avec dom Antoine (tam concept! quam
concipiendi). De toute évidence, elle ne considère pas comme terminée

sa carrière procréatrice avec le vicaire de Mase. De plus, loin de se

sentir coupable d'avoir mené avec dom Antoine une vie pécheresse,
Guillaumette voit en lui l'artisan idéal de son salut éternel: elle lui
commande un trentain de messes à dire pour le repos de son âme
dans l'année qui suivra son décès24. Vingt ans plus tard, on retrouve
Antoine Aymonet: en 1518, à Vex, il donne entre vifs, à son tour, le
tiers de ses biens à son fils Antoine, clerc, et à sa fille Madeleine; il
entend ainsi leur démontrer sa reconnaissance25. En admettant qu'il
s'agit bien des enfants conçus avec Guillaumette26, on constate une

24 ACS, Min. A 78, 193-195.
25 ACS, Min. A 219, 562-564.
26 Le prénom porté par la jeune fille est assez rare en Valais, mais c'est celui de la sainte

sous le patronage de laquelle est placée l'église paroissiale de Mase, que dom
Antoine desservait en 1496.

94



belle continuité d'affection. Le fils a reçu, comme souvent, le prénom
de son père, et ce dernier a fait en sorte que son rejeton entre en
clergie, ce qui fait un bel atout pour son avenir. Conçue comme une
récompense, la donation de 1518 suggère aussi que les enfants
s'occupent de leur père, qui a pris de l'âge. Si je perds ensuite la trace
d'Antoine junior, Madeleine revient en 1533. Il s'agit bien de celle

qui nous occupe: le notaire la dit à la fois fille naturelle du prêtre
Antoine Aymoneti de Vex et sœur du clerc Antoine. Un certain Pierre
Perrers alias Selbecter de Bramois donne à Madeleine un cellier situé
dans ce village. Il le fait pour la payer (in remuneratione) «des
services, des plaisirs et des gentillesses qu'elle lui a faits» (consideratis
serviciis, placitis et urbanitatibus sibi factis), et en particulier pour le
fait qu'elle «lui a consenti une relation charnelle» (sibi in carnali
copula compiacesse)21. Ce détail fait penser que cet acte de donation
cache un accord («asseurement») entre Pierre Perrers et la parenté de

Madeleine, à la suite d'un viol28.
Les autres documents réunis sont plus discrets sur la durée du lien

et sur l'affection qui le marque29. Un legs plus ou moins important,
assorti parfois de dispositions particulières, trahit une certaine qualité

des sentiments. Le testament dicté en 1451 à Sion par le chanoine
Gérard Valliez, curé des Ormonts, témoigne d'une situation très
commune: le chanoine a une servante, Agnès de Chirich, avec
laquelle il a conçu un fils, prénommé Jean. Soucieux de leur avenir, il
leur lègue sa maison de Sion, tout en chargeant son frère et héritier
universel d'élever le petit Jean. Ses confrères les chanoines semblent
cependant avoir revendiqué la maison: dans un codicille daté du
surlendemain, Gérard lègue la maison au Chapitre30. Le chanoine
Etienne Furrer, curé de Rarogne, a eu de sa servante Nesa Andres un
fils, prénommé Nicolas. Dans son testament de 1506, il donne à ce

dernier «tout ce que permet la coutume du Valais», mais à la condition

qu'il prenne soin de sa mère31. En 1542, Jacques Verrat,
chanoine de Sion et doyen de Valére, originaire de Bresse, désigne

27 ACS. Min. A 256, 437-438.
28 Sur ce type d'accords, voir Pierre Dubuis. Les vifs, les morts et le temps qui court.

Familles valaisannes, 1450-1550. Lausanne, à paraître (Cahiers Lausannois d'Histoire

Médiévale), chapitre VI.
29 On notera qu'il en va exactement de même pour les laïcs légitimement mariés.
30 ACS, tir. 17, n° 92. Rien dans le texte ne permet de supposer que cette maison soit

propriété capitulaire.
3' ACS, tir. 18, n°2.

95



comme héritiers universels ses bâtards32 Pierre et Claude, nés de sa

servante Mya seu Amedea, elle-même fille naturelle. Jacques leur
lègue «tout ce que les coutumes du Valais et de la Bresse lui permettent

de leur donner». Quant à Mya, elle reçoit 100 florins33.
Les dispositions prises dans ces documents touchent essentiellement

les enfants, et la concubine reste souvent dans l'ombre. En
1494, à la cure de Saint-Nicolas (vallée de Viège), Rodolphe de Mos,
curé du lieu, donne à ses bâtards Rodolphe, Elsa, Greta et Barbara un
ensemble de terres sises à Bramois. Il le fait en sachant que, «étant
mineurs et, pour certains d'entre eux, encore dans le septennat de
l'enfance, ces enfants pourraient, s'ils n'avaient pas de quoi recevoir
le nécessaire après son décès, ne pas être élevés et éduqués». Il le fait
également «afin que, lorsqu'ils grandiront dans l'âge adulte, ils puissent,

grâce au secours des biens ci-dessous décrits, parvenir plus
aisément au sommet des honneurs, et aussi avoir un bon patron qui
les dirige et gère leurs biens d'une manière conforme à la justice, à

leur intérêt et à la volonté de Dieu»34.
Quant aux filles, il convient de les bien marier. Dans son testament

de 1396, Ardicinus de Brusatis, chanoine sédunois et juriste originaire

de Novare, fait dans ce but un gros sacrifice: il ordonne à ses

héritiers de vendre ses livres de droit pour réunir les 100 livres de dot
qu'il destine à sa fille Isabelle35. Lorsque, en 1533, Gérard Mathier de

Loèche, curé de Nax, marie sa fille Trina à Antoine Bonfils de Mase,
il lui donne, avec 250 livres, l'une des plus grosses dots que j'ai
rencontrées dans ces campagnes36. Elle permettra de dénicher un
beau parti en compensant un peu la bâtardise de la future épouse.

Lorsqu'ils marient leurs filles, ces pères-prêtres sont guidés,
comme les laïcs de rang comparable, par la recherche d'une certaine
homogamie sociale. Le chanoine André de Silenen, chantre capitu-

32 Le fait que des bâtards soient héritiers universels n'a rien d'extraordinaire (voir
Pierre Dubuis, Les vifs, les morts et le temps qui court, chapitre VI).

33 ACS, Min. A 234, 195-198.
34 «... quoniam quosdam illegitimos a se procreava pueros qui forsan post eius

obitum, cum impubères et quidam nondum septennis infantie existant, non se ipsos
scirent educare aut nutrire si nichil haberent unde ipsis ministrarentur alimenta, et

cum in adultam creverint etatem ut ipsi, mediante subsidio infrascriptorum bonorum,

tanto facilius ad apicem honoris promoveri possent et pastorem bonum
habeant ipsos et ipsorum bona debite in justitia et utilitate ipsorum et Dei voluntate
regentem» (ACS, tir. 17, nc 63).

35 ACS, Min. B 27, 3-4.
36 ACS, Min. A 256, 470-472.

96



laire, y réussit assez bien en 1485, en mariant sa fille Nicoline à Pierre
Dominarum, l'un des plus considérables notaires de Sion37. Un autre
dignitaire capitulaire, le doyen et officiai Pierre Allet, n'y parvient pas
du premier coup. D'après son testament de 1558, Anne, sa première
fille, a modestement épousé Aymonet Gaillard d'Ardon; la seconde
en revanche, Pétronille, est femme d'Ulric Allet, fils du bailli du
Valais et sans doute parent de son beau-père38. Autre préoccupation
typique, ces révérends pères tiennent à donner leur accord formel au
mariage de leurs enfants. En 1470 par exemple, Martin Heckart, curé
de Vex, flanqué de son frère, un chanoine de Sion, approuve le

mariage contracté dans sa cure de Vex entre Agnès, sa fille naturelle,
et Jaquemet Rumyer de Veysonnaz39. Autre attitude caractéristique,
certains de ces pères, tombés dans le besoin, cherchent à s'attacher le

jeune couple. En 1470 par exemple, le chanoine Etienne de laz Lex
marie Nicoline, sa fille naturelle, à Martin Hugo, paroissien de Loè-
che40; trois ans plus tard, Martin est qualifié de serviteur (famulus) de
son beau-père le chanoine41.

3. Essai d'interprétation

Ces documents mettent en scène des prêtres d'un certain niveau: des
chanoines, parfois titulaires d'une dignité capitulaire, des curés de

paroisse, mais aucun représentant du menu fretin altariste et chapelain.

Il serait cependant fort imprudent d'en déduire quoi que ce soit
sur la diffusion du concubinage à l'intérieur du milieu ecclésiastique.
Le même type de différence sociale existe en effet, chez les laïcs, entre
ceux qui recourent volontiers au notaire et ceux qui le fréquentent
rarement.

Le fait intéressant est que le clivage clerc/laïc ne semble pas jouer
ici de rôle déterminant. Ces pères-prêtres raisonnent à l'égard de

37 ACS. Min. B 61, 191-192.
38 ACS, tir. 18, n°48.
39 ACS. Min. B 59/IX, 4-5.
40 ACS, Min. B 59/VIII, 53-55. Noter que la femme qui lui a donné Nicoline est

peut-être elle-même la fille d'un confrère: elle se nomme Catherina de Alto Prato,
filia domini Jacobi.

41 Hans Anton von Roten. Zur Zusammensetzung des Domkapitels von Sitten im
Mittelalter, Vallesia. 2 (1947), 60, note 368.

97



leurs enfants selon les mêmes règles, à niveau social égal, que les laïcs.
Certes, dira-t-on, mais leurs femmes ne sont pas des épouses et leurs
enfants ne sont que des bâtards. En fait, ils traitent ces distinctions
avec autant d'indifférence que ces nombreux laïcs qui honorent leur
fidèle concubine et ne voient pas d'obstacle à choisir, malgré la loi,
leurs héritiers parmi leurs enfants naturels42.

Si le fait d'entrer en religion met au premier plan le père-Dieu43 et
la famille-Eglise, il n'entraîne pour le prêtre ni rupture d'avec sa
famille humaine, ni abandon des valeurs propres à son milieu d'origine.

Ces hommes ne se trouvant pas «entre parenthèses» dans le
siècle, il faut juger leurs comportements en fonction du contexte
social dans lequel ils évoluent44. Je n'en rappellerai que deux
caractéristiques, qui suggèrent bien en ces matières un seuil de tolérance
assez bas. En premier lieu, l'exemple vient du sommet. Pour ne
donner qu'un exemple parmi d'autres, l'évêque Adrien de Riedmat-
ten choisit comme héritier universel, dans le testament qu'il dicte en
1548, le fils de son bâtard45. En second lieu, les sources judiciaires
témoignent, dans le monde laïc, de la violente liberté des hommes à

l'égard des femmes, et de la relative légèreté avec laquelle on y
pratique l'exclusive conjugale46.

Abréviations

ACS Archives du Chapitre de Sion. - AEV Archives d'Etat du Valais. -
Min. A ou B ACS, minutes notariales, série A ou B. - tir. tiroir.
Dubuis, Documents Pierre Dubuis, Documents sur le clergé, les fidèles et la
vie religieuse dans le Valais occidental et les vallées d'Aoste et de Suse aux
XIVe et XVe siècles (textes tirés des comptes de l'administration savoyarde),
«Vallesia», 43 (1988), 165-204.
Gremaud, «Documents» Jean Gremaud, «Documents relatifs à l'histoire
du Vallais», 8 volumes, Lausanne 1875-1898.

42 Voir Pierre Dubuis, Les vifs, les morts et le temps qui court, chapitre VI.
43 Dans son testament de 1314, Pierre de Cogne, prêtre valdôtain et chapelain à Sion,

désigne son géniteur par l'expression «pater carnalis» (ACS, tir. 15, n° 14).
44 Voir par exemple Nicole Lemaître, Le Rouergue flamboyant. Le clergé et les fidèles

du diocèse de Rodez, 1417-1563, Paris 1988, 175-184.
"5 ACS, tir. 18, n° 14.
46 Voir Pierre Dubuis, Comportamenti sessuali nelle Alpi del basso Medioevo: l'esempio

della castellania di Susa, Studi storici (1986), 577-607; Pierre Dubuis, Les vifs,
les morts et le temps qui court, chapitre VI.

98


	Le prêtre et sa famille en Valais à la fin du Moyen Age : quelques remarques

