
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 89 (1995)

Artikel: Die katholische Kirche und die Herausforderungen der Moderne in den
Niederlanden im 19. und 20. Jahrhundert

Autor: Roes, Jan

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-130256

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-130256
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


AUFSÄTZE - ARTICLES

Die katholische Kirche und die Herausforderungen
der Moderne in den Niederlanden

im 19. und 20. Jahrhundert*

Jan Roes

Ein katholisches Wiederaufleben':

Beim Thema, das ich behandeln will, handelt es sich um die
Geschichte des niederländischen Katholizismus als Modernisie-
rungsprozess, der zuerst zu einem Aufblühen Anstoss gab und sich
dann aber überlebte. Angefangen mit Alberdingk Thijm, der noch
vor kurzem als Vertreter und Erbe dieser Aufschwungs bezeichnet
wurde, ' haben katholische Historiker diese Sichtweise entwickelt
und damit einmal mehr angedeutet, dass alle Geschichtsschreibung
zugleich auch Zeitgeschichte ist, und zwar so zu verstehen, dass der
Geschichtsschreiber aus seiner zeitgenössischen Verbundenheit mit
der Geschichte die Vergangenheit untersucht und analysiert, und auf
diese Weise an der Geschichte teilhat. Durch sein lebendiges Enga-

* Bearbeitung der Antrittsrede als Professor für die Geschichte des niederländischen
Katholizismus an der Katholischen Universtität Nijmegen, gehalten am 2. Juni 1994
bei der Feier zum 25jährigen Bestehen des Katholischen Dokumentationszentrums.
Für die Übersetzung danke ich Martin Tschirren recht herzlich; im Rahmen des

Erasmusprogramms hat er ein Jahr in Nijmegen nicht nur Geschichte studiert, sondern
sich die niederländische Sprache auch so gut zu eigen gemacht, dass er in der Lage war.
diesen Text zu übersetzen, dabei sachkundig zur Seite gestanden von Irene Dias-Küng.
Ihr gilt ebenfalls mein aufrichtiger Dank. Ich danke der Stiftung Nuyensfonds für die
finanzielle Unterstützung der Übersetzung.

1 J. Roes, Alberdingk Thijm, herlever en erflater, in: P.A.M. Geurts, e.a. (Red.), J.A.
Alberdingk Thijm, 1820-1889. Erflater van de negentiende eeuw, Baarn 1992, 11-
38.



gement hat die Darstellung des katholischen Aufblühens bei L.J.
Rogier, dem Geschichtsschreiber des niederländischen Katholizismus

par excellence, in den fünfziger Jahren seine Krönung und
Vollendung gefunden.2

Dem Begriff der Belebung kann denn auch eine auffallende
Konsistenz in der Terminologie nicht abgesprochen werden: er verweist
nicht nur auf den Begriff des < katholischen Lebens > als die authentische,

auf Integration ausgerichtete Lebensform des Katholizismus,
sondern auch auf die «Wiederherstellung» - einen anderen Kernbegriff,

der zugleich die Legitimität und die Kontinuität der katholischen

Ambitionen zum Ausdruck bringt. Aber was lebte eigentlich
auf und was wurde wieder hergestellt? darf man sich ruhig fragen.
Müssen wir nicht eher von einem Bruch mit der bestehenden Situation

sprechen, welche vorsätzlich und systematisch verändert wurde?
Müssen wir nicht feststellen, dass im Jahr 1853 eine neue Kirchenprovinz

gegründet und nicht eine alte Hierarchie wieder eingesetzt
wurde? Die Bezeichnung «In Freiheit neugeboren» drückt die
Ausgangsposition des historischen Prozesses noch am klarsten aus, auch
wenn diese Konzeption zu stark vom Wiederherstellungsgedanken
ausgeht, der - was die Wiederherstellung der Hierarchie betrifft -
sogar im allgemeinen Sprachgebrauch Eingang fand.

Wird es nicht Zeit, dass wir dieses Konzept als einen Mythos aus
dem 19. Jahrhundert bezeichnen, und lieber die katholische
Geschichtsschreibung nach den Beweggründen dieser Rekonstruktion
der vorreformatorischen katholischen Vergangenheit erforschen?3
Sollten Zweifel entstehen, ob solche Fragen überhaupt gerechtfertigt
sind, muss ich daran erinnern, dass der Mangel an Geschichtsbe-
wusstsein der eigenen Zeit eines der auffallendsten Merkmale des
römischen Katholizismus im 19. und 20. Jahrhundert ist. In aller
Deutlichkeit: dieses Streben nach einer ahistorischen Kirche ist
selbstverständlich nicht nur typisch für den Katholizismus in den

L.J. Rogier, Katholieke herleving. Geschiedenis van katholiek Nederland sinds
1853, 's-Gravenhage 1956. Bearbeitung des Gedenkbuches, welches 1953 zum 100-
Jahrjubiläum der Einführung der bischöflichen Hierarchie 1853 erschien:
L.J. Rogier/N. de Rooy, In vrijheid herboren. Katholiek Nederland, 1853-1953,
's-Gravenhage 1953.
P. Raedts, <De christelijke middeleeuwen als mythe. Ontstaan en gebruik van een
constructie uit de negentiende eeuw>, in: Tijdschrift voor Theologie 30 (1990),
146.



Niederlanden, sondern ist von supranationaler Art und mit der grossen

Wirkung des neothomistischen Denkens zu erklären, das sich seit
der Mitte des 19. Jahrhunderts in der katholischen Weltanschauung
durchsetzte.4

Aus dieser historiographischen Betrachtung können wir folgern,
dass der Katholizismus ein historisches Phänomen ist. Die «katholische

Belebung» hat sich nämlich inzwischen nicht nur als Begriff,
sondern auch als Prozess überlebt. Immer lauter stellt sich die Frage,
ob der Katholizismus als solcher in den Niederlanden noch überleben

kann. Die Frage, ob jemand in die Kirche hineingeboren ist,
erhält hier eine ganz neue Dimension, eine Troeltsche Wendung,
wenn man so will. In seiner berühmten Studie «Die Soziallehren der
christlichen Kirchen und Gruppen» bezeichnete Ernst Troeltsch, der
Begründer der Religionssoziologie in Deutschland, als Fundament
der objektiven und universellen Volkskirche, dass die Gläubigen
durch die Taufe automatisch in diese Kirche hineingeboren werden5.
Das Stocken in diesem Mechanismus hat für die Volkskirche im
wahren Sinn des Worts existentielle Folgen. Am Ende des 20.
Jahrhunderts scheint der niederländische Katholizismus in diese Situation

geraten zu sein.6 Ein ähnlicher Bruch hat sich in der Geschichte
des niederländischen Katholizismus noch nie abgespielt, auch nicht
zu den Zeiten, als der katholische Gottesdienst nur in versteckten
Kirchen und nicht öffentlich ausgeübt werden durfte. Deshalb muss
dies die Aufmerksamkeit des Historikers wecken. Die entscheidende
Aufgabe des historischen Handwerks liegt denn auch in der Suche

Die Reduzierung des Wahrheitsbegriffs auf die Entscheidungskompetenz und
damit auf den Gehorsam gegenüber dem souveränen Lehramt wird vom deutschen
Theologen Pottmeyer als das Wesensmerkmal der «neoultramontanen Ekklesiolo-
gie» bezeichnet. Dies führe schlussendlich zur «Ausschaltung der Geschichte und
damit aller abweichenden Modelle der Kirchenstruktur und der Kirchenleitung».,
vgl. HJ. Pottmeyer, <Ultramontanismus und Ekklesiologie>, in: Stimmen der Zeit
117(1992). Band 210, 449-463.
E. Troeltsch, Die Soziallehren der christlichen Kirchen und Gruppen. Tübingen
1919, 362-383.
Vgl. J. Becker/R. Vink, Secularisatie in Nederland, 1966-1991. De verandering van
opvattingen en enkele sociale gedragingen. Sociaal en Cultured Planbureau, Rijs-
wijk 1994. Vgl auch den Band: J. Peters/J.A. van der Ven/L.G.M. Spruit. Kerkopde
helling. Veranderingen in katholiek Nederland en gevolgen voor de pastoraal.
Kampen 1993.



nach Antworten auf Fragen der Kontinuität und Diskontinuität des

menschlichen Zusammenlebens.7
Um von vornherein allfällige Missverständnisse zu beseitigen,

muss ich daraufhinweisen, dass wir es hier weder mit einem speziell
niederländischen, noch mit einem allein katholischen Phänomen zu
tun haben. Allerdings ist diese Entwicklung in den Niederlanden am
besten zu beobachten, weil sich da die Veränderungen am heftigsten
abgespielt haben; aber es ist ebenso eine Tatsache, dass alle Konfessionen

in den Niederlanden in der zweiten Hälfte des 20. Jahrhunderts

schwierige Zeiten durchmachen. Auch international gesehen
haben zahlreiche historische und sozialwissenschaftliche Studien
überdeutlich nachgewiesen, dass der Katholizismus in eine Krise
geraten ist, zumindest in den westlichen Gesellschaften, besonders in
den westeuropäischen Ländern.8 Das Interesse der historischen
Studien richtet sich besonders in den letzten Jahren auf die Merkmale
der modernen Gesellschaft und ihre Folgen für die Entwicklung des

Katholizimus.
Im Vergleich mit dem umliegenden Ausland fällt auf, dass in den

Niederlanden der Konflikt zwischen Religion und Moderne vor
allem vom Katholizismus her noch wenig systematisch erforscht ist.9
Für Deutschland kann u.a. auf die Arbeiten von Karl Gabriel, Franz
Xaver Kaufmann, Wilfried Loth und Christoph Weber hingewiesen

Vgl. u.a. J. Burkhardt, <Die ideologische Begründung des neuen Katholizismus aus
der Geschichte in deutschen Texten des 19. Jahrhunderts>, in: H. Rabe/H.G
Molitor/H.C. Rublack(Red.), Festgabe für Ernst Walter Zeeden. Zum 60. Geburtstag am
14. Mai 1976, Münster i.W. 1976, 433-460; D.J. Tracy, <With and without the
Counter-Reformation: the Catholic Church in the Spanish-Netherlands and the
Dutch Republic, 1580-1650. A Review of the literature since 1945>. in: The
Catholic Historical Review 71 (1985), 547-575.
Vgl. u.a. P. Ester/L. Halman/R. de Moor, The individualizing society. Value change
in Europe and North America, Tilburg 1993 ; P. Zulehner/H. Denz. Wie Europa lebt
und glaubt. Europäische Wertestudie, Düsseldorf 1993.
Siehe vor allem: Karl Gabriel und Franz-Xaver Kaufmann (Red.), Zur Soziologie
des Katholizismus, Mainz 1980; Franz-Xaver Kaufmann, Religion und Modernität.

Sozialwissenschaftliche Perspektiven, Tübingen 1989; Wilfried Loth (Red.),
Deutscher Katholizismus im Umbruch zur Moderne, Stuttgart 1991, vor allem der
Beitrag < Ultramontanismus als katholischer Fundamentalismus > von Christoph
Weber (20-45); Urs Altermatt, Katholizismus und Moderne. Zur Sozial- und
Mentalitätsgeschichte der Schweizer Katholiken im 19. und 20. Jahrhundert.
Zürich 1989; Staf Hellemans, Strijd om de moderniteit. Sociale bewegingen en
verzuiling in Europa sinds 1800, Leuven 1990; S. Bruce (Ed.), Religion and
Modernization. Sociologists and Historians Debate the Secularization Thesis, Oxford
1992.

10



werden; in Belgien haben Jan Art und Staf Hellemans die nötigen
Forschungen angestellt; Urs Altermatt hat den schweizerischen
Katholizismus auf vielfältige Weise widerspiegelt; in Österreich haben
sich Ernst Hanisch und Erika Weinzierl in diese Materie vertieft; aus
dem angelsächsischen Gebiet verfügen wir über Arbeiten von Bill
McSweeney und Sten Bruce; und schlussendlich in Frankreich haben
sich so viele und verschiedene Autoren mit diesem Thema beschäftigt,

dass eine Aufzählung zu weit führen würde.
Der französische Historiker Emile Poulat hat sich wie kein anderer

in die traumatische Geschichte von Modernismus und Integralismus
vertieft und entwickelte sich durch seine Forschung zu einem
Spezialisten für das Verhältnis zwischen Catholicisme et modernité.
Über diese problematische Beziehung, die er als «einen Prozess von
gegenseitiger Ausschliessung» bezeichnet, publizierte er vor kurzem
einen klärenden Artikel. Darin kommt er zum paradigmatischen
Schluss, dass «die Moderne eigentlich die einzige Umwälzung ist, die
wirklich erfolgreich war und der ganzen Welt ihr Gesetz auferlegt hat.
Alle träumen davon und unterwerfen sich ihr. Es ist wie ein Horizont,
den wir nie überschreiten werden. Keine Kritik, kein Misserfolg,
keine Sackgasse konnte die moderne Zeit je verhindern. Für die
Kirche von Rom, welche nie ein Monopol im Widerstand gegen die
moderne Zeit besass, war es eine Überlebensfrage gegenüber einer
tiefgreifenden Veränderung, die sie überrumpelte, und deren
Umfang, Entwicklung und Kraft sie nicht abschätzen konnte.»10 Dass
die Kontinuität des Katholizismus hauptsächlich durch einen
unabwendbaren Modernisierungsprozess unter Druck kam, ist meines
Wissens noch nie zuvor von einem Historiker so prägnant
ausgedrückt worden. Deshalb ist es nützlich und empfehlenswert, dieses

Paradigma von Modernisierung wie ein Transparent über die
Entwicklungen des Katholizismus zu legen.

Wie kann diese Erkenntnis für für die Geschichte des niederländischen

Katholizismus in die Praxis umgesetzt werden? Ich habe
schon angedeutet, dass der niederländische Katholizismus in der
jüngsten Zeit - für alle im In- und Ausland wahrnehmbar - ein Krise
durchmachte, die heftiger ablief als in andern Ländern. Allgemein
nimmt man an - und diese Vermutung liegt auch aufder Hand - dass

10 E. Poulat, <Catholicisme et modernité. Un procès d'exclusion mutuello, in:
Concilium 244 (1992), 19-20.

11



dies mit den tiefgreifenden Veränderungen in den sechziger Jahren
zusammenhängt. ' ' Ist das aber auch so? Oder müssen wir vielleicht
in der Geschichte weiter zurückgehen, um den Ursachen dieser Krise
auf die Spur zu kommen? Auf diese Frage kann heute keine endgültige

Antwort gegeben werden; ich möchte nur die Stossrichtung
angeben. In diesem Sinn ist diese Skizzierung zugleich ein
Forschungsansatz für die Geschichtsschreibung des niederländischen
Katholizismus.

Auf jeden Fall stehen wir an einer Wegscheide, und dieses
Bewusstsein verstärkt die Pflicht, von einer Kultur Rechenschaft
abzulegen, die unsere Generation scheinbar nicht mehr weitergeben
kann, jedenfalls nicht mehr so, wie es jahrhundertelang von Generation

zu Generation geschah. Was könnte - in historischer Perspektive

gesehen - die Ursache sein? Kann uns ein Vergleich mit der
Entwicklung des Katholizismus in andern Ländern zu mehr Einsicht
führen? Wo bestehen Übereinstimmungen und wo Unterschiede?
Bei welchen Punkten und Zeitabschnitten offenbaren sich die
Unterschiede, und warum? Hinter diesen Fragen - die in erster Linie die
allgemeine historische Neugierde befriedigen wollen - liegt jedoch
die schon aufgeworfene existentielle Frage: ist der moderne Mensch
ausserhalb der Kirche geboren? Mit andern Worten: Es stellt sich die
Frage der primären Überlieferung und damit des Überlebens einer
religiösen Kultur in einer andersdenkenden, multikulturellen Gesellschaft.

12

Modernisierung und Ultramontanismus

Eineinhalb Jahrhunderte scheinen eine recht lange Zeit zu sein, in
einer etwas weiteren historischen Perspektive gesehen ist es jedoch
nur eine kurze Periode. Dennoch finden wir in der ganzen
Geschichte keine anderen eineinhalb Jahrhunderte, worin sich weltweit

11 Vgl. W. Frijhoff, (Réflexions sur la transformation du catholicisme hollandais,
1960-1970>, Vortrag beim Symposion Le libéralisme religieux, welches am 22. Mai
1992 an der Freien Universität Brüssel gehalten wurde.

12 G Hofstede, Allemaal andersdenkenden. Omgaan met cultuurverschillen, Amsterdam

1992, vor allem Kapitel 10: (Überleben in einer multikulturellen Welt>.

12



so viel verändert hat. Von keinem Historiker soll oder darf erwartet
werden, dass er diesen Veränderungsprozess in seinem ganzen Umfang

und mit all seinen Auswirkungen erfassen kann. Es bleibt ihm
kaum etwas anderes übrig, als diesen Prozess in kleinen Häppchen -
das heisst meistens nach Land und/oder nach Thema - zu untersuchen.

Bei seinen Versuchen, die Einzelteile trotzdem in einen
grösseren Zusammenhang einzuordnen, muss der Forscher unausweichlich

zu einem universellen Konzept Zuflucht nehmen.
Das schon angesprochene Paradigma der Modernisierung kann

hier meiner Meinung '3 auch für die Geschichte des niederländischen
Katholizismus nützliche Dienste leisten. Es wäre aber voreilig, nun
schon Ergebnisse nennen zu wollen. Ich will versuchen, einen
programmatischen Streifzug durch das Forschungsgebiet zu machen. Zu
Beginn müssen wir uns mit einigen anderen Begriffen, welche -
neben dem der Modernisierung - in dieser Untersuchung im Mittelpunkt

stehen, näher auseinandersetzen. Zuerst erinnere ich daran,
dass der Katholizismus des 19. und 20. Jahrhunderts ein historisches
Phänomen ist, und dies bedeutet eine zeit- und ortsgebundene
Spezifizierung der katholischen Glaubensgemeinschaft. Weiter soll die
Entwicklung dieses historisch-spezifischen Katholizismus als eine
soziale Bewegung aufgefasst werden: die Mobilisierung von
Menschen und Mitteln, um bestehende gesellschaftliche, politische und
kulturelle Verhältnisse zu verändern. In der Gesellschaft sollte eine
gleichberechtigte Position angestrebt werden und eine erkennbar
eigene Stellung gegenüber den andern Gruppen der Gesellschaft
erhalten und verstärkt werden.14

Für die Erforschung der katholischen Bewegung - wie wir diese
soziale Bewegung nun der Kürze halber nennen werden - hat das
Katholische Dokumentationszentrum (KDC) viel der Zusammenarbeit

mit der sozialwissenschaftlichen Fakultät der Katholischen
Universität Nijmegen zu verdanken. Thurlings und Schreuder haben als

Mitgründer des KDC dafür gesorgt, dass sich dieses Institut zu einem
fruchtbaren interdisziplinären Ort des Austauschs zwischen historischen

und sozialen Wissenschaften entwickelt hat. In dieser

13 H. van der Loo/W. van Reijnen, Paradoxen van modernisering. Een sociaal-
wetenschappelijke benadering, Muiderberg 1990.

14 Vgl. O. Schreuder, Sociale bewegingen. Een systematische inleiding. Sociologische
Monografieèn, Deventer 1981.

13



Schmiede sind inzwischen einige Studien mit neuen Resultaten zur
katholischen Bewegung entstanden, die Untersuchung von Ed
Simons und Lodewijk Winkeler über die Rolle der Intellektuellen in
der Entwicklung des niederländischen Katholizismus, die Studie von
Ton Duffhues über das Schicksal der katholischen Bewegung in
Arnhem, die Analyse des landesweiten Netzwerks der katholischen
Organisationen und ihrer Leiter. Ausserdem wird das Modell der
sozialen Bewegung auch bei etlichen Projekten, die noch laufen,
angewandt.15

Weil die eingeschlagene Vorgehensweise nicht nur in methodischer,

sondern auch in inhaltlicher Hinsicht gute Resultate liefert,
lohnt es sich, sie weiterzuverfolgen. Dabei verdienen drei Begriffe
besondere Aufmerksamkeit, welche zum Teil schon in den Titeln der
genannten Studien aufgetaucht sind: Generationen, Denkmuster,
und Finanzen. Kernbegriff dieses Trios ist der Begriff der Generation.

Weil eine Kultur - also auch der Katholizismus - nicht im
luftleeren Raum steht, sondern von einer Generation auf die andere
übertragen wird und deshalb in hohem Masse historisch bestimmt
ist,16 ist es in der historischen Forschung wichtig, auf den
Generationenfaktor zu achten, um den Verlaufvon Veränderungsprozessen
aufzuspüren. Dabei geht es sowohl um Individuen, welche eine
führende Rolle gespielt haben, wie auch um Personengruppen, die den
Entwicklungen ihren Stempel aufgedrückt haben. Um effizient handeln

zu können, ist es für diese Gruppen wichtig, sich in Institutionen
oder Netzwerken zu organisieren.

Der niederländische Katholizismus als soziale Bewegung ist das
Produkt von zwei Komponenten: der nationalen und der kirchlichen.

Wenden wir uns zuerst der nationalen Komponente zu. Der
Katholizismus ist in mehrfachem Sinn ein Teil der Reformation. Die

T. Duffhues/A. Felling/J.Roes, Bewegende patronen. Een analyse van het landelijk
netwerk van katholieke organisaties en bestuurders, 1945-1980, Baarn 1985; E.

Simons/L. Winkeler, Het verraad der clercken. Intellectuelen en hun rol in de
ontwikkelingen van het Nederlandse katholicisme na 1945, Baarn 1987; T. Duffhues,

Generaties en patronen. De katholieke beweging te Arnhem in de 19e en 20ste
eeuw, Baarn 1991.
G. Hofstede, Gevolgen van het Nederlanderschap. Gezondheid, recht en economic
Antrittsrede zur Professur in vergleichenden Kulturstudien von Organisationen
und der ausserordentlichen Professur in internationalem Management, beide an der
Fakultät für Wirtschaftswissenschaften an der Reichsuniversität Limburg, 1987,
4-5.

14



Geschichte des Katholizismus ist denn auch nicht einfach seine
Vergangenheit, sondern der Katholizismus ist so durch seine geschichtlichen

Umstände geprägt, dass er nicht ohne sie verstanden werden
kann.17 Es ist kein Zufall, dass sich die Reformation gerade in den
Niederlanden so früh und so stark verbreitet hat. Dass der
niederländische Staat wohl eine öffentliche Kirche, aber keine Staatskirche
gekannt hat, nicht eine klassische Volkskirche, sondern mehrere
Volkskirchen nebeneinander, eine jede mit ihren Kirchengängern in
einer multikonfessionellen Gesellschaft mit einem zwar primitiven,
aber doch praktischen Zuschnitt, hatte für die gleichzeitige Entwicklung

einer nationalen Kultur eine fundamentale Bedeutung.
Ist diese relativ friedliche Koexistenz nicht ein Aspekt der nationalen

Kultur? Anders gefragt: Ist die nationale Kultur der Niederlande

als Summe der konfessionellen Teile bereits in ihrem Ursprung
nicht vermischter als es die einzelnen Teile wahr haben wollen?18
Für G. Hofstede, der in den letzten Jahren vergleichende Studien
zwischen verschiedenen Nationen anstellte, ist es nicht verwunderlich,

dass die Zugehörigkeit zu den Niederlanden auch Folgen für das
< Katholischsein > hatte.19 Nach Hofstede lässt sich die nationale Kultur

der Niederlande im allgemeinen durch eine bemerkenswerte
Zweiteilung charaktierisieren : einerseits besteht ein Hang zum
Individuellen und andererseits eine starke Neigung, für einander zu
sorgen, was als feminine Ausrichtung gedeutet wird. Wir dürfen annehmen,

dass diese Gegensätze einer auffallenden Freiheitsliebe versus
eines ebenfalls auffallenden Gleichheitsbedürfnisses auch in der
katholischen Bewegung weiterwirkten.

Im Unterschied zur nationalen Komponente fällt das kirchliche
Gegenstück viel stärker auf. Dies ist nicht verwunderlich, weil die
Katholiken - auch wenn sie sich bewusst oder unbewusst als
Niederländer fühlten - in einer Umgebung, wo sie seit Jahrhunderten auf
Grund ihrer Konfession zu Bürgern zweiter Klasse degradiert waren,
viel zu kompensieren hatten. Als Römische, wie sie von den prote-

17 B. McSweeney, Roman Catholicism. The Search for Relevance, Oxford 1980,
30.

18 Vgl. J. Spaans, Haarlem na de Reformatie. Stedelijke cultuur en kerkelijk leven,
1577-1620, 's-Gravenhage 1989, 232-238. Wie überraschend anders die <Kirchen-
geschichto bei einer Veränderung der Blickrichtung - von der Gesellschaft auf die
Kirche zu blicken und nicht umgekehrt - aussieht, beweist diese Dissertation.

19 Hofstede, Gevolgen van het Nederlanderschap, 9.

15



stantischen Geusen genannt wurden, hatten sie eine durch die
Geschichte bestimmte ambivalente Beziehung zu ihrem Vaterland.

20 Dieser Dualismus nahm im Lauf des 19. Jahrhunderts
immer schärfere Formen an, weil aufder einen Seite der Nationalismus
immer stärker wurde, und die römisch-katholische Kirche auf der
anderen Seite mit ihren verstärkten übernationalen Ansprüchen
reagierte.

Historiker und Theologen vertiefen sich schon seit Jahrzehnten in
die Ursprünge und Merkmale des «ultramontanen Katholizismus»,21

dem Nenner, worunter diese tiefe Veränderung der
römisch-katholischen Kirche im 19. Jahrhundert allgemein zusam-
mengefasst wird. In seinem Ursprung ist der Ultramontanismus ein
durchaus paradoxes Phänomen: nicht nur weil er eine internationale
Erscheinung mit nationalen Eigenschaften ist, sondern viel eher, weil
er von unten entstanden ist und nicht - wie man spontan denken
könnte - in Rom ausgeheckt und von oben auferlegt wurde. Erst als
der Ultramontanismus seinen kirchenpolitischen Wert bewiesen
hatte, adoptierte ihn der Vatikan und wandte ihn anschliessend mit
viel Erfolg als übernationale, typisch römisch-katholische Strategie
an.

Dieses Paradox wurde noch weiter ausgebaut, indem sich die
Ultramontanen im Streit gegen die moderne Zeit mit Erfolg moderner

Mittel bedienten. Aufdie Herausforderungen der modernen Zeit
reagierte der Ultramontanismus nämlich mit einer dreifachen,
modernen Antwort: 1) Das Streben nach Disziplinierung aller Katholiken,

von den Bischöfen bis zu den normalen Gläubigen, 2) die Beto-

20 Vgl. J.A. Bornewasser. <De Nederlandse katholieken en hun negentiende-eeuwse
vaderland>, in: ders., Kerkelijk verleden in een wereldlijke context. Historische
opstellen, gebundeld en aangeboden aan de schrijver bij zijn afscheid als hoogleraar
aan de Theologische Faculteit Tilburg, Amsterdam 1989, 262-283. Dieser Artikel
erschien zuvor im Themaheft (Staatsbildung von Belgien und den Niederlanden im
19. Jahrhundert) der Tijdschrift voor Geschiedenis 95 (1982), 577-604; P. Raedts,
(Katholieken opzoek naareen Nederlandse identiteit 1814—1989>, in: Bijdragenen
Mededelingen betreffende de Geschiedenis der Nederlanden 107 (1992), 713-725;
J. Bank, Het roemrijk vaderland. Cultureel nationalisme in Nederland in de negen-
tiende eeuw. 's-Gravenhage 1990.

21 Genauer betrachten einige Autoren den Ultramontanismus des 19. Jahrhunderts
als Neoultramontanismus. Vgl. z.B. J. Roegiers, (Van Unigenitus (1713) tot Mirari
vos (1832): Noord- en Zuidnederlandse katholieken tussen jansénisme en ultra-
montanisme>, in: Trajecta. Tijdschrift voor de geschiedenis van het katholiek lever,
in de Nederlanden 1 (1992), 49-66.; HJ. Pottmeyer, (Ultramontanismus und
Ekklesiologio, 451-463.

16



nung der souveränen Macht der Hierarchie, welche ihre Rechte aus
der Tradition ableitet und 3) die systematische Beeinflussung und
Kontrolle des täglichen Lebens durch die bewusste Förderung der
Frömmigkeit und verschiedener Praktiken. — Es ist kein Zufall, dass
dieses ultramontane Kirchenmodell gerade mit dem modernen
Staatsmodell des 19. Jahrhunderts, das auf der Ideologie der
Souveränität, der Zentralgewalt und einer bürokratischen Verwaltung
basiert, auffällig übereinstimmt. Pottmeyer charakterisiert den
Ultramontanismus knapp wie folgt: «An die Stelle des Communio-
Modells tritt das Modell des modernen Obrigkeitsstaates. Die Analogie

wird ausdrücklich bejaht.»23 Dieses ultramontane Kirchenmodell

konkurrierte zielbewusst mit dem modernen Staat indem es die
breiten Massen zu mobilisieren und so die verlorene Machtsbasis in
der Gesellschaft zurückzuerobern versuchte.

Es bestand aber noch ein grosser Unterschied zwischen dem
Aufstellen der ultramontanen Ziele und ihrer Verwirklichung. Als Muster

sind sie im Katholizismus aller westeuropäischer Länder im 19.

und 20. Jahrhundert zu erkennen, aber die Entwicklung und Reali-
siserung ist je nach Land verschieden. Die katholische Bewegung
beinhaltete im Wesen ein in sich abgeschlossenes Programm. Die
Verwirklichung aber hing von den historischen Umständen ab.

Idealtypisch lassen sich drei Entwicklungsphasen oder -Stadien
unterscheiden: Ultramontanismus, Klerikalismus und Pastoralisierung
und Herdenbildung oder Gregalisierung24. Das Ganze ist ein kumulativer

Verdichtungsprozess, wobei in der einen Phase die
Voraussetzungen für die Realisierung der Ziele in der folgenden Phase

geschaffen werden.
Die Phasen sind in unserem Konzept mit den schon genannten

Generationen-Faktoren verbunden: von 1840 bis 1880 die Phase des

Ultramontanismus, von 1870 bis 1910 jene von Klerikalismus und
Pastoralisierung, und von 1900 bis 1940 die Herdenbildung. Die

22 K.Gabriel, (Die neuzeitliche Gesellschaftsentwicklung und der Katholizismus als
Sozialform der Christentumsgeschichte), in: K. Gabriel/F.X.Kaufmann (Red.), Zur
Soziologie des Katholizismus, Mainz 1980. 201-225.

23 Pottmeyer, (Ultramontanismus und Ekklesiologio, 460.
24 Der Begriff Gregalisierung (abgeleitet von grex die Herde und dem Adjektiv

gregalis zur Herde gehörend und so der Komplementärbegriffzu Pastoralisierung)
wäre in der internationalen Diskussion dem Begriff «Herdenbildung» eigentlich
vorzuziehen, wurde in diesem Artikel jedoch aus Gründen der Verständlichkeit
vermieden.

17



verschiedenen Phasen überlappen sich um jeweils zehn Jahre. Diese
Schwalbenschwänze entstehen aus der Annahme, dass die jeweiligen
Generationen zwar die üblichen dreissig Jahre umfassen, aber dass
sie ineinander übergehen.

Der rote Faden im Programm der katholischen Bewegung war die
allesbeherrschende Forderung nach Einheit und Folgsamkeit, Autorität

und Gehorsam, verbunden mit der Neuscholastik als einem
straffen ideologischen Fundament. Pluriformität war für dieses
ultramontane Kirchenmodell etwas aus dem Reich des Bösen, und
für laue oder liberale Katholiken war in diesem Katholizimus kein
Platz mehr, sie wurden an den Rand des Glaubens gedrängt.25 Dass
der Ultramontismus auch in den Niederlanden eher von unten
initiiert wurde und nicht eine durch die kirchliche Hierarchie
aufgezwungene und gesteuerte Bewegung war, beweist das Auftreten der
Suaven, 3000 niederländischer Soldaten, die sich in den 1860er
Jahren freiwillig gemeldet haben, um für den Kirchenstaat des Papstes

zu kämpfen. Nicht nur durch ihren überproportionalen Einsatz
bei der Verteidigung des päpstlichen Kirchenstaates, sondern auch
durch ihre Vorbildfunktion regten diese freiwilligen Papstsoldaten
während Jahrzehnten die Phantasie des römischen Katholizismus in
den Niederlanden an, nicht immer zur ungeteilten Zufriedenheit der
Bischöfe.

In diesem Zusammenhang muss ich vor einer allzu simplifizierenden

Vorstellung der römischen Befehlsstruktur von oben nach unten
warnen. So ultramontan die niederländischen Bischöfe im Prinzip
auch waren, bedeutete dies noch lange nicht, dass sie in der Praxis
immer alles, was von Rom kam, kritiklos umsetzten. Vor Initiativen,
die Geld kosteten und/oder ihre diözesane Autonomie in Gefahr
bringen konnten, waren sie immer auf der Hut, ob diese nun von
oben oder von unten kamen.26 Auch für das katholische Alltagsleben

25 P. de Coninck, («De katholieken in Nederland in 1874». Over een geruchtmakend
Gids-artikel>. in: Documentatieblad voor de Nederlandse Kerkgeschiedenis na
1800 39(1993), 1-22.

26 Hans de Valk, der wie kaum jemand die römischen Dokumente kennt, hat schon in
verschiedenen Aufsätzen darauf hingewiesen, dass die niederländischen Bischöfe
gegenüber Rom sehr eigensinnig handeln konnten. Er setzt sich im besonderen mit
der nicht einfachen Beziehung zwischen dem Heiligen Stuhl und der niederländischen

Kirchenprovinz zwischen 1853 und 1908 auseinander. Vgl. J.P. de Valk,
(Meer Hollands dan paaps? De Nederlandse kerkprovincie en «Rome» in de
tweede helft van de negentiende eeuw>, in: Archief voor de Geschiedenis van de

18



trifft der Grundsatz zu, dass die nächst höhere Gewalt den grössten
Widerstand hervorruft, weil man davon die Folgen am stärksten am
eigenen Leibe erfährt; anders ausgedrückt, für die gewöhnlichen
Katholiken - Priester, Ordensleute oder Laien - hatte das Auftreten
des Bischofs, des Hausoberen oder Pfarrers in der Regel grössere
Auswirkungen als die Papstgewalt im fernen Rom.

Die Jahrzehnte vor und nach 1900 waren für die Entwicklung der
katholischen Bewegung in den Niederlanden von entscheidender
Bedeutung. Dies ist vor allem eine Folge eines Modernisierungsschubes,

der genau zu dieser Zeit die niederländische Gesellschaft erfas-
ste. Auf der nationalen Modernisierungsagenda standen drei
Probleme im Zentrum: der Schulstreit, die soziale Frage und die
Diskussion um die Ausweitung des Wahlrechts. Dabei ging es nicht nur
um zufällige Probleme mit zeitgebundenem Charakter, sondern viel
eher um Kerngebiete der Modernisierung, nämlich: Rationalisierung,

gesellschaftliche Differenzierung und Wohlfahrt sowie
Demokratisierung und Ausweitung der politischen Macht. Für die katholische

Bewegung war es ausserordentlich wichtig, dass sie von Anfang
an bei der Lösung dieser Probleme eine aktive Rolle spielen konnte.
Nach meiner Überzeugung liegt hier die Antwort auf die Frage,
warum die Moderne im niederländischen Katholizismus andere
Auswirkungen hatte als anderswo.

Katholieke Kerk in Nederland 27 (1985). 140-156; H. de Valk, (From Shepherd to
King. Changes in the Image and the Position of the Papacy Among the Dutch
Catholics in the Nineteenth Century), in: P. van Kessel (Hg.), The Power of Imagery.

Essays on Rome, Italy and Imagination, Rom 1992, 231-246, 324-328.
Andere Beispiele zeigen, wie die Bischöfe die Gründung des niederländischen
Kollegiums in Rom hinausgezögert haben und auch die Einführung der Katholischen
Aktion zuerst aufdie lange Bank geschoben haben, vgl. M.Muskens, Op bedevaart,
voor Studie, voor overleg in Rome. Een geschiedenis, een uitnodiging, Rom 1988,
zweite erweiterte Ausgabe, 231-243: P. de Haan, Van volgzame elitestrijder tot
kritische gelovige. Geschiedenis van de Katholieke Actie in Nederland 1934-1966),
Nijmegen 1994, 27-51. Für die Katholische Universität Nijmegen ist es nicht
unwichtig zu wissen, dass die Bischöfe - indem sie sich auf die niederländische
Gesetzgebung berufen haben - dafür gesorgt haben, dass der Einfluss des Vatikans
auf ein kanonisches Minimum beschränkt blieb. Vgl. (Stukken betreffende de
oprichting van de Katholieke Universiteit te Nijmegen, 1923-1924), in: J.P. de
Valk, Beschrijving van een aantal stukken afkomstig van mgr. dr. B.J. Eras (1876-
1952), procurator van het Nederlands episcopaat te Rome (1908-1949) en rector
van het Pontificio Collegio Olandese (1931-1952), Rom 1994, 14, Inv.nr. 71 (Die
Informationen stammen vom Bearbeiter dieses Inventars).

19



Drei Faktoren haben dabei eine Rolle gespielt: 1. Weil die Moder-
nisiserungsphase verspätet begann, konnten die Katholiken von
Anfang an mitmachen. 2. Wegen ihrem im Vergleich zu Deutschland,

Belgien, Österreich und der Schweiz grossen Rückstand hatten
die Katholiken in den Niederlanden wenig zu verlieren, aber viel zu
gewinnen, weshalb sich der lang aufgestaute Rückstand umso stärker
auf die Modernisierung auswirkte. 3. Ausserdem konnte sich der
niederländische Katholizismus in einer dynamischen Dialektik mit
vergleichbaren Bewegungen, vor allem jener der orthodoxen
Reformierten und den Sozialisten, entwickeln. Diese forderten die Katholiken

heraus, ihrem Vorbild zu folgen.
Bis dahin war der deutsche Katholizismus für die katholische

Bewegung in den Niederlanden das wichtigste Vorbild gewesen. Die
deutschen Katholiken hatten aus historischen Gründen (Kulturkampf)

gegenüber der Modernisierung hauptsächlich eine rf-aktive
Haltung eingenommen. Unter anderem durch die Phasenverschiebung

konnten die niederländischen Katholiken jedoch eine aktive
Rolle spielen. Vor allem in Abraham Kuyper, dem Führer der orthodoxen

Reformierten, - der vielseitigsten und kreativsten Figur auf
politischem und kirchlichem Gebiet zu dieser Zeit - hatten die
Katholiken ein inspirierendes Vorbild, wie sie mit ihrer Bewegung an
der Modernisierung teilnehmen konnten und zugleich auch die
Souveränität im eigenen Milieu behalten konnten.27 Seiner
Mobilisierungsarbeit ist es zu einem grossen Teil zu verdanken, dass sich die
Niederlande am Ende des letzten Jahrhunderts zu einer Art
kulturellem Bundesstaates entwickelt hatten.

In dieser Periode wurde das Fundament für das, was zum
politischen, sozialen und kulturellen Merkmal der Niederlande des
20. Jahrhunderts wurde, gelegt und was später den Stempel der
«Versäulung» erhielt. Unter anderem durch das Zutun von Abraham

Kuyper, dem ideologischen Schwergewicht, entwickelten die
Katholiken eine neue Beziehung zu ihrem Vaterland. Die Integration
in eine nationale Kultur erhielt mehr Bedeutung, wie dies in einem
neuen Begriff deutlich wurde: «katholische Niederlande», wenn
auch zuerst noch in der lateinischen Version «Neerlandia Catholi-

27 P. van Rooden, (De nagalm van Dordt), in: NRC Handelsblad, Zaterdags Bijvoeg-
sel. 5. Juni 1993.

20



ca».28 Mit einer Entschuldigung für den anachronistischen
Gebrauch dieses Begriffs können wir festhalten, dass die Versäulung als
Form einer beherrschten oder partiellen Modernisierung eine erfolgreiche

Strategie gewesen zu sein schien, die für die allmähliche
Transformation der niederländischen Gesellschaft von entscheidender

Bedeutung war. Die katholische Bewegung konnte also von den
Vorteilen der Modernisierung Gebrauch machen und zugleich deren
Nachteile bekämpfen.

Klerikalismus und Pastoralisierung

Inzwischen befinden wir uns mitten in der zweiten Phase der
katholischen Bewegung: der Periode von Klerikalismus und Pastoralisierung

am Ende des 19. und zu Beginn des 20. Jahrhunderts. Infolge
des sozial-kulturellen Rückstandes der Katholiken stand für die Elite,

welche für das Gelingen einer sozialen Bewegung unverzichtbar
ist, in dieser Phase eigentlich nur Priester zur Verfügung. Für den
weiteren Verlauf der Bewegung war es aber von sehr grosser Bedeutung,

dass genau sie auf diesem Schnittpunkt der Modernisierung
mehr oder weniger das Monopol der Führungskräfte besassen. Das
ist Grund genug, um uns kurz dem Klerus zuzuwenden, umso mehr
als sich in dieser Phase ein Unterschied in der Entwicklung des

Katholizismus in den Niederlanden und anderswo abzuzeichnen
begann. Dieser Unterschied ist sowohl eine Folge der sozialen Rolle
des Klerus wie auch seiner Ausbildung.

Da diese klerikale Elite keine natürliche Nachkommenschaft hatte,

war sie als Organisation vollständig auf künstlichen Nachwuchs
angewiesen. Vor 1800 bestand in den Niederlanden keine einzige
Priesterausbildungsstätte. Priesteramtskandidaten erhielten ihre
Ausbildung im Ausland, vor allem in Belgien und Deutschland. Das
hatte zwar seine Nachteile, hatte aber auch den grossen Vorteil, dass

Neerlandia Catholica ofhet Katholieke Nederland. Ter herinnering aan het gouden
priesterfeest van Z.H. Paus Leo XIII. Utrecht 1888 (lateinischer und niederländischer

Text); J.A. Loeff, u.a. (Red.), Het Katholiek Nederland 1813-1913. Ter blijde
herinnering aan het eerste eeuwfeest onzer nationale onafhankelijkheid, 2 Bände.
Nijmegen 1913.

21



die Priester in ihrer Ausbildung eine internationale Ausrichtung
erhielten. Nach 1800 veränderte sich diese Situation durch die Gründung

von diversen Seminarien, welche zur Wiege der späteren diöze-
sanen Priesterseminarien wurden.29 Diese Entwicklung bewirkte,
dass sich die Elite des niederländischen Katholizismus immer mehr
nach innen wandte. Vor allem konnte sich dadurch der diözesane
Partikularismus voll entfalten, was sich in einer für jedes Bistum
besonderen Spiritualität oder «esprit de corps» äusserte.

Nach dem grossen Zustrom zu schliessen, den die Seminarien zu
verzeichnen hatten, ging von der Priesterschaft eine grosse
Anziehungskraft aus. Dafür gibt es verschiedene Erklärungen. Wichtig war
wohl, dass die Seminarausbildung für katholische Knaben lange Zeit
die einzige Möglichkeit war, um weiter zur Schule zu gehen und zu
studieren. Weiter genoss das geistliche Amt im katholischen Milieu
grosses Ansehen, nicht zuletzt weil es eine aktive und leitende Rolle
in der katholischen Bewegung garantierte. Auf diese Rolle wurden
die Priester denn auch zielgerichtet vorbereitet. Der niederländische
Klerus blieb aber trotzdem sehr stajk mit dem Volk verbunden. Um
später vom Volk als Führer akzeptiert zu werden, mussten die
zukünftigen Priester unter anderem eine Anstandsausbildung über
sich ergehen lassen, wobei vor allem das legendäre Anstandsbüchlein
von Rektor Diepen, dem späteren Bischof von 's-Hertogenbosch,
gute Dienste erwies.30 In dem Masse, wie die Kultivierung der
zukünftigen Priester gelang, fanden sie bei den Laien als «feine
Herren» Gefallen.

Die Seminarausbildung war ein vollständig geschlossenes System,
das - im wörtlichen und übertragenen Sinne - in die Geheimnisse der
Priesterschaft einweihte. Wissenschaftlich und kulturell lag das
Niveau lange Zeit tiefer als in andern Ländern, und deshalb genügte
diese Ausbildung den Anforderungen von Rom nicht. Dieser Mangel
wurde jedoch durch eine gründliche Schulung in den Eigenschaften
und Tugenden, die ein zukünftiger Priester besitzen musste, reichlich
kompensiert: Frömmigkeit, Demut und vor allem absoluten Gehorsam.

29 Vgl. G. Abbink, De priester binnen de eigen evolutie van de Kerk in Nederland >, in :

Tijdschrift voor Theologie 5 (1965), 237-258.
30 A.F, Diepen, De wellevendheid. Handboek ten gebruike van R.K. seminarien.

kweekscholen en pensionaten, van ouders en opvoeders, Vrij naar het Duitsch van
mgr. J.B. Krier, directeur van het Bischoppelijk Konvikt te Luxemburg,
's-Hertogenbosch 1928. elfde druk.

22



Voraussetzung für den Erfolg des hierarchischen Bürokratisie-
rungsprozesses, worin der zukünftige Priester funktionieren musste,
war die institutionelle Trennung von Person und Amt. In diesem
Punkt waren die totalitären Anforderungen des ultramontanen
Katholizismus unerbittlich.31 Die ganze Ausbildung stand im Zeichen
des Anlernens einer professionellen Disziplin, wodurch der Priester
erzogen wurde, vollständig «ad nutum» des Bischofs zu sein. Auf
seinen Wink hin musste er jeden Auftrag ohne Fragen und Murren
ausführen, wobei dies vor allem für das Einverständnis bei
Ernennungen galt. Als Beamte der Hierarchie mussten sie damit rechnen,
dass sie jederzeit und ungefragt versetzt werden konnten, auch in
Fällen von deutlichen Irrtümern oder offensichtlicher Willkür.

SK8SS

fi/.*;v:

|Y?|
>-•¦ s

wm
«ss: -Sa
ÄS

Hwi
:'¦¦;

Herinnering aan de H. Missie van
5—15 Aug. 1934 in de St. Martmus-

parochie te Arnhem
bij gelegenheid van het 40 |arlg
priesterjubileum van Pastoor

W. 6. A. H. van Berhel

Christus. Koning in onze parochie
Christus. Koning in onze gezinnen
Christus, Koning in onze zielen

Vor- und Rückseite des Gedenkbildchens von Pfarrer W.G.A.H. van Berkel als
Erinnerung an die Volksmission 1934 in seiner Pfarrei in Arnhem, das er zu seinem
40-jähringen-Priesterjubiläum drucken liess. (KDC & KLIB. Nijmegen)

31 E. Drewermann. Kleriker. Psychogramm eines Ideals. Olten/Freiburg i.Br. 51990.
83-268.

23



Für Psychologen eröffnet sich hier ein interessantes Forschungsfeld,

nämlich zu untersuchen wie die Priester ihre Position der totalen

Abhängigkeit und Unterworfenheit kompensierten oder, wenn
man es freundlicher ausdrücken will, durch Formen von klerikaler
Alleinherrschaft sublimierten. Diese grenzte an das Unglaubliche
und verleitete auch ziemlich viele Katholiken zum Unglauben. Die
Priester litten eher an hierarchischem Hochmut als an klerikaler
Höhenangst: Das Gedenkbildchen, welches der Pfarrer der Martinspfarrei

in Arnhem zu seinem vierzigjährigen Priesterjubiläum
drucken liess und zugleich mit Pfarreiexerzitien kombinierte, ist
dafür ein gutes Beispiel. Blasfemisch den real existierenden
Katholizismus repräsentierend thront der Pfarrer als der neue Christus
oberhalb seiner Kirche, wenn auch sein Reich Gottes nicht über die
Pfarreigrenzen hinaus reichte.

So symptomatisch solche Entgleisungen auch sind, wäre es eine
grobe Verzerrung, wenn wir diesen einzelnen Pfarrer als Prototyp des
modernen Priesters um 1900 aufführen. Alphons Ariens und Hendrik

Roes waren zwei andere Priester, die beide auf eigene Weise
moderne Mittel gebrauchten, um die Folgen der Moderne nicht zu
bekämpfen, sondern sie zu beherrschen. Sie stehen beispielhaft für
eine ganz neue Generation von Priestern, die im Rahmen der
Modernisierung im geistlichen Amt nach einer sinnvollen Verbindung
zwischen Berufung und Beruf gesucht haben.

Bekannt wurde Hendrik Roes (1864-1941) als der Pfarrer, der bei
den Bauern den Kunstdünger einführte. Unter seinem programmatischen

Motto «Ruhe rostet» machte Pfarrer Roes diese agrarische
Pionierarbeit zu seinem Lebenswerk. Während Jahrzehnten war er
zudem Herausgeber eines Wochenblattes für den Landbau und
publizierte diverse Bücher über den Nutzen von Kunstdünger mit
bemerkenswerten Auflagen. Wozu diese pastorale (im doppelten
Sinne!) Arbeit? Er gebrauchte die Modernisierung aus dem einfachen
Pastoralen Grund, dass er die Existenzmöglichkeiten der Bauern in
seiner Region verbessern wollte, sodass junge Bauern nicht in die
Städte ziehen mussten, um dort Arbeit zu suchen und dadurch in
Gefahr gerieten, den Glauben zu verlieren.

Als Gegenstück stellt Alphons Ariens (1860-1928) den Prototyp
des modernen Priesters in einer urbanen und industriellen Umgebung

dar. Mehr als jeder andere Priester in den Niederlanden darf
Ariens als der Anführer der katholischen Bewegung gelten. Er war

24



nicht nur Begründer der katholischen Gewerkschaften in den
Niederlanden und dadurch auch des ganzen weitverzweigten Systems
von katholischen Standes- und Fachorganisationen. Durch seine

exemplarische Amtsauffassung war er auch ein Modellpriester des
20. Jahrhunderts. Ariens war übrigens kein Ideologe des Formats
eines Abraham Kuyper und sicher auch nicht seines Lehrmeisters
Herman Schaepman. Er war vor allem ein praktischer, sozial
engagierter Priester, der seinen Glaubensgenossen als Hirt dienen wollte.
Beinahe alles, was er zustande brachte, stammte aus der Schule des

Lebens. So hat er sich die Funktion des (geistlichen Beraters) nicht
ausgedacht, hat sie aber in der alltäglichen Praxis eines Geistlichen
als Berater vorgelebt.

Auf diese Weise hat Ariens eine neue Funktion ins Leben gerufen,
die sich schon in kurzer Zeit in der pastoralen Praxis durchsetzte. Im
Vergleich mit anderen Ländern war der Geistliche als Berater der
katholischen Bewegung eine einzigartige Erfindung, welche auf
ebenso pragmatische wie auch effiziente Weise die Möglichkeit bot,
pastorale Paradoxa, welche sich mit der Modernisierung ergaben, zu
überbrücken. Ohne dass die Priester direkt die zu gründenden
Organisationen führen mussten und auch für den allfälligen Misserfolg
verantwortlich waren - nicht zuletzt in finanzieller Hinsicht - konnten

sie die katholische Bewegung nicht nur in die gewünschten
kirchlichen Bahnen lenken, sondern blieben - wie es sich für gute Hirten
geziemt - in der Nähe der Herde und konnten so die Bedürfnisse
ihrer Schäfchen befriedigen. Dieses Instrument bewährte sich so gut,
dass Aengenent - der spätere Bischof von Haarlem und damals noch
Seminarprofessor für katholische Soziologie - davon träumte, über

genug Priester zu verfügen, um jede Familie mit einem geistlichen
Berater auszustatten. In all seiner Naivität enthüllt dieser Traum die
Erwartungen in Bezug auf den modernen Pfarrer: als geistlicher
Berater konnte er alles kontrollieren und dafür sorgen, dass sich die
Herde gut entwickelte, ohne dass er die Rolle eines Hirtenhundes
spielen musste.

Kaplan Ariens und Pfarrer Roes sind Prototypen von Priestern,
welche mit modernen Mitteln eine Herde formten. Aus ihrer
Berufsauffassung und -ausübung lässt sich die besondere Ausgestaltung des

Rollenverhaltens von Hirt und Herde ablesen, die auf eine tiefgreifende

Veränderung der traditionellen Funktion des Seelsorgers
hinweist. Als solche sind sie Beispiele in einem Pastoralisierungsprozess,

25



welcher analog zu anderen Berufsveränderungen als klerikale Pro-
toprofessionalisierung angesehen werden kann.32

Herdenbildung und Uniformität

Diese neue Berufsauffassung des Seelsorgers fiel nicht einfach so vom
Himmel und war ebenso wenig typisch niederländisch. Am Ende des
19.Jahrhunderts stieg in Zeitschriften, Büchern, Erinnerungsschriften

und Heiligenbildchen das Interesse am «Pastor bonus».33
Wissenschaftlich nährte die Pastoraltheologie, die zur selben Zeit wieder
mehr ins Rampenlicht rückte, dieses Interesse zusätzlich.34 Die
Pastoraltheologie als solche ist ein relativ junges Fach der Theologie.
Von biblischen Metaphern des Communiomodells der Kirche
ausgehend wurden der Hirte und die Herde im Rahmen der katholischen

Bewegung zu einem Konzept, das in der sozialen Wirklichkeit
erprobt werden sollte. Deshalb ist es nicht erstaunlich, dass man auf
Grund dieses Konzepts danach strebte, die optimale Herde zu
formen, zu führen und zu beschützen. Erstaunlich ist nur, dass dieses
Bestreben in den Niederlanden so auffallend gut gelungen ist. Mit
welchen Mitteln gelang dies und unter welchen Umständen? Welche
Effekte hat dieser Erfolg kurz- und langfristig ausgelöst, sowohl für
die Herde, wie auch für den Hirten?

Die systematische Mobilisierung der katholischen Bevölkerung
ging Hand in Hand mit dem Durchsetzen einer straffen Disziplin
beim Kirchenvolk. Je erfolgreicher sich die katholische Bewegung

32 Für einen Vergleich mit der Medikalisierung als einer Form der Protoprofessiona-
lisierung des Arztberufs siehe : A. de Swaan, De mens is de mens een zorg, Opstellen
1971-1981, Amsterdam 1983, zweite durchgesehene Auflage, 202-220.

33 Siehe Spezialheft aus Anlass des 100. Gründungstages der Trierer Theologische
Zeitschrift 100 (1991), Nr. 4, welche ursprünglich unter dem Titel Pastor Bonus
erschien; u.a. die Beiträge von H. Feilzer, (Das «Pastor-Bonus»-Motiv in Kirche
und Pastoraltheologies 243-259 und W. Lentzen-Deis, (Der «pastor bonus» und
die kirchlichen «pastores»), 276-288.

34 Im Rahmen des aufgeklärten Katholizismus ist die Pastoraltheologie in der zweiten
Hälfte des 18. Jahrhunderts entstanden, um den gesellschaftlichen Nutzen der
katholischen Kirche zu lehren. Im ganz anderen Kontext des ultramontanen
Katholizismus am Ende des 19. Jahrhunderts legte sie die Grundlage für ein neues
professionelles Seelsorgerkonzept.

26



entwickelte, desto mehr konkurrierten verschiedene Interessen
miteinander und umso mehr musste die oft nur brüchige Einheit
beschützt werden. In beiderlei Hinsicht war der Einsatz der Priester
unverzichtbar. Sie waren überall dabei, ungefragt oder gefragt, vom
Priesterchor bis zum Parlament, um zwei Extreme zu nennen, und
bei allem, was dazwischen lag: Presse, soziale Bewegung,
Unterrichtswesen, Jugendarbeit und natürlich jede Art von Apostolat und
Seelsorge. Den Priestern stand ein ganzes Arsenal an Mitteln zur
Verfügung, um ihre sowohl motivierende und zugleich kontrollierende

Aufgabe zu erfüllen. Zu ihren Pflichten gehörte es, ständig das

kirchliche Mitmachen der Laien zu verfolgen, damit diese inmitten
des Modernisierungsprozesses das Mass und die Richtung hielten.
Um dieses Ziel zu erreichen, wurde ein intensives Hausbesuchssystem

mit einer detaillierten pastoralen Buchhaltung entwickelt, worin

die katholische Praxis aller Pfarrei m itglieder nachgeführt wurde.
Mindestens einmal pro Jahr musste sich der Pfarrer so die Übersicht
über die ganze Pfarrei verschaffen. Daneben bestanden Volks- und
Stadtmissionen oder Besinnungstage in den Pfarreien, welche alle
zehn Jahre wie eine grosse pastorale Wartung in allen Pfarreien
durchgeführt werden mussten. Ferner gab es für einzelne
Pfarreigruppen regelmässige Exerzitien, um das Glaubensleben aufzufrischen.

Das älteste, aber effizienteste Mittel, das kirchliche Leben zu
überwachen, war der Beichtstuhl. Ob die Gläubigen von diesem
seelsorgerlichem Instrument Gebrauch machten oder nicht, hing in hohem
Masse von der kirchlichen Disziplin und deshalb von der Effizienz
der oben genannten Massnahmen ab. Dass der Beichtstuhl ende des
19. Jahrhunderts tatsächlich einen wichtigen Platz im täglichen
Glaubensleben der Mehrheit der Katholiken erhielt, ist nicht nur ein
Hinweis für das Resultat dieser Disziplinierungsstrategie, sondern
hat deren Effekt noch verstärkt. Für die Funktionalität des
Beichtstuhls konnten nie genug Regeln bestehen, weil damit das Leben
umso stärker kontrolliert werden konnte: vom Halten der Fasten-
und Enthaltungsgebote bis zum Einhalten der Sonntagspflicht oder
zu Vorschriften über anständige Kleidung.

Zusammen mit den Forderungen der katholischen Bewegung
entstand so allmählich das Profil eines «guten Katholiken». Um den
Katholisch-Gehalt festzustellen, wurde eine Reihe von Anforderungen

aufgestellt, die im Minimum zu erfüllen waren, und am liebsten

27



noch mehr: jeden Sonntag einmal oder mehrere Male zur Kirche zu
gehen war das Minimum, und wenn es irgendwie ging, sollte man
auch noch während der Woche gehen; regelmässig beichten; eine
schöne Anzahl Kinder, die selbstverständlich katholische Schulen
und Jugendorganisationen besuchten; Mitgliedschaft in verschiedenen

katholischen und kirchlichen Vereinigungen; für die katholische
Partei stimmen, usw. Um dieses «gut katholische» Ideal zu erreichen,

begann die intensive religiöse Sozialisation schon früh mit den
täglichen Gebeten in der Familie, z.B. mit dem Rosenkranz und dem
Engel des Herrn. In der Schule wurde diese Sozialisation kräftig
weitergeführt. Vor allem die Scharen von Schwestern und Brüdern,
welche als semiklerikale Amtsträger selber Exponenten der katholischen

Gehorsamkeitskultur waren, hatten bei der Erziehung zu religiös

inspirierter Disziplin eine wichtige Aufgabe.
Auf diese Weise wurde versucht, den sogenannten «sensus catho-

licus» zu vermitteln, ein «nach seinem genauen Inhalt nicht einfach
zu umschreibender Begriff».35 Das war so etwas wie der sechste Sinn
eines Katholiken, wodurch er instinktmässig richtig fühlte, was zur
katholischen Glaubensüberzeugung gehörte, und wie man sich in
besonderen Situationen als Katholik zu verhalten hatte. So interna-
lisîerte Werte und Normen bedeuteten für den Pfarrer eine ideale
Grundlage für das Formen und Führen der Herde.

Von Jugend an lernten die Katholiken, dass sie in dauernder
Konkurrenz mit Andersdenkenden standen, und dass diesen der
grössere Wert des katholischen Glaubens demonstriert werden
musste. Mit der katholischen Bewegung konnte es nie genug schnell
und genug weit gehen. Um weiteren Fortschritt zu erreichen, wurde
immer mehr vom pastoralen Turbo gefordert, was zu gehetzten
Symptomen eines Turbokatholizismus führte. Während in andern
Ländern die politischen Triebfedern das Selbstverständnis der
katholischen Bewegung bestimmten, war dies in den Niederlanden die
Missionsmotivation.

Die Missionsstrategie hatte den doppelten Effekt, dass der
angehäufte Bekehrungsdrang nicht nur in andere Bahnen geleitet wurde,
sondern auch, dass dasjenige, was im eigenen Land unerreichbar

33 E. Hendrikx. e.a. (Red.), Encyclopédie van het katholicisme. Bd. 3, Bussum 1956,
734; vgl. auch den Beitrag von K. Pauwels zu diesem Thema in: De Katholieke
Encyclopédie, Bd. 21, Amsterdam/Antwerpen 1954. zweiter Druck, 750.

28



it

-wnq-lm. caSSà

r*A

^

<s \

»//.

m

t^

'ÛL

Die römische Herde.
Die Pfarrer-Hirten: «Solange sie in die richtige Richtung laufen, hat das bisschen
Blöken nichts zu bedeuten.»
Zeichnung von Albert Hahn, in: «De Notenkraken> 27. Juli 1912.

29



blieb, aufs Ausland projiziert werden konnte; das moderne Abenteuer,

das die Weltmission in mehr als einer Hinsicht so anziehend
machte, erleichterte im Ausland die Suche nach dem eigenen Platz
im eigenen Hause. Dass man mit dem Missionseifer zu Hause eine

gute Figur machen konnte, zeigte sich aus dem enormen Echo, mit
dem die betreffenden Aktivitäten rechnen konnten. Kurzum, alles,
was mit Mission zusammenhing, gehörte zu den sicheren Angelegenheiten,

wo sich das katholische Leben eindrücklich manifestierte.
36

Die Demonstration des Gefühls von Zusammengehörigkeit und
Einheit gehörte in der Periode zwischen den beiden Weltkriegen zum
Merkmal dessen, was von da an das reiche römische Leben hiess.
Durch passende Bilder drückte dieses spezielle «Wir-Gefühl» auch
die populäre Wochenzeitung «Katholische Illustrierte» aus.37
Andere Hinweise für das Erleben dieses besonderen «Wir Katholiken»-
Gefühls finden sich in vielen Titeln von Zeitschriften und anderen
Publikationen, worin oft «uns» oder «unsere» vorkommt. Von aussen

wurde dieses uniforme Bewusstsein als typischer Herdentrieb der
Katholiken wahrgenommen. Dass die katholische Bewegung sich
immer mehr der Herdenbildung verschrieb, zeigte sich nicht nur in
der sichtbaren Uniformität, sondern auch in der Bekämpfung von
allem, was nach Pluriformität roch. Mit besonderer Sorge wachten
die Hirten über alle gemischten Beziehungen: Mischehen, gemischte
Schulklassen, gemischtes Schwimmen, interkonfessionelle Vereinigungen.

Oft verschluss sich die Kirchentüre buchstäblich für Gläubige, die
in diesem Bereich sündigten, indem sie im Beichtstuhl «den Schieber38

erhielten», wenn sie nicht bereit waren, ihr Leben zu bessern.
Abweichende Auffassungen oder Pluriformität von Strukturen wa-

36 J. Roes, Het groote missieuur. Op zoek naar de missiemotivatie van de Nederlandse
katholieken, 1915-1940, Bilthoven 1974.

37 A. van Duinkerken, Waarom ik zo denk,... Het katholieke leven van 1918 tot 1940,
Utrecht/Brüssel 1948, 247-255 (Kapitel: «Wij katholieken»en het katholicisme).

38 Bei den Beichtstühlen war oft ein Schieber oder Riegel angebracht. Wenn dieser
Schieber geöffnet war, bedeutete dies, dass der Priester beichthörte. Nach dem
Beichthören wurde er geschlossen, aber manchmal auch während der Beichte, wenn
der Beichtvater glaubte, einen Beichtenden nicht von der Sünde lossprechen zu
können, weil dieser nicht genügend bereit war, sein Leben zu bessern; der Beichtende

erhielt in diesem Fall den Schieber und wurde als Sünder entlassen.

30



ren verboten, ausser mit ausdrücklicher Erlaubnis der kirchlichen
Autoritäten. Und dann waren sie gemäss gut niederländisch-römischem

Brauch auch sofort verpflichtend: die durch Gott so gewollten
Stände, der diözesane Partikularismus, oder die verschiedenen
Orden und Kongregationen mit ihrer jeweils eigenen Spiritualität.

Wenn es den Führern der katholischen Bewegung auch gelang, die
Masse der Katholiken auf den gewünschten Pfad zu bringen und sie

da zu halten, darf dieser Erfolg nicht überbewertet werden. Der
externe Modernitätsdruck zwang sie nämlich andauernd zu Konzessionen,

auch wenn sie diese in eine einigermassen katholische Richtung

biegen konnten. Die allgemeine Gültigkeit der katholischen
Norm wurde nie erreicht; auch auf dem Höhepunkt der Bewegung
gab es neben den «guten Katholiken» auch immer «andere Katholiken».

39

Dennoch strotzte der Katholizismus im allgemeinen in der ersten
Hälfte des 20. Jahrhunderts vor Selbstvertrauen, um nicht von
Selbstgenügsamkeit zu sprechen. Die niederländischen Katholiken
betrachteten sich als die besten Katholiken Europas und wollten dies
auch wissen lassen; hatte nicht Papst Pius IX. selbst gesagt: «Hol-
landia docet!» und hatten sie damit im ultramontanen Stafettenlauf
nicht überzeugend den Stab vom grossen Vorbild «Germania
docet!» übernommen? Dass auch Gott selber mit der gutlaufenden
katholischen Sache im Vaterland sehr zufrieden war, fand ein
niederländischer Missionar, der in gutgläubigem Enthusiasmus verkündete:

«Gott kommt bei den niederländischen Katholiken sicher
nicht zu kurz.»40

In diesem überspannten Katholizismus war kaum Platz für
Selbstkritik.41 Der kritische Spiegel wurde den Katholiken nur von aussen
vorgehalten, wie dies die Karikaturen über die Katholiken zeigte.
Interner Antklerikalismus, wie er in Frankreich, Belgien oder
Deutschland als eine Form der innerkirchlichen Gegenwehr bestand,

39 P. Luykx, Andere katholieken, 1920-1960, in: Jaarboek van het Katholiek Docu-
mentatie Centrum 16 (1986), 52-84.

40 Van Duinkerken, «Wij katholieken» en het katholicisme, 251.
41 P. Luykx, Katholicisme en moderniteit, in: Erasmusplein. Nieuwsbrief van KAN,

KDC, KNG en KSC 2 (1991), Nr. 1, 6 (Betrachtung aus Anlass der Publikation
Strijd om de moderniteit von S. Hellemans beim Kolloquium der Forschungsgruppe

«Katholizismus als religiös-gesellschaftliche Komponente in der niederländischen

Geschichte».).

31



kam in den Niederlanden überhaupt nicht vor.42 Die Führer der
Bewegung, für welche die eventuelle Kritik bestimmt war, besassen
auch das Monopol, um alle Äusserungen dieser Art sofort als Kritik
an der Kirche selbst zu übersetzen, und so als Antikatholizismus oder
Antipapismus zu deuten.

Die schwerwiegendste interne Kritik aus dem Innern kam von
Seiten ehemaliger Hirten, das heisst von Priestern, die dem Amt und
der Kirche den Rücken zugekehrt hatten. Sie konnten aber leicht als
falsche Hirten verurteilt werden, die als eine Art kirchliche Landesverräter

geistig zum Tode verurteilt wurden. Sie verloren damit
jegliche Würde und Amt. Diese Bekehrungsgeschichten gehören zu
den schwärzesten Seiten aus dem katholischen Leben, wobei die
Erforschung dieser Vorgänge sicher ebenso interessant sein könnte wie
die der umgekehrten Bekehrungen, den Beitritten zur katholischen
Kirche.

In seinem ultramontanen Streben war der Katholizismus in den
Niederlanden unverfälscht römisch, aber es stellt sich die Frage, ob er
das auch in seinen Methoden und Formen war. Für die katholische
Kultur im allgemeinen ist es zum Beispiel nicht so selbstverständlich,
dass den Gläubigen soviel am Grundsatz <versprechen und halten
ziemt Jungen und Alten> liegt, wie das in den Niederlanden war und
immer noch ist. War der Katholizismus hierzulande darum nicht
eher von holländischem als von römischem Charakter, als Folge der
calvinistischen Vermischung? Durch die protestantische Umgebung
wurden die römischen Holländer ja ständig herausgefordert, nicht
nur ihre Daseinsberechtigung, sondern auch das gute Recht ihrer
christlichen Auserwählung zu beweisen.

Als Mitglieder ihrer Kirchen liefern die Protestanten diesen Beweis
durch das Bekenntnis ihres Glaubens. Katholiken sind aber nicht
Mitglieder ihrer Kirche; sie sind <nur> Gläubige, die ihren Glauben
praktizieren, d.h. in mehr oder weniger vollkommener Form in die
Praxis umsetzen. Die gesellschaftliche Relevanz des Glaubens lässt

42 Bei einer der sporadischen Gelegenheiten, wo von innen vor einem übertriebenen
Klerikalismus gewarnt wurde, kam dies auch noch von einem ausländischen Katholik.

Der deutsche Professor E. Derup warnte 1931 bei seiner Amtsübernahme als
Rektor der Katholischen Universität Nijmegen vor der «Gefahr der systematischen
Kierikalisierung». Vgl. Van Duinkerken, (De onherkenbare priester>. in: A. van
Duinkerken, Waarom ik zo denk.... Het katholieke leven van 1918 tot 1940,

Utrecht/Brüssel 1948, 259-262.

32



sich aber durch das Praktizieren nicht so leicht beweisen, es sei denn,
der Glaube wird mit besonderen Sittlichkeitsnormen verbunden. Um
die Auswirkungen des Glaubens auf das tägliche Leben zu kontrollieren,

bot die Sittlichkeit die besten Möglichkeiten.
Wir wissen alle, dass das sechste und das neunte Gebot auf Kosten

der andern Gebote überbetont wurden, was übrigens nicht eine
typisch katholische, sondern eine kulturelle Fixierung war. Jedoch
trieb die katholische Seite die Fragen der Sittlichkeit besonders auf
die Spitze. Bei allen passenden und unpassenden Gelegenheiten und
in allen Tonarten wurde sie als ein «hot item» zur Sprache gebracht.
Als grösste Bedrohung der guten Sitten galt seit Beginn des 20.
Jahrhunderts das weite Minenfeld der Geburtenkontrolle. Auf diesen
«Auswuchs der modernen Zeit», den vor allem der Neomalthusiani-
sche Bund repräsentierte, haben die Führer der katholischen Bewegung

in immer grösserer Panik reagiert. Unterstützt durch die
organisierten katholischen Ärzte, welche es sich als eine Art Pseudohirten
zur Aufgabe gemacht hatten, über die sittlichen Normen zu wachen
und dabei oft sogar rigoristischer als die Priester vorgingen, haben sie

alle ihnen zur Verfügung stehenden Waffen der kirchlichen Disziplinierung

in Stellung gebracht. In der pastoralen Buchhaltung, welche
die Hausbesucher führten, wurde auf der Sollseite der Kirchlichkeit
sorgsam notiert: n.k., n.p., n.m., oder «nicht kirchlich», «nicht
paschant» (d.h., dass das Minimum der Kirchenpflicht, der österliche

Kirchenbesuch, nicht erfüllt wurde), und «Neomalthusianist».43
Obschon der kausale Zusammenhang schwierig zu beweisen ist, lässt
das Geburtenniveau der niederländischen Katholiken doch auf eine
erfolgreiche Beeinflussung des intimsten Aspekts des täglichen
Lebens schliessen.44

43 M. Huijbregts, Het verloren paradijs verlaten. Een rondreis door een vervlogen
verleden, in: G. Kruis, u.a. (Red.), De oplossing van Brabant. Essays en interviews,
Een uitgave van het Provinciaal Opbouworgaan Noord-Brabant ter gelegenheid van
het veertigjarige bestaan. 1947-1987, Tilburg 1987, 16.

44 Vgl. F. van Heek, Het geboorte-niveau der Nederlandse rooms-katholieken. Een
demografisch-sociologische Studie van een geëmancipeerde minderheidsgroep, Leiden

1954; F.W.A. van Poppel, Differential fertility in the Netherlands. An overview
of long-term trends, with special reference to the post-World War I marriage
cohorts, Voorburg 1983; Th. Engelen/H. Hillebrand/F. van Poppel, Kindertal naar
kenmerken. Vruchtbaarheid van de op 31 mei 1960 bestaande huwelijken naar
période van huwelijkssluiting, huwelijksleeftijd en kerkelijke gezindte van de

vrouw, sociale beroepsgroep van de man en gemeentegroep, 13e Algemene Volks-
telling 31 mei 1960. 's-Gravenhage 1989.

33



In keiner andern Frage wie der der Geburtenkontrolle prallten die
Interessen von Katholizität und Moderne so stark aufeinander. Dies
ging soweit, dass sogar Hirten zu realisieren begannen, dass sie -
pastoral gesehen - Gefahr liefen, ins Abseits zu geraten. In dieser
Notsituation war die Erfindung der periodischen Enthaltung, einer
Methode zur Geburtenkontrolle, die unter bestimmten Voraussetzungen

für Katholiken erlaubt war, hochwillkommen.45 Als Form der
beherrschten Modernisierung bietet diese < Versäulung des Ehebetts >

ein idealtypisches Modell. Von einer pastoralen und sozialen Sorge
angetrieben hat der aus Brabant stammende Arzt Smulders, der
einige Zeit ein Priesterseminar besuchte und danach Medizin
studierte, seinem Geisteskind der periodischen Enthaltung zur Geburt
verholfen. Manche sehen in dieser praktisch-niederländischen
Lösung ein Gottesgeschenk an die Weltkirche und sogar an die Welt
allgemein, andere betrachten es als ein fatales Mittel, weil es den
Katholiken zu einem Kompromiss verholfen hat und ihnen dadurch
ermöglichte, sich vor einer prinzipiellen Wahl für die moderne Welt
zu drücken.

Auch wenn die periodische Enthaltung als Methode der natürlichen

Geburtenkontrolle propagiert wurde, trug sie - durch die strengen

Anforderungen, welche die Methode erfüllen musste, - sicher
auch zur Aufrechterhaltung und sogar zur Verstärkung des unnatürlich

gesetzesbetonten und moralisierenden Katholizismus bei. Was
waren die Folgen dieser intensiven Bemühungen des Klerus um das
eheliche Schlafzimmer, die so intensiv waren, dass bei der Einsegnung

einer Wohnung kontrolliert wurde, ob sich die Jungverheirateten

nicht an einem Doppelbett versündigten? So einfach es auch ist,
eine zeit- und ortsgebundene Abweichung der Kinderzahl der
niederländischen Katholiken festzustellen, umso problematischer ist
die Aufgabe, die langfristigen Folgen für das Verhältnis zur Kirche
empirisch festzustellen. Weil diese Thematik zum Intimsten des
Lebens gehört, ist es ausserordentlich schwierig, zuverlässige
Informationen zu sammeln.

Auf Grund von verschiedenen persönlichen Zeugnissen aus den
letzten Jahren zeigt es sich, dass vor allem Frauen viele Traumata

45 Vgl. Hanneke Westhoff, Natuurlijk geboortenregelen in de twintigste eeuw. De
ontwikkeling van de periodieke onthouding door de Nederlandse arts J.N.J. Smulders

in de jaren dertig, Baarn 1986.

34



davongetragen haben. Sie reagierten mit Enttäuschung und Wut auf
die Art, wie sie sich durch die kirchenpolitische Ziele zugunsten der
katholischen Bewegung manipuliert und instrumentalisiert gefühlt
haben. Diese negativen Gefühle sind nicht nur der Tatsache, dass
viele Frauen diese Konsequenzen am eigenen Leibe erfahren hatten,
zuzuschreiben, sondern eher dem inneren Widerspruch zwischen
den hohen Idealen und Motiven der Mutterschaft und dem als

erniedrigend erfahrenen Ritual des <Kirchganges>. Am meisten fühlten

sich jene Mütter bis in ihre innerste Seele gekränkt, deren
totgeborene, ungetaufte Kinder in ungeweihter Erde hinten auf dem
Friedhof begraben wurden.46 Weil genau die Mütter von alters her
bei der religiösen Sozialisation eine Schlüsselrolle erfüllten, ist es

unvermeidlich, dass diese widersprüchlichen Erfahrungen weitergewirkt

haben. Das Thema <in der Kirche geboren> schliesst sich hierin
übertragenem Sinn mit aller Prägnanz an, die Frage nämlich nach
den Folgen eines im übertragenen Sinne gemeinten <grève des
ventres): waren diese Mütter noch imstande und bereit, die katholische
Kultur in alter Weise an ihre Kinder weiterzugeben?

Charakteristisch für den niederländischen Katholiken aus der
ersten Hälfte des 20. Jahrhunderts war, dass er die kirchlichen Normen

rigoristisch in die Praxis umsetzte, mit all ihren moralistischen
Konsequenzen. Die Kombination von holländischem Rigorismus
und Moralismus stellte einen Gläubigen vor die Wahl, entweder
glaubst du alles zu 100%, oder du bist < nichts >; laue Katholiken
waren keine Katholiken. Die Spannungen, welche anderswo als

Folge des Gegensatzes von Integralismus und Moderne so hohe
Wellen warfen, haben in den Niederlanden nur eine untergeordnete
Rolle gespielt. Weil es dort hauptsächlich um Gegensätze auf
ideologischem Gebiet ging (Orthodoxie), konnten die Niederlande aus
Mangel an gewichtigen Theologen auch leicht ausser Schussweite

46 Vgl. Marga Kerklaan (Hg.), (Zodoende was de vrouw maar een mens om kinderen te
krijgen!), 300 Brieven over het roomse huwelijksleven, Baarn 1987. Unter «Kirchgang»

verstand man den ersten Besuch in der Kirche einer Mutter nach der Geburt
eines Kindes. Über den Ursprung und den Inhalt dieses Rituals gehen die Meinungen

auseinander: manche fassen es als ein Reinigungsritual auf, das auf eine jüdische

Tradition zurückgeht, andere sehen darin in erster Linie eine Dankbezeugung
gegenüber Gott und einen Auftrag an die Muttergottes. Unter anderem durch die
besondere Heimlichkeit, mit der das Ritual umgeben war, empfanden viele Frauen,
dass diese Zeremonie mit dem erhabenen Ideal der Mutterschaft, wie es in den
Predigten dargestellt wurde, im Widerspruch stand.

35



bleiben. Eine umso grössere Rolle hat der Gegensatz von Integralismus

und Moderne in der Praxis des katholischen Lebens (Orthop-
raxie) gespielt. Das Streben nach Integralismus als Norm für die
katholische Praxis weist in mehr als einer Hinsicht Gemeinsamkeiten

mit dem Integralismus auf, der die Katholiken in ideologischer
Hinsicht vollständig in Beschlag nahm. Dies führte zu einem
überspannten integralen Katholizismus, worin für abweichende Meinungen

oder Kritik kein Platz mehr war.

Totalitäre Tendenzen und schizophrene Folgen

Es ist peinlich, diese Frage stellen müssen, aber gebietet uns nicht die
Pflicht, historischen Wahrheiten nachzugehen und die Herdenbildung

des Katholizismus als eine Variante von totalitären Systemen
und Ideologien der gleichen Zeit zu untersuchen? Und liegt nicht in
dieser Verwandschaft zu einem wichtigen Teil die Erklärung für das

Leid, unter welchem so viele Katholiken gelitten haben? Auf jeden
Fall kommt dieses alte Leid bei sehr verschiedenen Gelegenheiten
wieder zum Vorschein.47

Zusammen mit dem Dokumentationsmaterial, welches in den

vergangenen 25 Jahren beim Katholischen Dokumentationszentrum
(KDC) einging, habe ich auch viele Geschichten aus dem katholischen

Leben empfangen dürfen. Dieses historische Beichthören hat
die KDC-Arbeit zu einem Abenteuer und zu einer Prüfung gemacht,
auch für den eigenen Glauben. Oft habe ich mich dabei gefragt, ob
wir die katholischen Wunden genug ernst nehmen.

Aus dem reichen Erfahrungsschatz will ich zwei Beispiele
herausgreifen, welche die totalitären Züge des Katholizismus in der
Gleichschaltung aller Katholiken aufzeigen. Das erste betrifft ein Gespräch

47 Eines der Symptome dieses alten Leides sind die zahlreichen Reaktionen, welche
kürzlich das Reichsmuseum Het Catharijne-convent (Museum für niederländische
Kirchengeschichte) im Zusammenhang mit der Kinderbeichte innerhalb der
Ausstellung «Teufei und Dämonen» (27. März bis 26. Juni 1994 in Utrecht) erhielt.
Information von Paul Dirkse, Konservator des Museums und (Mit-)Zusammen-
steller dieser Ausstellung.

36



zwischen dem religiös inspirierten flämischen Künstler Albert Ser-

vaes und Bischof Diepen. Servaes beklagte sich gegenüber dem
Bischof von 's-Hertogenbosch über sein (Berufsverbot), das ihn von
kirchlicher Seite getroffen hatte, weil seine Werke, nachdem er allzu
expressionistische Kreuzwegstationen gemalt hatte, nicht mehr in
öffentlichen Gebetsräumen aufgestellt werden durften.48

Diepen, der anständigste Bischof der Niederlande in der Zeit
zwischen den Weltkriegen, reagierte aufdiese Klage mit der Bemerkung,
dass er halt anders malen müsse. Servaes versuchte dem Bischof zu
erklären, dass er von seinem Beruf aus als kreativer Künstler nicht
anders könne, worauf Diepen seufzte, warum er dann nicht ein
ordentliches Handwerk gewählt habe und kein Zimmermann oder
Bäcker oder meinetwegen Hausmaler geworden sei. Seit dieser Erfahrung

pflegte Servaes in seinem Berufsjargon von Diepen nur noch
von «diesem purpurnen Esel» aus 's-Hertogenbosch zu sprechen.49
Dass es sich hier nicht um eine andekdotische Geschichte handelt,
zeigt folgende Tatsache. Im Jahre 1937 liess Diepen ein Kreuzbild,
das Mari Andriessen für die neue Kapelle des St. Kanisisuskolle-
giums in Nijmegen gemacht hatte, zu entfernen, weil es der Bischof
zu expressiv fand.50 Ein Vergleich mit dem, was im dritten Reich als
«Entartete Kunst» gebranntmarkt wurde, drängt sich unvermeidlich
auf. Dieses Klima von kirchlicher Bevormundung passt ausserdem
in die Sphäre der Zensur, womit Bücher und Filme belegt wurden.

Die Kreuzwegstation, die Albert Servaes 1919 für die Kapelle der Karmeliten von
Luithagen(bei Antwerpen) gemalt hatte, erregte soviel Aufsehen, dass das Heilige
Offizium in Rom am 30. März 1921 bestimmte, dass keine Werke von Servaes in
öffentlichen Gebetsräumen aufgestellt sein durften. Dieses Verbot blieb bis 1937 in
Kraft, wo es für alle zukünftigen Werke aufgehoben wurde.
Die mündliche Überlieferung, die mich über eine Verwandte der Witwe von Servaes

zu diesem Ereignis erreichte, wurde durch Prof. Dr. V. van Amelsvoort, dessen
Vater - der Musiker Frans van Amelsvoort - mit Albert Servaes befreundet war,
schriftlich bestätigt. Während seinen Besuchen in 's-Hertogenbosch wohnte Servaes
auch oft im Hause Van Amelsvoort.

50 P. Haesarts. Sint-Maartens-Latem. Gezegend oord van de Vlaamse kunst, Brüssel
1974, sechste Ausgabe. 202-231: Kapitel XVI (Albert Servaes, bode van lijden en
dood. > Vgl. auch A. Servaes, Kruiswegstaties, Ingeleid door Th. Kwakman, Amsterdam

1922; A. van der Kun, De kruiswegstaties van Albert Servaes, Amsterdam
1952. Über die Entfernung des Kreuzbildes in der Kapelle des Kanisiuskollegiums
siehe: W. van Leeuwen, (Kerkelijke kunst in Nijmeegse kapellen>, in: Därte Nico-
laisen (Red.), Een veelkleurig habijt. Kloosters in Nijmegen in de negentiende en
twintigste eeuw, Grave 1989, 128-129.

49

37



Das zweite Beispiel hat bei mir einen tiefen Eindruck hinterlassen.
Eine Mutter-Oberin eines geschlossenen Klosters fragte, ob sie ihre
autobiografischen Aufzeichnungen dem KDC anvertrauen dürfe,
weil sie fürchtete, dass diese sonst nach ihrem Tod aufgeräumt würden

und dadurch die Geschichte nie wissen werde, was sie im Kloster
mitgemacht habe. Sie bat mich, das Dokument zu lesen, um zu
beurteilen, ob sich das Aufbewahren lohne. Mir schienen Verstand
und Herz zu stocken, als ich u.a. die folgenden Sätze aus der Hand
dieser - in meinen Augen geistig hochstehenden und ausgeglichenen

- Frau über die Konflikte, die sich mit der kirchlichen Obrigkeit
ergeben hatten, las: «In solchen Tagen bist du im Kloster wirklich
eine Gefangene, die Situation ist so, wie wenn du in einem
Konzentrationslager sitzen würdest. Der Kontakt mit ausserhalb ist nicht
möglich, und ausserhalb wissen sie nicht, wie es mit dir steht. [...]
Jahrelang haben wir in unserer Gemeinschaft mit der Krankheit der
Verdrängung und Neurosen, sowohl bei Novizinnen als auch bei den
Schwestern mit Profess, die es seit Jahren sehr schwierig hatten,
gelebt. Wir haben erfahren, was Jung sagt: <Der Glaube muss die
Menschen gesund machen, aber eigentlich macht er sie krank.>»51

Ohne die ganze Tiefe und Breite umrissen zu haben, können wir
feststellen, dass die Zielsetzungen der katholischen Bewegung
bemerkenswert erfolgreich realisiert wurden. In ganz kurzer Zeit gelang es

der katholischen Bevölkerung sich zu einem Teil der Gesellschaft zu
profilieren, mit der auf gesellschaftlichem, kulturellem und
politischem Gebiet zu rechnen war. Dieses Resultat wurde zu einem grossen

Teil durch die Einheitsstrategie erreicht. Auch durch den Prozess
der beherrschten Modernisierung - das heisst unter der Stimulanz
und Kontrolle der kirchlichen Führer - haben sich die Katholiken zu
mündigen Bürgern emanzipiert: im Schulwesen, auf sozialökonomischem

Gebiet, in den Medien, in der Politik hatten sie inzwischen
gelernt, ein Wort mitzureden.

Es ergab sich aber zugleich ein Gegensatz zwischen mündigen
Bürgern und unmündigen Gläubigen, der schlussendlich zu einer
ernsthaften Spaltung im Bewusstsein der Katholiken geführt hat. Der
Ernst dieser Situation konnte sehr lange Zeit hinter der Erfolgsfas-

51 Um die Privatsphäre dieser betreffenden Klosterschwester zu schützen, kann ihr
Name zur Zeit nicht veröffentlicht werden.

38



sade, hinter dem Schein der brav folgsamen Herde verborgen bleiben.

Die Schizophrenie hatte folgende Züge: Auf sozialökonomischem,

politischem und kulturellem Gebiet schuf die Modernisierung

einen neuen Menschen, der es gewohnt war und gelernt hatte,
selbständig zu denken und zu handeln. Zu lange haben die kirchlichen

Führer bestritten, oder wenigstens nicht eingesehen, dass dieses
Streben nach Selbstbestimmung vor der Kirchentüre keinen Halt
machte, und deshalb mit den zentralen Werten von Demut und
Gehorsam in der katholischen Kultur in Widerspruch geriet.52
Ausgehend von den ewigen Werten und vor allem der Wahrheit, welche
die Kirche repräsentierte, glaubten sie, dass moderne items innerhalb
der Kirche nicht relevant seien, mit andern Worten, dass der mündige

Bürger, wenn er als Gläubiger eine Kirche betrat, seinen
Verstand ausschalten und seinen Blick auf unendlich, oder lieber noch
aufdas Unendliche richten würde. Trotz den theologischen Begriffen
wie allgemeines Priestertum und mystischer Leib, verstärkte sich die
Idee: die Kirche sind nicht wir, sondern das sind die da oben - der
Papst, die Bischöfe und Priester; die Gläubigen sind dann auch keine
Subjekte des kirchlichen Handelns mehr, sondern Objekte der pasto-
ralen Sorge.53

Laien konnten diesen Schalter wieder umdrehen, wenn sie aus der
Kirche kamen. Die <Kirchenmenschen> - die Hirten, die Patres,
Schwestern und Brüder - verfügten aber nicht über diese Möglichkeit.

Sie waren nicht nur essentiell, sondern auch existentiell von der
Kirche abhängig. Im Gegensatz zu den Laien konnten sie nicht in die

52 Siehe dafür die wenig bekannte, aber lesenswerte Einführung (Die Praxis des
Gehorsams und der Autorität in der holländischen Kirche>, welche der Jesuit FJ.
van Beeck auf der Spode-House-Konferenz von 1967 gehalten hat, in: N. Lash,
Nennt euch nicht Meister. Die Autorität in einer sich wandelnden Kirche, Graz
1968, 169-194. Dieser Band, der die Druckerlaubnis sowohl vom Erzbistum
Westminster, als auch vom Bistum Graz erhielt, ist eine Übersetzung der englischen
Ausgabe Authority in a Changing Church, London 1968. Siehe für eine neuere
Studie der kirchlichen Machtstrukturen die mutige historisch-soziologische Analyse

von L. Laeyendecker, Om de beheersing van het charisma, Heil en macht in de
R.K. Kerk, Verhandelingen der Koninklijke Académie van Wetenschappen, afd.
Letterkunde, Nieuwe Reeks, deel 157, Amsterdam 1993.

53 Wie hartnäckig diese Auffassung war, zeigt sich auch aus der mühsamen Geschichte
der Katholischen Aktion in den Niederlanden, wobei den Laien die Funktion des

dangen Armes der Hierarchie) zugedacht war. Vgl. P. de Haan, Van volgzame
elitestrijder tot kritische gelovige. Geschiedenis van de Katholieke Actie in Nederland

(1934-1966), Nijmegen 1994.

39



Welt entfliehen, es sei denn sie sprangen über die Mauer.54 Das
klerikal-hierarchische System von Hörigkeit und Macht, worauf die
Organisationsstruktur der römisch-katholischen Kirche basierte,
bestimmte das Verhältnis zwischen Bischöfen und Priestern, zwischen
Ordensobern und Ordensmitgliedern. Gerade die höchsten Bewacher

der Einheit in den Seminarien und den Klöstern waren
durchdrungen vom Bewusstsein der persönlichen Nichtigkeit innerhalb
der göttlichen Institution, wie es die Kirche darstellte. Von dieser
allesbeherrschenden Überzeugung aus wurde spontane und absolute
Unterordnung unter die hierarchische Autorität als eine der kostbarsten

Tugenden gepflegt.
Auch wenn die Modernisierung bei den Hirten noch restriktiver

war als bei den Laien, ging sie auch an ihnen nicht unbemerkt vorbei.
Sowohl in ihrer persönlichen Integrität, als auch in ihrer professionellen

Berufung fühlten sie sich mehr und mehr entfremdet, um
nicht zu sagen verraten.55 Vor allem als moderne Pfarrer erfuhren sie

einen Widerspruch zwischen ihrer Berufung und ihrem Beruf: sie

waren zu stark zu Managern und Kontrolleuren der katholischen
Sache geworden und zu wenig zu Seelsorgern. Nach dem Zweiten
Weltkrieg offenbarte sich eine nahezu programmatische «Unruhe in
der Seelsorge».56 Dass so viele Geistliche in der Bewegung für
seelische Gesundheit eine wichtige Rolle gespielt haben, ist nicht
Zufall,57 und ebenso wenig, dass sie bei der Demobilisierung der
Katholiken, bei ihrer Herdenauflösung eine Vorreiterrolle gespielt
haben.58 Es war ja auch ihr eigener Befreiungskampf, so dass sie,

wenn sie es wünschten, auch in die Welt zurückkehren konnten, ohne
zur ewigen Verbannung aus dem katholischen Leben verurteilt zu
werden. Falls wir von einer zweiten Emanzipation sprechen kön-

54 Monica Baldwin, Ik sprang over de muur. Een terugkeer in de wereld na 28 jaar
kloosterleven, übersetzt aus dem Englischen von J.W. Hofstra, Bussum 1952.

55 Huijbregts, (Het verloren paradijs), 18-19.
56 H. Boelaars, u.a., Onrust in de zielzorg, Utrecht/Brüssel 1950.
57 H. Westhoff/J.Roes, (Seelische versus geistliche Fürsorge. Die Rolle der psychohy-

gienischen Bewegung bei der Transformation des niederländischen Katholizismus
im 20. Jahrhundert), in: Psychohistorie und Kirchengeschichte, Spezialheft von
Kirchliche Zeitgeschichte. Internationale Halbjahresschrift für Theologie und
Geisteswissenschaft 7 (1994). 137-160.

58 J. Roes, (Einde van een missie. De Utrechtse stadsmissie van 1959 en de demobi-
lisatie van de Nederlandse katholieken), in: Trajecta 4 (1995), 42-74.

40



nen,59 würde das eher für den Priester als für den Laien gelten. Der
Verrat des Klerus war eine Reaktion auf die Situation, in der sich die
Hirten selber in ihrer Berufung und ihrem Berufverraten fühlten und
das Selbsbestimmungsrecht forderten. Der Aufstand von
Priesteramtskandidaten an den Priesterseminarien zu Beginn der sechziger
Jahre bedeutete den Gnadenstoss für das klerikal-hierarchische
System.60 Die Implosion des niederländischen Katholizismus war
danach nur noch eine Frage der Zeit.

Evaluation: vom Wiederaufleben zum Überleben

Das Los der katholischen Bewegung gehört zu den grössten Rätseln
der niederländischen Geschichte des 20. Jahrhunderts. Allerdings
war es nicht so spektakulär wie der Fall der Berliner Mauer und der
Untergang des Kommunismus, aber es ist beinahe ebenso unfassbar.
Ob man es mag oder nicht, wird man nicht um das Zugeständnis
herum kommen, dass die Katholiken in diesem Jahrhundert einen
deutlichen Stempel auf die niederländische Gesellschaft gedrückt
haben - in sozialer Hinsicht ein goldenes Zeitalter, aber dann auch
für die breiten Schichten der Bevölkerung. Und vermutlich hat keine
andere Bevölkerungsgruppe einen so grossen Nutzen und Fortschritt
erlebt wie die katholischen Niederländer, sowohl in individueller,
wie auch in kollektiver Hinsicht. Dürfen wir aus diesen Forschungen
auch den Schluss ziehen, dass die Katholiken zu durchschnittlichen
Niederländern wurden?61

Begünstigt durch die Modernisierung der Gesellschaft, gelang es

dem Katholizismus sich viel stärker und vor allem anders zu erneuern

als vor eineinhalb Jahrhunderten vermutet werden konnte. Auf

59

60

H. Goddijn/W. Goddijn, (De tweede emancipano, in: De kerk van morgen. Een
postconciliair toekomstbeeld van de katholieke kerk in Nederland. Roer-
mond/Maaseik 1966, 7-23.
L. Winkeler, Om kerk en wetenschap. Geschiedenis van de Katholieke Theologische

Universiteit Amsterdam en de Katholieke Theologische Universiteit Utrecht.
1967-1991. Utrecht 1992. 14-15.
A. Felling/J.Peters/O. Schreuder, Profiel gevraagd. Omroepen en hun achterban,
Baarn 1983.

41



wessen Kosten gelang der Kirche dieser historische Erfolg? Hat nicht
sie selber - als Motor dieser katholischen Bewegung - dabei viel
eingebüsst? Was vor fünfzig Jahren noch einem beispiellosen
Aufblühen glich, hat sich nun zu einer Krise gewandelt, wie sie die
katholische Kirche in den Niederlanden in ihrer ganzen Geschichte
noch nie erlebt hatte. Aber war es denn ein Wiederaufleben und nicht
viel eher eine Transformation, mit allen - aufgeschobenen - Auswirkungen

für die Kirche selber? Konnten in die Kirche der katholischen

Bewegung noch Gläubige hineingeboren worden, oder konnten

darin nur noch Katholiken erzogen, das heisst gemacht werden?
Ist dieser Wachstums- und Veränderungsprozess nicht die eigentliche

Krise des niederländischen Katholizismus, sowohl in der Zeit,
wie auch in den Wirkungen?

Hinter dieser Frage nach der Metamorphose liegt die Frage nach
der Identität der niederländischen Katholiken verborgen. Ich
versuchte, dieses Modewort so lange wie möglich zu vermeiden, aber am
Schluss dieses Aufsatzes, der um Probleme von Wiederaufleben und
Veränderung des Katholizismus kreist, komme ich nicht darum herum.

Rogier selber, der Geschichtsschreiber par excellence des
katholischen Aufblühens, hatte in seiner berühmten Rede über die Erscheinung

der kulturellen Trägheit bei den niederländischen Katholiken
das Wiederaufleben bereits implizit als Herdenbildungsprozess
interpretiert, kurz gesagt, dass den niederländischen Katholiken die
Folgsamkeit nicht angeboren, sondern angelernt war.62

Dieses Anlernen geschah mit soviel seelischer Gewalt, dass viele
Katholiken, Randkatholiken und ehemalige Katholiken das Gefühl
erhielten, ihre Seele verkauft zu haben.63 Es sind nun schon bald
wieder zwanzig Jahre vergangen, seit uns der Religionspsychologe
Willem Berger diese anprangernde Frage nach der verlorenen Identität

in aller Deutlichkeit gestellt hat. Er konstatierte bei vielen
Gläubigen, einen solchen Zorn über eine «verdorbene Jugend», dass wir
uns fragen müssen, ob diese Katholiken als Eltern überhaupt noch
wollen, dass ihre Kinder in die Kirche hineingeboren werden. Damit
ist zugleich die existentiellste Frage für das Überleben der katholi-

62 L.J.Rogier, Het verschijnsel der culturele inertie bij de Nederlandse katholieken,
Amsterdam 1958, Zweiter Druck.

63 W. Berger, De ziel verkocht en teruggcwonnen? Rede op de 53e dies natalis van de
Katholieke Universiteit te Nijmegen op 15 Oktober 1976, Nijmegen 1976, 12-
13.

42



sehen Kultur gestellt. Das Übertragen von Kulturen ist an eine mentale

Bereitschaft einer Generation gebunden, dasjenige, was sie

erhielt, wieder weiterzugeben. Um nämlich in einer multikulturellen
Welt zwischen Andersdenkenden überleben zu können, ist es gemäss
Kulturpsychologen eine Grundvoraussetzung, die eigenen kulturellen

Werte nicht nur zu begreifen, sondern sie auch den Kindern
weiterzugeben: die Art und Weise wie Eltern ihre eigene Kultur
vorleben, verschafft dem Kind seine kulturelle Identität.64

In einem breiteren Transmissionsprozess von Kulturen und Ideen
erfüllt der Historiker eine Schlüsselrolle, obwohl er den Ärger oder
die Scham über die Vergangenheit nicht auslöschen kann, weil
Geschichte das ist, was geschehen ist, und sie nicht wiederholt oder
wiederhergestellt werden kann. Ein kluger Historiker wird die
Geschichte weder anklagen noch sie idealisieren. Wohl kann es zu den
Aufgaben eines Historikers gehören, die unvollendete Vergangenheit
begreifen zu lernen, und dadurch die Vergangenheit verarbeiten zu
helfen, und zwar in der vollen Bedeutung des Wortes. Die Deutschen,
die sich noch einiges stärker mit ihrer Vergangenheit auseinanderzusetzen

hatten als die niederländischen Katholiken, haben für diesen

historischen Verarbeitungsprozess einen echt deutschen Begriff
eingeführt: Bewältigung der Vergangenheit. In diesem Sinn ist alle
Geschichtsschreibung zugleich Zeitgeschichte.65

In diesen Betrachtungen habe ich mich vor allem mit der
soziologischen Bedeutung beschäftigt, ob jemand in die Kirche hineingeboren

wird oder nicht. Das Geborenwerden ist das existentiellste
Ereignis, in der ursprünglichen Bedeutung des Wortes, sowohl für
das Individuum, wie auch für die Gemeinschaft; ohne die Geburt
gibt es kein Überleben. Ebenso wie andere Lebewesen wird der

64 G. Hofstede, Allemaal andersdenkenden, 294.
65 Indem er auf den italienischen Geschichtsphilosophen Benedetto Croce 1866—

1952) verwies, gab der englische Geschichtsphilosoph Collingwood am Vorabend
des ersten Weltkrieges folgende Betrachtung zum besten: «All history is contemporary

history: not in the ordinary sense of the word, where contemporary history
means the history of the comparatively recent past, but in the strict sense: the
consciousness of one's own acitvity as one actually performs it. History is thus the
self-knowledge of the living mind. [...] For history is not contained in books or
documents; it lives only, as a present interest and pursuit, in the mind of the
historian when he criticizes and interprets those documents, and by so doing relives
for himself the states of mind into which he inquires.» vgl. R.G. Collingwood, The
Idea of History, Revised Edition with Lectures 1926-1928, Edited with an
introduction by Jan van der Dussen, Oxford 1993, 202.

43



Mensch nicht allein geboren, sondern er wird stets auch in eine
Gemeinschaft hineingeboren: in eine Familie, ein Dorf, eine Gegend
oder ein Land. Von der Geburt an bekommt man etwas von diesen
Gemeinschaften mit, ob man will oder nicht. In dieser Bedeutung
fasste Ernst Troeltsch auch das «in die Kirche hineingeboren
werden» auf: in die Volkskirche wird man - wohl oder übel -
hineingeboren ebenso gut wie in ein Volk oder eine Nation, wobei Nation
sogar buchstäblich auf diese Beziehung verweist. Von einer solchen
Kirche ist man ebenso wenig ein Mitglied wie von einem Volk,
sondern ein Bestandteil. Durch die Kindertaufe - die nicht umsonst
sofort nach der Geburt stattfand - wurde man in die Kirche
aufgenommen. Auch wenn man nachher < nichts mehr dafür tat>, dann war
man - als niederländischer Katholik - zwar ein getaufter Katholik,
aber dann nur ein Papierchrist, und somit von der Kirche abgeschrieben.

Könnte es für die katholische Kirche in den Niederlanden keine
Lösung sein, nach einer Symbiose zwischen dem soziologischen und
dem sprichwörtlichen in die Kirche Hineingeborenseins zu streben?
Anders ausgedrückt: Lassen wir die Kirchentüren füreinander
offenstehen, sowohl für diejenigen, die sich täglich hier aufhalten wollen,
wie auch für jene, die nur dann und wann, oder sogar nur auf dem
Leidensweg ihres Lebens hier erscheinen. Für die letzte Gruppe
besitzen die Franzosen den treffsicheren Begriff <rites de passage).
Könnten die niederländischen Katholiken, die in ihrer reichhaltigen
römischen Zeit mit soviel Verachtung auf die französischen Katholiken

niedersahen, heute nicht von ihren französischen Glaubensgenossen

etwas lernen? Nicht nur die nouvelle théologie, aber auch eine
nouvelle histoire religieuse, welche bereit ist von Jean Delumeau und
anderen zu lernen, dass zwischen der vorgeschriebenen Ordnung und
der gelebten Praxis eine Welt liegen kann, die viel mehr umfasst als
die traditionelle Kirchengeschichte.66

(Übersetzung aus dem Niederländischen)

66 Vgl. W. Frijhoff, (Van «Histoire de l'Eglise» naar «Histoire religieuse». De invloed
van de «Annales»-grocp op de cntwikkeling van de kerkgeschiedenis in Frankrijk
en de perspectieven daarvan voor Nederland), In: Nederlands Archief voor
Kerkgeschiedenis 61 (1981). 113-153.

44


	Die katholische Kirche und die Herausforderungen der Moderne in den Niederlanden im 19. und 20. Jahrhundert

