Zeitschrift: Zeitschrift fur schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung fur Schweizerische Kirchengeschichte
Band: 89 (1995)

Artikel: Die katholische Kirche und die Herausforderungen der Moderne in den
Niederlanden im 19. und 20. Jahrhundert

Autor: Roes, Jan

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-130256

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-130256
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

AUFSATZE - ARTICLES

Die katholische Kirche und die Herausforderungen
der Moderne in den Niederlanden
im 19. und 20. Jahrhundert*

Jan Roes

Ein katholisches Wiederaufleben?

Beim Thema, das ich behandeln will, handelt es sich um die
Geschichte des niederlandischen Katholizismus als Modernisie-
rungsprozess, der zuerst zu einem Aufblihen Anstoss gab und sich
dann aber tberlebte. Angefangen mit Alberdingk Thijm, der noch
vor kurzem als Vertreter und Erbe dieser Aufschwungs bezeichnet
wurde,! haben katholische Historiker diese Sichtweise entwickelt
und damit einmal mehr angedeutet, dass alle Geschichtsschreibung
zugleich auch Zeitgeschichte ist, und zwar so zu verstehen, dass der
Geschichtsschreiber aus seiner zeitgenossischen Verbundenheit mit
der Geschichte die Vergangenheit untersucht und analysiert, und auf
diese Weise an der Geschichte teilhat. Durch sein lebendiges Enga-

* Bearbeitung der Antrittsrede als Professor fiir die Geschichte des niederlandischen
Katholizismus an der Katholischen Universtitit Nijmegen, gehalten am 2. Juni 1994
bei der Feier zum 25jahrigen Bestehen des Katholischen Dokumentationszentrums.
Fiur die Ubersetzung danke ich Martin Tschirren recht herzlich; im Rahmen des
Erasmusprogramms hat er ein Jahr in Niymegen nicht nur Geschichte studiert, sondern
sich die niederlandische Sprache auch so gut zu eigen gemacht, dass erin der Lage war,
diesen Text zu iibersetzen, dabei sachkundig zur Seite gestanden von Irene Dias-Kiing.
Ihr gilt ebenfalls mein aufrichtiger Dank. Ich danke der Stiftung Nuyensfonds fir die
finanzielle Unterstitzung der Ubersetzung.
I' J. Roes, Alberdingk Thijm, herlever en erflater, in: P.A.M. Geurts, e.a. (Red.), J.A.
Alberdingk Thijm, 1820-1889. Erflater van de negentiende eeuw, Baarn 1992, 11-
38.



gement hat die Darstellung des katholischen Aufbluhens bei L.J.
Rogier, dem Geschichtsschreiber des niederlandischen Katholizis-
mus par excellence, in den funfziger Jahren seine Kronung und
Vollendung gefunden. 2

Dem Begriff der Belebung kann denn auch eine auffallende Kon-
sistenz in der Terminologie nicht abgesprochen werden: er verweist
nicht nur auf den Begriff des katholischen Lebens» als die authen-
tische, auf Integration ausgerichtete Lebensform des Katholizismus,
sondern auch auf die « Wiederherstellung» — einen anderen Kernbe-
griff, der zugleich die Legitimitidt und die Kontinuitit der katholi-
schen Ambitionen zum Ausdruck bringt. Aber was lebte eigentlich
auf und was wurde wieder hergestellt? darf man sich ruhig fragen.
Miissen wir nicht eher von einem Bruch mit der bestehenden Situa-
tion sprechen, welche vorsétzlich und systematisch verandert wurde?
Miissen wir nicht feststellen, dass im Jahr 1853 eine neue Kirchen-
provinz gegrindet und nicht eine alte Hierarchie wieder eingesetzt
wurde? Die Bezeichnung «In Freiheit neugeboren» driickt die Aus-
gangsposition des historischen Prozesses noch am klarsten aus, auch
wenn diese Konzeption zu stark vom Wiederherstellungsgedanken
ausgeht, der — was die Wiederherstellung der Hierarchie betrifft —
sogar im allgemeinen Sprachgebrauch Eingang fand.

Wird es nicht Zeit, dass wir dieses Konzept als einen Mythos aus
dem 19. Jahrhundert bezeichnen, und lieber die katholische Ge-
schichtsschreibung nach den Beweggriinden dieser Rekonstruktion
der vorreformatorischen katholischen Vergangenheit erforschen?3
Sollten Zweifel entstehen, ob solche Fragen uiberhaupt gerechtfertigt
sind, muss ich daran erinnern, dass der Mangel an Geschichtsbe-
wusstsein der eigenen Zeit eines der auffallendsten Merkmale des
romischen Katholizismus im 19. und 20. Jahrhundert ist. In aller
Deutlichkeit: dieses Streben nach einer ahistorischen Kirche ist
selbstverstdndlich nicht nur typisch fir den Katholizismus in den

(]

L.J. Rogier, Katholieke herleving. Geschiedenis van katholiek Nederland sinds
1853, ’s-Gravenhage 1956. Bearbeitung des Gedenkbuches, welches 1953 zum 100-
Jahrjubildaum der Einfihrung der bischoflichen Hierarchie 1853 erschien:
L.J. Rogier/N. de Rooy, In vrijheid herboren. Katholiek Nederland, 1853-1953,
’s-Gravenhage 1953.

3 P. Raedts, <De christelijke middelecuwen als mythe. Ontstaan en gebruik van een
constructie uit de negentiende eeuw>, in: Tijdschrift voor Theologie 30 (1990),
146.



Niederlanden, sondern 1st von supranationaler Art und mit der gros-
sen Wirkung des neothomistischen Denkens zu erkldren, das sich seit
der Mitte des 19. Jahrhunderts in der katholischen Weltanschauung
durchsetzte.

Aus dieser historiographischen Betrachtung kénnen wir folgern,
dass der Katholizismus ein historisches Phdnomen ist. Die «katho-
lische Belebung» hat sich ndmlich inzwischen nicht nur als Begriff,
sondern auch als Prozess uberlebt. Immer lauter stellt sich die Frage,
ob der Katholizismus als solcher in den Niederlanden noch tiberle-
ben kann. Die Frage, ob jemand in die Kirche hineingeboren ist,
erhalt hier eine ganz neue Dimension, eine Troeltsche Wendung,
wenn man so will. In seiner berihmten Studie «Die Soziallehren der
christlichen Kirchen und Gruppen» bezeichnete Ernst Troeltsch, der
Begriunder der Religionssoziologie in Deutschland, als Fundament
der objektiven und universellen Volkskirche, dass die Glaubigen
durch die Taufe automatisch in diese Kirche hineingeboren werden>.
Das Stocken in diesem Mechanismus hat fur die Volkskirche im
wahren Sinn des Worts existentielle Folgen. Am Ende des 20. Jahr-
hunderts scheint der niederlidndische Katholizismus in diese Situa-
tion geraten zu sein. ¢ Ein dhnlicher Bruch hat sich in der Geschichte
des niederliandischen Katholizismus noch nie abgespielt, auch nicht
zu den Zeiten, als der katholische Gottesdienst nur in versteckten
Kirchen und nicht éffentlich ausgeiibt werden durfte. Deshalb muss
dies die Aufmerksamkeit des Historikers wecken. Die entscheidende
Aufgabe des historischen Handwerks liegt denn auch in der Suche

4 Die Reduzierung des Wahrheitsbegriffs auf die Entscheidungskompetenz und
damit auf den Gehorsam gegentber dem souverdnen Lehramt wird vom deutschen
Theologen Pottmeyer als das Wesensmerkmal der «neoultramontanen Ekklesiolo-
gie» bezeichnet. Dies fiihre schlussendlich zur «Ausschaltung der Geschichte und
damit aller abweichenden Modelle der Kirchenstruktur und der Kirchenleitung.,
vgl. H.J. Pottmeyer, «Ultramontanismus und Ekklesiologie», in: Stimmen der Zeit
117 (1992), Band 210, 449-463.

5 E. Troeltsch, Die Soziallehren der christlichen Kirchen und Gruppen, Tubingen
1919, 362-383.

6 Vgl. J. Becker/R. Vink, Secularisatie in Nederland, 1966-1991. De verandering van
opvattingen en enkele sociale gedragingen, Sociaal en Cultureel Planbureau, Rijs-
wijk 1994. Vgl auch den Band: J. Peters/J.A. van der Ven/L.G.M. Spruit, Kerk op de
helling. Veranderingen in katholiek Nederland en gevolgen voor de pastoraal,
Kampen 1993.



nach Antworten auf Fragen der Kontinuitdt und Diskontinuitét des
menschlichen Zusammenlebens. ?

Um von vornherein allfillige Missverstandnisse zu beseitigen,
muss ich darauf hinweisen, dass wir es hier weder mit einem speziell
niederlandischen, noch mit einem allein katholischen Phidnomen zu
tun haben. Allerdings ist diese Entwicklung in den Niederlanden am
besten zu beobachten, weil sich da die Veridnderungen am heftigsten
abgespielt haben; aber es ist ebenso eine Tatsache, dass alle Konfes-
sionen in den Niederlanden in der zweiten Hélfte des 20. Jahrhun-
derts schwierige Zeiten durchmachen. Auch international gesehen
haben zahlreiche historische und sozialwissenschaftliche Studien
uberdeutlich nachgewiesen, dass der Katholizismus in eine Krise
geraten ist, zumindest in den westlichen Gesellschaften, besonders in
den westeuropaischen Landern. 8 Das Interesse der historischen Stu-
dien richtet sich besonders in den letzten Jahren auf die Merkmale
der modernen Gesellschaft und ihre Folgen fiir die Entwicklung des
Katholizimus.

Im Vergleich mit dem umliegenden Ausland fallt auf, dass in den
Niederlanden der Konflikt zwischen Religion und Moderne vor
allem vom Katholizismus her noch wenig systematisch erforschtist. 9
Fur Deutschland kann u.a. auf die Arbeiten von Karl Gabriel, Franz
Xaver Kaufmann, Wilfried Loth und Christoph Weber hingewiesen

7 Vgl. u.a. J. Burkhardt, <Die ideologische Begrundung des neuen Katholizismus aus
der Geschichte in deutschen Texten des 19. Jahrhunderts>, in: H. Rabe/H.G. Moli-
tor/H.C. Rublack (Red.), Festgabe fiir Ernst Walter Zeeden. Zum 60. Geburtstag am
14. Mai 1976, Munster 1.W. 1976, 433-460; D.J. Tracy, «With and without the
Counter-Reformation: the Catholic Church in the Spanish-Netherlands and the
Dutch Republic, 1580-1650. A Review of the literature since 1945>, in: The
Catholic Historical Review 71 (1985), 547-575.

8 Vgl. u.a. P. Ester/L. Halman/R. de Moor, The individualizing society. Value change
in Europe and North America, Tilburg 1993; P. Zulehner/H. Denz, Wie Europa lebt
und glaubt. Europaische Wertestudie, Dusseldorf 1993.

9 Siehe vor allem: Karl Gabriel und Franz-Xaver Kaufmann (Red.), Zur Soziologie
des Katholizismus, Mainz 1980; Franz-Xaver Kaufmann, Religion und Moderni-
tat. Sozialwissenschaftliche Perspektiven, Tibingen 1989; Wilfried Loth (Red.),
Deutscher Katholizismus im Umbruch zur Moderne, Stuttgart 1991, vor allem der
Beitrag «Ultramontanismus als katholischer Fundamentalismus»> von Christoph
Weber (20-45); Urs Altermatt, Katholizismus und Moderne. Zur Sozial- und
Mentalitatsgeschichte der Schweizer Katholiken im 19. und 20. Jahrhundert,
Zurich 1989; Staf Hellemans, Strijd om de moderniteit. Sociale bewegingen en
verzuiling in Europa sinds 1800, Leuven 1990; S. Bruce (Ed.), Religion and Moder-
nization. Sociologists and Historians Debate the Secularization Thesis, Oxford
1992.

10



werden; in Belgien haben Jan Art und Staf Hellemans die notigen
Forschungen angestellt; Urs Altermatt hat den schweizerischen Ka-
tholizismus auf vielfiltige Weise widerspiegelt; in Osterreich haben
sich Ernst Hanisch und Erika Weinzierl in diese Materie vertieft; aus
dem angelsachsischen Gebiet verfliigen wir uber Arbeiten von Bill
McSweeney und Sten Bruce; und schlussendlich in Frankreich haben
sich so viele und verschiedene Autoren mit diesem Thema beschéf-
tigt, dass eine Aufzahlung zu weit fuhren wurde.

Der franzosische Historiker Emile Poulat hat sich wie kein anderer
in die traumatische Geschichte von Modernismus und Integralismus
vertieft und entwickelte sich durch seine Forschung zu einem Spe-
zialisten fur das Verhaltnis zwischen Catholicisme et modernité.
Uber diese problematische Beziehung, die er als «einen Prozess von
gegenseltiger Ausschliessung» bezeichnet, publizierte er vor kurzem
einen klarenden Artikel. Darin kommt er zum paradigmatischen
Schluss, dass «die Moderne eigentlich die einzige Umwaélzung ist, die
wirklich erfolgreich war und der ganzen Welt ihr Gesetz auferlegt hat.
Alle triumen davon und unterwerfen sich ihr. Es ist wie ein Horizont,
den wir nie uberschreiten werden. Keine Kritik, kein Misserfolg,
keine Sackgasse konnte die moderne Zeit je verhindern. Fiur die
Kirche von Rom, welche nie ein Monopol im Widerstand gegen die
moderne Zeit besass, war es eine Uberlebensfrage gegeniiber einer
tiefgreifenden Veranderung, die sie uberrumpelte, und deren Um-
fang, Entwicklung und Kraft sie nicht abschdtzen konnte.» 10 Dass
die Kontinuitat des Katholizismus hauptsachlich durch einen unab-
wendbaren Modernisierungsprozess unter Druck kam, ist meines
Wissens noch nie zuvor von einem Historiker so prdgnant ausge-
drickt worden. Deshalb ist es nutzlich und empfehlenswert, dieses
Paradigma von Modernisierung wie ein Transparent uber die Ent-
wicklungen des Katholizismus zu legen.

Wie kann diese Erkenntnis fur fiir die Geschichte des niederldn-
dischen Katholizismus in die Praxis umgesetzt werden? Ich habe
schon angedeutet, dass der niederlandische Katholizismus in der
jungsten Zeit - fur alle im In- und Ausland wahrnehmbar - ein Krise
durchmachte, die heftiger ablief als in andern Lindern. Allgemein
nimmt man an - und diese Vermutung liegt auch auf der Hand - dass

10 E. Poulat, «Catholicisme et modernité. Un procés d’exclusion mutuelle, in: Con-
cilium 244 (1992), 19-20.

11



dies mit den tiefgreifenden Verdnderungen in den sechziger Jahren
zusammenhdngt. 11 Ist das aber auch so? Oder miussen wir vielleicht
in der Geschichte weiter zurickgehen, um den Ursachen dieser Krise
auf die Spur zu kommen? Auf diese Frage kann heute keine endgiil-
tige Antwort gegeben werden; ich mochte nur die Stossrichtung
angeben. In diesem Sinn ist diese Skizzierung zugleich ein For-
schungsansatz fir die Geschichtsschreibung des niederlandischen
Katholizismus.

Auf jeden Fall stehen wir an einer Wegscheide, und dieses
Bewusstsein verstiarkt die Pflicht, von einer Kultur Rechenschaft
abzulegen, die unsere Generation scheinbar nicht mehr weitergeben
kann, jedenfalls nicht mehr so, wie es jahrhundertelang von Gene-
ration zu Generation geschah. Was kéonnte - in historischer Perspek-
tive gesehen - die Ursache sein? Kann uns ein Vergleich mit der
Entwicklung des Katholizismus in andern Landern zu mehr Einsicht
fihren? Wo bestehen Ubereinstimmungen und wo Unterschiede?
Bei welchen Punkten und Zeitabschnitten offenbaren sich die Unter-
schiede, und warum? Hinter diesen Fragen -~ die in erster Linie die
allgemeine historische Neugierde befriedigen wollen - liegt jedoch
die schon aufgeworfene existentielle Frage: ist der moderne Mensch
ausserhalb der Kirche geboren? Mit andern Worten: Es stellt sich die
Frage der primaren Uberlieferung und damit des Uberlebens einer
religiosen Kultur in einer andersdenkenden, multikulturellen Gesell-
schaft. 12

Modernisierung und Ultramontanismus

Eineinhalb Jahrhunderte scheinen eine recht lange Zeit zu sein, in
einer etwas weiteren historischen Perspektive gesehen ist es jedoch
nur eine kurze Periode. Dennoch finden wir in der ganzen Ge-
schichte keine anderen eineinhalb Jahrhunderte, worin sich weltweit

Il Vgl. W. Frijhoff, <Réflexions sur la transformation du catholicisme hollandais,
1960-1970>, Vortrag beim Symposion Le libéralisme réligieux, welches am 22. Mai
1992 an der Freien Universitat Brussel gehalten wurde.

12 G. Hofstede, Allemaal andersdenkenden. Omgaan met cultuurverschillen, Amster-
dam 1992, vor allem Kapitel 10: «Uberleben in einer multikulturellen Welt>.

12



so viel verdndert hat. Von keinem Historiker soll oder darf erwartet
werden, dass er diesen Verdnderungsprozess in seinem ganzen Um-
fang und mit all seinen Auswirkungen erfassen kann. Es bleibt ihm
kaum etwas anderes ubrig, als diesen Prozess in kleinen Happchen —
das heisst meistens nach Land und/oder nach Thema - zu untersu-
chen. Bei seinen Versuchen, die Einzelteile trotzdem in einen gros-
seren Zusammenhang einzuordnen, muss der Forscher unausweich-
lich zu einem universellen Konzept Zuflucht nehmen.

Das schon angesprochene Paradigma der Modernisierung kann
hier meiner Meinung 3 auch fur die Geschichte des niederldndischen
Katholizismus nutzliche Dienste leisten. Es wire aber voreilig, nun
schon Ergebnisse nennen zu wollen. Ich will versuchen, einen pro-
grammatischen Streifzug durch das Forschungsgebiet zu machen. Zu
Beginn missen wir uns mit einigen anderen Begriffen, welche -
neben dem der Modernisierung — in dieser Untersuchung im Mittel-
punkt stehen, naher auseinandersetzen. Zuerst erinnere ich daran,
dass der Katholizismus des 19. und 20. Jahrhunderts ein historisches
Phanomen ist, und dies bedeutet eine zeit- und ortsgebundene Spe-
zifizierung der katholischen Glaubensgemeinschaft. Weiter soll die
Entwicklung dieses historisch-spezifischen Katholizismus als eine
soziale Bewegung aufgefasst werden: die Mobilisierung von Men-
schen und Mitteln, um bestehende gesellschaftliche, politische und
kulturelle Verhdltnisse zu verandern. In der Gesellschaft sollte eine
gleichberechtigte Position angestrebt werden und eine erkennbar
eigene Stellung gegenuber den andern Gruppen der Gesellschaft
erhalten und verstiarkt werden. !4

Fur die Erforschung der katholischen Bewegung — wie wir diese
soziale Bewegung nun der Kiirze halber nennen werden - hat das
Katholische Dokumentationszentrum (KDC) viel der Zusammenar-
beit mit der sozialwissenschaftlichen Fakultit der Katholischen Uni-
versitat Nijjmegen zu verdanken. Thurlings und Schreuder haben als
Mitgrunder des KDC dafiir gesorgt, dass sich dieses Institut zu einem
fruchtbaren interdisziplinidren Ort des Austauschs zwischen histori-
schen und sozialen Wissenschaften entwickelt hat. In dieser

13 H. van der Loo/W. van Reijnen, Paradoxen van modernisering. Een sociaal-
wetenschappelijke benadering, Muiderberg 1990.

14 Vgl. O. Schreuder, Sociale bewegingen. Een systematische inleiding. Sociologische
Monografieén, Deventer 1981.

13



Schmiede sind inzwischen einige Studien mit neuen Resultaten zur
katholischen Bewegung entstanden, die Untersuchung von Ed Si-
mons und Lodewijk Winkeler uber die Rolle der Intellektuellen in
der Entwicklung des niederlandischen Katholizismus, die Studie von
Ton Duffhues tuber das Schicksal der katholischen Bewegung in
Arnhem, die Analyse des landesweiten Netzwerks der katholischen
Organisationen und ihrer Leiter. Ausserdem wird das Modell der
sozialen Bewegung auch bei etlichen Projekten, die noch laufen,
angewandt. 13

Weil die eingeschlagene Vorgehensweise nicht nur in methodi-
scher, sondern auch in inhaltlicher Hinsicht gute Resultate liefert,
lohnt es sich, sie weiterzuverfolgen. Dabei verdienen drei Begriffe
besondere Aufmerksamkeit, welche zum Teil schon in den Titeln der
genannten Studien aufgetaucht sind: Generationen, Denkmuster,
und Finanzen. Kernbegriff dieses Trios ist der Begriff der Genera-
tion. Weil eine Kultur - also auch der Katholizismus - nicht im
luftleeren Raum steht, sondern von einer Generation auf die andere
ubertragen wird und deshalb in hohem Masse historisch bestimmt
ist, 16 ist es in der historischen Forschung wichtig, auf den Genera-
tionenfaktor zu achten, um den Verlauf von Verdnderungsprozessen
aufzuspuren. Dabei geht es sowohl um Individuen, welche eine fiih-
rende Rolle gespielt haben, wie auch um Personengruppen, die den
Entwicklungen ihren Stempel aufgedrickt haben. Um effizient han-
deln zu konnen, 1st es fur diese Gruppen wichtig, sich in Institutionen
oder Netzwerken zu organisieren.

Der niederlandische Katholizismus als soziale Bewegung ist das
Produkt von zwe1r Komponenten: der nationalen und der kirchli-
chen. Wenden wir uns zuerst der nationalen Komponente zu. Der
Katholizismus ist in mehrfachem Sinn ein Teil der Reformation. Die

15 T. Dufthues/A. Felling/J.Roes, Bewegende patronen. Een analyse van het landelijk
netwerk van katholieke organisaties en bestuurders, 1945-1980, Baarn 1985; E.
Simons/L. Winkeler, Het verraad der clercken. Intellectuelen en hun rol in de
ontwikkelingen van het Nederlandse katholicisme na 1945, Baarn 1987; T. Duff-
hues, Generaties en patronen. De katholieke beweging te Arnhem in de 19e en 20ste
eeuw, Baarn 1991.

16 G. Hofstede, Gevolgen van het Nederlanderschap. Gezondheid, recht en economie,
Antrittsrede zur Professur in vergleichenden Kulturstudien von Organisationen
und der ausserordentlichen Professur in internationalem Management, beide an der
Fakultit fur Wirtschaftswissenschaften an der Reichsuniversitat Limburg, 1987,
4-5.

14



Geschichte des Katholizismus ist denn auch nicht einfach seine Ver-
gangenheit, sondern der Katholizismus ist so durch seine geschicht-
lichen Umstidnde gepragt, dass er nicht ohne sie verstanden werden
kann. 17 Es ist kein Zufall, dass sich die Reformation gerade in den
Niederlanden so fruh und so stark verbreitet hat. Dass der nieder-
landische Staat wohl eine 6ffentliche Kirche, aber keine Staatskirche
gekannt hat, nicht eine klassische Volkskirche, sondern mehrere
Volkskirchen nebeneinander, eine jede mit ithren Kirchengéngern in
einer multikonfessionellen Gesellschaft mit einem zwar primitiven,
aber doch praktischen Zuschnitt, hatte fiir die gleichzeitige Entwick-
lung einer nationalen Kultur eine fundamentale Bedeutung.

Ist diese relativ friedliche Koexistenz nicht ein Aspekt der natio-
nalen Kultur? Anders gefragt: Ist die nationale Kultur der Nieder-
lande als Summe der konfessionellen Teile bereits in threm Ursprung
nicht vermischter als es die einzelnen Teile wahr haben wollen? 18
Fur G. Hofstede, der in den letzten Jahren vergleichende Studien
zwischen verschiedenen Nationen anstellte, ist es nicht verwunder-
lich, dass die Zugehorigkeit zu den Niederlanden auch Folgen fiir das
«Katholischsein» hatte. 19 Nach Hofstede lasst sich die nationale Kul-
tur der Niederlande im allgemeinen durch eine bemerkenswerte
Zweiteilung charaktierisieren: einerseits besteht ein Hang zum Indi-
viduellen und andererseits eine starke Neigung, fur einander zu sor-
gen, was als feminine Ausrichtung gedeutet wird. Wir durfen anneh-
men, dass diese Gegensatze einer auffallenden Freiheitsliebe versus
eines ebenfalls auffallenden Gleichheitsbedurfnisses auch in der
katholischen Bewegung weiterwirkten.

Im Unterschied zur nationalen Komponente fillt das kirchliche
Gegenstiick viel starker auf. Dies ist nicht verwunderlich, weil die
Katholiken - auch wenn sie sich bewusst oder unbewusst als Nie-
derlander fiihlten - in einer Umgebung, wo sie seit Jahrhunderten auf
Grund ihrer Konfession zu Burgern zweiter Klasse degradiert waren,
viel zu kompensieren hatten. Als Romische, wie sie von den prote-

17 B. McSweeney, Roman Catholicism. The Search for Relevance, Oxford 1980,
30.

I8 Vgl. J. Spaans, Haarlem na de Reformatie. Stedelijke cultuur en kerkelijk leven,
1577-1620, s-Gravenhage 1989, 232-238. Wie iberraschend anders die «Kirchen-
geschichte» bei einer Veranderung der Blickrichtung - von der Gesellschaft auf die
Kirche zu blicken und nicht umgekehrt — aussieht, beweist diese Dissertation.

19 Hofstede, Gevolgen van het Nederlanderschap, 9.

15



stantischen Geusen genannt wurden, hatten sie eine durch die
Geschichte bestimmte ambivalente Beziehung zu ihrem Vater-
land. 20 Dieser Dualismus nahm im Lauf des 19. Jahrhunderts im-
mer scharfere Formen an, weil auf der einen Seite der Nationalismus
immer starker wurde, und die romisch-katholische Kirche auf der
anderen Seite mit ithren verstarkten iibernationalen Ansprichen rea-
gierte.

Historiker und Theologen vertiefen sich schon seit Jahrzehnten in
die Urspriinge und Merkmale des «ultramontanen Katholizis-
mus»,2! dem Nenner, worunter diese tiefe Verdnderung der ro-
misch-katholischen Kirche im 19. Jahrhundert allgemein zusam-
mengefasst wird. In seinem Ursprung ist der Ultramontanismus ein
durchaus paradoxes Phanomen: nicht nur weil er eine internationale
Erscheinung mit nationalen Eigenschaften ist, sondern viel eher, weil
er von unten entstanden i1st und nicht — wie man spontan denken
konnte - in Rom ausgeheckt und von oben auferlegt wurde. Erst als
der Ultramontanismus seinen kirchenpolitischen Wert bewiesen
hatte, adoptierte ithn der Vatikan und wandte ihn anschliessend mit
viel Erfolg als iibernationale, typisch rémisch-katholische Strategie
an. ‘

Dieses Paradox wurde noch weiter ausgebaut, indem sich die
Ultramontanen 1im Streit gegen die moderne Zeit mit Erfolg moder-
ner Mittel bedienten. Auf die Herausforderungen der modernen Zeit
reagierte der Ultramontanismus ndmlich mit einer dreifachen, mo-
dernen Antwort: 1) Das Streben nach Disziplinierung aller Katholi-
ken, von den Bischofen bis zu den normalen Glaubigen, 2) die Beto-

20 Vgl. J.A. Bornewasser, <De Nederlandse katholieken en hun negentiende-eeuwse
vaderland», in: ders., Kerkelijk verleden in een wereldlijke context, Historische
opstellen, gebundeld en aangeboden aan de schrijver bij zijn afscheid als hoogleraar
aan de Theologische Faculteit Tilburg, Amsterdam 1989, 262-283. Dieser Artikel
erschien zuvor im Themaheft «Staatsbildung von Belgien und den Niederlanden im
19. Jahrhundert» der Tijdschrift voor Geschiedenis 95 (1982), 577-604; P. Raedts,
«Katholieken op zoek naar een Nederlandse identiteit 1814-1989», in: Bijdragen en
Mededelingen betreffende de Geschiedenis der Nederlanden 107 (1992), 713-725;
J. Bank, Het roemrijk vaderland. Cultureel nationalisme in Nederland in de negen-
tiende eeuw, ’s-Gravenhage 1990.

21 Genauer betrachten einige Autoren den Ultramontanismus des 19. Jahrhunderts
als Neoultramontanismus. Vgl. z.B. J. Roegiers, «Van Unigenitus (1713) tot Mirari
vos (1832): Noord- en Zuidnederlandse katholieken tussen jansenisme en ultra-
monianisme», in: Trajecta. Tijdschrift voor de geschiedenis van het katholiek leven
in de Nederlanden 1 (1992), 49-66.; H.J. Pottmeyer, «Ultramontanismus und
Ekklesiologie», 451-463.

16



nung der souveranen Macht der Hierarchie, welche ihre Rechte aus
der Tradition ableitet und 3) die systematische Beeinflussung und
Kontrolle des tiglichen Lebens durch die bewusste Forderung der
Frommigkeit und verschiedener Praktiken. 22 Es 1st kein Zufall, dass
dieses ultramontane Kirchenmodell gerade mit dem modernen
Staatsmodell des 19. Jahrhunderts, das auf der Ideologie der Souve-
ranitdt, der Zentralgewalt und einer burokratischen Verwaltung
basiert, auftillig iibereinstimmt. Pottmeyer charakterisiert den Ul-
tramontanismus knapp wie folgt: «An die Stelle des Communio-
Modells tritt das Modell des modernen Obrigkeitsstaates. Die Ana-
logie wird ausdriicklich bejaht.» 23 Dieses ultramontane Kirchenmo-
dell konkurrierte zielbewusst mit dem modernen Staat indem es die
breiten Massen zu mobilisieren und so die verlorene Machtsbasis in
der Gesellschaft zuruckzuerobern versuchte.

Es bestand aber noch ein grosser Unterschied zwischen dem Auf-
stellen der ultramontanen Ziele und ihrer Verwirklichung. Als Mu-
ster sind sie im Katholizismus aller westeuropdischer Lander im 19.
und 20. Jahrhundert zu erkennen, aber die Entwicklung und Reali-
siserung ist je nach Land verschieden. Die katholische Bewegung
beinhaltete im Wesen ein in sich abgeschlossenes Programm. Die
Verwirklichung aber hing von den historischen Umstanden ab. Ide-
altypisch lassen sich drei Entwicklungsphasen oder -stadien unter-
scheiden: Ultramontanismus, Klerikalismus und Pastoralisierung
und Herdenbildung oder Gregalisierung24. Das Ganze ist ein kumu-
lativer Verdichtungsprozess, wobeil in der einen Phase die Voraus-
setzungen fur die Realisierung der Ziele in der folgenden Phase
geschaffen werden.

Die Phasen sind in unserem Konzept mit den schon genannten
Generationen-Faktoren verbunden: von 1840 bis 1880 die Phase des
Ultramontanismus, von 1870 bis 1910 jene von Klerikalismus und
Pastoralisierung, und von 1900 bis 1940 die Herdenbildung. Die

22 K.Gabriel, <Die neuzeitliche Gesellschaftsentwicklung und der Katholizismus als
Sozialform der Christentumsgeschichte», in: K. Gabriel/F. X.Kaufmann (Red.), Zur
Soziologie des Katholizismus, Mainz 1980, 201-225.

23 Pottmever, (Ultramontanismus und Ekklesiologie», 460.

24 Der Begriff Gregalisierung (abgeleitet von grex = die Herde und dem Adjektiv
gregalis =zur Herde gehorend und so der Komplementarbegriff zu Pastoralisierung)
ware in der internationalen Diskussion dem Begriff « Herdenbildung» eigentlich
vorzuziehen, wurde in diesem Artikel jedoch aus Grinden der Verstindlichkeit
vermieden.

17



verschiedenen Phasen uberlappen sich um jeweils zehn Jahre. Diese
Schwalbenschwinze entstehen aus der Annahme, dass die jeweiligen
Generationen zwar die ublichen dreissig Jahre umfassen, aber dass
sie ineinander uibergehen.

Der rote Faden im Programm der katholischen Bewegung war die
allesbeherrschende Forderung nach Einheit und Folgsamkeit, Auto-
ritit und Gehorsam, verbunden mit der Neuscholastik als einem
straffen ideologischen Fundament. Pluriformitat war fur dieses
ultramontane Kirchenmodell etwas aus dem Reich des Bosen, und
far laue oder liberale Katholiken war in diesem Katholizimus kein
Platz mehr, sie wurden an den Rand des Glaubens gedrangt. 25 Dass
der Ultramontismus auch in den Niederlanden eher von unten ini-
tilert wurde und nicht eine durch die kirchliche Hierarchie aufge-
zwungene und gesteuerte Bewegung war, beweist das Auftreten der
Suaven, 3000 niederldndischer Soldaten, die sich in den 1860er
Jahren freiwillig gemeldet haben, um fir den Kirchenstaat des Pap-
stes zu kampfen. Nicht nur durch ihren uberproportionalen Einsatz
bei der Verteidigung des papstlichen Kirchenstaates, sondern auch
durch ihre Vorbildfunktion regten diese freiwilligen Papstsoldaten
wahrend Jahrzehnten die Phantasie des romischen Katholizismus in
den Niederlanden an, nicht immer zur ungeteilten Zufriedenheit der
Bischofe.

In diesem Zusammenhang muss ich vor einer allzu simplifizieren-
den Vorstellung der romischen Befehlsstruktur von oben nach unten
warnen. So ultramontan die niederldndischen Bischofe im Prinzip
auch waren, bedeutete dies noch lange nicht, dass sie in der Praxis
immer alles, was von Rom kam, kritiklos umsetzten. Vor Initiativen,
die Geld kosteten und/oder ihre didzesane Autonomie in Gefahr
bringen konnten, waren sie immer auf der Hut, ob diese nun von
oben oder von unten kamen. 26 Auch fiir das katholische Alltagsleben

25 P. de Coninck, ««De katholieken in Nederland in 1874». Over een geruchtmakend
Gids-artikel>, in: Documentatieblad voor de Nederlandse Kerkgeschiedenis na
1800 39 (1993), 1-22.

26 Hans de Valk, der wie kaum jemand die romischen Dokumente kennt, hat schon in
verschiedenen Aufsatzen darauf hingewiesen, dass die niederlindischen Bischofe
gegeniiber Rom sehr eigensinnig handeln konnten. Er setzt sich im besonderen mit
der nicht einfachen Beziehung zwischen dem Heiligen Stuhl und der niederlandi-
schen Kirchenprovinz zwischen 1853 und 1908 auseinander. Vgl. J.P. de Valk,
«<Meer Hollands dan paaps? De Nederlandse kerkprovincie en «Rome» in de
tweede helft van de negentiende eeuw>, in: Archief voor de Geschiedenis van de

18



trifft der Grundsatz zu, dass die nichst hohere Gewalt den grossten
Widerstand hervorruft, weil man davon die Folgen am starksten am
eigenen Leibe erfiahrt; anders ausgedruckt, fur die gewohnlichen
Katholiken - Priester, Ordensleute oder Laien — hatte das Auftreten
des Bischofs, des Hausoberen oder Pfarrers in der Regel grossere
Auswirkungen als die Papstgewalt im fernen Rom.

Die Jahrzehnte vor und nach 1900 waren fiir die Entwicklung der
katholischen Bewegung in den Niederlanden von entscheidender
Bedeutung. Dies ist vor allem eine Folge eines Modernisierungsschu-
bes, der genau zu dieser Zeit die niederlandische Gesellschaft erfas-
ste. Auf der nationalen Modernisierungsagenda standen drei Pro-
bleme im Zentrum: der Schulstreit, die soziale Frage und die Dis-
kussion um die Ausweitung des Wahlrechts. Dabei ging es nicht nur
um zufillige Probleme mit zeitgebundenem Charakter, sondern viel
eher um Kerngebiete der Modernisierung, namlich: Rationalisie-
rung, gesellschaftliche Differenzierung und Wohlfahrt sowie Demo-
kratisierung und Ausweitung der politischen Macht. Fur die katho-
lische Bewegung war es ausserordentlich wichtig, dass sie von Anfang
an bei der Losung dieser Probleme eine aktive Rolle spielen konnte.
Nach meiner Uberzeugung liegt hier die Antwort auf die Frage,
warum die Moderne im niederldndischen Katholizismus andere
Auswirkungen hatte als anderswo.

Katholieke Kerk in Nederland 27 (1985), 140-156; H. de Valk, «From Shepherd to
King. Changes in the Image and the Position of the Papacy Among the Dutch
Catholics in the Nineteenth Century», in: P. van Kessel (Hg.), The Power of Ima-
gery. Essays on Rome, Italy and Imagination, Rom 1992, 231-246, 324-328.
Andere Beispiele zeigen, wie die Bischofe die Grundung des niederlandischen Kol-
legiums in Rom hinausgezogert haben und auch die Einfuhrung der Katholischen
Aktion zuerst auf die lange Bank geschoben haben, vgl. M.Muskens, Op bedevaart,
voor studie, voor overleg in Rome. Een geschiedenis, een uitnodiging, Rom 1988,
zweite erweiterte Ausgabe, 231-243; P. de Haan, Van volgzame elitestrijder tot
kritische gelovige. Geschiedenis van de Katholieke Actie in Nederland (1934-1966),
Nijmegen 1994, 27-51. Fur die Katholische Universitit Nijmegen ist es nicht
unwichtig zu wissen, dass die Bischofe - indem sie sich auf die niederlandische
Gesetzgebung berufen haben - dafiir gesorgt haben, dass der Einfluss des Vatikans
auf ein kanonisches Minimum beschrankt blieb. Vgl. «Stukken betreffende de
oprichting van de Katholieke Universiteit te Nijmegen, 1923-1924», in: J.P. de
Valk, Beschrijving van een aantal stukken afkomstig van mgr. dr. B.J. Eras (1876~
1952), procurator van het Nederlands episcopaat te Rome (1908-1949) en rector
van het Pontificio Collegio Olandese (1931-1952), Rom 1994, 14, Inv.nr. 71 (Die
Informationen stammen vom Bearbeiter dieses Inventars).

19



Drei Faktoren haben dabei eine Rolle gespielt: 1. Weil die Moder-
nisiserungsphase verspatet begann, konnten die Katholiken von
Anfang an mitmachen. 2. Wegen ithrem im Vergleich zu Deutsch-
land, Belgien, Osterreich und der Schweiz grossen Riickstand hatten
die Katholiken in den Niederlanden wenig zu verlieren, aber viel zu
gewinnen, weshalb sich der lang aufgestaute Ruckstand umso starker
auf die Modernisierung auswirkte. 3. Ausserdem konnte sich der
niederlandische Katholizismus in einer dynamischen Dialektik mit
vergleichbaren Bewegungen, vor allem jener der orthodoxen Refor-
mierten und den Sozialisten, entwickeln. Diese forderten die Katho-
liken heraus, ihrem Vorbild zu folgen.

Bis dahin war der deutsche Katholizismus fiir die katholische
Bewegung in den Niederlanden das wichtigste Vorbild gewesen. Die
deutschen Katholiken hatten aus historischen Griinden (Kultur-
kampf) gegentiber der Modernisierung hauptsachlich eine re-aktive
Haltung eingenommen. Unter anderem durch die Phasenverschie-
bung konnten die niederldndischen Katholiken jedoch eine aktive
Rolle spielen. Vor allem in Abraham Kuyper, dem Fihrer der ortho-
doxen Reformierten, — der vielseitigsten und kreativsten Figur auf
politischem und kirchlichem Gebiet zu dieser Zeit — hatten die
Katholiken ein inspirierendes Vorbild, wie sie mit ihrer Bewegung an
der Modernisierung teilnehmen konnten und zugleich auch die Sou-
verdnitidt im eigenen Milieu behalten konnten.27 Seiner Mobilisie-
rungsarbeit ist es zu einem grossen Teil zu verdanken, dass sich die
Niederlande am Ende des letzten Jahrhunderts zu einer Art kultu-
rellem Bundesstaates entwickelt hatten.

In dieser Periode wurde das Fundament fur das, was zum politi-
schen, sozialen und kulturellen Merkmal der Niederlande des
20. Jahrhunderts wurde, gelegt und was spdter den Stempel der
«Versaulung» erhielt. Unter anderem durch das Zutun von Abra-
ham Kuyper, dem ideologischen Schwergewicht, entwickelten die
Katholiken eine neue Beziehung zu ihrem Vaterland. Die Integration
in eine nationale Kultur erhielt mehr Bedeutung, wie dies in einem
neuen Begriff deutlich wurde: «katholische Niederlande», wenn
auch zuerst noch in der lateinischen Version «Neerlandia Catholi-

27 P. van Rooden, <De nagalm van Dordt», in: NRC Handelsblad, Zaterdags Bijvoeg-
sel, 5. Jum 1993,

20



ca».28 Mit einer Entschuldigung fur den anachronistischen Ge-
brauch dieses Begriffs konnen wir festhalten, dass die Versaulung als
Form einer beherrschten oder partiellen Modernisierung eine erfolg-
reiche Strategie gewesen zu sein schien, die fur die allmahliche
Transformation der niederlandischen Gesellschaft von entscheiden-
der Bedeutung war. Die katholische Bewegung konnte also von den
Vorteilen der Modernisierung Gebrauch machen und zugleich deren
Nachteile bekdmpfen.

Klerikalismus und Pastoralisierung

Inzwischen befinden wir uns mitten in der zweiten Phase der katho-
lischen Bewegung: der Periode von Klerikalismus und Pastoralisie-
rung am Ende des 19. und zu Beginn des 20. Jahrhunderts. Infolge
des sozial-kulturellen Riickstandes der Katholiken stand fur die Eli-
te, welche fur das Gelingen einer sozialen Bewegung unverzichtbar
1st, in dieser Phase eigentlich nur Priester zur Verfugung. Fur den
weiteren Verlauf der Bewegung war es aber von sehr grosser Bedeu-
tung, dass genau sie auf diesem Schnittpunkt der Modernisierung
mehr oder weniger das Monopol der Fithrungskréifte besassen. Das
ist Grund genug, um uns kurz dem Klerus zuzuwenden, umso mehr
als sich in dieser Phase ein Unterschied in der Entwicklung des
Katholizismus in den Niederlanden und anderswo abzuzeichnen
begann. Dieser Unterschied ist sowohl eine Folge der sozialen Rolle
des Klerus wie auch seiner Ausbildung.

Da diese klerikale Elite keine naturliche Nachkommenschaft hat-
te, war sie als Organisation vollstandig auf kiinstlichen Nachwuchs
angewiesen. Vor 1800 bestand in den Niederlanden keine einzige
Priesterausbildungsstiatte. Priesteramtskandidaten erhielten ihre
Ausbildung im Ausland, vor allem in Belgien und Deutschland. Das
hatte zwar seine Nachteile, hatte aber auch den grossen Vorteil, dass

28 Neerlandia Catholica of het Katholieke Nederland. Ter herinnering aan het gouden
priesterfeest van Z.H. Paus Leo XIII, Utrecht 1888 (lateinischer und niederlandi-
scher Text); J.A. Loeff, u.a. (Red.), Het Katholiek Nederland 1813-1913. Ter blijde
herinnering aan het eerste eeuwfeest onzer nationale onafthankelijkheid, 2 Bande,
Niymegen 1913,

21



die Priester in ihrer Ausbildung eine internationale Ausrichtung
erhielten. Nach 1800 veranderte sich diese Situation durch die Grun-
dung von diversen Seminarien, welche zur Wiege der spateren dioze-
sanen Priesterseminarien wurden.2% Diese Entwicklung bewirkte,
dass sich die Elite des niederldndischen Katholizismus immer mehr
nach innen wandte. Vor allem konnte sich dadurch der didézesane
Partikularismus voll entfalten, was sich in einer fir jedes Bistum
besonderen Spiritualitdt oder «esprit de corps» dusserte.

Nach dem grossen Zustrom zu schliessen, den die Seminarien zu
verzeichnen hatten, ging von der Priesterschaft eine grosse Anzie-
hungskraft aus. Dafiir gibt es verschiedene Erklarungen. Wichtig war
wohl, dass die Seminarausbildung fir katholische Knaben lange Zeit
die einzige Moglichkeit war, um weiter zur Schule zu gehen und zu
studieren. Weiter genoss das geistliche Amt im katholischen Milieu
grosses Ansehen, nicht zuletzt weil es eine aktive und leitende Rolle
in der katholischen Bewegung garantierte. Auf diese Rolle wurden
die Priester denn auch zielgerichtet vorbereitet. Der niederlandische
Klerus blieb aber trotzdem sehr stark mit dem Volk verbunden. Um
spater vom Volk als Fuhrer akzeptiert zu werden, mussten die
zukunftigen Priester unter anderem eine Anstandsausbildung uber
sich ergehen lassen, wobei vor allem das legendéire Anstandsbiichlein
von Rektor Diepen, dem spidteren Bischof von ’s-Hertogenbosch,
gute Dienste erwies.30 In dem Masse, wie die Kultivierung der
zukinftigen Priester gelang, fanden sie bei den Laien als «feine
Herren» Gefallen.

Die Seminarausbildung war ein vollstdndig geschlossenes System,
das —1im wortlichen und iibertragenen Sinne — in die Geheimnisse der
Priesterschaft einweihte. Wissenschaftlich und kulturell lag das Ni-
veau lange Zeit tiefer als in andern Landern, und deshalb geniigte
diese Ausbildung den Anforderungen von Rom nicht. Dieser Mangel
wurde jedoch durch eine griindliche Schulung in den Eigenschaften
und Tugenden, die ein zukunftiger Priester besitzen musste, reichlich
kompensiert: Frommigkeit, Demut und vor allem absoluten Gehor-
sam.

29 Vgl. G. Abbink, «<De priester binnen de eigen evolutie van de Kerk in Nederland», in:
Tijdschrift voor Theologie 5 (1965), 237-258.

30 AF, Diepen, De wellevendheid. Handboek ten gebruike van R.K. seminarién,
kweekscholen en pensionaten, van ouders en opvoeders, Vrij naar het Duitsch van
mgr. J.B. Krier, directeur van het Bischoppelijk Konvikt te Luxemburg, 's-Herto-
genbosch 1928, elfde druk.

22



Voraussetzung fur den Erfolg des hierarchischen Biirokratisie-
rungsprozesses, worin der zukunftige Priester funktionieren musste,
war die institutionelle Trennung von Person und Amt. In diesem
Punkt waren die totalitiren Anforderungen des ultramontanen Ka-
tholizismus unerbittlich. 3! Die ganze Ausbildung stand im Zeichen
des Anlernens einer professionellen Disziplin, wodurch der Priester
erzogen wurde, vollstindig «ad nutum» des Bischofs zu sein. Auf
seinen Wink hin musste er jeden Auftrag ohne Fragen und Murren
ausfuhren, wobei dies vor allem fur das Einverstindnis bei Ernen-
nungen galt. Als Beamte der Hierarchie mussten sie damit rechnen,
dass sie jederzeit und ungefragt versetzt werden konnten, auch in
Fillen von deutlichen Irrtiimern oder offensichtlicher Willkur.

Herinnering aan de H. Missie van
5—15 Aug. 1934 in de St. Martinus-
parochie te Arnhem
bij gelegenheid van het 40 jarig
priesterjubileum van Pastoor
W. G. A. H. van Berkel

Christus, Koning in onze parochie
Christus, Koning in onze gezinnen
Cnhristus, Koning in onze zielen

Vor- und Riuckseite des Gedenkbildchens von Pfarrer W.G.A.H. van Berkel als Erin-
nerung an die Volksmission 1934 in seiner Pfarrei in Arnhem, das er zu seinem
40-jahringen-Priesterjubilaum drucken liess. (KDC & KLIB, Nijmegen)

31 E. Drewermann, Kleriker. Psychogramm eines Ideals, Olten/Freiburg i.Br. 31990,
83-268.

23



Fur Psychologen eroffnet sich hier ein interessantes Forschungs-
feld, namlich zu untersuchen wie die Priester ihre Position der tota-
len Abhédngigkeit und Unterworfenheit kompensierten oder, wenn
man es freundlicher ausdrucken will, durch Formen von klerikaler
Alleinherrschaft sublimierten. Diese grenzte an das Unglaubliche
und verleitete auch ziemlich viele Katholiken zum Unglauben. Die
Priester litten eher an hierarchischem Hochmut als an klerikaler
Hohenangst: Das Gedenkbildchen, welches der Pfarrer der Martins-
pfarrei in Arnhem zu seinem vierzigjdhrigen Priesterjubilaum
drucken liess und zugleich mit Pfarreiexerzitien kombinierte, ist
dafiir ein gutes Beispiel. Blasfemisch den real existierenden Katho-
lizismus reprasentierend thront der Pfarrer als der neue Christus
oberhalb seiner Kirche, wenn auch sein Reich Gottes nicht uber die
Pfarreigrenzen hinaus reichte.

So symptomatisch solche Entgleisungen auch sind, wére es eine
grobe Verzerrung, wenn wir diesen einzelnen Pfarrer als Prototyp des
modernen Priesters um 1900 auffithren. Alphons Ariéns und Hen-
drik Roes waren zwel andere Priester, die beide auf eigene Weise
moderne Mittel gebrauchten, um die Folgen der Moderne nicht zu
bekampfen, sondern sie zu beherrschen. Sie stehen beispielhaft fur
eine ganz neue Generation von Priestern, die im Rahmen der Moder-
nisierung im geistlichen Amt nach einer sinnvollen Verbindung zwi-
schen Berufung und Beruf gesucht haben.

Bekannt wurde Hendrik Roes (1864-1941) als der Pfarrer, der bei
den Bauern den Kunstdunger einfithrte. Unter seinem programma-
tischen Motto «Ruhe rostet» machte Pfarrer Roes diese agrarische
Pionierarbeit zu seinem Lebenswerk. Wahrend Jahrzehnten war er
zudem Herausgeber ecines Wochenblattes fiir den Landbau und
publizierte diverse Biicher tiber den Nutzen von Kunstdiinger mit
bemerkenswerten Auflagen. Wozu diese pastorale (im doppelten
Sinne!) Arbeit? Er gebrauchte die Modernisierung aus dem einfachen
pastoralen Grund, dass er die Existenzmoglichkeiten der Bauern in
seiner Region verbessern wollte, sodass junge Bauern nicht in die
Stadte ziehen mussten, um dort Arbeit zu suchen und dadurch in
Gefahr gerieten, den Glauben zu verlieren.

Als Gegenstiick stellt Alphons Ariéns (1860-1928) den Prototyp
des modernen Priesters in einer urbanen und industriellen Umge-
bung dar. Mehr als jeder andere Priester in den Niederlanden darf
Ariéns als der Anfuhrer der katholischen Bewegung gelten. Er war

24



nicht nur Begrinder der katholischen Gewerkschaften in den Nie-
derlanden und dadurch auch des ganzen weitverzweigten Systems
von katholischen Standes- und Fachorganisationen. Durch seine
exemplarische Amtsauffassung war er auch ein Modellpriester des
20. Jahrhunderts. Ariéns war ubrigens kein Ideologe des Formats
eines Abraham Kuyper und sicher auch nicht seines Lehrmeisters
Herman Schaepman. Er war vor allem ein praktischer, sozial enga-
gierter Priester, der seinen Glaubensgenossen als Hirt dienen wollte.
Beinahe alles, was er zustande brachte, stammte aus der Schule des
Lebens. So hat er sich die Funktion des «geistlichen Beraters» nicht
ausgedacht, hat sie aber 1n der alltaglichen Praxis eines Geistlichen
als Berater vorgelebt.

Auf diese Weise hat Ariéns eine neue Funktion ins Leben gerufen,
die sich schon in kurzer Zeit in der pastoralen Praxis durchsetzte. Im
Vergleich mit anderen Landern war der Geistliche als Berater der
katholischen Bewegung eine einzigartige Erfindung, welche auf
ebenso pragmatische wie auch effiziente Weise die Moglichkeit bot,
pastorale Paradoxa, welche sich mit der Modernisierung ergaben, zu
uberbrucken. Ohne dass die Priester direkt die zu griindenden Orga-
nisationen fihren mussten und auch fir den allfalligen Misserfolg
verantwortlich waren - nicht zuletzt in finanzieller Hinsicht - konn-
ten sie die katholische Bewegung nicht nur in die gewunschten kirch-
lichen Bahnen lenken, sondern blieben — wie es sich fiir gute Hirten
geziemt — in der Nihe der Herde und konnten so die Bedurfnisse
threr Schafchen befriedigen. Dieses Instrument bewahrte sich so gut,
dass Aengenent — der spatere Bischof von Haarlem und damals noch
Seminarprofessor fiir katholische Soziologie — davon trdumte, Uber
genug Priester zu verfiigen, um jede Familie mit einem geistlichen
Berater auszustatten. In all seiner Naivitat enthullt dieser Traum die
Erwartungen in Bezug auf den modernen Pfarrer: als geistlicher
Berater konnte er alles kontrollieren und dafir sorgen, dass sich die
Herde gut entwickelte, ohne dass er die Rolle eines Hirtenhundes
spielen musste.

Kaplan Ariéns und Pfarrer Roes sind Prototypen von Priestern,
welche mit modernen Mitteln eine Herde formten. Aus ihrer Berufs-
auffassung und -austibung ldsst sich die besondere Ausgestaltung des
Rollenverhaltens von Hirt und Herde ablesen, die auf eine tiefgrei-
fende Verdnderung der traditionellen Funktion des Seelsorgers hin-
weist. Als solche sind sie Beispiele in einem Pastoralisierungsprozess,

23



welcher analog zu anderen Berufsveranderungen als klerikale Pro-
toprofessionalisierung angesehen werden kann. 32

Herdenbildung und Uniformitat

Diese neue Berufsauffassung des Seelsorgers fiel nicht einfach so vom
Himmel und war ebenso wenig typisch niederlindisch. Am Ende des
19.Jahrhunderts stieg in Zeitschriften, Buichern, Erinnerungsschrif-
ten und Heiligenbildchen das Interesse am «Pastor bonus».33 Wis-
senschaftlich nahrte die Pastoraltheologie, die zur selben Zeit wieder
mehr ins Rampenlicht ruckte, dieses Interesse zusatzlich.34 Die
Pastoraltheologie als solche ist ein relativ junges Fach der Theologie.
Von biblischen Metaphern des Communiomodells der Kirche aus-
gehend wurden der Hirte und die Herde im Rahmen der katholi-
schen Bewegung zu einem Konzept, das in der sozialen Wirklichkeit
erprobt werden sollte. Deshalb ist es nicht erstaunlich, dass man auf
Grund dieses Konzepts danach strebte, die optimale Herde zu for-
men, zu fithren und zu beschiitzen. Erstaunlich ist nur, dass dieses
Bestreben in den Niederlanden so auffallend gut gelungen ist. Mit
welchen Mitteln gelang dies und unter welchen Umstanden? Welche
Effekte hat dieser Erfolg kurz- und langfristig ausgelost, sowohl fur
die Herde, wie auch fur den Hirten?

Die systematische Mobilisierung der katholischen Bevolkerung
ging Hand in Hand mit dem Durchsetzen einer straffen Disziplin
beim Kirchenvolk. Je erfolgreicher sich die katholische Bewegung

32 Fur einen Vergleich mit der Medikalisierung als einer Form der Protoprofessiona-
lisierung des Arztberufs siche: A. de Swaan, De mens is de mens een zorg, Opstellen
1971-1981, Amsterdam 1983, zweite durchgesehene Auflage, 202-220.

33 Siehe Spezialheft aus Anlass des 100. Grindungstages der Trierer Theologische
Zeitschrift 100 (1991), Nr. 4, welche urspriinglich unter dem Titel Pastor Bonus
erschien; u.a. die Beitrage von H. Feilzer, <Das «Pastor-Bonus»-Motiv in Kirche
und Pastoraltheologie«, 243-259 und W. Lentzen-Deis, «Der «pastor bonus» und
die kirchlichen «pastores»», 276-288.

34 Im Rahmen des aufgeklarten Katholizismus ist die Pastoraltheologie in der zweiten
Halfte des 18. Jahrhunderts entstanden, um den gesellschaftlichen Nutzen der
katholischen Kirche zu lehren. Im ganz anderen Kontext des ultramontanen Katho-
lizismus am Ende des 19. Jahrhunderts legte sie die Grundlage fiir ein neues pro-
fessionelles Seelsorgerkonzept.

26



entwickelte, desto mehr konkurrierten verschiedene Interessen mit-
einander und umso mehr musste die oft nur brichige Einheit
beschiitzt werden. In beiderleir Hinsicht war der Einsatz der Priester
unverzichtbar. Sie waren uberall dabei, ungefragt oder gefragt, vom
Priesterchor bis zum Parlament, um zwei Extreme zu nennen, und
be1 allem, was dazwischen lag: Presse, soziale Bewegung, Unter-
richtswesen, Jugendarbeit und natiirlich jede Art von Apostolat und
Seelsorge. Den Priestern stand ein ganzes Arsenal an Mitteln zur
Verfiigung, um ihre sowohl motivierende und zugleich kontrollie-
rende Aufgabe zu erflllen. Zu ihren Pflichten gehorte es, standig das
kirchliche Mitmachen der Laien zu verfolgen, damit diese inmitten
des Modernisierungsprozesses das Mass und die Richtung hielten.
Um dieses Ziel zu erreichen, wurde ein intensives Hausbesuchssy-
stem mit einer detaillierten pastoralen Buchhaltung entwickelt, wo-
rin die katholische Praxis aller Pfarreimitglieder nachgefiihrt wurde.
Mindestens einmal pro Jahr musste sich der Pfarrer so die Ubersicht
uber die ganze Pfarrei verschaffen. Daneben bestanden Volks- und
Stadtmissionen oder Besinnungstage in den Pfarreien, welche alle
zehn Jahre wie eine grosse pastorale Wartung in allen Pfarreien
durchgefiihrt werden mussten. Ferner gab es fur einzelne Pfarrei-
gruppen regelmassige Exerzitien, um das Glaubensleben aufzufri-
schen.

Das alteste, aber effizienteste Mittel, das kirchliche Leben zu uber-
wachen, war der Beichtstuhl. Ob die Gldubigen von diesem seelsor-
gerlichem Instrument Gebrauch machten oder nicht, hing in hohem
Masse von der kirchlichen Disziplin und deshalb von der Effizienz
der oben genannten Massnahmen ab. Dass der Beichtstuhl ende des
19. Jahrhunderts tatsdchlich einen wichtigen Platz im téglichen
Glaubensleben der Mehrheit der Katholiken erhielt, ist nicht nur ein
Hinweis fur das Resultat dieser Disziplinierungsstrategie, sondern
hat deren Effekt noch verstiarkt. Fir die Funktionalitit des Bei-
chtstuhls konnten nie genug Regeln bestehen, weil damit das Leben
umso starker kontrolliert werden konnte: vom Halten der Fasten-
und Enthaltungsgebote bis zum Einhalten der Sonntagspflicht oder
zu Vorschriften uber anstindige Kleidung.

Zusammen mit den Forderungen der katholischen Bewegung ent-
stand so allmahlich das Profil eines «guten Katholiken». Um den
Katholisch-Gehalt festzustellen, wurde eine Reihe von Anforderun-
gen aufgestellt, die im Minimum zu erfiillen waren, und am liebsten

27



noch mehr: jeden Sonntag einmal oder mehrere Male zur Kirche zu
gehen war das Minimum, und wenn es irgendwie ging, sollte man
auch noch wiahrend der Woche gehen; regelmassig beichten; eine
schone Anzahl Kinder, die selbstverstindlich katholische Schulen
und Jugendorganisationen besuchten; Mitgliedschaft in verschiede-
nen katholischen und kirchlichen Vereinigungen; fur die katholische
Partei stimmen, usw. Um dieses «gut katholische» Ideal zu errei-
chen, begann die intensive religidse Sozialisation schon frith mit den
taglichen Gebeten in der Familie, z.B. mit dem Rosenkranz und dem
Engel des Herrn. In der Schule wurde diese Sozialisation kraftig
weitergefuhrt. Vor allem die Scharen von Schwestern und Briidern,
welche als semiklerikale Amtstriager selber Exponenten der katholi-
schen Gehorsamkeitskultur waren, hatten bei der Erziehung zu reli-
gios inspirierter Disziplin eine wichtige Aufgabe.

Auf diese Weise wurde versucht, den sogenannten «sensus catho-
licus» zu vermitteln, ein «nach seinem genauen Inhalt nicht einfach
zu umschreibender Begriff». 35 Das war so etwas wie der sechste Sinn
eines Katholiken, wodurch er instinktmassig richtig fihlte, was zur
katholischen Glaubensuberzeugung gehorte, und wie man sich in
besonderen Situationen als Katholik zu verhalten hatte. So interna-
lisierte Werte und Normen bedeuteten fiir den Pfarrer eine ideale
Grundlage fiir das Formen und Fuhren der Herde.

Von Jugend an lernten die Katholiken, dass sie in dauernder
Konkurrenz mit Andersdenkenden standen, und dass diesen der
grossere Wert des katholischen Glaubens demonstriert werden
musste. Mit der katholischen Bewegung konnte es nie genug schnell
und genug weit gehen. Um weiteren Fortschritt zu erreichen, wurde
immer mehr vom pastoralen Turbo gefordert, was zu gehetzten
Symptomen eines Turbokatholizismus fithrte. Wéahrend in andern
Landern die politischen Triebfedern das Selbstverstindnis der ka-
tholischen Bewegung bestimmten, war dies in den Niederlanden die
Missionsmotivation.

Die Missionsstrategie hatte den doppelten Effekt, dass der ange-
haufte Bekehrungsdrang nicht nur in andere Bahnen geleitet wurde,
sondern auch, dass dasjenige, was 1m eigenen Land unerreichbar

35 E. Hendrikx, e.a. (Red.), Encyclopedie van het katholicisme, Bd. 3, Bussum 1956,
734; vgl. auch den Beitrag von K. Pauwels zu diesem Thema in: De Katholieke
Encyclopedie, Bd. 21, Amsterdam/Antwerpen 1954, zweiter Druck, 750.

28



= % ( {

\& N\

AN SE
Az >

Die romische Herde.

Die Pfarrer-Hirten: «Solange sie in die richtige Richtung laufen, hat das bisschen
Bloken nichts zu bedeuten.»
Zeichnung von Albert Hahn, in: «De Notenkraker» 27. Juli 1912,

W

2



blieb, aufs Ausland projiziert werden konnte; das moderne Aben-
teuer, das die Weltmission in mehr als einer Hinsicht so anziehend
machte, erleichterte im Ausland die Suche nach dem eigenen Platz
im eigenen Hause. Dass man mit dem Missionseifer zu Hause eine
gute Figur machen konnte, zeigte sich aus dem enormen Echo, mit
dem die betreffenden Aktivititen rechnen konnten. Kurzum, alles,
was mit Mission zusammenhing, gehorte zu den sicheren Angelegen-
heiten, wo sich das katholische Leben eindrucklich manifestier-
te. 36

Die Demonstration des Gefiihls von Zusammengehorigkeit und
Einheit gehorte in der Periode zwischen den beiden Weltkriegen zum
Merkmal dessen, was von da an das reiche romische Leben hiess.
Durch passende Bilder druckte dieses spezielle « Wir-Gefuhl» auch
die populiare Wochenzeitung «Katholische Illustrierte» aus.37 An-
dere Hinweise fir das Erleben dieses besonderen « Wir Katholiken»-
Gefuhls finden sich in vielen Titeln von Zeitschriften und anderen
Publikationen, worin oft «uns» oder «unsere» vorkommt. Von aus-
sen wurde dieses uniforme Bewusstsein als typischer Herdentrieb der
Katholiken wahrgenommen. Dass die katholische Bewegung sich
immer mehr der Herdenbildung verschrieb, zeigte sich nicht nur in
der sichtbaren Uniformitat, sondern auch in der Bekampfung von
allem, was nach Pluriformitit roch. Mit besonderer Sorge wachten
die Hirten uber alle gemischten Beziehungen: Mischehen, gemischte
Schulklassen, gemischtes Schwimmen, interkonfessionelle Vereini-
gungen.

Oft verschloss sich die Kirchentiire buchstéablich fir Glaubige, die
in diesem Bereich sundigten, indem sie im Beichtstuhl «den Schie-
ber 38 erhielten», wenn sie nicht bereit waren, ihr Leben zu bessern.
Abweichende Auffassungen oder Pluriformitdt von Strukturen wa-

36 J. Roes, Het groote missieuur. Op zoek naar de missiemotivatie van de Nederlandse
katholieken, 1915-1940, Bilthoven 1974,

37 A.van Duinkerken, Waarom ik zo denk, ... Het katholieke leven van 1918 tot 1940,
Utrecht/Brussel 1948, 247-255 (Kapitel: « Wij katholieken»en het katholicisme).

38 Bei den Beichtstihlen war oft ein Schieber oder Riegel angebracht. Wenn dieser
Schieber geoffnet war, bedeutete dies, dass der Priester beichthorte. Nach dem
Beichthoren wurde er geschlossen, aber manchmal auch wéahrend der Beichte, wenn
der Beichtvater giaubte, einen Beichtenden nicht von der Siinde lossprechen zu
konnen, weil dieser nicht genugend bereit war, sein Leben zu bessern; der Beich-
tende erhielt in diesem Fall den Schieber und wurde als Siinder entlassen.

30



ren verboten, ausser mit ausdrucklicher Erlaubnis der kirchlichen
Autoritaten. Und dann waren sie gemass gut niederlandisch-romi-
schem Brauch auch sofort verpflichtend: die durch Gott so gewollten
Stdnde, der diézesane Partikularismus, oder die verschiedenen Or-
den und Kongregationen mit ihrer jeweils eigenen Spiritualitat.

Wenn es den Fiithrern der katholischen Bewegung auch gelang, die
Masse der Katholiken auf den gewlinschten Pfad zu bringen und sie
da zu halten, darf dieser Erfolg nicht uberbewertet werden. Der
externe Modernitdtsdruck zwang sie namlich andauernd zu Konzes-
sionen, auch wenn sie diese in eine einigermassen katholische Rich-
tung biegen konnten. Die allgemeine Gultigkeit der katholischen
Norm wurde nie erreicht; auch auf dem Hoéhepunkt der Bewegung
gab es neben den «guten Katholiken» auch immer «andere Katho-
liken», 39

Dennoch strotzte der Katholizismus im allgemeinen in der ersten
Halfte des 20. Jahrhunderts vor Selbstvertrauen, um nicht von
Selbstgenugsamkeit zu sprechen. Die niederlandischen Katholiken
betrachteten sich als die besten Katholiken Europas und wollten dies
auch wissen lassen; hatte nicht Papst Pius IX. selbst gesagt: «Hol-
landia docet!» und hatten sie damit im ultramontanen Stafettenlauf
nicht iberzeugend den Stab vom grossen Vorbild «Germania do-
cet!» ubernommen? Dass auch Gott selber mit der gutlaufenden
katholischen Sache im Vaterland sehr zufrieden war, fand ein nie-
derldndischer Missionar, der in gutgldubigem Enthusiasmus verkiin-
dete: «Gott kommt bei den niederlindischen Katholiken sicher
nicht zu kurz.»40

In diesem Uberspannten Katholizismus war kaum Platz fiir Selbst-
kritik. 4! Der kritische Spiegel wurde den Katholiken nur von aussen
vorgehalten, wie dies die Karikaturen uber die Katholiken zeigte.
Interner Antklerikalismus, wie er in Frankreich, Belgien oder
Deutschland als eine Form der innerkirchlichen Gegenwehr bestand,

39 P. Luykx, Andere katholieken, 1920-1960, in: Jaarboek van het Katholiek Docu-
mentatie Centrum 16 (1986), 52-84.

40 Van Duinkerken, « Wij katholieken» en het katholicisme, 251.

41 P. Luykx, Katholicisme en moderniteit, in: Erasmusplein. Nieuwsbrief van KAN,
KDC, KNG en KSC 2 (1991), Nr. 1, 6 (Betrachtung aus Anlass der Publikation
Strijd om de moderniteit von S. Hellemans beim Kolloquium der Forschungs-
gruppe «Katholizismus als religios-gesellschaftliche Komponente in der niederlan-
dischen Geschichte».).

31



kam in den Niederlanden uberhaupt nicht vor.42 Die Fuhrer der
Bewegung, fiir welche die eventuelle Kritik bestimmt war, besassen
auch das Monopol, um alle Ausserungen dieser Art sofort als Kritik
an der Kirche selbst zu tibersetzen, und so als Antikatholizismus oder
Antipapismus zu deuten.

Die schwerwiegendste interne Kritik aus dem Innern kam von
Seiten ehemaliger Hirten, das heisst von Priestern, die dem Amt und
der Kirche den Ruicken zugekehrt hatten. Sie konnten aber leicht als
falsche Hirten verurteilt werden, die als eine Art kirchliche Landes-
verrater geistig zum Tode verurteilt wurden. Sie verloren damit
jegliche Wiirde und Amt. Diese Bekehrungsgeschichten gehoren zu
den schwirzesten Seiten aus dem katholischen Leben, wobei die Er-
forschung dieser Vorgange sicher ebenso interessant sein konnte wie
die der umgekehrten Bekehrungen, den Beitritten zur katholischen
Kirche.

In seinem ultramontanen Streben war der Katholizismus in den
Niederlanden unverfilscht romisch, aber es stellt sich die Frage, ob er
das auch in seinen Methoden und Formen war. Fur die katholische
Kultur im allgemeinen ist es zum Beispiel nicht so selbstverstdndlich,
dass den Glaubigen soviel am Grundsatz «<versprechen und halten
ziemt Jungen und Alten> liegt, wie das in den Niederlanden war und
immer noch ist. War der Katholizismus hierzulande darum nicht
eher von holldndischem als von romischem Charakter, als Folge der
calvinistischen Vermischung? Durch die protestantische Umgebung
wurden die romischen Hollander ja standig herausgefordert, nicht
nur ihre Daseinsberechtigung, sondern auch das gute Recht ihrer
christlichen Auserwihlung zu beweisen.

Als Mitglieder ihrer Kirchen liefern die Protestanten diesen Beweis
durch das Bekenntnis ihres Glaubens. Katholiken sind aber nicht
Mitglieder ihrer Kirche; sie sind «nur» Glaubige, die ihren Glauben
praktizieren, d.h. in mehr oder weniger vollkommener Form in die
Praxis umsetzen. Die gesellschaftliche Relevanz des Glaubens lasst

42 Bei einer der sporadischen Gelegenheiten. wo von innen vor einem ubertriebenen
Klerikalismus gewarnt wurde, kam dies auch noch von einem ausldndischen Katho-
lik. Der deutsche Professor E. Derup warnte 1931 bei seiner Amtsiibernahme als
Rektor der Katholischen Universitat Niymegen vor der « Gefahr der systematischen
Klerikalisierung». Vgl. Van Duinkerken, <De onherkenbare priester>, in: A. van
Duinkerken, Waarom ik zo denk,... Het katholieke leven van 1918 tot 1940,
Utrecht/Brussel 1948, 259-262.

32



sich aber durch das Praktizieren nicht so leicht beweisen, es sei denn,
der Glaube wird mit besonderen Sittlichkeitsnormen verbunden. Um
die Auswirkungen des Glaubens auf das téigliche Leben zu kontrollie-
ren, bot die Sittlichkeit die besten Moglichkeiten.

Wir wissen alle, dass das sechste und das neunte Gebot auf Kosten
der andern Gebote uberbetont wurden, was ibrigens nicht eine
typisch katholische, sondern eine kulturelle Fixierung war. Jedoch
trieb die katholische Seite die Fragen der Sittlichkeit besonders auf
die Spitze. Bei allen passenden und unpassenden Gelegenheiten und
1in allen Tonarten wurde sie als ein «hot item» zur Sprache gebracht.
Als grosste Bedrohung der guten Sitten galt seit Beginn des 20. Jahr-
hunderts das weite Minenfeld der Geburtenkontrolle. Auf diesen
«Auswuchs der modernen Zeit», den vor allem der Neomalthusiani-
sche Bund reprasentierte, haben die Fuhrer der katholischen Bewe-
gung in immer grosserer Panik reagiert. Unterstutzt durch die orga-
nisierten katholischen Arzte, welche es sich als eine Art Pseudohirten
zur Aufgabe gemacht hatten, uber die sittlichen Normen zu wachen
und dabei oft sogar rigoristischer als die Priester vorgingen, haben sie
alle ihnen zur Verfiigung stehenden Waffen der kirchlichen Diszipli-
nierung in Stellung gebracht. In der pastoralen Buchhaltung, welche
die Hausbesucher fuhrten, wurde auf der Sollseite der Kirchlichkeit
sorgsam notiert: n.k., n.p., n.m., oder «nicht kirchlich», «nicht
paschant» (d.h., dass das Minimum der Kirchenpflicht, der ¢sterli-
che Kirchenbesuch, nicht erfullt wurde), und « Neomalthusianist».43
Obschon der kausale Zusammenhang schwierig zu beweisen ist, lasst
das Geburtenniveau der niederlandischen Katholiken doch auf eine
erfolgreiche Beeinflussung des intimsten Aspekts des taglichen Le-
bens schliessen. 44

43 M. Huijbregts, Het verloren paradijs verlaten. Een rondreis door een vervlogen
verleden, in: G. Kruis, u.a. (Red.), De oplossing van Brabant. Essays en interviews,
Een uitgave van het Provinciaal Opbouworgaan Noord-Brabant ter gelegenheid van
het veertigjarige bestaan, 1947-1987, Tilburg 1987, 16.

44 Vgl. F. van Heek, Het geboorte-niveau der Nederlandse rooms-katholieken. Een
demografisch-sociologische studie van een geémancipeerde minderheidsgroep, Lei-
den 1954; F.W.A. van Poppel, Differential fertility in the Netherlands. An overview
of long-term trends, with special reference to the post-World War I marriage
cohorts, Voorburg 1983; Th. Engelen/H. Hillebrand/F. van Poppel, Kindertal naar
kenmerken. Vruchtbaarheid van de op 31 mei 1960 bestaande huwelijken naar
periode van huwelijkssluiting, huwelijksleeftijd en kerkelijke gezindte van de
vrouw, sociale beroepsgroep van de man en gemeentegroep, 13e Algemene Volks-
telling 31 me1 1960, ’s-Gravenhage 1989.

33



In keiner andern Frage wie der der Geburtenkontrolle prallten die
Interessen von Katholizitat und Moderne so stark aufeinander. Dies
ging soweit, dass sogar Hirten zu realisieren begannen, dass sie -
pastoral gesehen — Gefahr liefen, ins Abseits zu geraten. In dieser
Notsituation war die Erfindung der periodischen Enthaltung, einer
Methode zur Geburtenkontrolle, die unter bestimmten Voraussetzu-
ngen fur Katholiken erlaubt war, hochwillkommen. 4> Als Form der
beherrschten Modernisierung bietet diese «Versdulung des Ehebetts»
ein idealtypisches Modell. Von einer pastoralen und sozialen Sorge
angetriecben hat der aus Brabant stammende Arzt Smulders, der
einige Zeit ein Priesterseminar besuchte und danach Medizin stu-
dierte, seinem Geisteskind der periodischen Enthaltung zur Geburt
verholfen. Manche sehen in dieser praktisch-niederlindischen Lo-
sung ein Gottesgeschenk an die Weltkirche und sogar an die Welt
allgemein, andere betrachten es als ein fatales Mittel, weil es den
Katholiken zu einem Kompromiss verholfen hat und ithnen dadurch
ermoglichte, sich vor einer prinzipiellen Wahl fur die moderne Welt
zu dricken.

Auch wenn die periodische Enthaltung als Methode der naturli-
chen Geburtenkontrolle propagiert wurde, trug sie — durch die stren-
gen Anforderungen, welche die Methode erfiillen musste, — sicher
auch zur Aufrechterhaltung und sogar zur Verstarkung des unnatur-
lich gesetzesbetonten und moralisierenden Katholizismus bei. Was
waren die Folgen dieser intensiven Bemuhungen des Klerus um das
eheliche Schlafzimmer, die so intensiv waren, dass bei der Einseg-
nung einer Wohnung kontrolliert wurde, ob sich die Jungverheira-
teten nicht an einem Doppelbett versundigten? So einfach es auch ist,
eine zeit- und ortsgebundene Abweichung der Kinderzahl der nie-
derlandischen Katholiken festzustellen, umso problematischer ist
die Aufgabe, die langfristigen Folgen fiir das Verhéltnis zur Kirche
empirisch festzustellen. Weil diese Thematik zum Intimsten des
Lebens gehort, ist es ausserordentlich schwierig, zuverlassige Infor-
mationen zu sammeln.

Auf Grund von verschiedenen personlichen Zeugnissen aus den
letzten Jahren zeigt es sich, dass vor allem Frauen viele Traumata

%5 Vgl. Hanneke Westhoif, Natuurlijk gebooitenregelen in de twintigste eeuw. De
ontwikkeling van de periodieke onthouding door de Nederlandse arts J.N.J. Smul-
ders in de jaren dertig, Baarn 1986.

34



davongetragen haben. Sie reagierten mit Enttduschung und Wut auf
die Art, wie sie sich durch die kirchenpolitische Ziele zugunsten der
katholischen Bewegung manipuliert und instrumentalisiert gefuthlt
haben. Diese negativen Gefiihle sind nicht nur der Tatsache, dass
viele Frauen diese Konsequenzen am eigenen Leibe erfahren hatten,
zuzuschreiben, sondern eher dem inneren Widerspruch zwischen
den hohen Idealen und Motiven der Mutterschaft und dem als
erniedrigend erfahrenen Ritual des «<Kirchganges>. Am meisten fuhl-
ten sich jene Miitter bis in 1hre innerste Seele gekrankt, deren totge-
borene, ungetaufte Kinder in ungeweihter Erde hinten auf dem
Friedhof begraben wurden. 46 Weil genau die Miitter von alters her
bei der religiosen Sozialisation eine Schlusselrolle erfiillten, ist es
unvermeidlich, dass diese widerspriichlichen Erfahrungen weiterge-
wirkt haben. Das Thema «n der Kirche geboren> schliesst sich hierin
Ubertragenem Sinn mit aller Pragnanz an, die Frage namlich nach
den Folgen eines im ubertragenen Sinne gemeinten «gréve des ven-
tres»: waren diese Mitter noch imstande und bereit, die katholische
Kultur in alter Weise an ithre Kinder weiterzugeben?
Charakteristisch fir den niederlandischen Katholiken aus der
ersten Halfte des 20. Jahrhunderts war, dass er die kirchlichen Nor-
men rigoristisch in die Praxis umsetzte, mit all ihren moralistischen
Konsequenzen. Die Kombination von hollindischem Rigorismus
und Moralismus stellte einen Glaubigen vor die Wahl, entweder
glaubst du alles zu 100%, oder du bist «nichts>; laue Katholiken
waren keine Katholiken. Die Spannungen, welche anderswo als
Folge des Gegensatzes von Integralismus und Moderne so hohe
Wellen warfen, haben in den Niederlanden nur eine untergeordnete
Rolle gespielt. Weil es dort hauptsdchlich um Gegensatze auf ideo-
logischem Gebiet ging (Orthodoxie), konnten die Niederlande aus
Mangel an gewichtigen Theologen auch leicht ausser Schussweite

46 Vgl. Marga Kerklaan (Hg.), «<Zodoende was de vrouw maar een mens om kinderen te
krijgen!>, 300 Brieven over het roomse huwelijksleven, Baarn 1987. Unter «Kirch-
gangy» verstand man den ersten Besuch in der Kirche einer Mutter nach der Geburt
eines Kindes. Uber den Ursprung und den Inhalt dieses Rituals gehen die Meinun-
gen auseinander: manche fassen es als ein Reinigungsritual auf, das auf eine jidi-
sche Tradition zurickgeht, andere sehen darin in erster Linie eine Dankbezeugung
gegenuber Gott und einen Auftrag an die Muttergottes. Unter anderem durch die
besondere Heimlichkeit, mit der das Ritual umgeben war, empfanden viele Frauen,
dass diese Zeremonie mit dem erhabenen Ideal der Mutterschaft, wie es in den
Predigten dargestellt wurde, im Widerspruch stand.

35



bleiben. Eine umso grossere Rolle hat der Gegensatz von Integralis-
mus und Moderne in der Praxis des katholischen Lebens (Orthop-
raxie) gespielt. Das Streben nach Integralismus als Norm fir die
katholische Praxis weist in mehr als einer Hinsicht Gemeinsamkei-
ten mit dem Integralismus auf, der die Katholiken in ideologischer
Hinsicht vollstindig in Beschlag nahm. Dies fithrte zu einem uber-
spannten integralen Katholizismus, worin fiir abweichende Meinun-
gen oder Kritik kein Platz mehr war.

Totalitire Tendenzen und schizophrene Folgen

Es ist peinlich, diese Frage stellen miissen, aber gebietet uns nicht die
Pflicht, historischen Wahrheiten nachzugehen und die Herdenbil-
dung des Katholizismus als eine Variante von totalitiren Systemen
und Ideologien der gleichen Zeit zu untersuchen? Und liegt nicht in
dieser Verwandschaft zu einem wichtigen Teil die Erklarung fur das
Leid, unter welchem so viele Katholiken gelitten haben? Auf jeden
Fall kommt dieses alte Leid bei sehr verschiedenen Gelegenheiten
wieder zum Vorschein. 47

Zusammen mit dem Dokumentationsmaterial, welches in den
vergangenen 25 Jahren beim Katholischen Dokumentationszentrum
(KDC) einging, habe ich auch viele Geschichten aus dem katholi-
schen Leben empfangen dirfen. Dieses historische Beichthoren hat
die KDC-Arbeit zu einem Abenteuer und zu einer Prifung gemacht,
auch fiir den eigenen Glauben. Oft habe ich mich dabei gefragt, ob
wir die katholischen Wunden genug ernst nehmen.

Aus dem reichen Erfahrungsschatz will ich zwei Beispiele heraus-
greifen, welche die totalitaren Zige des Katholizismus in der Gleich-
schaltung aller Katholiken aufzeigen. Das erste betrifft ein Gesprach

47 Eines der Symptome dieses alten Leides sind die zahlreichen Reaktionen, welche
kurzlich das Reichsmuseum Het Catharijne-convent (Museum fuir niederlandische
Kirchengeschichte) im Zusammenhang mit der Kinderbeichte innerhalb der Aus-
steilung «Teufel und Damonen» (27. Mirz bis 26. Juni 1994 in Utrecht) erhielt.
Information von Paul Dirkse, Konservator des Museums und (Mit-)Zusammen-
steller dieser Ausstellung,.

36



zwischen dem religios inspirierten flimischen Kunstler Albert Ser-
vaes und Bischof Diepen. Servaes beklagte sich gegeniiber dem
Bischof von ’s-Hertogenbosch uber sein «Berufsverbot», das thn von
kirchlicher Seite getroffen hatte, weil seine Werke, nachdem er allzu -
expressionistische Kreuzwegstationen gemalt hatte, nicht mehr in
offentlichen Gebetsraiumen aufgestellt werden durften. 48

Diepen, der anstindigste Bischof der Niederlande in der Zeit zwi-
schen den Weltkriegen, reagierte auf diese Klage mit der Bemerkung,
dass er halt anders malen miisse. Servaes versuchte dem Bischof zu
erklaren, dass er von seinem Beruf aus als kreativer Kiunstler nicht
anders kénne, worauf Diepen seufzte, warum er dann nicht ein
ordentliches Handwerk gewéhlt habe und kein Zimmermann oder
Backer oder meinetwegen Hausmaler geworden sei. Seit dieser Erfah-
rung pflegte Servaes in seinem Berufsjargon von Diepen nur noch
von «diesem purpurnen Esel» aus ’s-Hertogenbosch zu sprechen. 49
Dass es sich hier nicht um eine andekdotische Geschichte handelt,
zeigt folgende Tatsache. Im Jahre 1937 liess Diepen ein Kreuzbild,
das Mari Andriessen fur die neue Kapelle des St. Kanisisuskolle-
giums in Nijmegen gemacht hatte, zu entfernen, weil es der Bischof
zu expressiv fand. 20 Ein Vergleich mit dem, was 1m dritten Reich als
«Entartete Kunst» gebranntmarkt wurde, drangt sich unvermeidlich
auf. Dieses Klima von kirchlicher Bevormundung passt ausserdem
in die Sphire der Zensur, womit Bucher und Filme belegt wur-
den.

48 Die Kreuzwegstation, die Albert Servaes 1919 fiir die Kapelle der Karmeliten von
Luithagen(be1 Antwerpen) gemalt hatte, erregte soviel Aufsehen, dass das Heilige
Offizium in Rom am 30. Marz 1921 bestimmte, dass keine Werke von Servaes in
offentlichen Gebetsrdumen aufgestellt sein durften. Dieses Verbot blieb bis 1937 in
Kraft, wo es fir alle zukinftigen Werke aufgehoben wurde.

49 Die miindliche Uberlieferung, die mich iiber eine Verwandte der Witwe von Servaes
zu diesem Ereignis erreichte, wurde durch Prof. Dr. V. van Amelsvoort, dessen
Vater - der Musiker Frans van Amelsvoort — mit Albert Servaes befreundet war,
schriftlich bestatigt. Wahrend seinen Besuchen in ’s-Hertogenbosch wohnte Servaes
auch oft im Hause Van Amelsvoort.

50 P. Haesarts, Sint-Maartens-Latem. Gezegend oord van de Vlaamse kunst, Brussel
1974, sechste Ausgabe, 202-231: Kapitel XVI <Albert Servaes, bode van lijden en
dood.» Vgl. auch A. Servaes, Kruiswegstaties, Ingeleid door Th. Kwakman, Amster-
dam 1922; A. van der Kun, De kruiswegstaties van Albert Servaes, Amsterdam
1952. Uber die Entfernung des Kreuzbildes in der Kapelle des Kanisiuskollegiums
siche: W. van Leeuwen, «Kerkelijke kunst in Nijmeegse kapellen», in: Darte Nico-
laisen (Red.), Een veelkleurig habijt. Kloosters in Nijmegen in de negentiende en
twintigste eeuw, Grave 1989, 128-129.

37



Das zweite Beispiel hat bei mir einen tiefen Eindruck hinterlassen.
Eine Mutter-Oberin eines geschlossenen Klosters fragte, ob sie ihre
autobiografischen Aufzeichnungen dem KDC anvertrauen dirfe,
weil sie furchtete, dass diese sonst nach ithrem Tod aufgeraumt wiir-
den und dadurch die Geschichte nie wissen werde, was sie im Kloster
mitgemacht habe. Sie bat mich, das Dokument zu lesen, um zu
beurteilen, ob sich das Aufbewahren lohne. Mir schienen Verstand
und Herz zu stocken, als ich u.a. die folgenden Sidtze aus der Hand
dieser — in meinen Augen geistig hochstehenden und ausgeglichenen
— Frau uber die Konflikte, die sich mit der kirchlichen Obrigkeit
ergeben hatten, las: «In solchen Tagen bist du im Kloster wirklich
eine Gefangene, die Situation ist so, wie wenn du in einem Konzen-
trationslager sitzen wirdest. Der Kontakt mit ausserhalb ist nicht
moglich, und ausserhalb wissen sie nicht, wie es mit dir steht. [...]
Jahrelang haben wir in unserer Gemeinschaft mit der Krankheit der
Verdrangung und Neurosen, sowohl bei Novizinnen als auch bei den
Schwestern mit Profess, die es seit Jahren sehr schwierig hatten,
gelebt. Wir haben erfahren, was Jung sagt: «<Der Glaube muss die
Menschen gesund machen, aber eigentlich macht er sie krank.»» 51

Ohne die ganze Tiefe und Breite umrissen zu haben, kénnen wir
feststellen, dass die Zielsetzungen der katholischen Bewegung bemer-
kenswert erfolgreich realisiert wurden. In ganz kurzer Zeit gelang es
der katholischen Bevolkerung sich zu einem Teil der Gesellschaft zu
profilieren, mit der auf gesellschaftlichem, kulturellem und politi-
schem Gebiet zu rechnen war. Dieses Resultat wurde zu einem gros-
sen Teil durch die Einheitsstrategie erreicht. Auch durch den Prozess
der beherrschten Modernisierung — das heisst unter der Stimulanz .
und Kontrolle der kirchlichen Fiihrer — haben sich die Katholiken zu
mundigen Biirgern emanzipiert: im Schulwesen, auf sozialokonomi-
schem Gebiet, in den Medien, in der Politik hatten sie inzwischen
gelernt, ein Wort mitzureden.

Es ergab sich aber zugleich ein Gegensatz zwischen miindigen
Burgern und unmindigen Gldubigen, der schlussendlich zu einer
ernsthaften Spaltung im Bewusstsein der Katholiken gefiihrt hat. Der
Ernst dieser Situation konnte sehr lange Zeit hinter der Erfolgsfas-

51 Um die Privatsphare dieser betreffenden Klosterschwester zu schiitzen, kann ihr
Name zur Zeit nicht veréffentlicht werden.

38



sade, hinter dem Schein der brav folgsamen Herde verborgen blei-
ben. Die Schizophrenie hatte folgende Zuge: Auf sozialokonomi-
schem, politischem und kulturellem Gebiet schuf die Modernisie-
rung einen neuen Menschen, der es gewohnt war und gelernt hatte,
selbstandig zu denken und zu handeln. Zu lange haben die kirchli-
chen Fuhrer bestritten, oder wenigstens nicht eingesehen, dass dieses
Streben nach Selbstbestimmung vor der Kirchentiire keinen Halt
machte, und deshalb mit den zentralen Werten von Demut und
Gehorsam in der katholischen Kultur in Widerspruch geriet. 52 Aus-
gehend von den ewigen Werten und vor allem der Wahrheit, welche
die Kirche reprasentierte, glaubten sie, dass moderne items innerhalb
der Kirche nicht relevant seien, mit andern Worten, dass der mun-
dige Burger, wenn er als Glaubiger eine Kirche betrat, seinen Ver-
stand ausschalten und seinen Blick auf unendlich, oder lieber noch
aufdas Unendliche richten warde. Trotz den theologischen Begriffen
wie aligemeines Priestertum und mystischer Leib, verstirkte sich die
Idee: die Kirche sind nicht wir, sondern das sind die da oben - der
Papst, die Bischofe und Priester; die Glaubigen sind dann auch keine
Subjekte des kirchlichen Handelns mehr, sondern Objekte der pasto-
ralen Sorge. 33

Laien konnten diesen Schalter wieder umdrehen, wenn sie aus der
Kirche kamen. Die «Kirchenmenschen»> - die Hirten, die Patres,
Schwestern und Briider - verfugten aber nicht iber diese Moglich-
keit. Sie waren nicht nur essentiell, sondern auch existentiell von der
Kirche abhéangig. Im Gegensatz zu den Laien konnten sie nicht in die

52 Siehe dafir die wenig bekannte, aber lesenswerte Einfihrung «Die Praxis des
Gehorsams und der Autoritét in der hollandischen Kirche», welche der Jesuit F.J.
van Beeck auf der Spode-House-Konferenz von 1967 gehalten hat, in: N. Lash,
Nennt euch nicht Meister. Die Autoritit in einer sich wandelnden Kirche, Graz
1968, 169-194. Dieser Band, der die Druckerlaubnis sowohl vom Erzbistum West-
minster, als auch vom Bistum Graz erhielt, ist eine Ubersetzung der englischen
Ausgabe Authority in a Changing Church, London 1968. Siehe fur eine neuere
Studie der kirchlichen Machtstrukturen die mutige historisch-soziologische Ana-
lyse von L. Laeyendecker, Om de beheersing van het charisma, Heil en macht in de
R.K. Kerk, Verhandelingen der Koninklijke Academie van Wetenschappen, afd.
Letterkunde, Nieuwe Reeks, deel 157, Amsterdam 1993.

53 Wie hartnackig diese Auffassung war, zeigt sich auch aus der miithsamen Geschichte
der Katholischen Aktion in den Niederlanden, wobei den Laien die Funktion des
«langen Armes der Hierarchie» zugedacht war. Vgl. P. de Haan, Van volgzame
elitestrijder tot kritische gelovige. Geschiedenis van de Katholieke Actie in Neder-
land (1934-1966), Nijmegen 1994,

39



Welt entflichen, es se1 denn sie sprangen uber die Mauer.>4 Das
klerikal-hierarchische System von Hoérigkeit und Macht, worauf die
Organisationsstruktur der romisch-katholischen Kirche basierte, be-
stimmte das Verhaltnis zwischen Bischofen und Priestern, zwischen
Ordensobern und Ordensmitgliedern. Gerade die hochsten Bewa-
cher der Einheit in den Seminarien und den Klostern waren durch-
drungen vom Bewusstsein der personlichen Nichtigkeit innerhalb
der gottlichen Institution, wie es die Kirche darstellte. Von dieser
allesbeherrschenden Uberzeugung aus wurde spontane und absolute
Unterordnung unter die hierarchische Autoritét als eine der kostbar-
sten Tugenden gepflegt.

Auch wenn die Modernisierung bei den Hirten noch restriktiver
war als bei den Laien, ging sie auch an thnen nicht unbemerkt vorbei.
Sowohl in ihrer personiichen Integritat, als auch in ihrer professio-
nellen Berufung fuhlten sie sich mehr und mehr entfremdet, um
nicht zu sagen verraten. 35 Vor allem als moderne Pfarrer erfuhren sie
emen Widerspruch zwischen ihrer Berufung und ihrem Beruf: sie
waren zu stark zu Managern und Kontrolleuren der katholischen
Sache geworden und zu wenig zu Seelsorgern. Nach dem Zweiten
Weltkrieg offenbarte sich eine nahezu programmatische « Unruhe in
der Seelsorge». 6 Dass so viele Geistliche in der Bewegung fiir see-
lische Gesundheit eine wichtige Rolle gespielt haben, ist nicht
Zufall,>7 und ebenso wenig, dass sie bei der Demobilisierung der
Katholiken, bei ihrer Herdenauflosung eine Vorreiterrolle gespielt
haben.>8 Es war ja auch ihr eigener Befreiungskampf, so dass sie,
wenn sie es winschten, auch in die Welt zurickkehren konnten, ohne
zur ewigen Verbannung aus dem katholischen Leben verurteilt zu
werden. Falls wir von einer zweiten Emanzipation sprechen kon-

54 Monica Baldwin, Ik sprong over de muur. Een terugkeer in de wereld na 28 jaar
kloosterleven, ibersetzt aus dem Englischen von J.W. Hofstra, Bussum 1952,

55 Huijbregts, <Het verloren paradijs»>, 18-19.

56 H. Boelaars, u.a., Onrust in de zielzorg, Utrecht/Brussel 1950.

57 H. Westhoff/J.Roes, «Seelische versus geistliche Fursorge. Die Rolle der psychohy-
gienischen Bewegung bei der Transformation des niederldndischen Katholizismus
im 20. Jahrhundert>, in: Psychohistorie und Kirchengeschichte, Spezialheft von
Kirchliche Zeitgeschichte, Internationale Halbjahresschrift fiir Theologie und Gei-
steswissenschaft 7 (1994), 137-160.

58 J. Roes, «Einde van een missie, De Utrechtse stadsmissie van 1959 en de demobi-
lisatie van de Nederlandse katholieken>, in: Trajecta 4 (1995), 42-74,

40



nen,>? wirde das eher fur den Priester als fiir den Laien gelten. Der
Verrat des Klerus war eine Reaktion auf die Situation, in der sich die
Hirten selber in threr Berufung und ithrem Beruf verraten fuhlten und
das Selbsbestimmungsrecht forderten. Der Aufstand von Prieste-
ramtskandidaten an den Priesterseminarien zu Beginn der sechziger
Jahre bedeutete den Gnadenstoss fiir das klerikal-hierarchische Sy-
stem.®0 Die Implosion des niederlandischen Katholizismus war
danach nur noch eine Frage der Zeit.

Evaluation: vom Wiederaufleben zum Uberleben

Das Los der katholischen Bewegung gehort zu den grossten Ratseln
der niederldndischen Geschichte des 20. Jahrhunderts. Allerdings
war es nicht so spektakular wie der Fall der Berliner Mauer und der
Untergang des Kommunismus, aber es ist beinahe ebenso unfassbar.
Ob man es mag oder nicht, wird man nicht um das Zugestandnis
herum kommen, dass die Katholiken in diesem Jahrhundert einen
deutlichen Stempel auf die niederlandische Gesellschaft gedruckt
haben - in sozialer Hinsicht ein goldenes Zeitalter, aber dann auch
fur die breiten Schichten der Bevolkerung. Und vermutlich hat keine
andere Bevolkerungsgruppe einen so grossen Nutzen und Fortschritt
erlebt wie die katholischen Niederlinder, sowohl in individueller,
wie auch in kollektiver Hinsicht. Darfen wir aus diesen Forschungen
auch den Schluss ziehen, dass die Katholiken zu durchschnittlichen
Niederlindern wurden ?6!

Beglinstigt durch die Modernisierung der Gesellschaft, gelang es
dem Katholizismus sich viel starker und vor allem anders zu erneu-
ern als vor eineinhalb Jahrhunderten vermutet werden konnte. Auf

39 H. Goddijn/W. Goddijn, <De tweede emancipatie>, in: De kerk van morgen. Een
postconciliair toekomstbeeld van de katholieke kerk in Nederland, Roer-
mond/Maaseik 1966, 7-23.

60 L. Winkeler, Om kerk en wetenschap. Geschiedenis van de Katholieke Theologi-
sche Universiteit Amsterdam en de Katholieke Theologische Universiteit Utrecht,
1967-1991, Utrecht 1992, 14-15.

61 A. Felling/J.Peters/O. Schreuder, Profiel gevraagd. Omroepen en hun achterban,
Baarn 1983.

41



wessen Kosten gelang der Kirche dieser historische Erfolg? Hat nicht
sie selber — als Motor dieser katholischen Bewegung — dabei viel
eingebiusst? Was vor fiinfzig Jahren noch einem beispiellosen Auf-
bluhen glich, hat sich nun zu einer Krise gewandelt, wie sie die
katholische Kirche in den Niederlanden in ihrer ganzen Geschichte
noch nie erlebt hatte. Aber war es denn ein Wiederaufleben und nicht
viel eher eine Transformation, mit allen — aufgeschobenen — Auswir-
kungen fur die Kirche selber? Konnten in die Kirche der katholi-
schen Bewegung noch Gldubige hineingeboren worden, oder konn-
ten darin nur noch Katholiken erzogen, das heisst ggmacht werden?
Ist dieser Wachstums- und Verdnderungsprozess nicht die eigentli-
che Krise des niederlandischen Katholizismus, sowohl 1n der Zeit,
wie auch in den Wirkungen?

Hinter dieser Frage nach der Metamorphose liegt die Frage nach
der Identitat der niederlandischen Katholiken verborgen. Ich ver-
suchte, dieses Modewort so lange wie moglich zu vermeiden, aber am
Schluss dieses Aufsatzes, der um Probleme von Wiederaufleben und
Veranderung des Katholizismus kreist, komme ich nicht darum her-
um. Rogier selber, der Geschichtsschreiber par excellence des katho-
lischen Aufbluhens, hatte in seiner berthmten Rede uber die Erschei-
nung der kulturellen Tragheit beil den niederlandischen Katholiken
das Wiederaufleben bereits implizit als Herdenbildungsprozess in-
terpretiert, kurz gesagt, dass den niederldndischen Katholiken die
Folgsamkeit nicht angeboren, sondern angelernt war. 62

Dieses Anlernen geschah mit soviel seelischer Gewalt, dass viele
Katholiken, Randkatholiken und ehemalige Katholiken das Gefiihl
erhielten, ihre Seele verkauft zu haben.63 Es sind nun schon bald
wieder zwanzig Jahre vergangen, seit uns der Religionspsychologe
Willem Berger diese anprangernde Frage nach der verlorenen Iden-
titat in aller Deutlichkeit gestellt hat. Er konstatierte bei vielen Glau-
bigen, einen solchen Zorn uber eine «verdorbene Jugend», dass wir
uns fragen missen, ob diese Katholiken als Eltern iiberhaupt noch
wollen, dass ithre Kinder in die Kirche hineingeboren werden. Damit
ist zugleich die existentiellste Frage fiir das Uberleben der katholi-

62 L.J.Rogier, Het verschijnsel der culturele inertie bij de Nederlandse katholieken,
Amsterdam 1958, Zweiter Druck.

63 W, Berger, De ziel verkocht en teruggewonnen? Rede op de 53e dies natalis van de
Katholieke Universiteit te Nijmegen op 15 oktober 1976, Nijmegen 1976, 12-
13.

42



schen Kultur gestellt. Das Ubertragen von Kulturen ist an eine men-
tale Bereitschaft einer Generation gebunden, dasjenige, was sie
erhielt, wieder weiterzugeben. Um niamlich in einer multikulturellen
Welt zwischen Andersdenkenden uberleben zu konnen, ist es gemass
Kulturpsychologen eine Grundvoraussetzung, die eigenen kulturel-
len Werte nicht nur zu begreifen, sondern sie auch den Kindern
welterzugeben: die Art und Weise wie Eltern ihre eigene Kultur
vorleben, verschafft dem Kind seine kulturelle Identitat. 64

In einem breiteren Transmissionsprozess von Kulturen und Ideen
erfillt der Historiker eine Schlusselrolle, obwohl er den Arger oder
die Scham iiber die Vergangenheit nicht ausloschen kann, weil
Geschichte das ist, was geschehen ist, und sie nicht wiederholt oder
wiederhergestellt werden kann. Ein kluger Historiker wird die Ge-
schichte weder anklagen noch sie idealisieren. Wohl kann es zu den
Aufgaben eines Historikers gehoren, die unvollendete Vergangenheit
begreifen zu lernen, und dadurch die Vergangenheit verarbeiten zu
helfen, und zwar in der vollen Bedeutung des Wortes. Die Deutschen,
die sich noch einiges starker mit ihrer Vergangenheit auseinander-
zusetzen hatten als die niederlandischen Katholiken, haben fur die-
sen historischen Verarbeitungsprozess einen echt deutschen Begriff
eingefiihrt: Bewaltigung der Vergangenheit. In diesem Sinn ist alle
Geschichtsschreibung zugleich Zeitgeschichte. 65

In diesen Betrachtungen habe ich mich vor allem mit der sozio-
logischen Bedeutung beschaftigt, ob jemand in die Kirche hineinge-
boren wird oder nicht. Das Geborenwerden ist das existentiellste
Ereignis, in der urspringlichen Bedeutung des Wortes, sowohl fur
das Individuum, wie auch fur die Gemeinschaft; ohne die Geburt
gibt es kein Uberleben. Ebenso wie andere Lebewesen wird der

64 G. Hofstede, Allemaal andersdenkenden, 294.

65 Indem er auf den italienischen Geschichtsphilosophen Benedetto Croce (1866-
1952) verwies, gab der englische Geschichtsphilosoph Collingwood am Vorabend
des ersten Weltkrieges folgende Betrachtung zum besten: «All history is contem-
porary history: not in the ordinary sense of the word, where contemporary history
means the history of the comparatively recent past, but in the strict sense: the
consciousness of one’s own acitvity as one actually performs it. History is thus the
self-knowledge of the living mind. [...] For history is not contained in books or
documents; it lives only, as a present interest and pursuit, in the mind of the
historian when he criticizes and interprets those documents, and by so doing relives
for himself the states of mind into which he inquires.» vgl. R.G. Collingwood, The
Idea of History, Revised Edition with Lectures 1926-1928, Edited with an intro-
duction by Jan van der Dussen, Oxford 1993, 202.

43



Mensch nicht allein geboren, sondern er wird stets auch in eine
Gemeinschaft hineingeboren: in eine Familie, ein Dorf, eine Gegend
oder ein Land. Von der Geburt an bekommt man etwas von diesen
Gemeinschaften mit, ob man will oder nicht. In dieser Bedeutung
fasste Ernst Troeltsch auch das «in die Kirche hineingeboren wer-
den» auf: in die Volkskirche wird man — wohl oder tubel - hinein-
geboren ebenso gut wie in ein Volk oder eine Nation, wobei Nation
sogar buchstiblich auf diese Beziehung verweist. Von einer solchen
Kirche ist man ebenso wenig ein Mitglied wie von einem Volk,
sondern ein Bestandteil. Durch die Kindertaufe — die nicht umsonst
sofort nach der Geburt stattfand — wurde man in die Kirche aufge-
nommen. Auch wenn man nachher <nichts mehr dafiir tat>, dann war
man - als niederlandischer Katholik - zwar ein getaufter Katholik,
aber dann nur ein Papierchrist, und somit von der Kirche abgeschrie-
ben.

Konnte es fur die katholische Kirche in den Niederlanden keine
Losung sein, nach einer Symbiose zwischen dem soziologischen und
dem sprichwortlichen in die Kirche Hineingeborenseins zu streben?
Anders ausgedruckt: Lassen wir die Kirchentiiren fiireinander offen-
stehen, sowohl fiir diejenigen, die sich taglich hier aufhalten wollen,
wie auch fur jene, die nur dann und wann, oder sogar nur auf dem
Leidensweg 1hres Lebens hier erscheinen. Fur die letzte Gruppe
besitzen die Franzosen den treffsicheren Begriff <rites de passage>.
Konnten die niederlandischen Katholiken, die in ihrer reichhaltigen
romischen Zeit mit soviel Verachtung auf die franzésischen Katho-
liken niedersahen, heute nicht von ihren franzésischen Glaubensge-
nossen etwas lernen? Nicht nur die nouvelle théologie, aber auch eine
nouvelle histoire religieuse, welche bereit ist von Jean Delumeau und
anderen zu lernen, dass zwischen der vorgeschriebenen Ordnung und
der gelebten Praxis eine Welt liegen kann, die viel mehr umfasst als
die traditionelle Kirchengeschichte. 66

(Ubersetzung aus dem Niederlandischen)

66 Vgl. W. Frijhoff, «Van «Histoire de I'Eglise» naar «Histoire religieuse». De invloed
van de «Annales»-groep op de ontwikkeling van de kerkgeschiedenis in Frankrijk
en de perspectieven daarvan voor Nederland», In: Nederlands Archief voor Kerk-
geschiedenis 61 (1981), 113-153.

44



	Die katholische Kirche und die Herausforderungen der Moderne in den Niederlanden im 19. und 20. Jahrhundert

