
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 88 (1994)

Artikel: An der Wurzel aller Freiheiten : die Gewissensfreiheit

Autor: Turchetti, Mario

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-130254

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-130254
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


An der Wurzel aller Freiheiten: die Gewissensfreiheit

Mario Turchetti

Als Historiker der Neuzeit drängt sich mir der Eindruck auf, dass der
frühmoderne Begriff von Gewissens- und Gedankenfreiheit unserer
eigenen Zeit, die so intensiv um ein adäquates Verständnis der
Menschenrechte ringt, häufig unterschätzte, in Wirklichkeit aber wertvolle

Argumentationshilfe werden kann. Dies gilt um so mehr, als -
ich zitiere den Juristen Gérard Cohen-Jonathan ' - «die Rechtswissenschaft

zur Maxime erhoben hat, dass sich Freiheit auf die
Gesamtheit der politischen, moralischen, philosophischen und
religiösen Überzeugungen eines Individuums erstreckt», andererseits
die Organe der europäischen Menschenrechts-Konvention «nicht
die Kompetenz zu einer Definition von Religion besitzen», deren
«Bestimmung daher dem Ermessensspielraum des einzelnen
überlassen wird, unter Vorbehalt hinsichtlich ihrer Ausübung festgelegter
Grenzen». Angesichts dieses Eingeständnisses eines der besten
Spezialisten der gegenwärtigen Menschenrechts-Problematik können
wir also getrost folgern, dass auch in unseren Tagen der Gebrauch
zentraler Begriffe wie Religions-, Gewissens- und Gedankenfreiheit
dornig, wenn nicht vage ausfällt. Vor diesem Hintergrund aber sind
auch Juristen, Theologen und Philosophen zu vorsichtigem und
bedachtsamem Umgang mit diesem Thema aufgerufen. Einen Titel
wie «Gewissensfreiheit» zu wählen - ich habe dieses Referat als

Antrittsvorlesung am 4. Februar 1994 an der Universität Freiburg
gehalten -, ist angesichts der Unzahl sich daraus ergebender
Fragestellungen zugegebenermassen ein kühnes Unterfangen - nicht zu-

1 La Convention européenne des droits de l'homme, Aix-en-Provence/Paris 1989,
481 f.

177



letzt auch deshalb, weil die Menschen zu allen Zeiten leidenschaftlich

nach dem Wesen von Freiheit und Freiheiten geforscht haben.
Was den zweiten Bestandteil unseres Leitbegriffs, das Gewissen,
betrifft, so spielt es in dieser Untersuchung die Hauptrolle, denn erst
durch das Gewissen wird die Quintessenz des Humanen fassbar, sein

Wille, seine rationale und spirituelle Dimension, seine Existenzberechtigung

als eigenständige rechtliche Grösse. Zugleich wird im
folgenden der Begriff Gewissen aber auch wiederum einzuschränken
sein, da im hier angelegten historischen Kontext naturgemäss der an
sich wertvolle Beitrag der Psychologie, Psychoanalyse und verwandter

Wissenschaften in den Hintergrund und dementsprechend das
Gewissen aus philosophischer, theologischer und rechtlicher
Perspektive in den Mittelpunkt treten wird, so dass auf diese Weise
unsere Einbildungskraft das Gewissen im Inneren des Menschen, in
seinen unerforschlichsten Abgründen, in engster Tuchfühlung mit
seinen nicht weniger noblen und geheimnisvollen Geschwistern, der
Seele und dem Geist, zu verorten hat.

Das Gewissen, von dem hier die Rede ist, kann provisorisch als
Leitstelle der kognitiven Tätigkeit (Philosophie), als innere Stimme
des handelnden Willens (Moraltheologie) und schliesslich in der
Rechtswissenschaft als die das Individuum zur rechtlichen
Verantwortlichkeit bestimmende Identität definiert werden.

/. Erfindung oder Entdeckung des Gewissens
(von den Ursprüngen bis ins 17. Jh.)

Am Ursprung des Gewissens-Begriffes finden wir das Substantiv
cn_>vetôr|cn.ç und das verbum ouvetôéco, die sich bei den griechischen
Philosophen beide auf Erkenntnis und Moral beziehen (Demokrit,
Fr. 297, wendet «Gewissen» daher auf«Menschen» an, «die sich der
ihr Leben ausfüllenden bösen Taten bewusst sind»). Die griechischen

Autoren verwenden den Ausdruck, freilich selten, um inneres
Zeugnis und Empfinden zu bezeichnen, und zwar in Wendungen wie
gutes oder schlechtes Gewissen, seinem Gewissen gemäss sprechen
etc. Jedoch gewinnt «Gewissen» erst im 1. Jh. n. Chr. seine
bedeutsamsten semantischen Komponenten, als es sich nämlich mit den

178



Normen der christlichen Religion verbindet. Jetzt ist das Gewissen
gleichsam der bevorzugte Ort der Seele geworden, an dem das ewige
Licht göttlicher Liebe für die Menschheit strahlte. Es mag sein, dass

der neue Glaube, auf der Suche nach einem Wachstum und freie
Entfaltung garantierenden sicheren und innerlichen Refugium, das
Gewissen zur Erfüllung seiner Erlösungs-Mission gewählt hat, die
das vorherbestimmte Gewissen in einer Art zweiten Schöpfung mit
einer göttlichen Aura umkleidete: «Es werde das Gewissen, und das
Gewissen ward»! In der Tat fehlt der Begriff Gewissen dem Alten
Testament weitestgehend (Weisheit 17, 10-11) und findet sich in
den Evangelien an keiner Stelle. Erst Paulus führt ihn ein, um ihn ca.
30 mal zu verwenden. In seinen Briefen dürfte «Gewissen» durch die
Verbindung mit «Freiheit», die der Religion vorher nicht gekannte
Dynamik verleiht, einen neuen Status gewinnen. Die ebenfalls neue
Idee der christlichen Freiheit findet so Eingang in die Sprache des

Heidenapostels (1. Kor. 10,29; 2. Kor. 3,17) und bezeichnet die
Befreiung des Christen von der Unterwerfung unter die Zeremonien
des mosaischen Gesetzes. Von da an haben, zusammen mit
Hieronymus, Augustinus und Ambrosius, die mittelalterlichen Theologen

von Bernhard von Clairvaux, Abélard bis zu Thomas von Aquino
mehr an einer Schärferfassung von Gewissen als von Gewissensfreiheit

gearbeitet. Daher schält sich das Gewissen immer mehr als

bevorzugter Ort des Glaubens heraus.
Doch gerät die Gewissensfreiheit erst im Reformationszeitalter ins

Visier der Theologen. Luther, Zwingli, Melanchton und Calvin
entwickeln eigenständige Theorien zur Gewissensfreiheit, die als
expliziteres Konzept schliesslich das der christlichen Freiheit ersetzt. Für
Luther war die christliche oder evangelische Freiheit die Gewissensfreiheit,

durch die das Gewissen von den Werken befreit wird.2 Und
Calvin präzisierte, dass die christliche Freiheit «bewirkt, dass die
Gewissen nicht dem Gesetz des Alten Testaments, gezwungen durch
die Notwendigkeit des Gesetzes, dienen, sondern vom Joch des

2 Martin Luther, De votis monasticis. in: Werke. Weimarer Ausgabe, Bd. 8, 606,
zitiert nach J. Lecler, Liberté de conscience, origine et sens divers de l'expression, in :

Recherches de sciences religieuses 54(1966)375. Vgl. dazu A. Dufour, La notion de
liberté de conscience chez les Réformateurs, in: H.R. Guggisberg, F. Lestringuant,
J.-C. Margolin (Hg.), La liberté de conscience (XVIe-XVIIe siècles). Actes du
colloque de Mulhouse et Bâle (1989), Genève 1991, 15-20.

179



Gesetzes befreit dem Willen Gottes frei gehorchen».3 Im
protestantischen und vor allem calvinschen Denken definiert sich
Gewissensfreiheit vorrangig als Gehorsam gegenüber dem Gotteswort,

zumindest auf theologischem und seelsorgerischem Gebiet.
Anders liegen die Verhältnisse auf der gesellschaftlichen und

rechtlichen Ebene. Dort gewinnt Anfang der 1560er Jahre der Begriff
Gewissensfreiheit eine neue Dimension. Er wird zur Formel, zur
Theorie und zum Programm zugleich, das individuelles Bewusstsein
mit der öffentlichen Sphäre, mit der politischen Ordnung, ja mit
bewaffnetem Widerstand in Beziehung setzt, wird doch «Gewissensfreiheit»

mit dem Beginn der Religionskriege zu einer Parole, zum
Schlachtruf und findet sogar in die juristische Fachsprache Eingang.
Im März 1563 verzeichnet das Edikt von Amboise, das eine Kampfpause

im Bürgerkrieg bedeutet, in seinen Artikeln 1, 4 und 6, dass

Edelleute in ihren Wohnsitzen in Gewissensfreiheit leben dürfen und
dass die mit Residenz in Paris dorthin zurückkehren können, «ohne
wegen der Vergangenheit oder in der Zukunft wegen ihres Gewissens

gezwungen, belangt oder belästigt werden zu dürfen». Doch sind die
Gesetzgeber gewitzt und vorsichtig genug, um Gewissensfreiheit von
freier Kultusausübung zu unterscheiden. Erstere bleibt garantiert,
auch in den späteren Kriegen und in den Edikten, die als Edit de
concorde, Edit de réunion, Edit de pacifiction oder auch unter dem
missverständlichen und mit Vorsicht zu benutzendem Titel Edit de
tolérance Eintracht, Anschluss, Befriedung oder gar «Toleranz»
versprechen. Doch bleibt die andere, die äussere Freiheit des
Glaubensbekenntnisses Einschränkungen unterworfen. Ein Grossteil der
Debatte konzentriert sich aufdie Frage der Kult-Freiheit, eine Art
Ausstülpung der Gewissensfreiheit in die soziopolitische Realität hinein.
Und von jetzt an erscheint ein Begriff, der katholische wie
protestantische Machthaber gleichermassen beunruhigt: Religionsfreiheit.

Je mehr man von ihr spricht, desto alarmierender wird sie.

Denn alle Angehörigen der Mehrheits-Religion, seien es die Katholiken

in Frankreich oder die Calvinisten in den Niederlanden,
weigern sich, religiösen Pluralismus zuzulassen, hinter dem man
religiöse Gleichgültigkeit und Ketzerei wittert.

3 Jean Calvin, Institution de la religion chrétienne. III, 19,2-8; zitiert nach Lecler.
Liberté de conscience, 379.

180



Bleibt also das Prinzip Religionsfreiheit vielfältig verdächtig, so
hat sich die Idee der Gewissensfreiheit zu Beginn des 17. Jh. bereits
auf breiter Front durchgesetzt, zumindest bei den Protestanten, wo,
in England vor allem, Abhandlungen zu ihr in reicher Zahl erscheinen.

Die Katholiken wiederum konzentrieren ihre Untersuchungen
auf das Wesen des Gewissens selbst. Als Produkte einer neuen Scholastik

faszinieren die Debatten über das Gewissen die Theologen in
Spanien, Italien und Frankreich, wo die beschlagensten Fachleute,
vor allem Dominikaner und Jesuiten, auf die Schriften Abélards, des
hl. Bernhard und vor allem des Aquinaten zurückgreifen und die
Kommentare nachgedruckt werden, die die Theologen des 16. Jh.
dessen Werk gewidmet hatten (Domingo Banez, Juan de Santo-
Thomas, Grégoire de Valence, Gabriel Vazquez u.a.). Dazu gesellen
sich im 17. Jh. die Kommentare von François de Bonne-Espérance,
Vincenzo-Luigi Gotti, Guillaume-Vincent de Contenson, Charles-
René Billuart und anderer. Darin wird eine Fülle von scharfsinnigen
Erläuterungen zu Begriffen wie Gewissheit, Überzeugung,
unüberwindlicher Irrtum, wahrhaftiges Gewissen, irrendes Gewissen,
zweifelhaftes Gewissen, wahrscheinliches Gewissen entwickelt. Die
Lehre vom Probabilismus, dass man nämlich der wahrscheinlichen
Lösung zu folgen hat, zuerst den Dominikanern, danach den Jesuiten
teuer, läuft schliesslich Gefahr, im Laxismus zu versinken, der aufdie
Aufhebung der kirchlichen Verbote abzielt. Dem stellen sich die
Jansenisten mit ihrem Rigorismus entgegen, der sich in der Lehre
vom Tutiorismus niederschlägt, welche besagt, dass man die sicherste

Lösung zu wählen hat, während die Dominikaner den Probabi-
liorismus entwickeln, dass man sich nämlich für die wahrscheinlichste

Lösung zu entscheiden hat, während die Literatur zu Gewissens-
Fällen, die Kasuistik, die grosse Mehrheit der Gläubigen viel stärker
anzieht. Doch bleibt nichtsdestoweniger die gesamte Debatte rein
theologisch4, denkt doch keiner der in sie eingreifenden Autoren
daran, die akademische Ebene zu verlassen und die Probleme auf
ihre soziale, geschweige denn politische Relevanz hin zu überprüfen.

4 S. J.-P. Massaut, Les droits de la conscience erronée dans la théologie catholique
moderne, in: La liberté de conscience, 237-255.

181



Aus gutem Grund: hätte man das Verhältnis von obrigkeitlichen
Rechten und Gewissensfreiheit tiefer durchdacht, so wäre die
herrscherliche Macht in Religionsangelegenheiten in Frage gestellt worden.

So, nämlich politisch, gestellt aber nahm sich die Frage
unterschiedlich aus, denn sie musste jetzt Moraltheologie und politische
Philosophie verquicken und Hintergedanken wecken, die für die
Auffassung von der Macht des Fürsten und für die Gehorsamspflicht
der Untertanen weitreichende Folgen zeitigten. Auf diesem Feld
bewegen sich die Diskussionen in protestantischen Ländern, in
England, aber auch in Frankreich, wo jeweils besondere geschichtliche
Umstände zu dieser Ausprägung beitragen. In Frankreich nämlich
sind die Reformierten um so intensiver auf das Problem Gewissensfreiheit

verwiesen, je restriktiver das Edikt von Nantes gehandhabt
wird. Und je heftiger man diskutiert, um so mehr polarisieren und
vermehren sich die Meinungen, so dass die Synoden der reformierten
Kirchen in Frankreich die Vielfalt der theoretischen Stellungnahmen
zum Thema kaum noch zu kontrollieren vermögen und Orthodoxie
zu erzwingen versuchen. So wird die ursprüngliche calvinistische
Theorie wieder eingeschärft, um der erneuerten Lehrdebatte des
17. Jh. Rechnung zu tragen und zugleich die theologische Lehre des

Gründers und seines Apostels aus dem vergangenen Jahrhundert zu
bewahren. Doch wie sollte man die Standpunkte von Calvin und
Beza zur Frage der Häretiker in einer Lage aufrechterhalten, in der
nur religiöse Toleranz das Überleben der Reformierten in Frankreich
garantieren konnte? So sollte sich an der Frage der Gewissensfreiheit
die Spaltung des reformierten Lagers vollziehen. Folgt man dem
Pastor Elie Saurin, der 1697 ein wichtiges Werk mit dem Titel
«Reflexionen über die Rechte des Gewissens» verfasste, so teilte der
Streit über die Gewissensfreiheit die Reformierten in drei Gruppen :

auf der einen Seite das «Haupt der Indifferenten», Pierre Bayle; das
andere Extrem vertritt Pierre Jurieu, Anführer der Unduldsamen.
«Gott sei Dank», so Saurin, «sind beide extremen Parteien schwach
an Zahl. Die grosse Mehrheit der Reformierten nämlich hält die
Mitte zwischen Intoleranz und Indifferenz. Die, welche gemäss der
Vorschrift des Apostels Wahrheit mit Liebe verfolgen, die, welche
man unter dem Namen der moderaten Toleranten kennt und die
man auch die mit Nächstenliebe Eifervollen nennen könnte, machen
die eigentliche protestantische Partei aus, obwohl die Indifferenten

182



sie als intolerant verschreien und letztere sie in einen Topf mit den
Indifferenten werfen.»5

Diese Spaltungen spiegeln eine Notlage wider, in der Ergebnisse
von Lehrdebatten gravierende Auswirkungen auf gesellschaftlicher
Ebene zeitigen konnten. Über Gewissensfreiheit diskutieren und
daraus Konsequenzen für die religiöse Toleranz ziehen, das hiess
zugleich, die Autorität der Obrigkeit in Religionsfragen zu beschneiden,

so dass sich die Debatte über die Gewissensfreiheit notwendigerweise

auf politische Fragen ausdehnte.
Das Verdienst, im Frankreich Ludwigs XIV. das Problem auf

diese neue Weise zu stellen, kommt fraglos den Reformierten zu,
doch nicht allen, vor allem nicht den sogenannten Orthodoxen,
sondern nur einer von ihren offiziellen Kirchen an den Rand gedrängten,
manchmal sogar exkommunizierten und folglich als Dissidenten
betrachteten Minderheit protestantischer Denker namens Elie Saurin,

Noël Aubert de Versé, Jacques Philipot nebst einigen weiteren
weniger berühmten, wenn nicht unbekannten; unter ihnen allen ragt
die Gestalt von Pierre Bayle heraus.

//. Das irrende Gewissen ; Parität zwischen Orthodoxie und Häresie;
das Gewissen als Einschränkung herrscherlicher Souveränität

(Debatten vom Ende des 17. Jh.)

Pierre Bayle verblüfft seine Leser, zieht sich den Hass seiner Gegner
und die Eifersucht seiner Glaubensgenossen zu - mit einer ebenso
verstörenden wie dreisten These: «Ich behaupte, dass alles, was uns
das recht erleuchtete Gewissen zur Beförderung der Wahrheit gestattet,

uns auch das irrende Gewissen hinsichtlich dessen erlaubt, was
wir für die Wahrheit halten. Das ist meine These, die ich belegen und
erläutern will», ruft er in seinem «Philosophischen Kommentar über

Elie Saurin, Réflexions sur les droits de la conscience. Oü l'on fait voir la différence

entre les droits de la Conscience éclairée et ceux de la Conscience errante.
On réfute le Commentaire Philosophique, et le livre intitulé, Droits des deux Souverains

Et on marque les justes bornes de la Tolérance civile en matière de Religion,
Utrecht 1697, 4.

183



Christi Worte: zwinge sie zum Eintritt»6 aus, dessen - an sich
keineswegs neues - Basisprinzip darin besteht, «dass alles, was gegen
das dictamen des Gewissens erfolgt, Sünde ist». 16 Jahrhunderte
zuvor hatte Paulus analog an die überraschten Römer geschrieben
(Rom. 14,23): «Was aber nicht aus dem Glauben geht, das ist Sünde».

12 Jahrhunderte später fand der Aquinate dafür die schlagendsten

Formulierungen. Er hatte in seiner Summa theologica geschrieben,

dass alles, was gegen das Gewissen geschieht, auch wenn es irrt,
Sünde ist, auch wenn man, dem Gewissen folgend, nicht sicher ist,
etwa Gutes zu tun. Diesen Sachverhalt erklärte er folgendermassen:
weil das Gewissen Anwendung von Wissen ist, das zur Ratio gehört,
könnte man sich fragen, ob «der Wille, der nicht der Vernunft
gehorcht, schlecht ist, selbst wenn sie sich täuscht», und ob also «der
Wille, der der Vernunft gehorcht, gut ist, auch wenn sie sich
täuscht».7 Denn für Thomas «hängt die moralische Qualität einer
Handlung von ihrer Freiwilligkeit ab», so dass folglich «die
Unwissenheit, die eine Handlung unfreiwillig macht, sie ihres moralischen
Wertes beraubt, nicht jedoch jene Ignoranz, die die Freiwilligkeit
belässt». Das Gewissen kann also auf zweierlei Art irren, freiwillig
und unfreiwillig (im letzteren Fall durch «Unkenntnis irgendeines
Umstandes, ohne dass Nachlässigkeit vorliegt»). Im ersten Fall «enthebt

ein solcher (freiwilliger) Irrtum nicht vom moralisch Verwerflichen,

so dass der Wille, der gemäss dieser irrenden Vernunft oder
diesem irrenden Gewissen handelt, schlecht ist». Im zweiten Fall
jedoch gilt genau der umgekehrte Schluss: «Ein solcher (unfreiwilliger)

Irrtum der Vernunft oder des Gewissens enthebt der Schuld, so
dass der Wille, der der irrenden Vernunft folgt, nicht schlecht ist».8

Pierre Bayle, Commentaire philosophique sur les paroles du Christ, Contrains-les
d'entrer, Où l'on prouve par plusieurs raisons démonstratives qu'il n'y a rien de plus
abominable que de faire des conversions par la contrainte, & l'on réfute tous les
Sophismes des Convertisseurs à contrainte, & l'Apologie que S. Augustin a faite des
persécutions. Traduit de l'Anglois du Sieur Jean Fox de Bruggs par M.F.F., Can-
torbery (Amsterdam) 1682.
S. Thomas Aquinas, Summa theologica, Torino 1963 (ed. P. Caramello) 101, Pars
Prima Secundae, Quaestio XIX, articulus VI (Einwand 1): «Sed voluntas dicscor-
dans a ratione, etiam errante, est mala. Ergo voluntas concordans rationi, etiam
erranti, est bona.»
Ebd. Q. 19, a. 6 (Antwort). Ich folge der mittlerweile klassischen Übersetzung von
S. Pinckaers O.P., in: Somme théologique, Bd. II, Paris 1984, S. 152f., ausser für
den letzten Satz «ut voluntas concordans rationi erranti non sit mala», den ich in
eigener Übertragung bringe.

184



Doch blieb diese in der Tat kühne Position auf die theologische
Ebene beschränkt. Mit Bayle aber erlebt die Diskussion einen
qualitativen Sprung auf politisches Terrain. Dabei hing alles davon ab,

was man unter irrendem Gewissen verstand. Hier bietet uns Bayle
wertvolle Hilfestellung, denn er definiert diesen Schlüsselbegriff als
das unwillentlicher oder unbezwingbarer Ignoranz unterworfene
Gewissen, das von der Statthaftigkeit seines Handelns oder Glaubens
durchdrungen ist. Zugegebenermassen eine komplizierte Definition,
die glücklicherweise durch die vielen angeschlossenen Beispiele
verständlicher wird: der vermeintliche Vater, der Mörder, der sich über
sein Opfer täuscht, das Kind, das sich illegitim glaubt etc. Kehren wir
ins 17. Jh. zurück, folgen wir volkstümlicher Einbildungskraft, die
am stärksten vom klassischen Täuschungs-Fall der Frau entflammt
wurde, die fälschlich glaubte, ihrem Gatten beizuwohnen, so schon
in der Mythologie: ist Alkmene des Ehebruchs schuldig, als sie Jupiter

in ihren Armen hielt, der sich, unsterblich verliebt, in die Gestalt
des Amphytrion verwandelte, des geliebten Gatten, den Alkmene
guten Gewissens nie betrogen hätte? Alkmene, so erklärt uns Bayle
am Beispiel der Molièreschen Komödie, ist unschuldig9, denn als sie

Jupiter empfing, war sie - wenngleich fälschlich - überzeugt,
Amphytrion zu empfangen. Noch beliebter ist im 17. Jh. der Fall Martin
Guerre. Der berühmte Richter Jean de Coras, der den Betrüger, mit
wahrem Namen Arnauld du Tilh, zum Scheiterhaufen verurteilt
hatte, hatte ihn 1561 in seinem Buch «Denkwürdiger Entscheid des

Parlaments von Toulouse»10 unsterblich gemacht. Die düstere
Geschichte von der fälschlich angenommenen Identität wird auch von
Montaigne in seinem Essay III, 11, «Über Hinkende» erwähnt, mit
der bezeichnenden Schlussfolgerung, dass Wahrheit und Lüge einerlei

Gestalt haben. Im 17. Jh. aber verlagert sich das Interesse vom
falschen Martin Guerre auf dessen echte Gattin, Bertrande de Rols,
die, wie sie während des Prozesses behauptete, den Betrüger
aufgenommen hatte im - fälschlichen - Glauben, ihren wahren Gatten zu
empfangen. Bayle kommentiert ihren Fall wie folgt: «Eine Frau, die

9 Pierre Bayle, Nouvelles lettres de Mr. Bayle, au sujet de sa Critique générale de

l'Histoire du Calvinisme de Mr. Maimbourg, Bd. I, Amsterdam 1715, 263.
10 Jean de Coras, Arrêt mémorable de la Cour du Parlement de Toulouse contenant

une histoire prodigieuse de nostre temps, avec cent belles & doctes annotations de
monsieur maistre Jean de Coras, Conseiller en ladite Cour & rapporteur du procès,
Lyon 1561.

185



guten Gewissens glaubt, dass ein Betrüger ihr legitimer Ehemann ist
und ihn in ihr Bett aufnimmt, handelt nicht weniger statthaft, als

wenn es ihr echter Mann wäre. Und wenn sie sich standhaft weigern
würde, mit dem Betrüger zu schlafen, wäre sie genauso zu tadeln, als

wenn sie sich ihrem wirklichen Gatten verweigerte».11 Aus diesen
Beispielen folgert Bayle, «dass der als Wahrheit verkleidete Irrtum
uns zu denselben Dingen verpflichtet wie die Wahrheit». Das bedeutet

keine vollkommene Gleichstellung von Irrtum und Wahrheit,
denn der Irrtum muss unfreiwillig oder unüberwindlich sein, um
seine Rechte einzufordern, und deshalb hat jeder Mensch andauernd
nach der Wahrheit zu streben. Mit diesem Vorbehalt lässt sich

genauer abschätzen, was Bayle mit wahrer Gewissensfreiheit meint,
für die er folgende Regel festsetzt: «Dass man mit allen seinen Kräften

daran arbeiten muss, die Irrenden durch lebendige und gute
Gründe aufzuklären, aber ihnen die Freiheit belassen muss zu erklären,

dass sie an ihren Überzeugungen festhalten und Gott nach ihrem
Gewissen zu dienen, wenn man nicht das Glück hat, sie über ihren
Irrtum aufzuklären».12 Im Glauben Irrenden ist also Kultus-Freiheit
gegeben, bis sie ihres Irrtums inne werden. Wo aber hat diese Toleranz

ihre Grenzen?
Wenn der als Wahrheit verkleidete Irrtum dieselben Rechte

genösse wie die Wahrheit, so hiesse das, Orthodoxie und Häresie
gleichzusetzen. Durch solche Behauptungen hatte Bayle seine
Zeitgenossen verunsichert, die folglich mit Anklagen gegen ihn als
Vorreiter von Indifferentismus und Pyrrhonismus nicht sparten. Unserer

Autor zog nämlich nicht weniger extreme Schlüsse hinsichtlich
der Häresie, denn indirekt wurden alle religiösen Verfolgungen ja nur
durch sie legitimiert. Dementsprechend Bayle: «Gott verpflichtet
uns dazu, die Wahrheit zu lieben, vorausgesetzt, wir kennen sie;
daraus wird ersichtlich, dass sie, sobald sie uns unbekannt ist, alle
Rechte uns gegenüber verliert und, sobald sie ersichtlich wird, alle
diese Rechte wieder zurückgewinnt».13 Die Argumentation ist klar:
Die Wahrheit kann ihre Rechte aufVorrang und Ausschliesslichkeit
nur geltend machen, wenn sie bekannt ist. Das aber heisst, dass die
Häretiker, die ihre Religion für die echte halten, dasselbe Existenz-

11 Bayle, Commentaire philosophique, 46If.
12 Ebd. 353.
13 Bayle, Nouvelles lettres, 252f.

186



recht wie die Rechtgläubigen besitzen. «Daher», so fährt Bayle fort -
«führt es zu nichts zu behaupten, dass der als Wahrheit verkleidete
Irrtum nicht an den Rechten der Wahrheit teil hat, denn weil jede
Sekte sich als einzige im Besitz der Wahrheit glaubt, wendet jede auf
sich an, was zugunsten der Wahrheit gesagt wird und schreibt den
anderen zu, was gegen die Lüge ins Feld geführt wird. Und so
entschlägt man sich am Ende jeder vernünftigen Argumentation und
liefert das Schicksal der Religion dem Gesetz des Stärkeren und den
lächerlichen Grundsätzen aus, die besagen : dies ist sehr gut, wenn ich
es tue, aber wenn jemand anders es tut, ist es eine verwerfliche
Handlung.»14 Was Verfolgungen betrifft, so ist es leicht zu folgern,
dass die Häretiker dasselbe Recht dazu haben wie die Orthodoxen,
die sich, da im Besitz der Wahrheit, dieses Recht fälschlich
vorbehalten. «Trotz alledem», so weiter Bayle, «gilt das folgende Bild von
Häretikern und Rechtgläubigen: letztere sind die Kinder der Wahrheit

und glauben es zu sein; erstere glauben auch, es zu sein, sind es

aber nicht. Das Schickal der beiden Menschengruppen ist also ganz
verschieden, doch sind sie vollkommen gleich hinsichtlich des

Rechtes, das, was sie für Wahrheit halten, zu verehren.»15

Rechtsgleichheit zwischen erleuchtetem und irrendem Gewissen;
Parität zwischen Orthodoxie und Häresie; Gleichstellung von Wahrheit

und unbezwingbarem Irrtum: die Gewissensfreiheit war dabei,
sich einen neuen Weg zu bahnen. Er ist neu, weil die Reformierten
seit ihren Anfängen in der ersten Hälfte des 16. Jh. mit Einführung
der Rechte der Gewissensfreiheit nur ihre eigene Gewissensfreiheit
behaupten wollten, unter Ausschluss aller anderen, der Antitrini-
tarier, Sozinianer und manchmal selbst der Katholiken, und nur ihre
eigene gelten Hessen, weil sie nur ihr Gewissen als erleuchtet gelten
liessen. Jetzt aber, am Ende des 17. Jh., bringt die Debatte eine neue,
eine Freiheit aller Gewissen hervor, eine Freiheit, aufdie alle Gewissen

ein Anrecht haben, mit Ausnahme derjenigen versteht sich, bei
denen zweifelhaft ist, ob sie überhaupt ein Gewissen haben, der
Atheisten, der Ungläubigen, Glaubenslästerer zum Beispiel. Nun
aber erstreckt sich die Gewissensfreiheit aufdas Gewissen der Obrigkeit,

des Herrschers, des Königs.

14 Ebd. 291.
15 Ebd. 253.

187



Von der Ebene der Wissenschaftsgeschichte und Moralphilosophie

gehen wir jetzt zur politischen Philosophie über. Das 17. Jh.
erlebt gleichermassen einen Aufschwung religiösen Glaubenseifers
wie theologischer und juristischer Studien, die von der Naturrechts-
Schule angeregt werden; so haben gerade die Rechtshistoriker in
dieser Zeit entscheidende Beiträge zum Konzept Gewissensfreiheit
zu bieten. (Das gilt vor allem für die Beschäftigung mit Juristen-
Theologen wie Grotius und Philosophen-Theologen wie Locke.)
Soviel aber ist sicher, dass nach in protestantischen Kreisen
vorherrschender Meinung Gewissensfreiheit immer stärker als Teil des

natürlichen Rechts betrachtet wird. Darüber hinaus hat das Edikt
von Nantes, dem die französischen Reformierten seit 1598
unterworfen sind, die Unverletzlichkeit der Gewissensfreiheit fest verankert,

sogar bei den Theoretikern des Absolutismus. Tatsächlich sind
die in der Folge des Widerrufs von 1685 enfalteten Schikanen gegen
die Reformierten nicht als gegen Ketzer gerichtete Schritte (ein
damals bereits anachronistisches Konzept), sondern als
Zwangsmassnahmen gegen eine - wie man am Hofvorzuwerfen nicht müde
wird - verstockte Minderheit legal, die sich die Religion ihres Königs
anzunehmen weigert. Damit wird die Diskussion darüber wieder
lebendig, ob Herrscher und Magistrat Gewalt über das Gewissen
ihrer Untertanen haben, wobei es sich im Grunde um die alte, doch
nicht veraltete Frage nach der Autorität des Herrschers in
Religionsangelegenheiten handelt: wie steht es mit der Zwangsgewalt staatlicher

Instanzen (rechtgläubiger, versteht sich) gegen die Ketzerei?
Und wie mit der häretischer Machthaber gegenüber ihren rechtgläubigen

Untertanen? Eine keineswegs müssige Frage, denn manche
wollten hinter der Denkfigur des ketzerischen Herrschers Ludwig

XIV. selbst erkennen. Was die Zwangsgewalt des rechtgläubigen
Herrschers betrifft, so gebe ich unter zahllosen anderen die Meinung
von Ehe Suarin ihrer Ausgewogenheit und Knappheit wieder.
Gemäss dem Prinzip, dass der auf die Einschränkung seiner ketzerischen

Untertanen abzielende Herrscher nicht Herr über das Gewissen

ist, müssen letztere einem gerechten Gesetz nur insoweit gehorchen,

«als ihr Gewissen sie in nichts verpflichtet». «Kann der Häretiker

das Gesetz aber nur um den Preis befolgen, gegen sein Gewissen
und in der Überzeugung zu handeln, die Menschen mehr als Gott zu
fürchten, so ist dieses Gesetz ungerecht und tyrannisch und eine dem
Gewissen gestellte Falle, ja sogar eine Anmassung der Rechte und

188



Autorität Gottes, des alleinigen Herren über das Gewissen.»16 Die
Anspielung an Apostelgeschichte 5,29 (Man muss Gott mehr gehorchen

als den Menschen) bildet bei derartigen Diskussionen regelmässig

den Schlussstein im Argumentationsgefüge. Das gilt auch für den
zweiten Fall des häretischen Herrschers, in dem unser Autor direkter
aufzutreten scheint. «Ich stelle meine Gedanken über das Verhältnis
eines häretischen Herrschers zu seinen rechtgläubigen Untertanen
ganz unverhüllt dar. Was der rechtgläubige Souverän gegenüber
seinen häretischen Untertanen darf und was letztere hinzunehmen
haben, wollen sie nicht zu Rebellen gegen die von Gott eingesetzte
Macht und damit gegen Gott selbst werden, das darf der häretische
Herrscher auch gegenüber seinen rechtgläubigen Untertanen, die
sich dagegen nicht wehren können, ohne schuldig zu werden.» Elie
Saurin setzt also in dieser Hinsicht eine perfekt ausbalancierte
Entsprechung von Rechten und Pflichten fest, unabhängig von Orthodoxie

und Hétérodoxie, und er hält an einem geradezu geometrisch
ausgewogenen Gleichgewicht zwischen den Rechten des erleuchteten
und des irrenden Gewissens fest, «denn ein rechtgläubiger Herrscher
hat nicht mehr Macht über das Gewissen seiner Untertanen als ein
heterodoxer».17

Auf dieser am weitesten fortgeschrittenen Ebene der Diskussion
über die Rechte des irrenden Gewissens stimmen selbst die Verfechter

der entgegengesetztesten Standpunkte darin überein, dem Gewissen

in der Rangfolge der höchsten Autoritäten einen Gott selbst
vergleichbaren Platz zuzuschreiben. Jacques Philipot, auch er calvi-
nistischer Pastor, geht so weit zu schliessen, dass «nach übereinstimmender

Meinung die Rechte des Herrschers sich nicht so weit (d.h.
auf die Gewissensfreiheit) erstrecken, weil hier das Recht des Gewissens

und das Recht Gottes herrscht... Daraus aber folgt mit Notwendigkeit,

dass alle Sekten der Welt, vorausgesetzt ihr Glaube führt
nicht zur Zerstörung der Gesellschaft, in dieser Hinsicht in Ruhe
gelassen werden müssen».18

16 Saurin, Réflexions, 512.
'7 Ebd. 514f.
18 Jacques Philipot, Les justes bornes de la tolérance. Avec la défense des mystères du

Christianisme, Amsterdam 1691,40 ff. Zu ausführlicherer Behandlung des Themas
s. Mario Turchetti, La liberté de conscience et l'autorité du Magistrat au lendemain
de la Révocation, in: La liberté de conscience, 289-367.

189



///. Aktuelle Betrachtungen einer nicht aktuellen Debatte; oder das
irrende Gewissen und die Probleme des Friedens und der Moral

Philipots Bemerkung zur Freiheit aller Gewissen bezeugt zusammen
mit vielen ähnlichen Meinungen, dass sich am Ende des 17. Jh. das

Prinzip Gewissensfreiheit ohne Wenn und Aber durchgesetzt hatte,
in der Theorie sowie in der Moraltheologie. Was ihre rechtliche und
verfassungsmässige Absicherung angeht, so stand der Gewissensfreiheit

ein bis heute nicht abgeschlossener weiter Weg bevor. Im 16. und
17. Jh. neigten die mit ihr befassten Autoren aufgrund ihrer
theologischen, philosophischen und juristischen Betrachtungen dazu, dem
Gewissen volle Verantwortung in der religiösen Praxis wie im
moralischen und sozialen Verhalten zu übertragen und durch eine solche
Überhöhung der Gewissenswerte zugleich die religiösen und bürgerlichen

Menschenrechte mit zu erheben, ja die Gewissensfreiheit als
Grundrecht zu verankern. Ein vertieftes Eingehen auf diese etwas in
Vergessenheit geratene Debatte über die Rechte des Gewissens kann
zu einem vertieften Verständnis unserer eigenen Probleme im 20. Jh.
führen, in dem Menschen-, Kinder- und Frauenrechte so sehr im
Zentrum politischen, kirchlichen und allgemein intellektuellen
Interesses stehen; gerade deshalb ist es nützlich, im Lichte historischer
Kenntnisse die Motive, Ursachen und Gründe von Intransigenz und
Intoleranz in unserer jüngsten Vergangenheit zu überdenken.
Vollziehen wir zu diesem Zweck den qualitativen Sprung vom kognitiven
zum - bereits in der Antike so bezeichneten - pragmatischen Aspekt
geschichtlicher Betrachtung. Mit anderen Worten, versuchen wir
unser historisches Wissen über die Gewissensfreiheit als zur Anwendung

in unseren eigenen Tagen bestimmtes Material zu betrachten,
ohne darüber die unterschiedlichen geschichtlichen Rahmenbedingungen

zwischen in manchem vergleichbaren historischen Epochen
zu nivellieren. Konzentrieren wir uns zu diesem Zweck aufdie heute
mehr denn je brennenden Probleme des friedlichen Konsenses und
Ausgleichs. Aus der Geschichte haben wir gelernt, dass die Haltung
des Doktrinärs jeglicher Aushandlung von religiösen und soziopoli-
tischen Kompromissen im Wege steht. Als Doktrinär verstehe ich
dabei jeden durch ein dogmatisches System geprägten Menschen, sei

er Politiker, Parteihaupt oder Vertreter welcher Orthodoxie auch
immer. Nach sich über ein Vierteljahrhundert erstreckender Be-

190



schäftigung mit den religiösen und politischen Kontroversen des

frühmodernen Europa erlaube ich mir die folgende Meinung zu den
Problemen des Weltfriedens. Die Ideen, Theorien und Auffassungen
von Welt und Mensch, kurz die Ideologien, sind konkreter, manchmal

gewalttätiger als die Waffen, die man zu ihrer Verteidigung
ergreift, sie sind die wirklichen Antriebskräfte individuellen und
kollektiven Verhaltens. Nachdem ich vor allem die Anstrengungen
und Strategien untersucht habe, die die moderaten, um religiösen
und politischen Frieden bemühten, die vermittelnden und
ausgleichenden Protagonisten des Konsenses entwickelt haben, glaube ich
daraus eine Lehre ziehen zu dürfen, die mitnichten utopisch sein

muss: Kehren wir zu den Lehren der Moral zurück, streichen wir die
Ideologien aus, widmen wir uns der Ethik. Ich spreche wohlgemerkt
von Moral und Ethik, nicht von Religion oder doch höchstens von
den moralischen Normen, die jede Religion in ihrer Lehre enthält.
Jeder Versuch, Frieden zu stiften, setzt von Seiten der Unterhändler
die Bereitschaft zu Zugeständnissen als conditio sine qua non voraus.
Nun aber besteht zwischen der zutiefst verwurzelten Überzeugung,
im Besitz der Wahrheit zu sein, und dem Aushandeln eines
Kompromisses kein unübersteigbares Hindernis, selbst wenn dazu Abstriche

von der einen und unteilbaren Wahrheit hingenommen werden
müssen - vorausgesetzt, man versteht diese Wahrheit souverän, von
humanitären Prinzipien geprägt und unter dem Primat der Moral.
Auf der anderen Seite ist es mehr als unwahrscheinlich, dass
Doktrinäre - seien es intransigente Theologen aller Konfessionen des 16.

und 17. Jh. oder die Ideologen unserer Tage, gleich welcher Kultur,
Religion oder ethnischen Zugehörigkeit - sich jemals mit ihren
Gesprächspartnern verständigen können. Dogmatismus, wie
verschleiert er auch immer auftreten mag, Intransigenz, das blinde
Vertrauen auf den alleinigen Besitz der Wahrheit und fundamentalistische

Überzeugungen, so verständlich sie sein mögen, lähmen sehr oft
jegliches Verhandeln. Übereinkommen erreicht nur der, der der
entgegengesetzten Meinung sein Ohr zu schenken geneigt ist, so irrtümlich,

doch zugleich unüberwindlich verwurzelt sie auch sein mag.
Daher hat jeder Friedensvermittler vor allem unter dem Primat der
Moral zu handeln. Solche Bemerkungen zu politischen und
humanitären Problemen bestätigen auf wissenschaftlicher Ebene die
Bedeutung der Wahrheit. Als Historiker und Professor für Geschichte
bin ich davon überzeugt, dass alle der Annäherung an die historische

191



Wahrheit gewidmeten Anstrengungen Früchte tragen; ja ich bekenne
mein grenzenloses Vertrauen in den Fortschritt der Geschichtsschreibung

hin zur Wahrheit. Aufder Grundlage dieses Credos sollte
man m.E. die Geschichte der Gewissensfreiheit in der Moderne neu
durchdenken, haben doch die mit ihr befassten Autoren den Stellenwert

der Gewissensfreiheit für Gesellschaften, Staaten und für ein
Weltsystem bestimmt, in dem der Mensch in Harmonie mit
seinesgleichen und mit der Natur zu leben vermag. Bei dieser Suche nach
einer menschenwürdigen Welt ist die Gewissensfreiheit -
unverwechselbar, unersetzlich, einzigartig, Wurzel aller menschlichen
Freiheiten - Ausgangs- und Endpunkt schlechthin. Schliesslich
haben uns die höchsten und reinsten Ausformungen des Humanismus
im Laufe der letzten Jahrtausende gelehrt, dass der höchste Wert des

Menschen in seiner Innerlichkeit beschlossen liegt - und diese
Innerlichkeit ist nichts anderes als das Gewissen, das alle Verhaltensnormen

diktiert oder doch zumindest diktieren sollte. Aus diesem
Grunde tritt uns in den subtilsten Gedankengebäuden des Christentums

(denken wir an Augustinus) das Gewissen als der geheimste
und spirituellste Teil der Seele entgegen, befähigt zu zeigen, was zu
suchen und was zu vermeiden, was zu lieben und was zu fürchten ist.
Der Mensch auf der Suche nach seinem wahren Ich entdeckt so das
Gewissen als sein tiefstes Ego, das jegliche moralische Bewertung
und die Entscheidung über Gut oder Böse vornimmt. Unter diesem
Blickwinkel musste man vielleicht die nachwachsenden Generationen

zu Ausbildung und Erkenntnis des Gewissens erziehen, und zwar
mit schulischen und universitären Programmen, die bis heute fast
ausschliesslich der beruflich-technischen Ausbildung, dem
gesellschaftlichen Erfolg und damit sehr äusserlichen, ja veräusserlichten
Idealen gewidmet sind. In diesem Sinne könnte eine Erziehung mit
dem Ziel der Aufwertung des Gewissens den homo novus von heute
zu einer Neueinschätzung von Freiheitswerten und Freiheiten führen

und ihn dazu bringen, jede Konvention oder Erklärung von
Menschen-, Frauen- und Kinderrechten als universelle Konvention
bzw. Erklärung von Gewissensrechten zu verstehen. Wäre es an der
Schwelle zum dritten Jahrtausend nicht unsere Pflicht, die dafür
notwendigen Entscheidungen zu treffen? Einerseits fürchten wir das

Schlimmste, z.B. einen Atomkieg, andererseits träumen wir vom
Abenteuer, z.B. von der Erschliessung neuer kosmischer Räume.
Gestatten wir uns einen kurzen Ausflug in die Gefilde der Phantasie,

192



und setzen wir eine Begegnung mit Wesen von fremden Planetensystemen

voraus: eine Annäherung, eine Verständigung, sie wäre nur
auf der Grundlage einer Moral denkbar, die von der absoluten Priorität

des Respekts, der Gegenseitigkeit und der Güte geprägt ist. In
dieser Hinsicht scheint mir die ethische Dimension die einzige zu
sein, die das Epithet universell verdient. Ebenso kann die Suche nach
Frieden auf unserem Planeten nur im Zeichen essentiell moralisch
inspirierter Prinzipien neue Dynamik gewinnen. Nur so würde die
Gewissensfreiheit, Wurzel aller Freiheiten, ihren angemessenen
Humus zu Wachstum und Gedeihen finden. Was die Wahrheit angeht,
so sollten wir, angesichts des Respektes, den wir ihr schulden, unsere
Bemühungen um sie in aller Demut vorantreiben. Doch solten wir
nach den oben getroffenen Ausführungen die Lehre nicht minder
beherzigen, die einige Jahrtausende gebraucht hat, um ans Licht zu
gelangen: auch der Irrtum verdient unsere Bemühungen um
Verständnis, sobald er aufrichtig und unüberwindlich ist. Das irrende
Gewissen, diese grosse Unbekannte, verdient wohl einen Augenblick
der Besinnung.

193


	An der Wurzel aller Freiheiten : die Gewissensfreiheit

