
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 88 (1994)

Artikel: La communauté juive d'Avenches entre 1826 et 1870 : développement
et repli sur soi

Autor: Lauener, Christine

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-130251

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-130251
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


La communauté juive d'Avenches entre 1826 et 1870:
développement et repli sur soi

Christine Lauener

Au début du XIXe siècle les cantons suisses sont dans leur ensemble
opposés à accepter l'installation d'Israélites sur leur territoire. Seules

exceptions à ce rejet généralisé: les villages de Lengnau et Endingen
dans le Surbtal argovien, uniques endroits où les Juifs helvétiques
avaient l'autorisation de s'établir sous l'Ancien Régime; les cantons
de Genève et Neuchâtel où la tolérance connaît cependant quelques
limitations économiques; le canton de Vaud, finalement seule partie
de la Confédération où aucune mesure restrictive à rencontre des

Israélites n'est prise, de quelque nature que ce soit. Et cette libéralité
n'en reste pas au seul plan théorique, mais se traduit bel et bien dans
les faits, puisque des noyaux de communauté apparaissent dans
certaines villes vaudoises (Lausanne, Yverdon, Moudon, Montreux,
etc.) dès les années 1830-1840. L'une de ces communautés connaît
un développement florissant tout au nord du canton, à Avenches,
l'ancienne Aventicum romaine. Numériquement elle se situe même
au cinquième rang des communautés helvétiques en 1860. Cet article
a pour objectif d'esquisser les grandes lignes de son histoire jusqu'au
début des années 18701.

Il est le résumé d'une partie de mon mémoire de licence intitulé: «La communauté
juive d'Avenches: organisation et intégration (1826-1900)». Ce travail a été publié
en 1993 dans la collection «Etudes et recherches d'histoire contemporaine», dirigée
par le professeur Roland Ruffieux de l'Institut d'histoire moderne et contemporaine
à l'Université de Fribourg.
Abréviations utilisées dans les notes:
ACV: Archives cantonales vaudoises
ANA: Archives des notaires avenchois
ACA: Archives de la commune d'Avenches.

111



1. Caractéristiques de la communauté

L'examen de l'évolution démographique de la présence juive à Avenches

permettra de se faire une première idée de cette communauté.
C'est en avril 1826 que les deux premiers Israélites s'installent à
Avenches avec leur famille, rapidement suivis par de nombreux
coreligionnaires.

Développement de la population juive et importance au niveau
avenchois2

Année 1831 1850 1860 1870 1880 1888 1900

Israélites 63 233 217 262 199 144 96

Avenchois 1230 1637 1756 1819 1781 1846 1952

Proportion 5,4% 14,2% 12,3% 14,4% 11,1% 7,8% 4,9%

Deux phases bien distinctes peuvent être discernées: une première
jusqu'en 1870 est marquée par une croissance continue (à l'exception
de la décennie 1850-18603) ; la seconde placée sous le signe du déclin,
qui sera continu et irrémédiable, et débouchera sur la disparition de
la communauté dans les années 1950. Les quelques pages qui suivent
seront consacrées exclusivement à la période initiale. C'est elle qui est
la plus riche en événements avec la mise en place de structures
communautaires et religieuses. Et qui connaît les plus fortes
réactions avenchoises à cette implantation étrangère toujours grandissante.

Le tableau nous montre en effet que les Juifs représentent dès
1850 plus de 10% des habitants de la ville. Ce chiffre est habituellement

considéré comme le seuil à partir duquel des tensions ont
tendance à apparaître entre une minorité et le milieu qui l'accueille.

2 Tableau établi à partir des recensements cantonaux et fédéraux.
3 Cette diminution est due en grande partie à l'interruption momentanée du flot des

nouvelles arrivées. Celle-ci s'explique d'une part par la guerre du Sonderbund et la
crise institutionnelle qui s'ensuit. Et d'autre part par le soudain refus des autorités
vaudoises d'accueillir tout nouvel immigrant israélite entre 1850 et 1853 (voir à ce
sujet Christine Lauener, op.cit., 17-20).

112



Or la communauté avenchoise représentera même un septième de la
population avenchoise en 1870!

Si l'on considère ensuite le mouvement des arrivées d'Israélites
venant s'établir à Avenches (85 entre 1826 et 1900)4, on observe la
même évolution croissance-déclin, avec des années charnières
quasiment identiques. D'où l'on peut déduire que le mouvement
démographique de la communauté est en grande partie modelé par celui du
nombre des immigrants.

On constate par ailleurs que la plupart d'entre eux semblent avoir
entre 20 et 30 ans (31 couples peu âgés qui auront des enfants à

Avenches; 43 célibataires; 2 personnes veuves seulement). Cette
jeunesse parle en faveur d'une immigration de type économique: on est

en présence déjeunes gens qui vont chercher fortune loin de leur pays
d'origine, où une conjoncture défavorable rend probablement leurs

moyens d'existence précaires. Les âges seraient beaucoup plus diversifiés

si l'on était en présence d'un mouvement de population
provoqué par des problèmes politiques ou des persécutions religieuses.

Mais d'où venait ce flux de migrants israélites? Sur les 85 repérés
jusqu'en 1900 seuls deux sont des Juifs helvétiques, venus de Leng-
nau et Endingen, en Argovie. De même seuls trois individus sont
originaires de l'est de l'Europe, deux Polonais et un Autrichien. En
fait la quasi-totalité de ces nouveaux venus sont des ressortissants
français. En grande majorité ils sont même originaires d'une seule

région de ce pays, l'Alsace. 76 (soit près de 90%) ont leurs racines
dans cette contrée. Et 59 (près de 70%) viennent d'une zone bien
délimitée de celle-ci, le Sundgau, situé tout au sud de ce département
et limitrophe au canton de Bâle.

Cette prédominance des Alsaciens se retrouve dans toutes les
colonies juives qui commencent à apparaître sur le Plateau suisse à

cette époque. C'est le cas par exemple à Genève, Berne, Bâle, Delé-
mont ou encore La Chaux-de-Fonds. Cette présence alsacienne
s'explique aisément. Dès le XVIIe siècle des marchands juifs de cette
région française fréquentent régulièrement les foires du nord de la
Suisse. On ne les laisse toutefois pas s'établir durablement sur le

territoire confédéré. Autorisés à le faire dans certains cantons au

Ce chiffre représente quasiment la globalité des arrivées israélites à Avenches. car
une seule interviendra encore au XXe siècle, en 1912 précisément.

113



début du XIXe siècle, certains s'empressent de profiter de ce nouveau
droit, qui leur facilite grandement la tâche. Ils ne sont dorénavant
plus obligés de retourner en France chaque soir. Il faut signaler
d'autre part que l'Alsace possède à cette époque une très importante
population juive, regroupant même la majorité des Israélites français:

80% d'entre eux, soit 36 000 individus y sont domiciliés en
1808; en 1841 le pourcentage sera de 70% et sera encore de 56% en
18615. Cette concentration de Juifs de l'autre côté de la frontière rend
bien compréhensible la forte présence alsacienne en Suisse. Celle-ci
paraît d'autant moins surprenante lorsqu'on connaît les conditions

Professions des Israélites venus s'établir à Avenches6

Profession exercée Nombre

Marchand de chevaux 44

Marchand de textiles 13

Rabbin 13

Marchand 3

Boucher 2

Domestique 2

Courtier de chevaux 2

Courtier de bétail

Marchand de bétail

Boulanger

Tailleur

Marchand de vins

Garde-malade

s Michael Graetz. Les Israélites en France au XIXe siècle. Paris 1989. 64.
6 Prendre en considération les professions des Israélites nés et restés à Avenches

modifierait bien peu l'image donnée par ce tableau. Ces hommes ont presque
toujours repris le commerce de leur père.

114



de vie peu enviables réservées aux Israélites dans cette contrée (misère

économique et antisémitisme prononcé, éclatant fréquemment
en émeutes). Notre pays devait apparaître alors comme un havre de

paix, du moins les quelques cantons qui toléraient l'installation
d'Israélites sur leur territoire.

La dernière caractéristique de la communauté avenchoise qu'il
vaut la peine d'examiner est sa structure socio-professionnelle.

A l'exception des treize rabbins, personnages indispensables à la
vie d'une communauté juive, presque tous ces immigrés sont actifs
dans le commerce. Ce qui n'a rien de surprenant. Pourquoi ces
Israélites se lanceraient-ils dans des activités économiques qui leur
sont inconnues, tels l'artisanat ou l'agriculture, que les lois vaudoises
les laisseraient pourtant totalement libres d'exercer? Alors qu'ils
peuvent profiter de leur expérience séculaire des transactions
commerciales.

Les négociants juifs d'Avenches peuvent être répartis en deux
catégories principales. La première est celle des maquignons, nettement

majoritaire (54% des immigrés). La concurrence doit être rude
entre ces marchands et les contraint probablement à de longs
déplacements pour trouver des clients. De nombreuses sources notariales
nous apprennent qu'ils se rendaient souvent à une foire pour quelques

jours, les plus citées étant celles de Payerne, Fribourg, Berne ou
Neuchâtel. Celles de Bulle, Vevey ou même Genève, la plus éloignée,
apparaissent également. Le second groupe professionnel est celui des

négociants en textile (marchands d'étoffes, de draps, de rubans ou de

nouveautés), qui, au départ, étaient souvent des colporteurs7. Il est

beaucoup moins important, puisqu'il ne représente que 15% des

arrivants.
Nous retrouvons ainsi à Avenches une situation très semblable à

celle d'Alsace: «Les marchands de bestiaux et les colporteurs furent
au XIXe siècle la colonne vertébrale du judaïsme alsacien».8

Mais une loi vaudoise de 1817 interdisant cette activité, les Israélites pratiquant ce

commerce itinérant seront rapidement rappelés à l'ordre et ouvriront alors boutique.

8 Freddy Raphaël. Les Juifs de la campagne alsacienne: les marchands de bestiaux, in:
Revue des sciences sociales de la France de l'Est. 9 (1980). 242.

115



Cette structure socio-professionnelle de la communauté permet
par ailleurs de répondre à l'une des premières questions qui se pose
lorsqu'on évoque une présence juive à Avenches: pourquoi avoir
choisi cette bourgade de la Broye vaudoise?

Comme ce sont avant tout des marchands de chevaux qui
s'installent dans l'antique cité romaine, la première hypothèse qui vient à

l'esprit est que cette région doit être à cette époque spécialisée dans
l'élevage équin. Car les autres cités du canton de Vaud qui connaissent

une immigration juive (Lausanne, Morges, Yverdon) n'ont pas
cette prédominance des maquignons. Elles attirent en priorité les

commerçants spécialisés dans les textiles et autres petits articles.
Cette hypothèse est d'autant plus attrayante que de nos jours la
Confédération a installé un haras dans la plaine aventicienne. Mais il
faut déchanter. Les chiffres démontrent clairement qu'au début du
siècle passé l'élevage des chevaux n'est pas plus développé dans le
district d'Avenches que dans les autres régions vaudoises. Selon le

rapport de la commission d'enquête commerciale instaurée en 1831

par le Gouvernement libéral9, cet élevage est d'ailleurs fort peu
développé dans le canton. Celui-ci doit alors importer 2000 bêtes par
année pour subvenir à ses besoins. Et le rapport de faire une remarque

très intéressante pour notre sujet: «Les chevaux importés sont en
grande partie des chevaux de la Suisse allemande.»10

Or le district le plus proche de la région alémanique est justement
celui d'Avenches, à la frontière du canton de Berne! " En choisissant
de s'installer dans cette commune, les marchands de chevaux juifs se

retrouvent donc dans une position des plus favorable pour s'insérer
rapidement dans ce courant commercial, l'établissement dans les

cantons germanophones leur étant interdit. Leur situation est encore
plus avantageuse du fait qu'ils ne rencontrent aucune concurrence
sur place. Aucun maquignon chrétien n'est actifdans la cité broyarde
selon cette enquête.

Le choix de la cité broyarde par les Israélites s'expliquerait donc
principalement par des raisons de stratégie commerciale.

9 L'instauration d'une telle commission en 1831 est l'un des premiers actes du nouveau

Gouvernement libéral, qui veut d'abord connaître la situation économique
vaudoise avant de déterminer les grandes lignes de sa politique.

10 ACV: K XII E 42: rapport de la section «industrie».
11 Le district du Pays-d'Enhaut se trouve bien dans la même position géographique.

Mais on imagine mal cette région alpine servir de lieu de passage privilégié pour
l'importation des chevaux achetés en Suisse allemande.

16



Développement de la communauté

Les autorités vaudoises ne mettant aucun frein à l'immigration juive,
le nombre des Israélites s'établissant à Avenches ne cesse de croître
de 1830 à 1870: 262 d'entre eux y sont recensés cette année-là sur un
total de 1819 habitants. Une continuelle progression démographique
marque donc cette première phase d'existence de la communauté.
Mais ce développement numérique ne suffit pas à lui seul à prouver la

vigueur de cette minorité. Il n'en est qu'un des aspects. Pour affirmer
avec certitude la réalité de cette vitalité il faut qu'elle se manifeste
encore dans d'autres domaines, tels la situation économique,
l'organisation cultuelle ou les structures communautaires.

2.1. Une situation économique florissante

Le canton de Vaud n'ayant édicté aucune loi restreignant les activités
des Israélites, ceux qui s'installent à Avenches sont donc totalement
libres d'y exercer la profession de leur choix. Nous avons vu qu'ils se

consacrent tous au commerce, la majorité étant même spécialisée
dans le maquignonnage. Divers indices laissent penser que cette
activité doit être lucrative:

- la plupart de ces marchands peuvent se payer les services d'un,
voire deux domestiques12;

- entre 1830 et 1865, quatorze d'entre eux acquièrent un immeuble
dans la commune. Ce qui signifie que la moitié de ces commerçants
ayant élu définitivement domicile à Avenches (ils sont au total 28)

peuvent s'offrir une maison quelques années après leur arrivée;
- dès 1835, quatre Juifs, tous maquignons, doivent s'acquitter de

l'impôt du luxe sur les voitures. Cette taxe annuelle touche les chars
destinés uniquement à la promenade. Ces marchands sont donc
assez aisés pour se permettre de posséder des objets superflus, qui ne
sont pas indispensables à leur survie. Et le nombre de ces riches
contribuables israélites augmentera continuellement par la suite,
atteignant un maximum de vingt individus en 1865.

12 Ceux-ci sont aussi Israélites et pour la grande majorité sont également venus d'Alsace.

117



Ces éléments tendraient à montrer que la communauté ne doit pas
connaître les difficultés économiques. Affirmation encore renforcée

par le fait qu'elle peut débourser entre 1863 et 1865 près de
20 000 francs pour la construction d'une synagogue. Et cela sans
devoir recourir à l'emprunt.

Les Juifs venus s'établir durablement à Avenches ont donc su faire
en sorte d'atteindre rapidement une situation économique aisée,
faisant preuve dans ce domaine d'une vitalité certaine.

2.2. Organisation de la vie religieuse

Comme toute religion, celle de Moïse exige l'existence de certaines
institutions pour que ses adeptes puissent respecter ses préceptes.
Très pieux, les Israélites avenchois se sont empressés d'organiser leur
vie religieuse. Les démarches suivantes sont effectuées:

- dès 1828, un rabbin est engagé et vient s'installer dans la cité
broyarde. Il s'occupe des affaires courantes, telle la célébration du
culte, l'abattage des animaux de boucherie selon les rites, l'enseignement

dispensé aux jeunes, etc. Mais la communauté est également
placée sous la responsabilité d'un haut dignitaire, qui est le chef
spirituel auquel elle peut s'adresser en cas de problème important.
Celui-ci, le Grand Rabbin alsacien Moïse Nordmann, demeure à

Hegenheim13. Il sera remplacé en 1859 par le Grand Rabbin Wert-
heimer - lui aussi Alsacien - qui s'installe à partir de cette année-là à

Genève. La tâche de ces deux personnalités consiste essentiellement
à défendre les intérêts de la communauté lorsque celle-ci rencontre
des difficultés dans ses relations avec les autorités. Il est probable que
ces hauts responsables ne se déplacent que rarement à Avenches, si ce
n'est à l'occasion de grandes cérémonies, telle l'inauguration de la

synagogue en 1865, où tous deux sont présents;

- des cultes doivent être célébrés dès 1828 puisqu'un rabbin est
présent. Dans les premières années ils doivent probablement l'être au
domicile d'un membre de la communauté. Mais cette solution n'est

13 Ce personnage assure également la direction spirituelle d'autres communautés juives

de Suisse, telles celles de Genève, La Chaux-de-Fonds, Berne ou Bâle. Car toutes
ces congrégations sont composées essentiellement de Juifs d'origine alsacienne.

118



que provisoire. Devenus trop nombreux pour se réunir tous chez un
particulier et possédant des moyens financiers accrus, les Israélites
louent en 1838 le second étage d'une maison d'habitation destiné à

devenir, après transformations, le lieu de leurs assemblées religieuses14.

Une seconde location intervient en 1851 avec un autre
propriétaire15, et ce n'est plus un, mais deux étages qui s'avèrent
dorénavant nécessaires (nouvel indice de l'aisance matérielle des Juifs
avenchois). En 1863, au terme de ce deuxième contrat, la communauté

achète un immeuble16 et y fait effectuer des travaux pour le
convertir en synagogue. Il est à remarquer que cette démarche ne
rencontre aucune opposition de la part des autorités vaudoises,
toujours fidèles à leur ligne tolérante. La liberté des cultes a même été
inscrite dans la Constitution cantonale en 1861 (au plan fédéral, les
Vaudois se montrent innovateurs, étant les troisièmes à reconnaître
ce droit à leurs citoyens, après les Genevois et les Neuchâtelois). La

synagogue est inaugurée en grande pompe le 4 août 186517. Elle est
l'une des premières édifiées en Suisse au XIXe siècle après celles de
Bâle (1850), Berne (1856), Genève (1859) et La Chaux-de-Fonds
1863)18. Preuve supplémentaire de la vigueur et de l'importance de

cette communauté rurale oubliée;
- les défunts israélites ne devant pas être inhumés à côté de Chrétiens,

les Juifs avenchois demandent dès 1828 au Conseil d'Etat
l'autorisation d'acheter une parcelle de terrain destinée à devenir leur
cimetière particulier19. L'autorité répond négativement à cette requête,

motivant son refus par sa volonté de respecter la loi cantonale qui
interdit plus d'un champ de repos par commune. Cette demande lui
semble d'ailleurs injustifiée, la Municipalité d'Avenches ne supposant

pas à ce que les morts de la communauté reposent dans le
cimetière communal20. En 1830, ils sont donc contraints d'y enterrer

ANA: actes du notaire Ch. Fornallaz. onglet 1, n° 614 (30.7.1838).
ANA: actes du notaire N. Bornand, onglet 8, n°2197 (18.8.1851).
ANA: actes du notaire Ch. Fornallaz, onglet 16, n° 6508 (13.2.1863).
Le Nouvelliste, 9.8.1865.
Celles de Lengnau et Endingen, en Argovie, ont été construites au XVIIIe siècle déjà
mais je n'en ai pas tenu compte. Car le cas de ces deux colonies, ghettos des Juifs
suisses sous l'Ancien Régime, est bien différent de celui des nouvelles communautés
fondées librement au siècle passé.

19 ACV: KVII B 29 (1828).
20 ACV: S 27/2/69: 4.7.1828.

119



leur premier défunt. Mais ils réussissent néanmoins à obtenir qu'une
parcelle réservée à leur usage exclusif y soit délimitée21.

Une autre règle hébraïque veut qu'une sépulture ne soit jamais
dérangée. C'est pour respecter ce précepte que la communauté
reprend ses démarches en vue d'acquérir un cimetière séparé en 1844.
Car l'emplacement désigné en 1830 menace d'être insuffisant. Mais
le Conseil d'Etat refuse à nouveau d'entrer en matière, avançant
toujours le même argument législatif22. Cette décision ne décourage
pas pour autant les recquérants. D'autant plus tenaces que la situation

devient vraiment urgente, ils réitèrent leur demande deux ans
plus tard. Leur pétition est cette fois accompagnée d'une lettre de leur
chef spirituel, le Grand Rabbin Nordmann de Hegenheim. Mais cet
appui ne suffit pas à faire changer d'avis au Gouvernement vaudois

23.

Comme à cette époque il n'existe aucun cimetière juifailleurs dans
le canton ou dans la Confédération (si ce n'est dans les deux villages
argoviens), les Israélites avenchois. déterminés à remplir leurs
devoirs religieux, se résignent à aller inhumer leurs défunts jusqu'en
Alsace, dans l'important cimetière hébraïque de Hegenheim. Ils
procèdent ainsi comme toutes les communautés de Juifs alsaciens
établies alors en Suisse.

Mais ils n'ont pas pour autant renoncé à leur idée de posséder un
jour leur propre cimetière à Avenches: ils remettent une quatrième
fois l'ouvrage sur le métier en février 1870. Cette fois-ci, l'Exécutif
cantonal accéderait peut-être à leur requête. Mais ce sont maintenant
les autorités communales qui se montrent fortement hostiles à ce

projet, alors qu'elles ne sont pas opposées aux trois précédents.
Devant un refus virulent, les requérants abdiquent. Ils renoncent
peut-être d'autant plus facilement qu'ils savent que les Israélites
bernois sont alors en tractations avec le gouvernement de leur canton
pour la même question de cimetière particulier. Ils décident de
s'associer à eux pour mener à bien cette entreprise, et dès 1872 les défunts
de la communauté seront presque tous transportés jusqu'à Berne.

21 ACA: registre de la Municipalité, vol. 31, 595 (3.7.1830).
22 ACV: K III 10 / 135: 23.2.1844.
23 ACV: KVIII B31 (1846).

120



Ces multiples tribulations au sujet d'un champ des morts particulier

sont une nouvelle illustration de l'esprit d'entreprise et de la
ténacité qui animent les membres de la société juive:
- le rabbin n'est pas chargé uniquement de célébrer le culte. Il doit
également dispenser un enseignement religieux aux enfants de la
communauté. Si en Alsace il est fréquent qu'une classe totalement
indépendante soit créée à côté de l'école publique officielle, ce n'est
semble-t-il pas le cas à Avenches. Les élèves israélites quittent bien la
classe tous les jours à 10 heures pour aller suivre des leçons chez le

rabbin, mais seuls les principes de la religion hébraïque leur sont
enseignés pendant ces leçons24. Il se pourrait que, suite à la pression
avenchoise, une classe israélite séparée ait existé pendant quelques
années à partir de 1856, mais il n'en existe aucune preuve formelle. Et
même si telles ont été les choses, il faut admettre que dans ce domaine
de la formation des jeunes, les Juifs avenchois se montrent peu
entreprenants. Ils se contentent d'assurer le minimum exigé par les

règles de leur religion, à savoir l'enseignement de l'hébreu et des

textes bibliques. Ce peu d'enthousiasme s'explique vraisemblablement

par le fait qu'on est en milieu rural, où l'instruction n'apparaît
pas comme quelque chose d'indispensable. Quelques connaissances
rudimentaires doivent être considérées comme suffisantes pour des

garçons, qui, pour la plupart, reprendront un jour le commerce de
leur père. Sans parler des fillettes, futures mères de famille.

On peut donc affirmer que pour tout ce qui concerne l'organisation
de leur vie religieuse, les Israélites avenchois se montrent très actifs,
voire même parfois opiniâtres. Ils démontrent ainsi leur attachement
à respecter les lois du judaïsme, attachement révélateur de leur piété,
ou du moins de leur fort traditionnalisme. Ce qui n'a rien d'étonnant
quand on lit ce que de nombreux auteurs écrivent au sujet du
judaïsme alsacien du siècle passé: «Le Juif alsacien respectait
généralement les traditions, même lorsque leur sens lui échappait. Le Juif
de <l'intérieur) - singulièrement parisien - se détacha rapidement
d'une religion dont les représentants se montraient peu convaincus et
généralement peu convaincants»25.

24 ACV: KXIII 133/1 (1842).
25 Doris Bensimon-Donath, Socio-démographie des Juifs de France et d'Algérie:

1867-1907, Paris 1976, 35.

121



On se souvient que les Juifs avenchois sont en grande majorité des

immigrés alsaciens...

2.3. Une vie communautaire intense

Les Juifs ne sont pas une minorité inorganisée, mais forment un
groupe structuré. Dès 1835, ils décident de se donner des règles
institutionnelles. Ils rédigent à cet effet un acte en hébreu, par lequel
ils s'engagent aux obligations suivantes: l'entretien des pauvres et des

malades; l'engagement d'un rabbin aux frais communs; et
l'accompagnement des convois funèbres26. Chaque nouveau chef de famille
israélite venant s'installer dans la cité entre dans la communauté en
apposant simplement sa signature au bas de ce document (les
célibataires ne sont admis qu'au moment de leur mariage). Ces premiers
«statuts» sont probablement remplacés en 1865 par un nouveau
texte réorganisant la communauté. Les sociétaires élisent alors un
comité directeur de cinq personnes (un président, un caissier, un
secrétaire et deux membres).

Les Israélites ont ainsi tendance à se distinguer du corps social
environnant. Ce séparatisme se marque également dans les faits
suivants, qui touchent à la vie quotidienne de la communauté:

- dès 1841 un boucher israélite s'installe à Avenches et loue la moitié
de l'abattoir communal27. Il abat évidemment les animaux selon les
rites hébraïques et sa marchandise est donc destinée en priorité à ses

coreligionnaires. Ceux-ci suppriment ainsi une possibilité de contact
avec la société chrétienne;
- dans une lettre envoyée au Conseil d'Etat en 1842, un Israélite
nous fait découvrir un aspect des mœurs communautaires qui sont
une nouvelle occasion de s'isoler: «Les membres de notre communauté

qui n'ont pas de famille se nourrissent chez les autres, vu
qu'une grande partie des mets que l'on donne dans les auberges sont
prohibés par les préceptes de notre religion»28;

26 ACV: K VII B 22 / 1863: dossier n° 128.
27 ACA: registre de la Municipalité, vol. 33, 390 (28.1.1841).
28 ACV: KXIV 392(1842).

122



- la société juive possède son propre corbillard29. De fait aucune loi
hébraïque ne l'oblige à posséder un tel véhicule. Il lui évite simplement

d'être toujours obligée d'emprunter le char funéraire de la

commune (qu'il faudrait en outre à chaque fois débarrasser de tout
symbole chrétien);
- en 1844 la communauté acquiert une patente de cercle30. Elle
l'autorise à posséder un local où des boissons peuvent être servies à

ceux qui s'y retrouvent. Autre possibilité de faire bande à part.

Ces quatre éléments sont en eux-mêmes bien insignifiants. Mais,
cumulés, ils signalent une volonté des Juifs de vivre essentiellement
entre eux. Volonté qui se traduit également dans les comportements
matrimoniaux. Sur les 51 mariages israélites célébrés à Avenches
jusqu'en 1870, un seul concerne un couple «mixte», l'épouse appartenant

à l'une des familles bourgeoises d'Avenches31.
A l'exception du cercle, tous ces éléments traduisent un désir des

Israélites de sauvegarder leurs croyances et toutes les habitudes de vie
qu'elles impliquent. Ce qui constitue une autre illustration de leur
fort traditionnalisme. Il en découle un net repli sur soi, seule manière
de pouvoir appliquer sans trop de difficultés les préceptes de la
religion de Moïse. Celle-ci est donc à considérer comme un facteur
d'intégration négatif, puisqu'elle incite ses adeptes à évoluer en vase
clos, plus ou moins séparés de la société environnante.

2.4. Relations de la communauté avec l'extérieur

La plupart de ses membres étant arrivés d'Alsace, la colonie
avenchoise conserve de nombreuses relations avec cette contrée:

- la grande majorité des domestiques employés chez les marchands
de chevaux avenchois sont recrutés dans cette région de l'Est de la
France;

29 Ce véhicule apparaît dans la liste de l'impôt du luxe établie pour l'année 1869 (ACA:
registre de la Municipalité, vol. 37, 70).

30 ACV: K VII B 1 /38: 11.3.1844.
31 On peut remarquer que ce couple ne restera pas à Avenches, mais ira s'établir à

Bière. Cette émigration laisserait penser qu'il a été rejeté tant par le clan de l'époux
que par celui de l'épouse.

123



- pour 11 des 50 couples israélites se mariant à Avenches entre 1838
et 1870, l'un des deux conjoints vit en Alsace au moment du mariage.
Il vient ensuite s'établir dans l'ancienne cité romaine;
- nous avons vu que jusqu'en 1859 c'est le Grand Rabbin Nord-
mann de Hegenheim, village alsacien tout proche de Bâle, qui est le

chef spirituel des Juifs avenchois;

- en 1859, la communauté répond positivement à une requête de son
homologue de Hegenheim, justement, qui cherche des fonds pour
entourer d'un mur son cimetière. Celui-ci est utilisé par de nombreuses

autres congrégations, dont toutes celles établies en Suisse32;

- entre 1850 et 1872, il est fort probable que nombreux sont les
défunts de la communauté avenchoise qui sont emmenés jusqu'à
Hegenheim pour y être inhumés (ce qui expliquerait le don évoqué
ci-dessus).

Ces relations continues avec l'Alsace renforcent l'idée d'une non-
intégration de la communauté dans son milieu d'accueil avenchois.
Des échanges existent néanmoins avec celui-ci. Il est impossible pour
des immigrants installés dans une cité de vivre en totale autarcie,
totalement coupés de la société dans laquelle ils se sont implantés.

Mais si ces rapports sont réels, il faut signaler avant toute chose

qu'ils sont très peu nombreux. Les plus fréquents doivent être les

contacts professionnels, qui restent superficiels, et ne sont pas
vraiment voulus par les Israélites. Etant tous commerçants, ils sont bien
obligés de dialoguer avec leurs clients.

Quant aux rapports sociaux, ils sont quasi inexistants, la communauté

vivant très repliée sur elle-même, comme déjà vu. Cette
tendance au repli est encore accentuée par le fait que ce n'est qu'en son
sein que les Israélites peuvent parler leur langue, le judéo-alsacien. En
effet, à leur arrivée la plupart d'entre eux ne doivent pas savoir le
français. Dans leur pays d'origine, ils utilisaient leur propre dialecte
dans les relations avec leurs coreligionnaires, et l'alsacien dans celles
entretenues avec la population chrétienne.

Mais ces rapports réduits au strict minimum ne signifient pas pour
autant que la communauté soit totalement indifférente au corps

32 Achille Nordmann, Der Israelitische Friedhof in Hegenheim in geschichtlicher
Darstellung, Bâle 1910.

124



social qui l'entoure. Des siècles d'expérience leur ayant appris que le

peuple élu n'est jamais en sécurité et qu'un rien peut déclencher la
vindicte populaire contre lui, les Israélites usent de diverses méthodes

pour se forger une image positive, espérant diminuer ainsi la
probabilité de tels incidents:
- ils demandent à l'Exécutif avenchois de les consulter avant de
délivrer un permis d'établissement à tout nouveau requérant israélite.

Car, disent-ils,

«Depuis quelque temps les Israélites soussignés domiciliés à Avenches

remarquent que plusieurs de leurs coreligionnaires viennent se

fixer en cette ville, notamment plusieurs jeunes gens qui sans avoir de

permis d'établissement parcourent les foires y trafiquant souvent au
préjudice des personnes qui se confient à eux. en sorte que cette
manière d'agir porte atteinte à la réputation des Israélites qui agissent
de bonne foi» 33 (je souligne).

Ils espèrent tenir les brebis galeuses à l'écart du troupeau
avenchois, et sauvegarder de cette manière leur image;
- ils multiplient les actes de générosité. C'est ainsi qu'à plusieurs
reprises ils offrent de leur plein gré de l'argent aux autorités communales,

que ce soit pour l'engagement d'un vétérinaire de ville ou
l'installation d'un bureau télégraphique. Ou ils répondent favorablement

aux collectes organisées dans la ville. Comme s'ils cherchaient à

s'acheter une bonne réputation...

A la fin de ce rapide survol de l'histoire de la communauté pendant
ses premières décennies d'existence, deux points essentiels sont à

retenir. Le premier est que cette colonie se développe avec vigueur au
cours de cette phase initiale. Ceci non seulement sur le plan
démographique, mais également du point de vue de son statut économique
et de sa vie religieuse. Le second élément à souligner est celui de son
repli sur soi. Les Israélites vivent quasiment en vase clos. Socialement,

ils ne s'intègrent pas du tout à la population locale, défavorisés
encore par l'obstacle linguistique.

On peut ainsi affirmer sans exagération, qu'au tournant des années
1870, deux corps sociaux indépendants cohabitent à Avenches, sans

ACA: B I 1 / III (correspondance de la Municipalité: 6.7.1840).

125



véritablement échanger entre eux. Mais ce manque de communication

signifie-t-il pour autant indifférence de la part des
Avenchois?

3. Réactions avenchoises à l'implantation juive

Alors que certaines villes commerçantes (Lausanne, Yverdon, Morges,

Vevey) se montrent dès le départ très hostiles à une présence
juive en leurs murs34, il n'en va pas de même dans la bourgade
agricole d'Avenches. Les premiers Juifs y sont acceptés sans grand
problème. Entre 1826 et 1828, les treize immigrés qui demandent un
permis d'établissement aux autorités cantonales voient tous leur
requête accompagnée d'un préavis municipal favorable. L'Exécutif
n'y mentionne même jamais la confession des requérants. Mais ces
bonnes dispositions semblent être réservées avant tout aux
marchands de chevaux, qui se révèlent utiles dans cette région rurale de la
Broye vaudoise. D'autant plus que personne n'exerçait cette profession

à Avenches avant l'arrivée des Israélites. En outre, ces riches
commerçants doivent être des contribuables intéressants. Sur le plan
financier, on ne se contente d'ailleurs pas de les imposer fiscalement.
On tente de diverses manières d'en faire une classe de citoyens à part,
qui ne pourraient prétendre aux prestations normalement accordées
à toute personne établie dans la ville (droit de fréquenter l'école
publique; droit à des tarifs déterminés pour les consultations du
médecin de ville; droit à l'écolage gratuit). Tous les moyens sont
bons pour éviter de devoir débourser de l'argent en faveur des Israélites.

Malgré cela les maquignons sont tolérés sans trop de difficultés:
l'intérêt l'emporte. Il n'en va par contre pas de même pour les
marchands d'étoffes, qui suscitent des réticences identiques à celles
observées dans les villes plus importantes. On leur reproche de faire
une concurrence déloyale aux marchands de la région, comme le
montre cet extrait d'une lettre envoyée par six bourgeois avenchois
aux autorités cantonales en 1832:

34 Christine Lauener. op. cit., 11-12.

126



«Jadis il n'y avait pas une de nos villes où ce commerce [de détail] ne
procurât sinon des richesses du moins une honnête aisance à un bon
nombre de pères de familles; il n'en est plus ainsi; l'établissement de
Juifs a mis tous les négociants vaudois dans une position fâcheuse
au point que dans quelque temps un honnête marchand indigène ne

pourra continuer un commerce de détail d'articles qui s'aunent, soit
draperies, toilerie ou mercerie.»35

Si l'installation des maquignons juifs ne rencontre pas d'opposition,

il en est donc tout autre pour les quelques marchands de textiles:
moins aisés et, surtout, concurrents indésirables, ils ne sont d'aucun
apport pour les Avenchois. Les critiques antisémites traditionnelles
refont alors surface, dirigées avant tout contre leurs pratiques
commerciales et non contre leurs particularités religieuses.

Avec les années la communauté se développe et gagne en importance.

Non seulement numérique (elle représente près du septième de
la population de la ville en 1850), mais également économique. Il
semblerait même que les Israélites soient en moyenne plus aisés que
lesautres Avenchois: en 1851 plus de 50% des personnes assujetties à

l'impôt du luxe sont des Israélites 17 sur un total de 32 imposés36),
chiffre disproportionné au vu de la place qu'ils occupent alors dans la
société avenchoise. Cette aisance grandissante avive la jalousie des
autorités communales, qui cherchent alors à profiter au maximum de
cette riche minorité. Elles lui font payer exagérément les quelques
services qu'elle demande, tels la location de locaux ou l'achat de
terrain. Cela va même plus loin que la seule jalousie et des pointes
d'intolérance commencent à se manifester. Les Avenchois tentent de
prendre des mesures discriminatoires à l'égard des Juifs:
- en 1850 le Législatif avenchois fait interdire l'abattage rituel israélite

dans la boucherie communale37. Mais cette mesure ne doit guère
durer, car un mois plus tard les Israélites semblent avoir obtenu du
Conseil d'Etat l'autorisation de pratiquer à nouveau leur rite;
- cinq ans plus tard l'inspecteur cantonal ayant estimé le.niveau
scolaire de certaines classes avenchoises vraiment inférieur, la
Municipalité cherche à remédier:

35 ACV: K XII E 42: commerce de détail.
36 ACA: registre de la Municipalité, vol. 35. 49. On retrouve chaque année plus ou

moins le même pourcentage.
37 ACV: KVIIIB7: 15.2.1850.

127



«aux inconvénients majeurs et en grand nombre qui résultent de la
fréquentation des enfants Israélites et Allemands de nos écoles
primaires» 38.

Mais la solution envisagée ne devrait toucher en fin de compte que
les seuls Israélites, puisqu'on pense ouvrir uniquement une «école
spéciale juive»39. Comme souvent, les Juifs font office de bouc
émissaire.

Un autre incident survient encore en 1851. Un Avenchois dépose
plainte contre une quinzaine déjeunes Israélites. Il les accuse d'avoir
parodié le calvaire du Christ à travers la ville le jour de la Pâque juive.
Mais lors du procès les juges lui donnent tort et acquittent tous les
inculpés. Selon les dires du substitut du procureur, il semble que l'on
ait eu en fait à faire à un exalté peu soutenu par le reste de la
population. Cet épisode n'en constitue pas moins un signe supplémentaire
des tensions qui commencent à se manifester entre les Avenchois et
la communauté juive.

Ces tensions débouchent même sur deux incidents beaucoup plus
graves, qui se succèdent à quelques mois d'intervalle en 1870:

- en février la communauté entreprend de nouvelles démarches en
vue d'acquérir un cimetière particulier à Avenches. Afin de mettre
cette fois toutes les chances de son côté, elle demande à la Municipalité

d'appuyer la requête qu'elle veut adresser au Conseil d'Etat.
Mais par deux fois l'autorité locale refuse sans motifs d'accorder son
soutien. Les Israélites n'abandonnent pas pour autant et présentent
une troisième demande, dans laquelle ils proposent un don de 500
francs pour l'hôpital communal en cas de réponse positive. Cela va
envenimer les choses, les Avenchois ayant probablement le sentiment

qu'on tente de les acheter. La question est débattue en Conseil
communal et refusée une nouvelle fois. Le procès-verbal de cette
discussion est digne des meilleurs pamphlets antisémites:

«(...) tout le monde connaît le caractère de la nation juive: car les Juifs
ne vivent que de trafic et de commerce frauduleux, ils exploitent
notre pays et réduisent à la dernière extrémité les pauvres agriculteurs

qui ont le malheur de se mettre avec eux, leur religion est

ACA: registre de la Municipalité, vol. 35. 390 (14.12.1855).
Ibid. Il n'existe aucune preuve que cette classe ait bel et bien été ouverte.

128



complètement en opposition à la nôtre, ils ont l'esprit de domination,
ils font tout avec les finances, ils donnent un mauvais exemple à notre
jeunesse par leur paresse et leur luxe effréné»40;

- moins de deux mois plus tard, une nouvelle affaire éclate avec la
décision du Conseil communal d'interdire l'abattage israélite dans la
commune41. Les Juifs demandent sur-le-champ le soutien du Grand
Rabbin Wertheimer de Genève, qui fait part à son tour des événements

au consul général de France. Tous deux s'adressent alors au
conseiller d'Etat responsable du Département de justice et police.
Alarmé par l'importance que semble prendre l'affaire, l'Exécutif
cantonal décide de prendre les choses en main. Il fait pression sur les

autorités communales pour qu'elles reviennent sur leur décision, et
deux conseillers d'Etat feront même le voyage à Avenches pour donner

plus de poids à ces propos modérateurs.

Ces deux incidents sont révélateurs de l'atmosphère extrêmement
tendue qui règne à Avenches entre les populations juive et chrétienne
au tournant des années 1870. Pourquoi cette soudaine tension?
Plusieurs facteurs me semblent devoir être pris en considération.
Premièrement celui du poids numérique pris par la communauté, qui
peut la faire apparaître comme une menace aux yeux des Avenchois.
En second lieu le niveau de vie atteint par les Israélites ne doit pas
manquer de susciter de la jalousie chez les habitants chrétiens de la
ville, ainsi que le sentiment de perdre une partie de leurs prérogatives
par rapport à ces étrangers. Il faut signaler en dernier lieu que la cité
commence à connaître des difficultés financières, alors qu'elle a vécu
jusque-là une longue période de prospérité42. Cette détérioration doit
accentuer la jalousie ressentie à l'égard de la communauté qui, elle, se

trouve dans une situation florissante. Et il est fort probable que cette
jalousie exacerbée soit pour beaucoup dans l'éclatement des
incidents antisémites examinés ci-dessus.

Le début des années 1870 marque donc un sommet dans l'histoire
de la communauté juive d'Avenches. et cela à tous points de vue.

40 ACA: registre du Conseil communal, vol. 3. 488 (20.3.1870).
41 ACA: registre du Conseil communal, vol. 3. 507 (8.6.1870).
42 Entre 1831 et 1863 elle est. de tout le canton, le chef-lieu de district qui a enregistré le

plus de bénéfices.

129



Numériquement elle n'a été et ne sera jamais aussi forte. Economiquement

elle a assis ses positions et semble bien loin de connaître la
misère. Et sur le plan de l'intégration, c'est à cette époque qu'Avenches

réagit le plus violemment à ce corps étranger qui s'est incrusté et
développé en elle.

130


	La communauté juive d'Avenches entre 1826 et 1870 : développement et repli sur soi

